
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Vie de Jésus de Nazara

Autor: Jaccard, E. / Keim, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIE DE JÉSUS DE NAZARA

THÉOD. KEIM'

INTRODUCTION

Il faut maintenir, pour la vie de Jésus, la grande division des

évangélistes, surtout celle de Matthieu : 1 "les premiers succès de

Jésus en Galilée; 2° les persécutions qui firent naître en lui la

pensée et la résolution de mourir à la tâche ; 3" la réalisation
de ces prévisions dans le tragique voyage de Jérusalem.

Pour lesindicationschronologiques spéciales, les quatre évangiles

diffèrent entre eux et trahissent tous un penchant à grouper

les faits ou les discours analogues. Il faudrait renoncer à

écrire l'histoire de Jésus d'après ces données, si l'on n'avait pas
la certitude, confirmée d'ailleurs par plusieurs traits dispersés
ici et là dans les évangiles, que Jésus a eu un développement.
C'est ce développement dont nous chercherons à déterminer la

marche.

1 Geschichte Jesu von Naiarain ihrer Verkettung mit dem Gesammtleben seines

Volkes, frei untersucht und ausführlich erzählt von DT Theod. Keim. II" Band.

1871, VII et 618 pag., III" Band. 1871-1872, xi et 673 pag. — Pour le premier
volume, voir le Compte-rendu, ann. 1868, pag. 498 et suiv.



VIE DE JFSUS DE NAZARA 197

I" PARTIE

LE PRINTEMPS GALILÉEN

CHAPITRE PREMIER

Le premier discours.

Jésus commence au printemps de l'an 34 de notre ère à se

présenter à la foule et acquiert bientôt, par la force de ses

discours, le titre de scribe, de rabbi et même de prophète.
Quel fut le contenu de ses premiers discours?
Ce n'est pas le sermon sur la montagne du premier évangile

qui nous l'apprendra; car bien des indices, tirés du contenu de

ces discours et des circonstances décrites par l'évangéliste,
prouvent que le sermon de la montagne appartient à une époque
plus avancée du ministère de Jésus, comme on le voit dans
Luc. Celui-ci nous rapporte des paroles qui auraient été le
début de Jésus à Nazareth ; mais cette espèce de programme
manque de vérité; il fourmille d'anachronismes, et il est
contraire au caractère de Jésus. Jean, à son tour, nous donne en

premier lieu l'entretien de Jésus avec Nicodème, mais ni le

temps, ni le lieu, ni le contenu de ce discours ne permettent de

le considérer comme authentique.
Cependant on trouve dans le sermon sur la montagne quelques

fragments qui doivent avoir fait partie des premiers discours
de Jésus, en particulier les déclarations qui répondent à la
question : quel doit être ici-bas le soin capital de l'homme
Telles sont par exemple les recommandations : « Ne vous
amassez pas des trésors sur la terre, » et toutes celles qui s'y
rattachent, ou celles qui en découlent: «Ne soyez pas en souci,»
« Demandez et vous recevrez.» Dans ces passages, les rapports
de l'homme avec Dieu ne sont pas considérés comme quelque
chose d'idéal, mais comme une réalité. Entre Dieu et l'homme,
il y a échange constant. Ce ne fut que plus tard que Jésus fit
des réserves, et accompagna ses prières de ces mots : « toutefois

que ta volonté soit faite et non pas la mienne. »



198 THÉ0D. KEIM

Quant à la morale, nous la voyons apparaître dans des

préceptes comme ceux-ci : « Nejugez point, afin que vous ne soyez
point jugés ; » « tout ce que vous voulez que les autres vous
fassent, » etc., etc. Le dernier fragment de ce premier discours

que nous cherchons à reconstruire fut probablement la parabole

de la maison bâtie sur le roc ou sur le sable.
Le mot d'ordre ou le texte de Jésus nous a été conservé par

Matthieu dans sa forme primitive : « Convertissez-vous, car le

royaume des cieux est proche. » Ces paroles, qui rappellent
l'ancienne alliance et qu'on trouve déjà dans la prédication de

Jean-Baptiste, rattachent à ce dernier l'œuvre du nouveau maître

et elles en dessinent dès l'abord l'étendue. La question
principale, à laquelle Jésus répond, est : Comment vient le

royaume des cieux
Le terme primitif conservé dans Matthieu, remplacé dans les

autres évangiles par le terme de royaume de Dieu, et qui ne se

trouve nulle part dans les épîtres, désigne pour le moins autant
une communion des croyants avec Dieu sur la terre qu'un état
futur des âmes au delà du tombeau, autant un rapport spirituel
qu'un ensemble de manifestations miraculeuses. DansMath. V, on
trouve ces deux expressions mises en parallèle : « le royaume
des cieux est à eux; » «ils hériteront de la terre. »

Jésus n'a pas exclu les espérances terrestres d'Israël ; il les a

spiritualisées. Son œuvre a été de réveiller et de stimuler les

dispositions morales qui devaient préparerlavenuedece royaume
sur la terre, et qui devaient en être l'élément le plus
précieux. Il fait du moyen le but, et, sans renoncer aux espérances

messianiques de son peuple, il prêche un royaume des cieux

qui consiste dans la justice, dans l'accomplissement de la
volonté de Dieu.

Cette idée de justice, en soi, est tout à fait, juive; mais Jésus

lui donne une nouvelle forme- La justice est, selon lui, la relation

filiale de l'homme avec Dieu son Père, relation qui doit

commencer sur l'heure pour grandir et pour arriver plus tard
à la perfection.

Ce royaume qui, pour les Grecs et même pour les Juifs, n'était

qu'une image, désignait dans la bouche de Jésus quelque



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 199

chose de réel, la prédication de la bonne nouvelle, un joyeux
message, surtout dans les premiers temps. S'il croyait à la venue
du royaume des cieux, c'est qu'il comptait sur l'amour du Père

prêt à se manifester aux petits. —Le nom de « fils de l'homme, »

tiré du psaume VIII et de Daniel, révèle le sentiment qu'eut
Jésus, dès l'origine, de sa dignité spéciale, de sa place
exceptionnelle entant que membre de la pauvre humanité, et comme
représentant, aide et chef de cette humanité.

Le changement de dispositions est pour Jésus, comme pour
Jean-Baptiste, la condition de l'entrée dans le royaume. Seulement

Jésus établit une distinction entre les méchants, chez
lesquels la conversion est une révolution, et les bons qui, déjà sur
la bonne voie, n'ont à déplorer que l'insuffisance de leur fidélité.

Dans les passages où il parle de sa prédilection pour les

pécheurs, il montre l'immensité de sa miséricordieuse sympathie,

sa foi à la possibilité du retour chez l'homme, bien que
d'ailleurs il insiste sur les suites funestes du péché et sur la
nécessité d'un secours divin. Plus prédicateur que dogmaticien,
Jésus a néanmoins indiqué les traits essentiels de la solution
d'un grand problème, savoir la puissance infinie et les bornes
de la liberté humaine, le secours de Dieu à la fois efficace et
nécessaire pour sauver la liberté de l'homme.

La conversion prêchée par Jésus est le retour de l'homme à

lui-même, lequel implique le retour à Dieu. Plus ce retour est

complet, moins aussi il se rattache à un acte extérieur,
baptême ou confession. L'imposition des mains et l'absolution
solennelle n'ont lieu que dans des cas spéciaux. La réconciliation
devient pour l'âme un fait, accompli dans la communion filiale
avec le Père. La vie de l'homme converti est désormais tournée

vers Dieu; il a en Dieuune confiance infinie par laquelle il peut
tout. Son culte consiste à lui devenir semblable, non-seulement
à être bon comme Dieu est bon, mais à exercer envers tout homme
la bonté dont Dieu use envers tous. Jésus ne recommande pas
d'autre culte. Ces préceptes se rattachent à l'Ancien Testament,
mais ils en diffèrent en ce que Jésus est le médiateur de cette
connaissance du Père céleste, et que les devoirs, dégagés de

toutes limites, prennent un caractère absolu. Cela suffit pour



200 THÈ0D. KEIM

montrer que l'analogie constatée entre certaines paroles de
Jésus et les préceptes les plus élevés des moralistes païens, est

plus apparente que réelle. Jésus prend la vie et la vérité au
sérieux, et, loin de mutiler l'existence humaine, il l'édifie et la
complète.

Comme l'ont remarqué les Pères, les discours de Jésus se

distinguent dans les synoptiques par l'absence d'abstraction,
par l'emploi d'images vraies, saisissantes et directes.
L'éloquence et la poésie n'y sont que des moyens pour arriver au
but, mais elles ont aussi une force extraordinaire, dont le
quatrième évangile est bien éloigné.

C'est à Capernaum d'abord, puis dans les villes du voisinage,
au nord et au nord-ouest, que Jésus s'adressa d'abord au peuple.
Il parlait tantôt dans les synagogues, tantôt sur les places
publiques, tantôt enfin sur le rivage de la mer. Bien des discours
portent le cachet des lieux où ils furent prononcés.

CHAPITRE II

Les œuvres de Jésus.

Quand on parle des actes accomplis par Jésus, on entend par
là tout ce qu'il a. fait, mais l'attention se porte instinctivement
sur les actes miraculeux.

Sur ce point, les récits évangéliques sont de nature à nous

inspirer des doutes sérieux à cause des divergences, des

contradictions qu'il y a entre eux, et aussi à cause des exagérations
qu'on trouve dans les évangiles les plus récents. D'ailleurs s'ils
parlent d'une foule de guérisons miraculeuses, ils n'en racontent

que quelques-unes, et presque toujours les mêmes.

Il faut d'abord éliminer certaines classes entières de miracles :

ceux avant tout dont il n'est fait qu'une mention générale (Math.
IV,23,etc., etc.);puis ceux qui ne sont que des inci dentsd'im-

portance secondaire dans les moments solennels de la vie de

Jésus, comme la guérison de la jeune fille lors de la rencontre
du Maître avec la Cananéenne ; puis ceux qui sont racontés à



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 201

double; en outre plusieurs miracles imaginés par l'amour des

juifs pour les prodiges et tirés de paroles de Jésus ou de

l'impression produite par sa personne ; par exemple l'histoire
du possédé et des pourceaux de Gadara ; enfin les miracles qui
ne sont qu'une répétition de prodiges racontés dans l'Ancien
Testament.

Ce qui contribue le plus à nourrir nos doutes, c'est l'ignorance
dans laquelle nous sommes sur la manière dont ces miracles
ont été accomplis ; il faut s'estimer heureux si l'on parvient à

sauver quelque chose de tous ces faits miraculeux.
Il est hors de doute d'abord que Jésus, sollicité par la foule

et par sa propre commisération, se laissa entraîner à exercer
une action sur des malades qu'on lui présentait. Il le fit par le

moyen de l'attouchement, par l'ascendant moral de sa personne,
et par la parole. Ces guérisons supposaient généralement chez
le malade ou chez son entourage une certaine disposition à

croire, une sorte de foi, quoiqu'il n'en soit pas fait dans tous
les cas une mention expresse. On retrouve cette coopération
du malade jusque dans la guérison des possédés qui, vis-à-vis
de Jésus, se sentaient attirés ou repoussés.

Sur ce point, du reste, on voit des différences notables entre
la conception plus spirituelle de Matthieu et celle des évangiles
plus récents. Le quatrième évangile, il est vrai, attribue ces

actes moins à une force magique qu'à la puissance divine qui
était en Jésus ; mais d'un autre côté il exagère le rôle messianique

de ces guérisons. Il paraît assuré toutefois qu'en répondant

au désir des malheureux qui l'entouraient, Jésus a cru
donner une preuve réelle de sa dignité messianique. L'ascendant
de sa personne était à ses yeux comme un sceau divin qui lui
était apposé enraison de la consécration de sa vie entière à Dieu.

Pour déterminer le point de départ et la suite des guérisons,
nous n'avons à notre disposition que les caractères généraux
du ministère de Jésus.

Il est à croire que le premier miracle, en quelque sorte
involontaire, de Jésus, fut la guérison de la belle-mère de Pierre,
chez laquelle la surprise et un sympathique serrement de mains,
joints à l'ambition naturelle qu'avait cette femme de servir ses



202 THEOD. KEIM

hôtes, vainquirent la fièvre. Laissons de côté les amplifications
introduites par les évangiles; mais constatons que par leur récit

de la fuite de Jésus après cette guérison, ils nous montrent
qu'il avait le sentiment d'avoir éveillé dans son entourage une
fausse et charnelle confiance en lui.

Le second miracle fut celui du lépreux. Le fait lui-même ne

peut être contrôlé; mais la recommandation expresse de garder
le silence, et l'ordre de suivre les prescriptions de la loi pour
obtenir la réhabilitation officielle, nous autorisent à penser qu'il
n'y eut alors de la part de Jésus qu'un préavis favorable
concernant la guérison, préavis accompagné du témoignage charitable

de l'attouchement.
La guérison du paralytique (évidemment la même que celle

du malade de Béthesda dans le quatrième évangile) fut
probablement le résultat de l'ébranlement salutaire qu'opéra la parole
de Jésus dans un homme dont la maladie était plus morale que
physique.

Quant à la quatrième guérison miraculeuse, celle du fils du

capitaine de Capernaum, répétée et amplifiée dans Luc et dans

le quatrième évangile, elle fut le résultat d'une attente pleine
d'anxiété en même temps que de la foi du père et de l'enfant.

On ne saurait nier que Jésus ne partageât en quelque degré
la croyance généralement répandue alors, mais d'origine
persane, concernant les mauvais esprits et la possession. Seulement

il spiritualisait cette croyance en tenant compte surtout de son

sens moral. Malgré les contradictions des récits des synoptiques,
en dépit du silence absolu du quatrième évangile sur ce point,
il est plus que probable que Jésus dut en effet tenter la guérison
de maladies attribuées à la possession, d'autant plus que, dans

ce temps-là, beaucoup de personnes s'occupaient de ce genre
de cure. A la manière dont il s'y prend, d'après ses propres
paroles et les réponses qu'il reçoit, et en tenant compte des

amplifications de la foule superstitieuse et des évangélistes eux-
mêmes, on voit que ces guérisons se réduisaient à une action
morale de Jésus, à l'influence d'un esprit sain et très énergique
sur des êtres égarés, privés de tout équilibre, et qui, grâce à

lui, reprenaient possession d'eux-mêmes.



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 203

Toutefois ces guérisons n'eurent pas lieu dans les premiers
temps. Celle que Luc et Marc placent dans la synagogue de

Capernaum est une invention, ou bien une imitation de la
guérison du Gadarénien.

CHAPITRE III

Jésus et ses disciples.

Comme les prophètes et les rabbins, Jésus groupa autour de

lui des disciples choisis, les uns dès le commencement de son

ministère, d'autres plus tard. Ces appels directs et subits, dans

lesquels il était guidé par une sorte de pieuse intuition et de

confiance enfantine, nous sont rapportés dans Matthieu d'une
manière simple et avec le cachet de l'authenticité. Chez Luc et
dans le quatrième évangile, par contre, les circonstances sont

arrangées en vue des thèses à prouver, et revêtent, surtout dans

le quatrième évangile, un caractère de grandeur incontestable,
mais fantastique. L'auteur voulait mettre Jean à la première
place parmi les disciples.

Les personnes qui suivaient Jésus se trouvaient dans des

conditions assez différentes ; mais en général elles appartenaient
aux classes moyennes de la société, et étaient pour la plupart
encore jeunes et intègres.

C'est à ses disciples qu'il adressa le discours appelé le sermon
sur la montagne ; Ja montagne élait une colline qui ferme au
nord de Capernaum la plaine de Génézareth. Le discours nous
a été conservé dans le chapitre V et le commencement du
chapitre VI de Matthieu. La version de Luc porte les traces de la

compilation et d'un arrangement arbitraire.
Le sermon sur la montagne se divise en trois parties : les

invitations et les promesses renfermées dans les macarismes;
le champ d'action assigné aux disciples; enfin, la partie la plus
importante où, dans deux groupes de trois exemples chacun,
Jésus oppose la loi vraie, comprise dans sa plénitude, aux

interprétations et aux enseignements des anciens. Jésus ne com-



204 THÉ0D. KEIM

promet pas la loi mosaïque; il l'affirme au contraire, mais il
apprend à ses auditeurs à faire une distinction dans la loi entre
ce qui est grand et ce qui est petit. Puis en prenant le
commandement de la charité pour point central, essentiel, il
franchit les bornes du judaïsme et'ouvre à ses disciples une
carrière nouvelle. Il y a quelque chose d'analogue au commencement

du chapitre VI dans la critique de l'aumône, de la prière
et du jeûne, tels que les pratiquaient les formalistes de l'époque.
Au fond Jésus remplace le commandement par la liberté.

Non moins que ses discours, l'exemple de Jésus, sa vie si

simple, si naturelle, si digne, son inaltérable affection, la poursuite

fidèle et constante de son œuvre, devaient exercer une
grande influence sur ses disciples.

CHAPITRE IV

Succès de Jésus et de ses disciples.

Les succès de Jésus, d'abord restreints, s'étendirent
progressivement au sein du peuple impression nable de la Galilée. Le
caractère de sa prédication et sa conduite égale vis-à-vis de tous
devaient particulièrement attirer les petits, les pauvres, les
pécheurs et les femmes. D'abord la résistance des docteurs fut
pour ainsi dire nulle ; mais diverses circonstances, le repas que
Jésus prit avec les péagers, se plaçant ainsi au-dessus des

préjugés de pureté lévitique, la scène des épis arrachés par les

disciples, et dans laquelle Jésus échappe aux critiques des
scribes et fait allusion à sa dignité, enfin le pardon des pochés

qu'il accorde au paralytique et que les pharisiens considèrent
comme un blasphème, tout cela amena une tension toujours
plus prononcée entre Jésus et les docteurs de la loi. D'un autre
côté ses succès réels sont confirmés par le regret qu'il exprime
au sujet du petit nombre d'ouvriers relativement à la grandeur
de la moisson.

Le fait d'un choix de disciples intimes et d'envoyés ne saurait
être contesté. Le nombre de douze eut évidemment un sens



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 205

symbolique. Ce choix eut lieu lors de la mission que Matthieu
place aux environs de Pentecôte, c'est-à-dire trois ou quatre
mois après les débuts du ministère de Jésus. — A l'exception
d'un seul envoyé (Lebbée ou Thaddée, Judas de Jacob, trois
noms qui cependant ne s'excluent pas nécessairement les uns
les autres), tous les noms sont les mêmes dans les quatre
registres de Matthieu, de Luc, des Actes et de Marc; ils ne varient
guère que pour la place qu'ils ont dans les diverses listes.

Pierre est toujours le premier, non-seulement dans les listes,
mais pour l'intelligence et le cœur, ainsi que dans l'affection de
Jésus. C'est dans le quatrième évangile seulement que Jean

l'emporte sur Cephas, l'auteur de cet évangile ayant besoin

pour patron de son livre d'un nom dont l'autorité se fondât sur
des relations très intimes avec Jésus. Le choix de Judas Isca-
riote est la preuve la plus authentique des proportions tout
humaines de la connaissance de Jésus.

Les paroles prononcées par Jésus lors de la première mission
des apôtres se trouvent dans Math. X, 5-15; elles sont
reproduites en partie et avec quelques contradictions dans Marc
et dans Luc à propos de la mission des soixante-douze disciples.
Quant aux résultats de cette mission, que Marc et Luc
représentent comme très considérables, Matthieu n'en dit rien par
la raison qu'il n'en savait rien ; d'où l'on peut conclure que si

cette mission ne repose pas sur un malentendu, elle fut dans

tousles cas un essai de quelques jours seulement.

DEUXIÈME PARTIE

L'ORAGE EN GALILjËE

A peine a-t-on constaté quelques effets du ministère de

Jésus, qu'on remarque déjà une réaction, qui désormais ira croissant,

mais en présence de laquelle s'affirme la sûreté du point
de vue de Jésus. Le commencement en est nettement indiqué
dans les évangiles, surtout dans celui de Matthieu.



206 THÉ0D. KEIM

CHAPITRE PREMIER

Combats et déceptions.

Les premiers adversaires de Jésus furent les scribes, que
ses succès et l'effet de ses guérisons indisposèrent bientôt contre
lui. Leur impatience irritée éclata enfin quand ils l'accusèrent
de chasser les démons par le prince des démons, et quand ils lui
reprochèrent que ses disciples ne se lavaient point les mains
avant de manger. Dans sa réponse Jésus retourne l'accusation
contre eux, et formule d'une manière profonde, quoique voilée

encore, le grand principe que «ce n'est pas ce qui entre dans
l'homme qui souille l'homme, mais ce qui sort de l'homme, •»

principe qu'il explique avec plus de détails aux autres auditeurs
et à ses disciples.

Jean-Baptiste aussi parut méconnaître Jésus; mais celui-ci,
malgré la sévérité de sa réponse, ne laisse pas de lui assigner
une place élevée dans la préparation du royaume. Plus tard,
vers la fin de son ministère à Jérusalem, il proclamera hautement

l'importance de son précurseur. Il eut aussi à redresser
les vues arriérées des disciples de Jean à l'égard du jeûne : il
le fit dans les deux paraboles du vieil habit et de l'outre.

Cependant l'opposition continue de s'étendre ; à la fin on
trouve dans les paroles même de Jésus des allusions qui prouvent

qu'on l'accusait d'être un buveur et un mangeur, un ami
des péagers et des pécheurs.

CHAPITRE II

Assurance croissante.

Les succès de sa prédication aussi bien que la résistance qu'on
lui opposait, contribuèrent à mûrir et à affermir Jésus, mais ne
lui donnèrent point le sentiment de ce qu'il était. Il l'avait eu-
dès l'origine, et les frottements* qu'il eut avec ses adversaires
ne firent que le développer. Le progrès essentiel qu'on remar-



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 207

que à ce moment de sa vie, c'est que désormais il ne
considère plus le royaume des cieux comme futur, mais comme
présent. Il ne cherche pas, comme les juifs, une situation
nouvelle. Le règne de Dieu, le règne de l'esprit, est au milieu de

vous, dit-il. Si le royaume est là, le Messie aussi doit y être ; et
Jésus sait quelle place lui est assignée personnellement. Il
l'exprime dans une parole dont la teneur a dû être primitivement

celle-ci : «Personne ne connaît le Père que le Fils, et le
Fils que le Père, et celui à qui il le révèle. » Son privilège
consiste en ce que lui, le premier, il a connu le Père, et que le
Père le connaît et le fait connaître aux hommes. Sa vocation
est de représenter dans sa personne les plus hautes vérités spi
rituelles. Il a connu Dieu comme personne ne l'avait connu,
et Dieu, à son tour, a fait de lui l'objet de sa contemplation et
de son amour. Ils s'inclinent l'un vers l'autre pour se contempler

mutuellement avec joie dans une égalité d'action, spirituelle
d'essence et de nature. Enfin cette communion du Père et du
Fils se rend volontairement accessible aux hommes.

La tâche du Messie est donc de communiquer aux hommes
à la fois la plus haute connaissance de Dieu et sa communion.
A cet égard Jésus a droit à nos hommages, nous lui reconnaissons

le titre de Messie qu'il s'est donné lui-même, expression
judaïque du suprême idéal de l'humanité. Jésus doit avoir été
revêtu d'une dignité spéciale, qui ne l'a pas rendu l'égal de

Dieu sans doute, mais dont Dieu ne pouvait pas ne pas reconnaître

la grandeur exceptionnelle. Comprise ainsi la christologie
ne renferme pas d'obscur mystère : Jésus n'est pas un être
divin dans le sens du quatrième évangile, un Dieu se faisant

homme, mais un homme semblable à Dieu, s'élevant à Dieu :

« J'ai connu le Père, et le Père m'a connu. »

Outre ce passage, on trouve dans les discours de Jésus le nom
de Fils de Dieu qu'il se donne lui-même. Mais on se convainc
aisément que, en employant ce terme, il part de l'idée d'une
parenté de l'homme avec Dieu, et qu'il pense aussi à sa dignité
messianique. Ainsi donc ce terme ne renferme rien de plus
que la déclaration ci-dessus mentionnée, concernant la
connaissance que Jésus avait du Père.



208 THÊ0D. KEIM

Dans tous les cas nous avons en Jésus un être purement
humain, ce dont lui-même n'a jamais douté. Il ne s'est rien attribué

qui ressemble à la préexistence ; son pouvoir ne lui appartient

pas en propre, mais lui a été transmis, confié. Il n'a ni la
toute-science divine, ni même la bonté parfaite qui se trouve
en Dieu seul. On reconnaît dans son activité les bornes imposées

à l'imperfection de la nature humaine. C'est en cela que le
Christ des synoptiques se distingue du Christ du quatrième
évangile, où, au milieu de passages admissibles, apparaissent
tout à coup des allusions à la préexistence, déductions purement

subjectives, reposant non sur des faits, mais sur des

réflexions individuelles de l'auteur.
D'après les exemples et les enseignements de l'Ancien Testament,

joints à sa propre expérience, Jésus dut bientôt
comprendre qu'il s'agissait de sauver non l'ensemble de la nation,
mais un nombre relativement restreint de croyants, une sorte
de « résidu, » selon l'expression d'Esaïe. De qui se composera
ce petit nombre?

Il semblerait naturel, en effet, que Jésus eût prêché alors,
en présence du dédain des grands et des riches, un évangile
des pauvres, comme Luc nous le rapporte. Mais les privilèges
que, dans cet évangile, le maître accorde à la pauvreté, et les

paroles dures qui sont mises dans sa bouche contre les riches,
sont en contradiction avec la simplicité des discours et du
caractère de Jésus. Il n'a exclu personne, et si, dans sa réponse
aux disciples de Jean, il déclare que l'évangile est annoncé aux
pauvres, il énonce un fait, et non pas une menace contre les
riches.

Quant aux païens, Jésus put voir dans la conversation de

quelques-uns d'entre eux une compensation pour la défection
d'Israël. Nous n'admettons ni l'opinion orthodoxe qui veut que
dès l'origine Jésus ait eu une vue distincte de la marche future
du royaume, ni l'opinion de la critique moderne qui considère
Jésus comme un pur judaïsant. Les faits prouvent que, vers
la fin de son ministère en Galilée, la résistance des juifs d'un
côté, et de l'autre, la foi étonnante de quelques païens mirent
en échec ses préjugés juifs. L'étendue de la tâche lui paraît plus



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 209

grande ; il conçoit la possibilité d'un rejet d'Israël de la part de
Dieu. La question était soulevée : si, malgré ses refus de frayer
avec les païens, ceux-ci viennent à lui, ne se pourrait-il pas

qu'il y eût dans le royaume autant de gens des nations que
d'enfanlsd'Abraham?La conduite admirable de la Cananéenne

en particulier dut briser la résistance de Jésus et devint
l'occasion d'un développement nouveau de sa pensée.

Toutefois les idées juives d'un jugement, d'une catastrophe
finale et prochaine subsistent dans son esprit en raison même
de l'opposition des adversaires et du mélange qu'il remarque
parmi ses disciples. Ainsi il se voit arrêté dans son développement

spirituel par la puissance surhumaine des obstacles.
Aujourd'hui que ces obstacles alors insurmontables se sont trouvés

impuissants dans le cours de l'histoire, nous pouvons,
grâce à Jésus et en prolongeant sa pensée, concevoir le royaume
des cieux dans toute sa spiritualité et son actualité. Ajoutons que
si sa conception a été retenue dans le judaïsme, il n'en n'a pas
moins fidèlement lutté jusqu'à la fin, comme s'il avait voulu,
contre toute espérance, faire la conquête d'Israël.

CHAPITRE III

Derniers efforts en Galilée.

Les discours de la fin du séjour en Galilée sont adressés à

d'anciens auditeurs ; toutefois Jésus ne renonce jamais à

l'extension du royaume. C'est à ce moment que les évangiles
placent son voyage à Nazareth, pendant lequel apparut dans

toute sa crudité l'incrédulité de la tamille de Jésus. A partir de

ce moment, ses discours, où il rappelle sans cesse la nécessité
de rompre tout, même les liens de famille, pour être fidèle

au royaume, ses discours prennent un tour de plus en plus

grave, parfois menaçant. Les invitations affectueuses deviennent

plus pressantes, il parle plus ouvertement, et sa

condescendance va jusqu'à adopter le langage le plus populaire. Il
s'adresse aux foules en paraboles comme dans une langue plus
facile à comprendre. Le but négatif ou même cruel que lui prê-

c. R. 1873. u



210 THÉOD. KEIM

tent les évangélistes, pour expliquer l'emploi de cette forme
d'enseignement, ne saurait être concilié ni avec la pensée de

Jésus, ni même avec certains indices plus anciens qui se trouvent

ici et là dans les textes.
Il y a un groupe de paraboles qui forment un tout : celles du

semeur, de l'ivraie, de la perle, du trésor et du filet. Peut-être

y eut-il à cette occasion une recrudescence de foi parmi le

peuple ; car Jésus semble avoir conçu de nouvelles espérances,
dont l'expression se trouve dans les deux paraboles du levain
et du grain de moutarde, mises si bien à leur place dans

l'évangile de Luc. (XVIII et suiv.)
A ce moment aussi, les évangiles signalent, à côté des

guérisons miraculeuses, des prodiges proprement dits.
Plusieurs sont racontés par les quatre évangiles, mais ils portent
à divers degrés des traces d'amplification, si ce n'est un
cachet mythique très prononcé. Ce sont les guérisons des

démoniaques de Gadara, de la main sèche, de la femme courbée,
de l'hydropique et de la femme à la perte de sang, les
résurrections de la fille de Jaïrus et du fils de la veuve de Naïn ;

l'apaisement de la tempête et des flots de la mer, la marche

sur les eaux, la multiplication des pains, la pèche miraculeuse
et le miracle de Cana.

A ce moment aussi, on voit la foule accourir de nouveau, plus
nombreuse et plus enthousiaste. Toutefois nous considérons

comme une exagération manifeste la notice du quatrième évangile

qui prête au peuple l'intention de proclamer Jésus roi. En

dépit de ces succès apparents, l'orage se préparait au loin.

CHAPITRE IV

Les avant-coureurs de la fin.

La première attaque sérieuse dirigée contre Jésus fut la mort
violente de Jean-Baptiste à Machéron ; il en fut profondément
ému. C'est à cette date aussi que, selon les évangiles, Antipas
s'occupa de Jésus et qu'on entendit parler d'espionnage, de



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 211

menaces et d'une arrestation probable. Jésus crut devoir

quitter la contrée où était le despote : nouvelle preuve de la

parfaite simplicité de son caractère. On compte quatre fuites ou
retraites de Jésus : la première à Bethsaïda, au N.-E. du lac ;

la seconde à Gadara, au S.-E.; la troisième sur le territoire
phénicien qui n'était pas éloigné; la quatrième enfin dans la
contrée de Cesaree de Philippe. Dans ces quatre occasions il se

trouva pour quelques jours, quelques semaines peut-être, sur
un sol étranger, où Hérode ne pouvait l'atteindre. Mais à la fin
la situation lui parut trop tendue, et c'est alors que mûrit dans

son cœur une crave et suDrême résolution.

CHAPITRE V

Le Messie et la croix.

Ce fut pendant une de ces retraites, loin de la foule, à Cesaree

de Philippe, que Jésus, en considérant les impressions
reçues, les expériences faites en Galilée et sa tâche messianique,
comprit qu'il devait faire une tentative à Jérusalem le plus
tôt possible. Il prend la résolution héroïque de profiter de

la Pâque prochaine pour marcher dans la ligne du devoir, en
laissant l'avenir à Dieu. Mais il veut savoir au juste les dispositions

de la Galilée à son égard ; à cet effet il interroge ses

disciples, cherchant aussi par ses questions mêmes à les préparer
à l'issue possible, sinon probable, de son ministère.

La réponse de Pierre, qui est comme l'entrée de l'humanité
dans la vraie religion, et la joyeuse déclaration de Jésus telle que
nous la rapporte Matthieu, ne sauraient être mises en doute.
Jésus parle alors pour la première fois à ses disciples des
souffrances auxquelles il s'attend, et il repousse les suggestions de

Pierre qui pouvaient ébranler sa grande résolution. On a nié

l'authenticité de cette scène ; mais dans la situation et les

préoccupations du moment, avec le résultat en somme négatif de

son œuvre en Galilée, sa crainte instinctive de la mort, et la

connaissance qu'il avait de l'Ancien Testament (Ps. GXVTII), il



212 THÉ0D. KEIM

importe peu que l'idée d'un Messie souffrant fût ou ne fût pas
étrangère aux juifs; on comprend que Jésus, après les
expériences faites et en présence du sort de Jean-Baptiste, ait tenu
à regarder en face l'avenir «. el ait commencé à y voir une
dispensation divine, le passage inévitable qui devait le conduire à

la victoire. »

Ce n'est pas la résurrection, mais la reprise victorieuse de

son œuvre sur la terre, qui le préoccupe ; après sa défaite il
reviendra, dans peu de temps, du ciel, établir définitivement le

règne de Dieu. Par la mort qui l'introduira devant le trônede l'Ancien

des jours (Daniel), il recevra l'investiture finale de la dignité
messianique. A son retour et à l'achèvement du royaume
correspondent un jugement et une transformation générale dans

le siècle à venir. Tout en gardant sur les derniers temps la

réserve d'un esprit sobre et sain, Jésus fait bien de sa personne
le centre de l'évolution.

Cependant sa résignation pieuse, qui n'excluait pas l'amour
de la vie et quelque angoisse morale à la pensée de la mort, ne
donne aucune garantie pour la conduite qu'il tiendra. On peut
encore se demander s'il persévérera jusqu'à la fin.

Le mélange de vérité el de poésie dans le chapitre VI du
quatrième évangile est fort habile, mais ôte à ses récits toute
valeur historique.

CHAPITRE VI

Clôture du ministère de Jésus en Galilée.

Jésus se met en marche pour Capernaum vers le 25 du mois

d'Adar, c'est-à-dire peu avant le mois de Nisan, dans lequel
avait lieu la Pâque. Désormais il s'occupe de ses disciples; il les

instruit sur bien des choses, sur l'Elie qui devait venir et qu'il
leur fait voir pour la première fois, paraît-il, dans la personne
de Jean-Baptiste. C'est à ce propos que les évangiles donnent le

récit purement mythique de la transfiguration de Jésus sur un
avant-mont de l'Hermon. Il expose à ses disciples le caractère
du royaume, leur position et leurs devoirs. A l'occasion d'une



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 213

guérison qu'ils avaient tenté en vain d'opérer, il leur montre

que la condition de la vie nouvelle est la foi. Il en déplore
l'absence chez ce peuple qu'il avait voulu affranchir et qui se

montrait toujours si incrédule.
A son arrivée à Capernaum, on lui demande l'impôt de deux

deniers. Dans sa réponse, aussi authentique que l'histoire du

poisson l'est peu, Jésus se donne ouvertement à lui-même, puis
aussi à son disciple, le nom de Fils de Dieu. Dès lors, il s'occupe
d'ébaucher l'organisation de son association. La querelle
d'ambition parmi ses disciples l'y avait engagé; il leur donne des

conseils pour arranger les différends, et les exhorte au pardon
et à l'emploi de la prière en son nom. La promesse qu'il leur
aurait faite alors d'être toujours au milieu d'eux, paraît
suspecte, si l'on y voit une allusion à la toute-présence; mais il
est bien probable que Jésus a voulu parler d'une sympathie,
d'un accord spirituel entre ses disciples et lui.

Son dernier mot en Galilée est la réponse qu'il oppose aux
avertissements hypocrites de ses adversaires. Il leur montre
combien peu il se soucie des menaces d'Hérode, et il leur
dévoile franchement son projet de voyage à Jérusalem. Il y sera
dans trois jours; c'est là, on le sent, qu'il atteindra son but et

trouvera sa fin.

TROISIÈME PARTIE

LE MESSIE A JÉRUSALEM

CHAPITRE PREMIER

La caravane des pèlerins.

Jésus quitta Capernaum vers le 3 avril 35, accompagné de

quelques disciples et de quelques femmes qui tenaient à le suivre.
Pour éviter la Samarie, il passa par la Pérée qui lui offrait
d'ailleurs la route la plus sûre et la moins fréquentée.

Luc dit que Jésus traversa la Samarie ; il parle aussi d'une
mission triomphante de soixante-dix disciples et de la recon-



214 THÈOD. KEIM

naissance d'un lépreux samaritain ; mais soit ces récits, soit la

parabole du bon Samaritain, portent l'empreinte évidente d'une
composition artificielle, et sont tout aussi peu authentiques
que l'entretien de Jésus avec la Samaritaine, rapporté par le
quatrième évangile. Il est hors de doute que Jésus n'a exercé
son ministère en Samarie ni au commencement ni à la fin de
sa carrière publique.

Au moment où Jésus foule le sol de la Judée, son élan renaît ;

les synoptiques nous rapportent un plus grand nombre de
paroles et de faits, dont cependant il n'est pas toujours facile de

fixer la date précise : la bénédiction des enfants, la déclaration
au sujet du divorce, par laquelle Jésus brise avec la loi
mosaïque puis l'histoire du jeune homme riche, l'entretien de
Jésus avec ses disciples sur le pouvoir de la richesse et sur les
bénédictions promises à ceux qui quittent tout pour le royaume
des cieux, enfin la parabole des ouvriers et du maître de la vigne.

La route de Jéricho rappelle à Jésus sa prochaine arrivée à

Jérusalem et la crise qui devait avoir lieu. Il en parle à ses

disciples, qui se préoccupent moins du côté lugubre des événements

qui se préparent que de la manifestation glorieuse du

Messie; et deux d'entre eux, les fils de Zébédée, font demander
à Jésus par leur mère les premières places dans son royaume.
Mais il oppose à l'ambition de siens le principe que pour régner
il faut servir et l'exemple de sa mort, dont il parle comme d'un
tribut à payer pour plusieurs.

L'histoire de Zachée, chargée de traits invraisemblables, et

puisée par Luc dans son évangile ébionite, ne peut-être considérée

comme authentique. En revanche la guérison de l'aveugle
au sortir de Jéricho, est de toutes les guérisons d'aveugles celle

qui offre le moins de prise à la critique.

CHAPITRE II

Entrée à Jérusalem.

Malgré ses pressentiments sinistres, Jésus, avec la foule des

pèlerins animés par sa présence et qui saluent en lui le Messie,



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 215

rouvre son cœur à l'espérance pendant le voyage de Jéricho
à Jérusalem. Aussi ses larmes sur Jérusalem n'ont-elles été

imaginées qu'après la ruine de la ville sainte.
Nous retrouvons ici le quatrième évangile qui nous raconte,

après les allées et venues perpétuelles de Jésus, la résurrection
de Lazare. Les voyages de Jésus, ses discours de Jérusalem,
ses procédés provoquants à l'égard du peuple, qui font mettre
sa tête à prix, les dangers qu'il court à plusieurs reprises, ses

fuites, enfin le grand miracle qui doit expliquer l'attentat des

juifs et la mort de Jésus, que d'ailleurs il recherche, tout cela

est de l'invention de l'auteur du quatrième évangile.
La résurrection de Lazare, considérée soit dans son ensemble

et dans ses détails, soit dans les circonstances qui l'ont
accompagnée, est, historiquement parlant, une impossibilité, quelle

que soit d'ailleurs la grandeur et la beauté de la narration. Vu
de près, ce récit offense la délicatesse, la vérité, la religion
elle-même, et nous offre un Jésus qui n'a rien de commun avec
le Jésus des synoptiques. Evidemment nous avons là une
narration artificielle que l'auteur a composée au moyen de quelques

données fournies par la tradition évangélique, afin
d'expliquer la mort de Jésus et de mettre en relief la puissance
divine.

D'après les synoptiques, Jésus ne s'arrêta point en route,
mais fit le même jour son entrée à Jérusalem.

En outre, ce fut Jésus, et non pas la foule, comme dit le

quatrième évangile, qui prit l'initiative de l'entrée solennelle :

On peut admettre en effet que Jésus, pressé de se faire connaître,

se laissa diriger par la prophétie de Zacharie, qui rendait
si bien le caractère pacifique de sa mission, et qu'il envoya chercher

lui-même une ânesse pour faire son entrée à Jérusalem.
Les jubilations des disciples et de la foule s'expliquent par
l'approche de la ville sainte, l'attente générale du peuple et par
la foi des Galiléens dans le prophète de Nazareth. Toutefois les
larmes de Jésus et la réponse aux reproches des Pharisiens
dont parle Luc sont en contradiction avec le reste de la scène.

La scène du temple, qui eut lieu le même jour (non le lendemain,

comme le dit Marc, ni surtout au commencement du mi-



216 THÉOD. KEIM

nistère'de Jésus, comme le dit le quatrième évangile), fut causée

par l'abus révoltant qu'on faisait du parvis, dit des prosélytes,
et par le désir qu'avait Jésus d'affirmer ses droits et ses
devoirs de Messie.

Cette scène fit sensation ; elle semblait couronner dignement
la journée, la plus brillante de la vie de Jésus; mais de fait, en

agissant ainsi, Jésus échangeait la dignité de prophète contre
un rôle de Messie juif qu'il ne pouvait soutenir. Il réveillait
chez les assistants une attente messianique que sa simple
prédication des jours suivants devait décevoir; de sorte que cette
scène lui ravit d'avance ses avantages et ne fit qu'inaugurer les

luttes fatales où il devait succomber. Jésus en eut bientôt le

sentiment et il se retira dès le soir à Bethphagé.

CHAPITRE III

La lutte suprème.

Le matin suivant, Jésus rentra à Jérusalem et dans le temple,

où eut lieu la première passe du duel entre lui et ses

adversaires. C'est là que dans la parabole des deux fils, Jésus

oppose à la conduite des pharisiens, zélés en paroles mais infidèles
dans l'accomplissement de la volonté de Dieu, la conduite des

péagers et des pécheurs, qui après la révolte se rendent à la

prédication du Royaume. C'est alors aussi que, pour se défendre

contre les pharisiens, il répond à leur question par une autre
question, et revendique pour lui une relation directe avec le

ministère de Jean-Baptiste. Puis vient la parabole de la vigne
et des vignerons, où pour la première fois il se désigne
ouvertement comme le Messie et fait allusion au sort qui l'attend.

Dans Matthieu, à la fin de la parabole, la mention du rejet
d'Israël et le récit purement mythique de la malédiction du
figuier, altèrent le sens primitif de cette similitude. Jésus parle
du rejet des chefs d'Israël et non d'Israël lui-même, qui sera

gouverné désormais par lui et par ses disciples.
La seconde journée se termine par une tentative manquée



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 217

d'arrestation, par la retraite de Jérusalem, et le conciliabule
des pharisiens. Matthieu intercale ici la parabole des noces,
combinaison artificielle de deux autres paraboles, imaginées
après la ruine de Jérusalem.

Le troisième jour (le dimanche 10 avril) est marqué par les

questions insidieuses des pharisiens, des hérodiens (parti peu
connu, plus politique que religieux) et des sadducèens. Leurs

questions portent sur le tribut à payer à César, sur la
résurrection et sur le plus grand commandement. Non-seulement
Jésus Iriomphe de ses adversaires dans toutes ces rencontres,
mais il prend lui-même l'offensive et leur propose l'énigme
du psaume CX. Ce psaume, il est vrai, n'a pas David pour
auteur ; mais cela ne diminue point l'importance de la

démonstration, puisque les pharisiens croyaient à l'authenticité du

psaume et que Jésus voulait seulement leur montrer à côté de

la puissance terrestre la puissance supérieure de l'esprit.
Si le récit de la femme adultère était authentique, ce serait

probablement ce jour-là que la scène aurait eu lieu,
Bien que les adversaires eussent eu la bouche fermée par

Jésus, ils n'en étaient pas plus disposés à l'écouter. Ils
songèrent désormais à trouver des moyens violents pour se

défaire de lui.
Des derniers discours de Jésus que Matthieu nous a conservés,

l'un est adressé au peuple et renferme une critique agressive

de la conduite des scribes et des pharisiens. C'est bien à ce
moment et non pas en Galilée, comme le dit Luc, que Jésus

pouvait parler ainsi. Le second discours est. cette attaque directe
dans laquelle Jésus s'adressant aux scribes et aux pharisiens
eux-mêmes, leur lance par huit fois le « malheur à vous! » —
Dans ce chapitre XXIV de Matthieu nous retranchons, comme
inautiientiques, d'abord l'exhortation adressée aux disciples sur
le titre de « rabbi, » exhortation qui a sa place à la fin de

l'institution de la cène, puis le verset 35, qui ne s'explique que
parle meurtre d'un certain Barachie, qui eut lieu peu avant
la prise de Jérusalem par Titus.



218 THÉ0D. KEIM

CHAPITRE IV

Les adieux.

Sur le mont des Oliviers, en quittant Jérusalem avec ses

disciples, Jésus répondit à leurs remarques sur les constructions
du temple par la prophétie de la ruine du sanctuaire. L'authenticité

de cette prophétie est fortement appuyée par la déposition

des faux témoins, par les paroles dont Etienne lui-même
fut accusé, par la nature des circonstances qui pouvaient faire

prévoir une issue pareille, enfin par la foi que Jésus avait dans

la direction providentielle des choses humaines. Mais le reste

du discours est loin d'être aussi authentique que le commencement.

Les prophéties n'ont ni l'unité, ni la vraisemblance
désirable. D'un côté l'unité manque dans les sujets traités et

dans les points de vue contradictoires où se place l'auteur; de

l'autre on ne peut admettre que Jésus se soit jamais livré à de

pareils calculs sur l'avenir, lui le prédicateur de la foi et de la

confiance dans le Père Nous pensons plutôt que ces prédictions

sont l'œuvre d'un chrétien juif, qui les écrivit au déclin
de la période apostolique, vers l'an 68 ou 69 après Jésus-Christ.

Cependant il nous reste assez d'éléments solides pour
reconstruire un ensemble suffisamment authentique. Après les

menaces prononcées contre le temple, Jésus aurait écarté la

question des disciples, en les mettant en garde contre le monde

et en leur faisant entrevoir au milieu des persécutions le
secours du Père. Puis il aurait parlé de son retour, de la réalisation

certaine de ses paroles et du devoir des disciples de veiller
comme le maître de maison qui attend les voleurs.

La soirée du 12 et le lendemain, un mercredi, Jésus resta à

Béthanie. C'est alors qu'il communiqua à ses disciples le
pressentiment qu'il avait de l'imminence de la catastrophe, faisant

peut-être par devers lui un rapprochement significatif entre sa

mort et l'immolation prochaine de l'agneau pascal. Il ajouta
aussi à ces ouvertures des prophéties concernant le moment de

son retour, son œuvre au milieu du peuple, alors délivré
de ses anciens chefs, puis la parabole des talents. La parabole



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 219

des dix vierges ainsi que celle des brebis et des boucs sont
d'une origine plus récente, car on y trouve des préoccupations

étrangères à la pensée de Jésus (l'attente des vierges) et
des titres que jamais Jésus ne se serait donnés. Ce qui est certain

c'est qu'il annonça son retour. Il révélait ainsi à la fois
les bornes et la profondeur de son sentiment messianique. Il
s'est trompé sans doute, mais il a prouvé par cette espérance
qu'il s'attendait à un développement du royaume et à l'expansion

irrésistible de la pensée qu'il personnifiait et qu'il
communiquait au monde.

Ce fut à Béthanie et ce même jour qu'eut lieu la scène du

vase de parfum. Nous ne doutons pas de son authenticité, du
moins sous la forme qu'elle a dans Matthieu. Dans le récit de

Luc il y a des mélanges, et celui de Jean n'est qu'une combinaison

plus ou moins heureuse des autres versions.
Le jeudi 14 nisan, jour où l'agneau pascal était immolé pour

être mangé le soir, Jésus envoya ses disciples à Jérusalem pour
préparer la Pâque. Des amis devaient lui céder une salle où

il pourrait célébrer la fête, seul avec les douze.

Pendant ce temps les pharisiens, d'accord avec les sadducèens,

avaient comploté contre Jésus, cherchant un moyen de

le saisir sans ameuter le peuple. Ce fut parmi les disciples
eux-mêmes qu'ils trouvèrent l'instrument de leur vengeance.

Judas, le disciple de Cariot, subissant d'un côté l'influence
de la ville sainte, du peuple assemblé pour la fête, l'ascendant
des principaux et des sacrificateurs dont l'autorité n'était
contestée par personne, dominé d'un autre côté par des

espérances messianiques charnelles évidemment déçues, Judas en

était venu à douter de Jésus et à voir en lui un faux prophète.
C'est ainsi seulement que s'explique le phénomène de sa

trahison, qu'on lève les inextricables difficultés, les contradictions
insolubles du récit traditionnel, et qu'on parvient à sauver la

dignité de Jésus lui-même. Judas se rendita Jérusalem le soir
du 13 ou le matin du 14 nisan, soutenu peut-être par le

souvenir des prescriptions de la loi contre les faux prophètes. Ses

offres furent acceptées : l'argent qu'on lui promit flétrit à la fois

les donateurs et le traître.



220 THÉOD. KEIM

Vers le soir du 14 nisan, Jésus se rendit à Jérusalem et se
mit à table avec ses disciples. Il est difficile de se faire une
idée claire de ce souper, surtout de comprendre comment s'en
combinèrent les deux parties principales : la pâque et l'institution

de la cène. Cependant l'authenticité de celle-ci est
suffisamment garantie. Après les paroles de consécration, pendant
le repas proprement dit, Jésus, devinant les intentions de Judas,

annonça aux disciples, sans désigner personne ni par des

paroles ni par des gestes, la trahison d'un des douze. C'était le
seul moyen de détourner Judas de son entreprise, si cela était

encore possible, et de prévenir dans l'esprit des autres disciples

les doutes qui les auraient assaillis plus tard. La désignation

de Judas dont parlent les évangiles n'est point historique;

il est probable que primitivement on transforma en
histoire ce qui n'était qu'une citation du Ps. XLI, 9.

La trahison de Judas fournit à Jésus l'occasion d'introduire
l'acte auquel il attachait plus d'importance qu'à la Pâque
même. Vers la fin du repas, il prit du pain, le rompit, le donna
à ses disciples et dit: «Prenez, mangez, ceci est mon corps qui
a été donné pour vous. Faites ceci en mémoire de moi. » Puis,
faisant passer la coupe pour la troisième fois (la coupe dite de

bénédiction), il leur dit : « Buvez-en tous, car ceci est mon sang
(sic) de l'alliance, qui est versé pour vous. Faites ceci, toutes
les fois que vous en boirez, en mémoire de moi. »

Depuis que le christianisme existe, on scrute cet acte de

Jésus, à la fois si solennel et si mystérieux, si grand et d'un
sens si profond. Nous ne discutons plus comme nos devanciers.

Nous savons que « ceci est » veut dire « ceci signifie, »

et que la cène est en quelque sorte la dernière parabole de

Jésus (WeiszœckerJ. Mais Jésus y a mis plus qu'un symbole ;

il voyait dans sa mort prochaine le salut de ses disciples, et il
voulait, par cette cérémonie, leur en donner la possession
actuelle. La parole accompagnée d'un signe devait leur assurer
les effets de sa mort. Ce qu'il y a de plus admirable c'est

que Jésus ait eu ces pensées, et les ait eues dans un pareil
moment.

La cène nous fait connaître aussi comment Jésus considérait



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 221

la mort à la rencontre de laquelle il allait. Il a parlé de ses
souffrances et de sa mortà trois reprises. A Cesaree de Philippe
il montre à ses disciples que c'est là la condition et le moyen
de son élévation messianique. Plus tard, près de Jéricho, dans
son entretien avec les ambitieux fils de Zébédée, sa soumission

et ses souffrances personnelles ont à ses yeux une importance

plus générale et lui apparaissent comme des actes utiles
à l'humanité. Désormais la condition de la gloire messianique
se présente à lui sous la forme nouvelle d'une œuvre de salut

pour l'humanité. Avec l'idée de rançon que pouvait lui suggérer

la fête de Pâques, il devait lui être facile de considérer sa

mort comme une mort expiatoire. Enfin le jeudi, en célébrant
la Pâque avec ses disciples, il en vient à voir dans sa mort la

condition de la nouvelle alliance, le sceau de la paix et de

l'adoption.

Ce changement dans les vues de Jésus est un progrès. Il
avait considéré les souffrances et la mort comme les conditions
de son achèvement personnel, de sa gloire messianique;
maintenant il est avant tout préoccupé du bien de ses frères, animé
d'un amour ardent pour eux, et voilà pourquoi il veut faire de

ses souffrances et de sa mort un sacrifice en faveur de l'humanité,

sacrifice analogue à celui de l'agneau pascal, signe de

jugement pour les Egyptiens (les adversaires), et de grâce pour
les Israélites (les disciples).

Il y avait dans celte conception un retour aux anciennes
idées de sacrifices expiatoires, dont les prophètes et Jésus lui-
même avaient eu depuis longtemps raison. Mais ce recul
s'explique par les circonstances où Jésus se trouvait, par la réalité
de la mort qui s'approchait et qui devait être le martyre d'un
témoin delà vérité, ou plutôt du témoin par excellence; il était
naturel que toutes les pensées de Jésus revêtissent à ce

moment une forme judaïque. Ce qui en fait la valeur, c'est cette
volonté arrêtée que Jésus avait de tirer parti de sa mort en

faveur de l'humanité. Si l'expression n'est pas tout à fait juste,
qu'importe? des millions d'hommes, à leur tête l'apôtre Paul,

y ont trouvé un moyen de croire à la profondeur de leur
misère morale, et à l'œuvre rédemptrice de Jésus. Jésus n'avait-



222 THEOD. KEIM

il rien en vue, lorsqu'il donnait à l'humanité dans la cène un

gage de salut
Luc et Paul nous ont conservé les termes, mots qui prouvent

que Jésus voulait faire de ce repas un acte central des assemblées

de ses disciples. On ne peut douter de l'authenticité
de ces paroles. Toutefois ce fut peu à peu seulement et sous
l'influence paulinienne qu'on arriva à dégager des repas
ordinaires et des agapes la célébration de la cène proprement dite.

Après l'institution de la cène, Luc ajoute encore l'exhortation

que Jésus adressa aux disciples sur l'humilité. Seulement Luc

y met un ton que Jésus ne pouvait pas avoir. Telle qu'elle est

dans Matthieu, cette exhortation termine dignement l'entretien
de la Pâque.

Peut-être faut-il placer ici l'institution du baptême, qui, jointe
dans Matthieu aux récits de la résurrection, en partage le caractère

inauthentique, mais qui, à ce moment suprême où le
souvenir de Jean-Baptiste devait être si présent à Jésus, était

un complément naturel de la cène.

Quant aux longs discours que rapporte le quatrième évangile

à la suite du lavage des pieds, ils ne sont pas plus authentiques

que la cérémonie elle-même. Ces chapitres n'ont aucun

rapport avec les récits des synoptiques, et on s'aperçoit bien

vite qu'ils ont été inspirés par une dogmatique postérieure. Ils
ne rentrent pas dans le plan d'une vie de Jésus; c'est aux
commentaires du quatrième évangile que nous laissons le soin

de les expliquer.

QUATRIÈME PARTIE

LA MORT DU MESSIE

CHAPITRE PREMIER

Arrestation et jugement.

Après le dernier cantique, avant minuit, Jésus se lève et,
sortant de la ville, il se dirige du côté de Béthanie. Ce fut
probablement alors que Judas le quitta pour aller chercher la



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 223

garde du temple qui devait arrêter son maître. Son absence

avertit bientôt Jésus que l'heure était proche, et il y prépara ses

disciples en leur disant : « Que celui qui a une bourse la

prenne, car ce qui me regarde prend fin. » (Luc XXII, 35.) A
cela les disciples, Pierre surtout, répondirent par des protestations

de courage et de dévouement, mais Jésus, qui connaissait

son disciple, lui annonça sa prochaine défaillance. Cette prédiction

est très admissible, une fois qu'on l'a dégagée des appendices

et des enjolivements de la tradition.
Ce n'est pas au fond de la vallée, mais près du sommet du

mont des Oliviers que Jésus s'arrêta avec ses disciples, dans un
des nombreux jardins où il pouvait être relativement caché.

Là, l'émotion longtemps contenue éclate, et à l'écart avec ses

trois disciples favoris, il se mit à prier d'abord avec l'accent de

la supplication, puis avec celui de la soumission, jusqu'au
moment où il entendit les pas des hommes armés qui venaient le

saisir.
Cette scène de Gethsémané, à part quelques traits dans

Matthieu et Marc la troisième prière, dans Luc l'ange et la sueu r
de sang), est historique et dément delà façon la plus catégorique
le récit du quatrième évangile qui, cette nuit-là, fait de Jésus

un triomphateur. La cause de l'agonie de Jésus est l'instinct de

la conservation, la crainte de la mort, qui, comme il le disait à

ses disciples, rend la chair trop faible pour suivre l'esprit. Est-
ce là de la lâcheté, comme Celse et Julien l'apostat en font un

reproche à Jésus? Les commentateurs cherchent diverses
explications pour le justifier; mais l'angoisse, en présence de la

mort, est une affaire de tempérament. Ce qui importe, c'est le

sacrifice même, qui chez Jésus n'est pas moins complet que
chez Socrate. 11 est plus difficile d'expliquer le fait de la prière
même de Jésus. Il semble reculer devant l'obéissance et retomber

dans les idées messianiques tout ordinaires. Oui, mais il
revient aussitôt au sentiment du devoir. Chez lui, la scission entre
le devoir et le désir ne fait qu'apparaître, elle ne prend pas un

corps; et, s'il parle d'abord de la possibilité d'un exaucement,
il en conçoit et en accepte aussitôt l'impossibilité.

Judas accompagné, non d'une cohorte romaine, ce qui eût



224 THÉOD. KEIM

été impossible et ce qui serait en contradiction avec le reste
des événements, mais d'hommes irrégulièrement armés,
s'approcha de Jésus et lui donna le baiser convenu. Jésus lui-même
ne fit pas d'opposition; l'influence renversante que lui prête
le quatrième évangile n'est point historique. Les disciples, après
un semblant de résistance, s'enfuirent, bien que personne ne

songeât à mettre la main sur eux. Pour plusieurs la fuite ne

cessa qu'à leur arrivée en Galilée.
Le prisonnier fut conduit chez Caïphe, non pas chez Anne,

comme le prétend le quatrième évangile. Là se trouvaient des

membres du conseil, rassemblés à la hâte en nombre suffisant

pour délibérer ; au milieu d'eux était le souverain sacrificateur.
Il était environ trois heures du matin. Il y eut un semblant
d'instruction ; on entendit des témoins, mais seulement des témoins
à charge, el Jésus n'eut point d'avocat (Baal Ribi). A la fin le

souverain sacrificateur, voyant que Jésus gardait le silence,
l'interrogea et lui demanda au nom de Dieu s'il était le Messie.

Jésus répondit : Tu l'as dit et il ajouta à cette affirmation une
prophétie concernant le Fils de l'homme. Il n'en fallait pas
davantage pour faire prononcer par le tribunal une sentence de

mort. Dès ce moment les membres présents se permirent à

l'égard du condamné des traitements ironiques et injurieux.
Quant aux soldats et aux gardes, ils se trouvaient en bas dans

la cour du palais.
Cependant Pierre, qui avait pénétré dans la cour sans le

secours de Jean, quoi qu'en dise le quatrième évangile, fut mis à

l'épreuve. Il succomba avant le matin, comme le lui avait prédit

Jésus. Il n'eut pas besoin du chant du coq pour se rendre

compte de sa lâcheté passagère.
Le matin, vers les six heures, le Sanhédrin, au complet

(soixante-douze personnes), s'assembla au local des séances

situé près du temple, et Jésus y fut conduit sous escorte. Il ne

paraît pas que personne dans la foule présente à la fête se soit
sérieusement ému de son sort. Après un jugement entaché de

bien des illégalités, mais sur lequel nous n'avons que peu de

détails, la première sentence fut ratifiée, et le prisonnier fut
envoyé à Pilate. C'est vers les sept heures qu'on l'emmena à



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 225

l'ancien palais du grand Hérode, résidence des gouverneurs
romains. Jésus comparut devant Pilate dans la cour du
bâtiment. On l'accusait de vouloir se faire le roi des Juifs; Jésus

reconnaît qu'il l'est en effet, mais il n'ajoute aucune explication.
— D'autres accusations furent présentées; cette fois Jésus garda
un silence qui paraît avoir imposé à Pilate ; car le peuple, sur
ces entrefaites, étant monté au palais pour réclamer selon

l'usage la grâce d'un prisonnier quelconque, Pilate saisit cette
occasion pour leur offrir Jésus et l'arracher ainsi aux persécutions
du sanhédrin. Mais les'adversaires de Jésus jettent dans la foule
le nom populaire de Barabbas, et c'est Barabbas que le peuple
demande au gouverneur, abandonnant à son sort ce Jésus que
Pilate appelait ironiquement le roi des Juifs. Il ne restait à

Pilate qu'à prononcer le « condemno » après une heure d'audience,
vers les huit heures du matin.

Telle fut la scène du jugement devant le tribunal de Pilate ;

mais de bonne heure on y a ajouté bien des détails, soit pour
rejeter la faute de la condamnation sur les Juifs, soit surtout,
comme dans le quatrième évangile, pour faire ressortir la

royauté de Jésus. Ces détails toutefois sont pour la plupart en

contradiction directe avec les récits primitifs, avec le caractère
des personnages, en particulier avec le vrai caractère de Jésus.

CHAPITRE 11

La mort.

La condamnation fut suivie de la fustigation, exécutée devant
le tribunal même par des licteurs armés de verges ou de

lanières. On frappait le supplicié non-seulement sur le dos, mais

souvent par tout le corps et même sur le visage. Ce fut après
cette scène que Jésus, emmené dans le palais, subit les insultes,
les outrages et les moqueries des soldats. — Vers les neuf heures,

Jésus fut conduit avec deux autres condamnés au lieu du

supplice portant sinon la croix entière, du moins la partie
transversale. Outre les soldats, il y avait peu de spectateurs; chacun
était occupé de la fête, et les intimes de Jésus étaient trop ef-

C. R. 1873. is



226 THÉOD. KEIM

frayés pour oser se montrer. Aux portes de la ville, les soldats
forcèrent un certain Simon de Cyrène à porter la croix de Jésus,

non par pitié, mais pour pouvoir aller plus vite.
Le troisième et le quatrième évangiles rapportent plusieurs

détails et aussi des paroles que Jésus aurait prononcées dans le

trajet du palais à Golgotha, mais si belles que soient en elles-
mêmes ces notices, elles ne peuvent passer pour authentiques,

pas plus que les développements pittoresques des « Actes de

Pilate. »

L'exécution eut lieu à Golgotha, probablement une eminence

en forme de crâne, au S.-O. de Jérusalem près de la porte de
Jaffa. Jésus eut les mains et les pieds cloués à la croix: il refusa

la boisson assoupissante qui lui était offerte. Les évangiles nous

rapportent plusieurs paroles de Jésus prononcées sur la croix:
quoiqu'inauthentiques, elles n'en sont pas moins des perles de

l'esprit chrétien. Il n'y a d'avéré qu'une plainte arrachée parla
douleur et le cri du mourant. C'est peu sans doute, mais cela

suffit. Dans une situation où tant d'autres condamnés éclataient
en blasphèmes et en imprécations, son silence, qui témoignait
de sa part l'acceptation soumise de son sort, donne à ces
dernières heures un cachet d'incontestable grandeur. Ses plaintes

nous montrent qu'il était non un héros, mais un sage, un
homme. Il subit cette mort, que depuis longtemps il avait
considérée comme faisant partie de son ministère, avec la certitude

que c'était la volonté du Père, résolu de répandre son sang

pour l'œuvre de la réconciliation, et dans l'espérance qu'en
donnant son corps et non son âme, il monterait au ciel et
arriverait ainsi à la possession définitive de sa dignité messianique.

En présence de ce supplice, on se demande s'il faut renoncer
à croire que rien ne se fait sans la volonté de Dieu, ou admettre

que la justice divine châtiait ainsi ce qu'il y avait de faible et
d'imparfait dans la personne et l'œuvre de Jésus. On peut hésiter;

mais non notre foi s'élève plus haut; nous croyons que
Dieu l'a livré à la mort pour rendre accomplis l'esprit et le
caractère du héros de notre foi, et pour unir éternellement
l'humanité à sa personne par la repentance et l'amour.

Malgré les divergences qu'on remarque dans les récits évan-



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 227

géliques, ils sont d'accord à l'égard de la brièveté relative des

souffrances de Jésus et de la promptitude de sa mort ; cela

s'explique par les tourments physiques et moraux qui avaient
précédé le supplice. Des prodiges que les évangiles racontent,
et qui auraient eu lieu à la mort de Jésus, les ténèbres, le voile
déchiré, la profession de foi du centurion, les pleurs des Juifs,
et la résurrection d'un grand nombre de personnes, décédées

depuis longtpmps, nous n'en admettons aucun comme authentique.

Ils sont tous le produit de l'imagination chrétienne, et

portent le cachet des préoccupations dogmatiques. D'ailleurs les

autres livres du Nouveau Testament, surtout l'épître aux
Hébreux, qui auraient dû les citer, n'y font pas la moindre allusion.
Même la fin de Judas nous est racontée de plusieurs manières
différentes, et les récits vont s'exagérant de plus en plus dans
les Actes de Pilate et dans les apocryphes.

Il n'y a aucun doute que le jour de la mort de Jésus fut un
vendredi ; mais on n'est pas d'accord sur le quantième du
mois juif. Il y a contradiction entre les synoptiques et le

quatrième évangile. Toutefois, deux choses nous permettent
de juger en dernier ressort entre ces opinions contraires, et

nous dispensent de faire d'infructueux essais de conciliation.
On sait que Jésus a mangé la Pâque avec ses disciples. Or cette
célébration, dont le quatrième évangile ne dit pas un seul mot,
ne pouvait avoir lieu que le 14 nisan au soir. En outre le
quatrième évangile, dans un inlérêt purement dogmatique, veut
absolument que Jésus soit mort au moment où l'on immolait
l'agneau pascal. Cela seul montre que nous n'avons pas dans
les récits du quatrième évangile des données historiques
proprement dites.

Quant à l'année, les Pères de l'église, dont on a vanté les
connaissances précises sur ce point, en étaient réduits à des

supputations et de& calculs hypothétiques ; mais en tenant
compte des renseignements fournis par les évangiles et les
auteurs profanes, on arrive à fixer, pour la mort de Jésus, l'année
35, année où Pilate et Caïphe étaient tous deux encore en
charge, et qui répond aux conditions imposées par l'ensemble
des récits.



228 THÉOD. KEIM

Ainsi l'activité de Jésus ne dura qu'une seule année, et non
pas trois ou quatre ans comme on prétend le prouver en se

fondant sur le quatrième évangile. Les synoptiques ne sont
nullement favorables à cette dernière hypothèse. Selon eux,
Jésus n'a été qu'une seule fois à Jérusalem, et l'ancienne église
tout entière, dont le témoignage est d'un grand poids dans

cette affaire, ne parle jamais non plus que d'une seule année
du ministère de Jésus, l'année agréable du Seigneur, selon

l'expression des Pères.

D'après les astronomes, i) est vrai, c'est en 34 et non en 35,

que le 15 nisan tomba sur un vendredi. En 35, il serait tombé

sur un mercredi. Mais, de l'aveu des astronomes eux-mêmes,
ces calculs ne sont que d'une exactitude relative parce que
dans ces temps-là il régnait chez les juifs un certain arbitraire
dans la fixation du jour de la nouvelle lune.

Pour ce qui concerne la chronologie de la fête pendant
laquelle Jésus mourut, nous résumons ce qui a été dit de la

manière suivante (cette année-là, le mois de nisan

correspondant à notre mois d'avril, nous nous servirons pour plus
de clarté du nom que le mois a chez les modernes) :

Vendredi, 15 avril, jour de la mort de Jésus. Le 14 avril,
institution de la cène. Mercredi, 13 avril, résolutiou des

pharisiens d'en finir avec Jésus, et repas de Béthanie. Mardi, 12

avril, discours de Jésus contre les scribes et les pharisiens, et

prédiction de la ruine du temple. Lundi, 11 avril, attaque
sérieuse des pharisiens et réponse de Jésus. Dimanche, 10 avril,
premiers pièges des pharisiens et des sadducèens. Samedi,
9 avril, jour du sabbath. Le vendredi, 8 avril, aurait donc été
le jour de l'entrée triomphale à Jérusalem ; Jésus aurait passé
la journée du 7 à Jéricho pour se reposer; et comme son

voyage de Galilée en Judée par la vallée du Jourdain avait
duré quatre jours, son départ pour Jérusalem dut avoir lieu
le dimanche 3 avril 35.



VIE DE JESUS DE NAZARA 229

CHAPITRE III

La tombe et la résurrection.

Les crucifiés après leur mort restaient ordinairement pendus
au bois; mais par égard pour les Juifs les Romains permettaient,
on le croit du moins, la sépulture des crucifiés. Ce fut un ami

courageux de Jésus, qui, gardant pour son infortuné maître
l'affection qu'il avait eue pour lui pendant sa vie, donna une

preuve éclatante de son dévouement en allant demander à

Pilate le corps de Jésus. Nous suivons ici le récit tout simple de

Matthieu. Le quatrième évangile arrange l'histoire et y introduit

des éléments étrangers pour produire trois miracles, dont
les synoptiques ne font pas la moindre mention : D'abord le

sang et l'eau que le coup de lance fait sortir de Jésus, phénomène

physiologiquement impossible; puis la réalisation des

paroles de Moïse touchant l'agneau pascal, dont les os ne
doivent point être brisés; enfin l'accomplissement de la prophétie
de Zacharie : « Ils verront celui qu'il ont percé. »

Joseph d'Arimalhée, aidé de quelques serviteurs ou des

soldats présents, descendit le corps de Jésus et, avec le

secours des femmes galiléennes qui s'étaient tenues à quelque
distance du crucifié, il le déposa dans un sépulcre, après
l'avoir lavé et entouré de bandes de toile selon la coutume.
Il est peu probable qu'ils l'aient embaumé. On trouve dans un
des passages ajoutés au Matthieu primitif un détail concernant
la garde, que les juifs auraient fait placer devant le sépulcre.
Mais cette donnée a été imaginée après coup et doit son origine
aux intérêts polémiques des chrétiens dans leurs discussions

avec les juifs. Le fait même de l'ensevelissement de Jésus,
contesté par quelques commentateurs, ne peut être renversé

par la critique.
Nous abordons maintenant le sujet de la résurrection. En

présence des contradictions multiples des évangiles, on est
heureux de pouvoir recourir aux écrits de Paul, qui dans ses

épîtres, surtout au chapitre XV de la première aux Corinthiens»



230 THÉOD. KEIM

nous'donne les détails les plus authentiques qu'on possède sur
la résurrection. Il nous raconte de bonne foi ce que lui ont
raconté des personnes de bonne foi.

D'après la relation de Paul, il paraît assuré que toutes les
révélations de Jésus ressuscité eurent lieu en Galilée, fait que
confirment Matthieu et Marc. D'ailleurs on se rappelle que les

disciples s'étaient enfuis de Jérusalem. Il n'est pas probable,
qu'ils se fussent rendus nulle part ailleurs que dans leur pays.
Ce ne fut que plus tard, sous l'influence de divers motifs,

pour sauver l'honneur des apôtres compromis par leur fuite,
ou parce que Jérusalem était devenu le point central de

l'église, qu'on chercha à y transposer les apparitions du ressuscité.

Ces apparitions commencèrent très tôt après la mort de

Jésus et ne se répétèrent que peu de temps. Celle que Paul
eut sur le chemin de Damas n'eut lieu que plus tard, l'année
d'après, probablement.

Paul appelle ces apparitions du nom de visions. Il n'a fait
mention d'aucune parole prononcée par Jésus dans ces
circonstances-là, bien qu'il ait eu souvent l'occasion de citer les
mots que le livre des Actes met dans la bouche de Jésus lors
de la vision sur le chemin de Damas. Les évangiles au
contraire s'efforcent de donner la teinte la plus réaliste aux
apparitions de Jésus, au moyen de détails bien matériels.

Des cinq visions mentionnées par Paul, il n'y en a que deux

ou trois qui soient rapportées aussi par les évangiles. On se

demande si Paul n'a pas su l'apparition de Jésus à Madeleine,
ou s'il n'a pas voulu en parler; on pourrait hésiter si cette

apparition ainsi que celle de Clopas étaient authentiques; mais

les récits qui s'y rapportent ne le sont pas; on voit trop bien

qu'ils ont dû leur origine à la tendance prononcée qu'on avait

dans les premiers temps de l'église, à tirer de faits purement
spirituels des conséquences palpables.

Quant au fait que le tombeau de Jésus aurait été trouvé
vide, Paul n'en dit pas un seul mot, et comme les disciples
n'étaient pas à Jérusalem, que l'attouchement des morts, l'abord
des tombes étaient considérés comme des souillures, et que
les juifs n'apprirent que plus tard ces bruits de résurrection,



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 231

on est forcé d'admettre que cette assertion des évangiles est

une création arbitraire de la légende. Ce qu'il y a d'historique,
ce sont donc les apparitions, considérées alors comme des

effets de la résurrection et qui donnèrent naissance à beaucoup
de traits imaginaires et fantastiques. En outre il est certain que
la première apparition eut lieu vers le soir du sabbath, au

temps où Pierre fuyait du côté de la Galilée, ou le matin du

dimanche, que l'église dès lors transforma pour cela en jour
du Seigneur.

Les légendes auxquelles a donné lieu la résurrection, et

qu'on trouve soit dans les évangiles canoniques, soit dans

l'évangile des Hébreux et dans les Actes de Pilate, s'amplifient

d'un livre à l'autre et deviennent de plus en plus
matérielles à mesure qu'elles s'éloignent des événements, comme
nous l'avons déjà remarqué pour plusieurs autres détails.

Pour expliquer les faits on a eu recours à diverses
hypothèses. Nous laissons de côté celle qui voit dans la résurrection
une supercherie des disciples et celle qui transforme la mort
de Jésus en une léthargie, dont la fraîcheur du tombeau et les

aromates l'auraient réveillé. Ces hypothèses sont insoutenables.

Quant à celle qui a le plus de vogue aujourd'hui, et

d'après laquelle les apparitions du ressuscité, ne seraient que
des visions subjectives des disciples, de pures hallucinations,
nous reconnaissons qu'elle a quelque chose d'assez

plausible; elle semble tenir compte des faits, trouver un ferme
appui dans de nombreux cas analogues tirés de l'histoire
sainte et de l'histoire profane; elle nous dispense de la tâche
difficile de croire à la résurrection traditionnelle ; elle se légitime

elle-même par l'effet puissant que devait produire sur
les disciples le souvenir imposant de leur maître et par les

impressions encore vives qu'ils avaient reçues de sa personne.
D'un autre côté les objections élevées contre cette hypothèse
au nom de la morale et du christianisme lui-même n'ont pas
une valeur bien considérable. Cependant nous ne l'adoptons
pas et cela pour plusieurs raisons : D'abord en admettant
l'agitation des esprits que supposent les visions, on ne
comprend plus le caractère si mesuré, si calme de la conduite



232 THÉOD. KEIM

des apôtres. En outre il n'y a pas de rapport entre ces
apparitions du Christ immédiatement après sa résurrection et les

visions dont il est parlé ailleurs dans le Nouveau Testament ;
Paul les met évidemment sur une autre ligne. Troisièmement,
le caractère même si simple, si sérieux, si froid de ces
manifestations est inconciliable avec le caractère ordinaire des

visions. En quatrième lieu le nombre restreint et la prompte
interruption des apparitions ne s'explique pas avec l'hypothèse
que nous combattons maintenant. Un état visionnaire, ordinairement,

se prolonge et n'arrive que peu à peu à se calmer.
Enfin le temps des apparitions est suivi bientôt d'un immense
déployement d'activité, sans qu'aucune influence intermédiaire
vienne expliquer ce revirement ; de telle sorte que le zèle des

disciples doit se rattacher d'une manière directe à ces apparitions,

ce qui serait parfaitement inexplicable dans le cas où les

disciples auraient été les victimes de pures hallucinations.
Il ne reste à la critique qu'à confesser son impuissance et à

constater le fait historique que les disciples croyaient fermement

que Jésus était ressuscité.
La foi chrétienne peut aller plus loin que la science. Elle

franchit les limites de la nature et demeure convaincue que
c'est Jésus, non son corps sorti de la tombe, mais le Jésus

glorifié, qui s'est révélé aux siens dans ses apparitions. Dès qu'on
ne peut y voir des hallucinations, il n'y a que Dieu et le Christ
glorifié qui aient pu les accorder aux disciples, d'abord pour
donner au souvenir qu'ils avaient de sa personne, de ses

discours, de sa vie, un appui sans lequel tous ces trésors seraient
tombés dans l'oubli, puis, pour ouvrir aux enfants de Dieu sur
la terre les perspectives d'un avenir et d'une patrie célestes.

L'ascension prise dans un sens général, c'est-à-dire comme
l'expression du passage de Jésus de la vie terrestre à la vie
céleste, n'a rien d'inadmissihle. Mais la description matérielle
qu'en donnent les évangiles, surtout Luc, ne saurait être
considérée comme authentique. Ces récits portent la marque d'une
époque plus récente ; ils se contredisent de bien des manières;
toutefois, la contradiction insoluble entre l'ascension de
Galilée et celle du mont des Oliviers suffit pour nous faire renon-



VIE DK JÉSUS DE NAZARA 233

cer à des récits aussi fantastiques, qui d'ailleurs ne nous
apprennent absolument rien sur l'entrée et le séjour de Jésus

dans le monde invisible.

CHAPITRE IV

Le nom du Messie dans l'histoire.

L'homme qui a été crucifié sous Ponce-Pilate se trouve être,
après soixante générations, le plus grand nom et la plus grande
puissance qu'il y ait dans l'humanité. Il a donné à la créature
humaine une idée et une forme plus élevées de son existence ;

il a comblé l'abîme que l'esprit judaïque creusait entre Dieu et
l'homme. Mais si les premiers disciples ontsaisi ce christianisme

par le cœur, d'un autre côté, leur intelligence, formée dans les

écoles de l'antiquité, a fait du Christ un être analogue, sinon

aux dieux de la mythologie païenne, du moins aux êtres
intermédiaires de la philosophie alexandrine.

Cette conception des apôtres et de Paul lui-même, l'idée d'un
Dieu-homme et d'un homme-Dieu, combattue dans tous les

siècles, s'est maintenue même au travers de la réforme
jusqu'à nos jours; mais il faut décidément chercher désormais une
formule différente qui, sans porter atteinte aux faits, tienne
mieux compte de la pensée moderne.

Avec une entière humilité, Jésus n'en savait pas moins que,
pour la connaissance de Dieu, il était plus que Moïse et les

prophètes. Il ne s'arrogeait pas le privilège d'être égal à Dieu,
mais il savait qu'il était le messager, le fils favori du Père, que
Dieu prenait plaisir en lui, comme lui prenait plaisir dans le
Père.

Les traits essentiels de son enseignement religieux confirment
ce qu'il disait de lui-même: Dieu est un Père, la créature
humaine est l'objet de sa sollicitude; chaque vie d'homme est
à ses yeux d'une valeur éternelle ; le vrai culte consiste dans
la pureté du cœur ; l'amour fraternel n'a pas de bornes ; la vie
matérielle n'est pas nécessairement la contre-partie de la piété,
mais doit être un reflet de la vie divine ; la famille est un sane-



234 THÉOD. KEIM

tuaire; l'état est une institution légitime; la culture de la
sagesse et des arts, une louange à Dieu. Voilà la religion de

Jésus, et cette religion, les extrêmes l'avouent, ne saurait être
dépassée.

Mais il faut reconnaître aussi que l'action de Jésus ne s'est

pas étendue au delà des limites de la religion ; et môme, dans

ce domaine, son enseignement porte encore les traces du
judaïsme : ainsi nous y trouvons la croyance aux anges, aux
diables, l'idée d'un retour, d'un jugement sur la terre, l'idée de

la résurrection,d'une inspiration verbale de l'Ancien Testament.
On a expliqué cela par la théorie de « l'accommodation, » mais
si cette théorie est admissible pour la forme de l'enseignement,
appliquée au fond même des idées, elle porteatteinte au caractère

moral de Jésus.

Schleiermacher a imaginé une autre théorie : il dit que Jésus

se développant dans un certain milieu, l'a dépassé sans doute

pour tout ce qui est essentiel, mais a conservé un ensemble
d'idées courantes, quj, étant en dehors ou au dessous de son

rayon visuel, ne méritaient pas d'être l'objet de son examen.
Cette distinction ingénieuse n'est cependant pas plus soule-

nable que la théorie de l'accommodation. Il vaut mieux s'en

tenir aux faits. Sans doute Jésus a fourni lui-même les principes

qui devaient faire tomber les idées juives touchant le
Messie ; il a mis en relief le vrai sens, le sens moral de la loi ;

il a considéré la lutte, contre le diable, surtout comme une
lutte contre le péché ; il a représenté sa mort sanglante comme
le symbole du « fils de l'homme qui se voue sans réserve au
bien de l'humanité. »

A cet égard nous reconnaissons que Jésus était« sans erreur; »

mais il faut bien avouer aussi que chez lui le savoir avait des

bornes, comme tout savoir humain. Cela prouve une fois de plus
à quel point il était réellement homme, et rend plus admirable
la richesse inépuisable dont il est devenu la source pour
l'humanité.

Pour ce qui concerne sa communion avec Dieu et son caractère

moral, nous dirons d'abord que sa communion avec Dieu

a subi des variations, qu'elle a toujours été accompagnée du



VIE DE JÉSUS DE NAZARA 235

sentiment de l'inégalité, mais qu'elle n'a jamais rien eu d'exalté,
ni n'a jamais été interrompue; enfin que les moments les plus
critiques aboutissent à des victoires.

La parfaite sainteté de Jésusnepeut pas être rigoureusement
démontrée. Les données authentiques des évangiles nous montrent

en lui un homme qui accomplissait en tout temps la
volonté de Dieu, mais non sans de grands efforts, chez lequel il y
eut parfois comme des excès de zèle et de force, excès toutefois

qui ne diminuaient pas l'éclat de sa moralité.
Les attributs de toute-science et de toute-puissance que lui

a conférés l'église en vertu de certains traits racontés dans les

évangiles, sont contredits par de nombreux indices ; tout ce

qui en reste après examen, ce sont ses vues élevées, ses

pressentiments, son coup d'œil exercé et pénétrant, son ascendant

personnel, l'influence étonnante qu'il exerçait sur les personnes
de son entourage et sur des malades. Pour lui, il eut toujours
le sentiment de ce qu'il était, ainsi que des bornes imposées à

son savoir et à son pouvoir.
La personne du Christ, si grande et si unique, se rattache

néanmoins dans le passé à tout le développement d'Israël ; il y
avait autour de lui, de son temps, un nombre plus ou moins

grand de caractères intègres qui marchaient dans les voies
divines. Toutefois il reste unique ; il est non-seulement une
manifestation de Dieu, mais la révélation par excellence. Le
christianisme est la couronne de la création. Jésus est l'élu de Dieu.
La tâche de toutes les générations humaines est de l'imiter, de

reproduire son existence, de faire passer ses idées dans toutes
les sphères de la vie. Jésus est le porte-enseigne du progrès ;

il doit triompher de tout ce qui est bas et ténébreux.

E. Jaccard.


	Vie de Jésus de Nazara

