Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1873)

Artikel: Théologie de I'ancien testament
Autor: Schultz, Herrmann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE DE I’ANCIEN TESTAMENT

PAR

HERRMANN SCHULTZ!

Jene tenterai pointde donner une analyse compléte et parfai-
tement proportionnée d'un ouvrage scientifique aussi considé-
rable quela Théologie de I’ Ancien Testament par le docteur Herr-
mann Schultz. Ce serait m’exposer a n’étre pas lu, carje serais
nécessairement ou tres sec ou trés long. Il me parait préférable
de faire ressortir le point de vue général de ’auteur et les con-
clusions auxquelles il arrive sur les sujets les plus intéressants.
Mon but est de donner 'impression de ce qu’est le livre plutot
que d’en rendre la lecture superflue. Je passerai donc rapide-
ment sur les chapitres les moins caractéristiques, pour avoir plus
de temps & consacrer aux questions traitées de la facon la plus
originale et la plus lumineuse, & celles surtout qui touchent
directement aux préoccupations actuelles de la pensée
théologique. Conformément au principe que le Comple-Rendu
a suivi jusqu’a cette année, je m’abstiendrai d’ailleurs de
toute critique et n’émettrai aucun jugement sur les opinions
de 'auteur. Que le lecteur veuille bien s’en souvenir.

Introduction.

Dans uneintroduction étendue et profonde, M. Schultz expose
quel est, 4 son sens, le domaine de la théologie biblique. Il la

t Alttestamentliche Theologie. Die Offenbarungsreligion auf ihrer vorchristlichen
Entwickelungsstufe, dargestellt von D* Herrmann Schultz, Prof. der Theologie
zu Basel. Frankfurt a. M., Verlag von Heyder und Zimmer, 1869. — 2 volumes,
contenant ensemble 840 pages environ.

c. R. 1873. 1



162 HERRMANN SCHULTZ

considére comme une discipline historique, s’attachant non aux
faits extérieurs, mais aux conceptions diverses et progressives
que les porteurs de la révélation se sont faites de la religion vé-
ritable. Différente de la dogmatique systématique, elle se dis-
tingue aussi de I'histoire proprementdite ; du moins elle en est
une portion si importante, si indépendante et si élevée qu’elle
mérite d’étre traitée a part. Ainsi nous avons la théologie de
I’Ancien Testament & coté de lhistoire du peuple d’Israél,
comme P'histoire des dogmesoude la morale & coté de Ihistoire
des nations chrétiennes. Dans 'histoire d’Israél la théologie bi-
blique doit ignorer tout le ¢oté simplement civil ou national du
développement pour s’attacher exclusivement & ce qui a une
valeur religieuse.

Quelles sont les sources immédiates de la théologie biblique?

On ne peut reconnaitre ce caractére a la littérature judaique
qui s’est produite aprés la venue de Jésus-Christ parmi les juifs
demeurés étrangers au christianisme. Les écrits talmudiques
n’ont aucun rapport avec notre tache. Ils retravaillent la subs-
tance religieuse et surtout légale de ’Ancien Testament dans
un esprit qu’on ne peut regarder comme juste, quand on voit
en Jésus celui en qui la religion révélée trouve son accomplis-
sement. Nous ne pouvons pas nous occuper davantage de la
mystique et de la théosophie juives, dont la kabbale est la plus
parfaite expression. Quelque antique que soit cette tendance,
comme le montrent les targoumim et les apocalypses des pre-
miers siecles de I’église, elle est, dans ses derniers résultats,
tout & fait étrangere au développement biblique. Ses produc-
tions les plus anciennes peuvent servir & faire mieux comprendre
le siécle ol le christianisme est apparu, et & purifier ainsi la
théologie biblique, mais jamais elles n’en deviendront des
sources proprement dites. Nous ne pouvons pas méme em-
ployer comme sources ce que nous savons des sectes juives :
pharisiens, sadducéens, esséniens. Ces trois écoles ont, il est
vrai, exercé une puissante influence 4 I’époque la plus décisive
de la religion révélée. Mais, si méme nous avions a leur sujet
des renseignements plus complets et plus siirs, elles serviraient
tout au plus & nous montrer quel était 1’état religieux du peuple



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 163

juif lorsque l'évangile y a été préché pour la premiére fois. Elles
ne nous présentent pas un développement normal de lareligion
biblique. Elles n’enrichissent pas le judaisme de ’Ancien Tes-
tament et n’expliquent pas le christianisme. La seule place que
nous puissions leur accorder est celle d’'un appendice. Nous en
dirons autant des productions ou la religion juive s’allie & la
philosophie alexandrine. Joséphe et les autres écrivains de cette
tendance surchargent l'ancienne religion d’éléments étrangers
et parfois contradictoires. Le souffle de la vie leur manque
absolument. Les prendre pours ources de la théologie biblique,
ce serait faire de la religion de la révélation une simple expres-
sion de la nationalité israélite, abaisser le Saint-Esprit, qui est
Pinspirateur de la religion véritable, et le confondre avec I’esprit
naturel du peuple élu, considérer commefaisant partie de la vraie
religion tout ce que la vie nationale d’Israél a produit dansle do-
maine religieux et moral. Il ne faut pas sans doute tomber dans
Pautre extréme et négliger de prendre en considération les
diverses sortes d’écrits dont nous venons de parler. Autrement
on déracinerait la religion d’Israél du sol ou elle a grandi; on
en ferait, dans le mauvais sens du mot, une chose surnaturelle,
imposée au peuple du dehors et & certains moments; on nierait
ainsi sa vie, son développement organique. On ne pourrait plus
dés lors parler d’'une histoire de la reliéion parfaite. Quant aux
apocryphesdel’Ancien Testament, pour ne parler que de ceux-
13, I'église évangélique les a toujours appréciés justement. Ils
sont un pale reflet des livres inspirés. Le fils de Sirach et 'au-
teur du premier livre des Macchabées se sentent complétement
dépendants de la sainte Ecriture. Nous ne trouvons pas en
eux 'esprit primitif et créateur d’une religion vivante : ils ont
hérité et transmettent une religion toute faite. Tel était déja le
sentiment de la synagogue de Palestine, qui nous est rapporté
par Josephe. « On estimait que leslivres écrits depuis Artaxerxes
ne méritaient pas la méme créance que les précédents, parce
qu’il n’y avait plus une série non interrompue de prophétes.» En
d’autres termes, on sentait fort bien que I’esprit de I'ancienne
religion n’existait plus dans sa puissance et sa vitalité person-
nelles. Le développement normal avait fait place & la décadence.



164 HERRMANN SCHULTZ

(’est aussi 'impression de I'ancienne église grecque et de tout
le protestantisme.

Nous affirmons au contraire que les livres de la Bible, dans
leur ensemble, nous fournissent les sources immédiates et par-
faitement suffisantes dont nous avons besoin pour établir une
théologie biblique. En effet, pour nous faire une idée exacte de
la religion révélée, il nous faut des écrits qui proviennent du
temps ou la religion était & ’état de « devenir» et qui soient ainsi
de vrais documents, des écrits qui soient en outre produits et
poriés par 'esprit de cette religion, ou inspirés, non pas, cela
se conc¢olt, dans le sens dogmatique et précis que 1’église a
donné & ce mot, mais dans le sens le plus simple et le plus gé-
néral. Dés que nous possédons un certain nombre de livres ré-
pondant & ces deux postulats, nous sommes 3 méme de porter un
jugement certain sur l’essence et le développement de la reli-
gion.Or nous croyonsque les divers ouvrages qui composent les
deux volumes de notre Sainte Ecriture sont précisément dans
ce cas, et nous exprimons cette conviction en les appelant
canoniques, c’est-a-dire normatifs pour I'intelligence de la re-
ligion vraie. Nous obtenons ainsi, par une conception plus
historique et plus élevée des écrits du canon, ce que 'ancienne
théorie théopneustique prétendait fournir immeédiatement au
sentiment religieux : la certitude en maticre de foi.

Le caractére documental de ces livres estpurement historique
et ne peut étre qu’historiquement reconnu. Il est attesté tout
d’abord par la tradition, que la science protestante a naturel-
lement le droit et le devoir d’examiner toujours & nouveau.
Ceite tradition vacille 4 ’égard de plusieurs portions des deux
testaments : Esther, I'Ecclésiaste, les livres « contestés » d’Eu-
sebe. La science sera amenée a regarder quelques-uns de ces
ouvrages comme servant de transition aux apocryphes, et ne
tirera pas de ce coté-1a une ligne de démarcation trop rigou-
reuse.

Dans le champ commun des documents, il faut accorder la
premiére place aux livres dont les auteurs ont été les représen-
sentants et promoteurs principaux de la révélation, savoir les
prophétes et les apotres. Ici le jugement de la tradition peut



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 165

étre modifié davantage par la science. Les recherches sur le
Pentateuque, les Psaumes, les écrits de Salomon, les quatre
évangiles, les épitres catholiques, etc., font douter que ces
livres soient tous des documents de premier ordre. La cri-
tique, il est vrai, nous affermit d’autant plus dans la persua-
sion qu’une série de nos livres portent incontestablement ce
caractere.

L'inspiration, appartenant & I’expérience interne, ne peut se
prouver historiquement; elle n’est sensible qu’a ceux qui sont
en contact avec ’esprit particulier du christianisme. Cependant
cet assentiment expérimental, intime et personnel, peut étre
considéré objectivement comme le témoignage del’église. Quant
a I'Ancien Testament, nous remarquons que Jésus et ses dis-
ciples immédiats reconnaissent dans ses écrits le méme esprit
qui se manifeste dans leur propre vie religieuse et morale :
I’esprit qui réconcilie et rachéte, éclaire, renouvelle et sanctifie,
et fait voir en Jésus le Christ attendu, le point culminant de la
révélatiorn. Ge qui nous importe ici, ce ne sont pas quelques
assertions positives et isolées, mais la maniére géneérale dont
I’Ancien Testament est cité dans les discours de Jésus et les
lettres des apotres. Or les fondateurs du christianisme se mon-
trent évidemment croyants & I’égard de ’Ancien Testament, et
le regardent comme préparant par des degrés successifs le
développement supréme de la religion. Sans doute, ce qui est
vrai de ces livres dans leur collection ne I’est pas également de
chacun d’eux pris a part. Le Nouveau Testament, dans son usage
de I’Ancien, laisse déja tout & fait en arriére Esther, les Chro-
niques, 'Ecclésiaste, le Cantique des cantiques. De méme la
vie chrétienne a trouvé moins de lumiére et de force dans cer-
tains livres du Nouveau Testament que dans les autres; elle y
a reconnu moins strement et moins généralement le véritable
esprit, comme le montrent les jugements portés par de grands
docteurs, depuis Denys d’Alexandrie jusqu’a Luther, Calvin et
Zwingli, sur ’Apocalypse de Jean et quelques-unes des épitres.
Ces livres moins appréciés par les fidéles sont en méme temps
ceux dont le caractére de document est le plus attaquable. En
tenant compte de cette exception, on peut soutenir que le sen-



166 HERRMANN SCHULTZ

timent universel de 1’église proclame 'inspiration de toute I'E-
criture.

Malgre son poids, ce témoignage objectif et historique n’a
pas pour le protestant une autorité absolue. Il est continuelle-
ment soumis & la révision de P’esprit chrétien, au testimonium
Spiritus sancti internum. Cela ne veut pas dire que chacun
puisse juger si une portion de ’Ecriture est inspirée, suivant
qu’elle lui convient ou non. Cela veut dire que tout hormme en
qui 'Esprit du Christ a déposé au moins le germe d’une vie nou.
velle, peut sentir ce méme Esprit dans les livres bibliques, pour
ainsi dire en voie de croissance et de formation dans I’Ancien
Testament, complet et parfaitement pur dans le Nouveau.

En résumé nous trouvons dans les écritures canonigues, et
en elles seules, ce que nous cherchions. Elles nous offrent : 1°
Desdocuments de premier ordre, dans lesquels 'esprit de la re-
ligion révélée se manifeste d’une facon immédiate et puissante.
20 Des documents secondaires, ne provenant pas des plus érni-
nents porteurs de l'idée religieuse, et ot 'esprit de la révélation
ne se fait sentir que médiatement et plus faiblement. 3°Un petit
nombre d’écrits dont le caractére documental n’est pas & 'abri
du doute, ou dans lesquels 'esprit de la religion parfaite n’est
pas discerné avec certitude par tout vrai chrétien.

Les livres qui nous occupent revétent diverses formes litté-
raires. L’enseignement dicactique, philosophique, dogmatique
ne manque pas. C’est la forme la plus simple ; nous n’avons pas
besoin de nous y arréter. La poésie présente déja de plus grandes
difficultés pour la théologie biblique. Il s’agit de dégager déli-
catement de ’enveloppe poétique la substance éternelle qu’elle
contient. Sans un vrai sentiment du génie de la langue et
de la nature de la poésie, on tombe ici dans d’inévitables
malentendus. Mais c’est la prose narrative qui nous embarrasse
surtout. Nous ne pouvons pas étre stirs d’avance qu’elle aura
partout également une compléte valeur historique. Cette valeur
dépend, pour.chaque auteur, de la distance qui le sépare des
événements, et de la qualité des sources qu’il emploie, quels
que soient d’ailleurs son amour de la vérité et la puissance de
son esprit religieux. On ne peut en effet supposer une connais-



THEOLOGIE DFE L’ANCIEN TESTAMENT 167

sance miraculeuse des choses du domaine de l’expérience,
si 'on a sur linspiration des notions quelque peu saines,
si surtout on connait I’état dans lequel les documents bibliques
nous sont parvenus. Nous devrons distinguer deux classes
de livres narratifs : 10 ceux dont les auteurs ont été mis &
méme, par la possession d’anciens documents ou par leur posi-
tion personnelle, de se prononcer avec siireté sur les événements
qu’ils racontent ; 2° ceux dont les auteurs paraissent n’avoir pas
été dans ce cas. Les premiers livres nous serviront de sources
pour I'époque qu’ils décrivent; les seconds seulement pour
I’époque qui les a produits et dont ils reflétent les idées.

Ici se présente une question des plus graves et des plus ac-
tuelles, trailée souvent avec autant de superficialité que de
passion. Y a-t-il dans la Bible des livres narratifs dont le con-
tenu soit, non plus historique, mais, en tout ou en partie, 1é-
gendaire ou mythique?

Examinons d’abord ce que c’est qu’une légende. Tout peuple
antique qui des temps antérieurs & ’écriture passe a la lumiére
de I'histoire apporte avec lui sa légende. Les origines et les
premiers développements de la nationalité ne sont pas simple-
ment relatés ; il sont célébrés, embellis, réunis en un tout
par l’esprit populaire. Partout ou la tradition orale régne sans
contrdle, nous trouvons la légende. Par un procedé incons-
cient de l'imagination nationale, les figures des temps passés
reprennent vie et sont douées d’une éternelle jeunesse. Il n’y
a 1a aucune invention volontaire, aucun mensonge. La légende
renferme toujours un noyau historique, mais elle présente une
unité indissoluble : il n’est pas possible de distingaer en elle
entre le fond et la forme, le fait et Pornement. Elle est elle-
méme un fait historique, et I’'un des plus importants. Cepen-
dant elle ne se donne pas pour de l’histoire; c’est comme
légende qu’elle veut étre aimée et appréciée. On la reconnait
aisément. Les personnages et la chronologie y acquierent des
proportions surhumaines; le ciel et la terre cessent d’étre sé-
parés par une ligne rigoureuse de démarcation; les lois du
développement et la vraisemblance n’entrent plus guére en
compte ; enfin les ancétres deviennent des personnifications du
caractére et de la mission du peuple.



168 HERRMANN SCHULTZ

Comme les autres, le peuple d’Israél a di conserver ses plus
anciens souvenirs sous la forme de la légende, si du moins nous
ne voulons pas nous le représenter comme privé d’un des plus
précieux joyaux de la nationalité. Ge qui a fait reculer devant
cet aveu, c’est uniquement la crainte de compromettre le ca-
ractere sacré des livres canoniques. On a préféré recourir &
I'idée d’'une connaissance historique miraculeuse, sans songer
qu’on sacrifiait la notion méme de document. Car, suivant
cette théorie, un homme de nos jours, animé par le Saint-
Esprit, serait aussi bien qualifié qu'un apétre pour écrire la vie
de Jésus. Cette représentation fantastique tient au préjugé,
dénué de tout fondement, que la révélation ne peut pas avoir
la légende pour porteur.

Les considérations suivantes nous paraissent réfuter ce point
de vue. — 1° L’histoire en général, méme l'histoire du peuple
saint en particulier, n’est pas l'instrument de la religion révélée
par le simple fait qu’elle est véridique. Il faut qu’elle soit péné-
trée de Desprit de la révélation : ce & quoi la légende se préte
également. — 2° Le Saint-Esprit exclut certainement la trom-
perie et le mensonge. Mais il ne rend pas impossibles des for-
mes littéraires qui étaient parfaitement légitimes aux yeux de
ce temps-la, bien qu’elles ne nous paraissent plus permises
aujourd’hui; ainsi « I'histoire & tendance » et le pseudonyme.
L’antiquité n’a pas connu notre facon d’écrire l'histoire. Elle
tient beaucoup moins & découvrir dans le détail ce qui s’est
réellement passé qu’a présenter et défendre de grandes vérités.
Encore moins le Saint-Esprit préserve-t-il d’ignorance ou d’er-
reur 4 I'égard des objets de ’expérience. Ce méme Esprit, — iln’y
en a pas deux, — accordé plus tard aux vrais chrétiens, n’a pas
fait de Luther un savant tel que Humbold, ou Laplace, ni d’Au-
gustin un Salluste, un Thucydide ou un Grimm. L’esprit de la
révélation donne la conscience dela volonté divine ; il illumine
la vie morale et religieuse. Il montre dés lors les événements
sous un nouveau jour el fait considérer la nature et ’histoire
dans leurs rapporis avec Dieu. Avec tout son talent, Tacite n’a
pas saisi la portée de 'humble royaume de Dieu fondé par
Jésus. Il fallait plus que la science et le génie d’Aristote pour



THEQOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 169

prononcer des paroles comme celles-ci: « Que la lumiére soit !
— Les cieux racontent la gloire de Dieu. » Mais le Saint-Esprit
ne remplace nullement I'investigation patiente et ’habile coor-
dination des objets de la connaissance. Il n’empéche pas un
narrateur de prendre une légende pour de Thistoire. — 3° La
légende israélite est une légende sainte parce qu’elle s’est for-
mée sous l'influence des chefs religieux de la nation. Elle sera
donc l'introduction naturelle de I’histoire sainte. — 4° Elle se
préte méme wmieux que U histoire & transmettre les enseigne-
ments du Saint-Esprit. Dans I’histoire chaque figure n’exprime
quincomplétement I’esprit qui agit dans le peuple et qui lui
donne son caractére spécial. Dans la légende c’est cet esprit
lui-méme qui imprime son cachet a toutes les figures et leur
communique la vie. De 14 le charme exceptionnel de la légende
des patriarches et sa valeur pour I’édification.

Passons au mythe.

Le mythe est une pensée spéculative incorporée dans un ré-
cit destiné a I’exprimer. 11 esi un produit des temps primitifs.
Du mythe sort toute espéce d’enseignement ou de doctrine,
comme la légende contient le germe de T’histoire. Tandis que
dans la parabole une idée d’un ordre supérieur aux sens est
volontairement revétue du manteau de I'image, dans le mythe
la forme et le contenu naissent & la fois et involontairement ; il
surgit tout entier comme un fait. Les symboles les plus antiques
et les mythes servent de moyens et d’instruments pour l'intel-
ligence des choses religieuses. Ils sont plutdt trouvés qu’in-
ventés. Toujours simples et frappants, ils paraissent le résultat
d’une nécessité intérieure; de la la tendance 4 les regarder
comme sacrés. Au dela de I'histoire et de la légende commence
le domaine de ce que la foi seule peut concevoir. (’est le mythe
qui y régne. Dans une sorte d’introduction & la légende, il
dépeint la création et le développement idéal de I’homme, la
signification de sa nature sensible et spirituelle.

Le mythe fait partie du patrimoine des peuples primitifs et en
constitue un des principaux trésors. Il est naturel qu’a ce point
de vue Israél n’ait pas pu sortir pauvre et dépouillé du sein de
la famille de peuples a laquelle il se rattache, pas plus que sa



170 HERRMANN SCHULTZ

langue, ses meeurs, ses usages nationaux n’ont commenceé au
moment seulement ol il acquérait une existence séparée. Si les
mythes communs sur l'origine du monde et de ’humanité ont
pris dans chaque peuple, selon son état religieux, une forme
spéciale, 'esprit de la révélation a pu également s’approprier
ces mythes et y imprimer les grandes et durables conceptions
de la vraie foi. Si méme de tels récits mythiques n’ont pénétré
dans le peuple d’Israél que lorsque sa religion était pleinement
épanouie, au temps de Salomon, par exemple, — ce quipour
plusieurs n’est pas impossible, — nous nous étonnerons d’au-
tant moins que cette religion, dans toute sa force, ait prompte-
ment assimilé et transformé ces matériaux.

Le mythe israélite, ainsi modifié et purifié par le Saint-Esprit,
doit sans doute rappeler par un air de parenté les mythes des
nations de méme souche ; mais il doit plus encore s’en distin-
guer, pour servir a révéler le Dieu tout-puissant. Incontesta-
blement les mythes des Perses, des Indiens, des Phéniciens
ont dans la forme de grandes analogies avec les récits de la
Bible. Mais au point de vue religieux ils en sont aussi diffé-
rents que le paganisme est différent de la religion révélée.

Ce mythe sacré, dont par un faux scrupule on a voulu nier
la présence dans ’Ancien Teslament, est au contrairele genre
littéraire qui, pour les sujets donl il s’agit, convient le mieux &
la religion véritable. Nulle part la pensée ne se développe plus
librement; car la forme s’y plie naturellement et spontanément
au contenu qu’elle doit rendre sensible. Le mythe surpasse
ainsi la narration proprement dite. En méme temps sa merveil-
leuse et naive beauté, qui recéle la plus haule sagesse, parle
directement & 'imagination et au ceceur. Profond pour le plus
profond esprit, atirayant et intelligible pour l’enfant, il est la
perle de I’Ancien Testament.

Nous avons simplement montré jusqu’ici qu’on peut et doit
s’attendre a4 rencontrer, avant ’histoire sainte, une légende
sacrée et un mythe révélateur. Il nous reste & prouver que les
portions les plus anciennes de ’Ancien Testament renferment
en effet de pareils éléments : tiche aisée vis-a-vis de I'esprit
non prévenu, mais impossible & I'égard de ceux qui, par suite



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 174

de leur position dogmatique, ne connaissent aucune vraisem-
blance historique sur le terrain de la Bible. Voici briévement
les raisons de notre sentiment.

1. L’époque des récits antémosa'iques parle en faveur deleur
caractére légendaire. Avant l'invention d’aucune espece d’écri-
ture, quatre cents ans avant les souvenirs historiques les plus
rapprochés, et méme plus tard, lorsque dans les pays les plus
civilisés on se mit a écrire les faits capitaux de la politique, il
est impossible que nos récits, concernant d’obscures familles et
relatant des histoires insignifiantes en elles-mémes, se soient
transmis autrement que verbalement, c'est-a-dire par la 1é-
gende.

2. Le caractére légendaire' de ces narrations se révéle
encore dans les dimensions colossales que prennent les forces
et la longévité, sans qu’on insiste sur I'élément miraculeux.
Ainsi les patriarches sont représentés de la méme fagon que les
héros de I'antiquité ; les années de leur vie, avané et méme
aprés le déluge, embrassent des époques entiéres, et les pé-
riodes sont mesurées en chifires ronds et symboliques.

3. Dans de nombreux passages, la Genése ne s’inquiéte pas
de la vraisemblance historique et tolére des contradictions sans
le moindre scrupule ; ce qui, embarrassant au plus haut degré
s’il s’agissait d’une histoire, parait trés naturel et ne scandalise
nullement dans une légende. Cette maniére d’écrire n’est plus
habituelle aprés Moise; pourtant on en retrouve des traces fré-
quentes dans l'histoire de la conquéte de Canaan et dans les
récits des temps qui précédent David.

4. Comme dans toutes les légendes, la terre et le ciel se con-
fondent, et ee qui est spirituel devient sensible : procédé tout
a fait différent de la description poétique sous forme de visions
et desonges. On a conclu & tort que Dieu était plus prés d’un
Jacob que d’un Esaie ou d’un Jérémie.

5. La Genése enfin donne plusieurs relations différentes
sur le méme sujet; elle aime a4 expliquer d’'importants noms
propres d’hommes ou de localités par des récits qui ne doivent
leur existence qu'a ces noms mémes; elle a coutume de ratta-



172 HERRMANN SCHULTZ

cher I'histoire nationale, comme une histoire de famille, aux re-
gistres genéalogiques.

D’aprés les considérations qui précedent, le contenu des onze
premiers chapitres de la Genése serait légendaire; mais un
examen plus approfondi nous fait aller plus loin, et nous force &
y voir positivement un mythe. Pour parler plus exactement, les
trois premiers chapitres sont un mythe révélateur; ils nous
présentent les pensées de la vraie religion sur les origines. Tout
le reste est trés affaibli et revét plutdt le caractere de la lé-
gende. Nous pouvons donc recourir & la méthode qu’Evémeére *
et la sibylle juive appliquent a la légende des dieux de la Gréce.
Nous ne rencontrons ici que de vagues souvenirs, relatifs i
quatre grandes périodes et & des races titaniques.

En résumé, la Genése estle livre de la sainte légende, intro-
duite par le mythe. Les trois premiers chapitres renferment,
sous la forme mythique, des révélations de la plus haute im-
portance ; les huit chapitres suivants ont des éléments mythi-
ques qui touchent & la légende. D’Abraham & Moise régne la
pure légende nationale, mélée de quelques éléments mythiques
presque méconnaissables. De Moise & David nous avons I'his-
toire avec de nombreux éléments légendaires. Depuis David
I’histoire n’a pas plus d’éléments légendaires que chez les autres
historiens de l'antiquité. Dans le Nouveau Testament, il n’y a
point de mythe, mais tout au plus quelques légeéres traces de
légende sainte, qui méme 12 ne doivent pas nous surprendre,
puisque le christianisme a pris naissance au milieu d’une so-
ciété étrangere aux procédés scientifiques.

Je serais entrainé trop loin si je voulals suivre le Dr Schultz
quand il expose et apprécie la conception a laquelle sont arri-
vés surl’Ancien Testament des philosophes comme Hégel, Kant,
et Schelling, et des théologiens comme Vatke, Bruno Bauer,
Rust, Baur. Mais je dois relever I'opinion & laquelle il s’arréte
lui-méme sur le principe fondamental de la religion de ’Ancien
Testament. |

! Evémere, Crétois ou Sicilien du temps d’ Alexandre, ale premier soutenu ’opi-

nion que lesdieux grecs étaient des honmes, — guerriers, rois, bienfaiteurs de
Yhumapité, — idéalisés et divinisés par I'imagination populaire.



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 173

Aux yeux du Christ et des apotres, la religion de I'Ancien
Testament n’est pas simplement une préparation historique et
extérieure du christianisme, mais un genre de piété qui peut et
doit servir de base a la piété chrétienne. Pour devenir chré-
tien, tout paien avait besoin de se convertir dans le sens com-
plet de ce mot, c’est-a-dire d’abandonner absolument sa posi-
tion et son point de vue religieux. Le juif pouvait étre un pieux
chrétien sans cesser d’étre un juif pieux. Ainsi Jacques le Juste
et les douze apodtres en général étaient tout a la fois des modé-
les de piété israélite et de remarquables chrétiens, tandis
qu’aucun chrétien ne pouvait demeurer attaché de coeur & un
culte polythéiste et aux cérémonies d’un temple grec ou ro-
main. Nous sommes forcé de reconnaitre dans I’Ancien
Testament une révélation de cet Esprit divin qui, de degrés en
degrés, conduit a la vie & la fois divine et humaine de Jésus.
La religion israélite n’est point le simple produit des lois du
développement humain. Elle contraste, au contraire, constam-
ment avec la direction de la vie d’Israél, quand le peuple suit
ses propres impulsions. Elle ne peuat s’expliquer autrement que
par une action immeédiate et révélatrice de la puissance créa-
trice, c’est-a-dire par une révélalion proprement dite. Dieu a
suscité au sein de ce peuple des hommes doués de la récepti-
vité nécessaire pour comprendre direclement la vérité libéra-
trice, le plan rédempteur de 'amour divin & 'égard de ’huma-
nité. Cette intelligence ne leur est pas venue de la sagesse
humaine ou d’aucun travail de la pensée; elle est un pur don
de la grace. G’'est Dieu qui se communique par le moyen d’hom-
mes inspirés. La révélation est donc le principe formel de la
religion de ’Ancien Testament.

Remarquons-le toutefois : la religion révélée s’est assujettie
aux lois de I'histoire. Elle a d s'incorporer et marquer de son
sceau des éléments appartenant & ’enfance du peuple hébreu,
— coutumes, fétes, légendes, mythes, — peut-étre méme des
éléments provenant d’autres peuples. Il n’est pas étonnant
qu’on puisse encore en distinguer quelques vestiges. Elle n’a
pu d’un coup de baguette changer en moralité parfaite les usa-
ges d’une peuplade orientale et nomade ; mais elle les a peu a



174 HERRMANN SCHULTZ

peu pénétrés et purifiés du dedans au dehors, non sans conser-
ver longtemps, i cause de la dureté de cceur du peuple, des
choses qu’elle n’approuvait pas, ainsi le vengeur du sang, I’es-
clavage, la polygamie et ses conséquences. Elle n’a pas trans-
formé tout d’un coup le devin ¢n un prophéte de Dieu au sens
le plus spirituel ; mais elle ainsensiblement dégagé la prophétie
des phénomeénes inférieurs de 'interprétation des songes et de
la divination. Elle ne s’est élevée elle-méme que graduelle-
ment et selon les lois de la croissance historique jusqu’a sa
plus haute manifestation ou sa parfaite expression, telle que
nous la trouvons en Christ.

Si de la forme nous passons au fond, il ne nous sera pas dif-
ficile de discerner quel est le principe essentiel de la religion
biblique. Il n’y en a qu’un pour les deux Testaments. Tous les
récits de cette religion, et méme ses légendes sacrées, forment
une histoire du salut, de la rédemption et de la réconciliation.
A travers et malgré le péché des hommes, Dieu dans son amour
veut les faire participer & sa propre vie. La sagesse de cette
religion consiste A connaitre la voie ou se trouve la vie divine.
Les institutions, les ordonnances, les lois, la poesie, jusqu’aux
doutes et aux luttes intérieures, tout y tourne autour du méme
centre. En un mot, le principe matériel de la bible est le salut,
— ou la communication de la vie parfaite et divine. Quant a
la différence des deux Testaments, elle git tout entiére en
ceci : dans I’Ancien Testament le salut devient (qu’on nous
passe ce terme d’école); dans le Nouveau il est apparu. On
a dit il y a longtemps : Vetus testamentum in novo patet,
novum tn vetere latet. Cela est vrai, sil’on entend par 14 que le
salut chrétien est déja contenu dans ’Ancien Testament sous la
forme de germes confus et de vagues instincts, et que le salut juif
ne recoit sa signification éternelle et sa réelle puissance que dans
le Nouveau Testament. De 13 découle la nécessité de connaitre
un des Testaments pour comprendre Pautre. Pour quin’apas
vu le fruit, la flear et le bouton resteront toujours une énigme.

La méthode & suivre pour traiter la théologie biblique doit
étre génétique aussi bien qu’historique.

Encore la meilleure méthode ne peut-elle donner ici des



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 175

résultats solides qu'a 'homme sérieusement touché par I’esprit
de la religion véritable.

Notre champ d’études se divise en trois périodes :

1o Le mosaisme va jusqu’a la décadence des deux royaumes,
vers ’an 800 avant Jésus-Christ.

20 Le prophétisme va de I’an 800 jusqu’au rétablissement de
I’état sous Esdras et Néhémie.

3° Le lévitisme va d’Esdras aux princes asmonéens.

A la fin de son introduction, ainsi qu’au commencement de
divers chapitres, M. Schultz donne des renseignements abon-
dants et trés précis sur la littérature de son sujet. Mais il est
temps d’arriver & ce sujet lui-méme.

PREMIERE PERIODE

Le mosaisme.

Le grand ouvrage historique, base de notre Pentateuque et
du livre de Josué, a été composé i I'époque de Samuel ou de
David. Nous désignerons son auteur par la lettre A. C’est I’Elo-
histe. Il est généralement facile de reconnaitre dans le Penta-
teuque ce qui vient de lui. D’autres fragments sont dus, comme
on I'a reconnu depuis longtemps, au Jéhoviste, que nous appel-
lerons B. C’est le quatrieme narrateur de I'histoire des origi-
nes, selon Ewald. Il ne retravaille pas I’écrit de A, comme le
pensent la plupart des critiques contemporains. Il est tout a
fait indépendant de A, ne le connait pas et le contredit parfois,
bien loin de songer & le compléter.

Les Sémites du désert, en présence d’une nature uniforme et
grandiose, étaient portés sinonau monothéisme, du moins & une
religion ol 'un des dieux avait une prédominance beaucoup
plus sensible que dans le polythéisme romain ou grec. Les
dieux secondaires n’ont pas de personnalité marquée. La divi-
nité se compose bien d’une variété d’Elohim, mais ellea une
certaine unité, dont1’idée de puissance est le centre. Cette an-

cienne religion sémitique sert de hase 4 la religion de I’Ancien



176 HERRMANN SGHULTZ

Testament, elle la rend possible, mais elle ne la produit pas
comme sa conséquence naturelle et nécessaire.

Malgreé leur fraicheur et leur beauté, les plus anciens récits
bibliques sont pourtant des traditions ou des légendes populai-
res et sacrées. Nous ne pouvons donc les employer comme
sources immédiates, et nous devons recourir 2 des moyens in-
directs poar savoir quel était I'état religieux des Israélites
avant Moise.

L’accueil que Moise re¢ut de sanation prouve qu’elle croyait
a un Dieu et & des rapports spéciaux de ce Dieu avec elle. Ce
Dieu pouvait étre peu différent des divinités nationales adorées
par les autres peuples. Mais il était personnel, et, dans un cer-
tain sens, spirituel. La moralité et la justice sont mises en rela-
tionavec lui. Il a fait aux péres la promesse de la possession
de Canaan. Les moeurs sont rudes, mais on observe certaines
lois morales et religieuses. Il n’y a encore ni formes fixes pour
le culte, ni prétres.

Tous les souvenirs de la religion antémosaique se groupent
autour du nom d’Abraham, 'ami de Dieu, dont la répuatation
grandit & mesure qu’on s’éloigne de lui, et qui est aussi respecté
des mahométans que des chrétiens. Les tableaux toujours plus
brillants que I’Ancien Testament nous présente de ce patriarche
ne peuvent pas étre considérés comme historiques. Ce qui pa-
rait certain, c’est qu’Abraham a épuré, spiritualisé 'ancienne
religion sémitique. Mais qui est-ce qui I’a ainsi élevé au-dessus
de son entourage ? Nous sommes obligé de répondre : une ac-
tion révélatrice du Dieu qui voulait communiquer & 'humanité
par le moyen des Hébreux la religion de la rédemplion et de la
réconciliation. Les facultés religieuses d’Abraham et sa récepti-
vité pour les impressions de la vie divine doivent avoir été
éveillées par 'Esprit de Dieu. Sous cette influence d’en haut,
pendant la période patriarcale, la religion de la nature est de-
venue chez les Hébreux une religion spirituelle. Sans doute, ils
conservaient encore bien des éléments superstitieux et impurs.
Mais il y avait 1a déja le commencement de la religion vérita-
ble, les fondements des usages sacrés et de la moralité du
mosaisme. Le terrain était prét pour l'immense progreés reli-



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 177

gieux qu’une nouvelle intervention de Dieu allait accomplir et
dont Moise devait étre 'instrument.

Moise est aprés Jésus la plus grande personnalité religieuse
sur laquelle I'histoire nous donne des renseignements certains.
Malgré la corruption de son peuple, il se rattache avec ardeur
aux traditions sacrées de ses ancétres, conservées peut-étre
dans sa famille avec un soin particulier. Ce qu’il sera, il est bien
loin de le devoir & la sagesse des prétres égyptiens. Il se mon-
tre leur adversaire, et la sortie d’Egyte a le caractére d’une
guerre de religion. Cependant son éducation distinguée au sein
d’une civilisation relativement tres développée, son initiation
toute la science des Egyptiens ne lui a pas été inutile. Si elle
n’en a pas fait un prophéte, —car ilne I’était pas encore, il était
un simple patriote quand il dut se réfugier dans le désert, —
ellelui a donné une préparation formelle, tandis que la matiére
nécessaire a son ceuvre lui était fournie par la religion de sa
race. Mais cette double préparation n’explique pas ce que
Moise est devenu. Ici encore nous sommes forcé d’admettre
qu'une révélation divine a étélacause premiére etdéterminante
de sa carriere prophétique. Comme ’esprit national d’Israél
n’est pas le Saint-Esprit de la révélation, ainsi I'esprit de Moise
n’est pas 'auteur de la religion de ’Ancien Testament. Un or-
dre positif de Dieu appelle Moise & sa gigantesque tiche. Il ne
devient prophéte qu’en rencontrant le Tout-Puissant sur le
mont Horeb, lieu sacré dés la plus haute antiquité. Il lui est
donné de regarder plus profondément qu’un autre dans les per-
fections et 'essence méme de 'Eternel. La voix de Dieu ne se
fait pas entendre de lui dans des moments exceptionnels d’ex-
tase : elle lui parle continuellement, durant son travail ordi-
naire comme lorsqu’un saint enthousiasme le saisit. Dans tout
ce qu’il fait, il est le fidele exécuteur du plan d’amour que Dieu
a concu en faveur d’Israél.

(’était une pensée grandiose que de former un peuple élu,
destiné 4 porter le salut aux autres nations de la terre. La ca-
ractére national que Moise imprime 3 la religion, est dans un
sens un recul ; car I'idée religieuse ne peut s’exprimer tout
d’abord pour le peuple que par des formes sacrées, non par la

c. R. 1873. 12



178 HERRMANN SCHULTZ

vie et les sentiments des individus. Elle se manifeste extérieu-
rement par des coutumes nationales qui font loi pour chacun.
Pourtant ce changement constitue un immense progreés. Il fal-
lait ces formes extérieures et immuables, il fallait ces lois et ces
institutions diverses pour que lesalut piit se conserver jusqu’a
sa consommation, & travers tous les orages d'une époque ol
les 4mes n’étaient pas mires pour le comprendre et le rece-
voir. Ne pensons pas d’ailleurs que Moise ait inventé beaucoup
de formes ou de cérémonies. Probablement il n’a guére créé
que le sabbath, le nom de Jhvh et une conception plus pure
du sacrifice.

Le Dieu de I'univers devient le Dieu d’Israél. Le peuple, tiré
par lui d’Egypte, lui appartient en propre, doit le considérer
comme son roi et le glorifier au milieu des nations. Toutes ses
obligations, civiles ou directement religieuses, forment une loi,
un tout indivisible. Il est illogique de vouloir négliger des or-
donnances cérémonielles en conservant le Décalogue. En tant
que loiou moyen de salut, toute I’économie mosaique a été
abolie et remplacée par la religion de 'esprit.

Parmi les hommes qui ont influé sur le développement de la
religion d’Israél, nous remarquons en premier lieu les prophe-
tes. La grande figure du prophéte est a la base de tout dans le
peuple de la révélation. Dans le prophéte, 'esprit humain,
éveillé par 'Esprit de Dieu, obtient une certitude immédiate,
une vue intérieure de ce qui ne peut étre ni pergu par les sens,
ni infailliblement reconnu par le travail de I'intelligence. Moise
est prophéte, mais son ceuvre mourrait avec lui 8’il ne se levait
pas apres lui, pour parler au peuple avec autorité, des hommes
animés du méme Esprit. Aussi, d’aprés Deut. XVIII, 15, le
grand serviteur de Dieu annonce-t-il apparition d’une série
non interrompue de prophétes, auxquels Israél doit obéir.

Le ministére libre des prophétes est un puissant préservatif
contre la raideur et le formalisme qu’un sacerdoce héréditaire
amene facilement avec soi. Leur activité est d’abord unique-
ment personnelle. Il y a des propheétes isolés, envoyés par Jé-
hovah, comme les messagers de sa colére ou de sa grace, pour
parler aux grands ou au peuple: ils ne forment pas encore
un corps dans I’état.



THEQLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 179

Samuel parait avoir institué les écoles de prophetes, ou les
« fils des prophétes,» sous la direction de « péres » spirituels, se
préparaient & la mission pfophétique. Le commerce personnel
et permanent avec les hommes de Dieu y jouait sans doute un
plus grand rdle que I’enseignement proprement dit. La musi-
que sacrée, unie peut-étre a4 la danse, y était employée pour
évoquer linspiration. Nous ignorons si on s’y exercait & la
composition littéraire et & la parole publique. Ces écoles ont
duré environ deux siecles: temps héroique de la prophétie. Elle
est alors une puissance militante dans 1'état; elle lutte, au be-
soin avec des armes matérielles, pour réaliser immédiatement
le salut. Depuis ce moment-la, désespérant du présent, on se
tourne vers 'avenir. La prophétie ne combat plus comme une
puissance politique. Elle prophétise, enseigne, écril.

Méme dans les temps les plus anciens, la grande arme du pro-
phéte est la parole. Il parle aunom de Jéhovah, avec la certi-
tude de son inspiration, inspiration gui de la forme de ’extase
tend & passer & une certitude calme et rationnelle de la volonté
de Dieu. La prophétie est en partie prédiction, divination, et se
rattache par ce coté a la mantique paienne, dont la réalité n’est
pas contestée par I’Ancien Testament. Mais son essence est
dans son caractére moral et religieux. Elle ne prétend pas le-
ver devant les regards curieux le voile de 'avenir et commu-
niquer une connaissance surnaturelle d’événements quelcon-
ques. Toute pratique, elle poursuit un but moral. Voici ses
principales 1dées, pleines de sérieux et de puissance pour
amener au repentir : chacun choisit la vie ou la mort suivant
sa conduite a I’égard de Dieu ; mais, malgré toutes les erreurs
et les fautes humaines, les plans de Dieu doivent se réaliser, le
salut doit s’accomplir, le royaume divin établi en Israél doit
arriver 4 un plein et glorieux triomphe. La prophétie est ainsi
une assurance immédiate que I'Esprit-Saint donne & I'homme
au sujet des décrets de Dieu, tels qu’ils découlent des éternelles
lois de la nature divine. Elle n’est ni magique ni contre nature ;
elle est une persuasion d’un genre purement spirituel.

De la ses limites. La prophétie n’annonce la volonté du Dieu
d’Israél pour I’avenir qu’en rapport avec les conditions du pré-



180 HERRMANN SCHULTZ

sent. Puis elle ne prédit jamais des circonstances particuliéres,
étrangéres al’idée générale du plan de Dieu. Quand elle sem-
ble le faire, ce sont des descriptions poétiques et rhétorigues,
destinées simplement & donner de la vie & ses tableaux. L’objet
propre de la prophétie est exclusivement I'histoire du régne de
Dieu. Aussi quand elle parle des autres peuples, est-ce toujours
en rapport avec Israél.

Dans notre analyse de 'ouvrage du D Schultz, nous ne nous
arréterons pas au prétre, dont l'idée est assez généralement
comprise, mais nous consacrerons quelques lignes au roi théo-
cratique.

Le roi est chronologiquement la derniére des grandes
figures religieuses de la période qui nous occupe. Il n’a pas
de place dansla conception originelle du peuple saint. Au-des-
sous de Dieu, seul roi d’Israél, les douze tribus forment une ré-
publique aristocratique. Si, d’aprés certains passages du Penta-
teuque, I'attente de la royauté semble remonter & Moise et aux
patriarches, I’histoire nous force 4 y voir des conceptions pos-
térieures, attribuées 4 des époques plus anciennes. Le narra-
teur A donne cours a la joie que lui cause la récenteinstitution
de la royauté. (Gen. XVII, 6, 16 ; XXXV, 12. Conf. Nomb.
XXIV, 17.) Le Deutéronomiste met en garde contre les tendan-
ces funestes et les abus dont il est le témoin. S'il en -était au-
trement, comment Samuel elt-il pu s’opposer au peuple qui
demandait un roi, et regarder ce souhait comme le rejet de
Dieu ? Comment le peuple n’etit-il pas songé & appuyer son
désir sur les espérances de I'antiquité et sur la loi de Moise?
Comment Samuel ett-il pu esquisser une constitution si infé-
rieure, au pointde vue de 'esprit de la vraie religion, a celle
du Deutéronome ?

Sal a des talents militaires et rend de grands services a
Israél dans ce domaine. Mais ¢’est David qui répond le premier
et le mieux a l'idée du roi théocratique. A lui le grand honneur
de réaliser, au sein du peuple dont I'Eternel est le roi, une
royauté terrestre qui est I’expression propre et l'instrument
volontaire de cette royauté divine. Aussi la domination doit-
elle rester a la famille de David.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 181

Le roi théocratique, souvent infidele dans la pratique, est
néanmoins, comme tel, lereprésentant visible du Dieu-roi in-
visible, le fils de Dieu, le Messie dans un sens tout spécial.
Toute sorte de bénédictions sont répandues sur sa téte. Il a
méme certains traits du caractére sacerdotal, et c’est & lui que
cette parole divine est adressée : « Dieu I’a juré, et il ne s’en
repent point : Tu es prétre a toujours selon 'ordre de Melchi-
sédec. » Vis-a-vis du peuple, le roi représente I’éclat de la ma-
jesté divine, et on va jusqu’a ’appeler « Elohim. » Son autorité
doit se fonder sur la justice et apporter au pays la paix et la
prospérité. Toutes les espérances d’Israél se groupent autour
de la figure du roi théocratique, qui est essentiellement celle
de David, embellie de quelques traits du sage et puissant Salo-
mon. Mais ce qui domine dans I'idée de cette royauté, c’est la
certitude de la conquéte du monde.

‘Parmi les institutions religieuses de cette époque,les sacrifi-
ces sont étudiés en détail et d’'une maniére trés sérieuse par
M. Schultz. Je ne reproduirai que quelques remarques générales.

Le sacrifice est avant tout un don fait a la divinité pour
la remercier, lul rendre hommage et obtenir sa faveur. Le de-
gré le plus élevé serait le sacrifice humain, non pas la puni-
tion d’un homme & la place d’un autre, mais 'offrande de ce
que I'adorateur posséde de plus précieux. Cependant le sacri-
fice humain est interdit par la loi. Dieu réclame lanimal au
lieu de I'homme. Il se contente au besoin d’une offrande moins
considérable encore. Au fond peu importe la valeur intrinsé-
que du don; car ce n’est pas le don qui oblige Dieu & pardon-
ner, c’est Dieu qui dans sa miséricorde veut bien attribuer au
sacrifice une valeur expiatoire. Le sang est le centre méme de
la cérémonie. Il représente la vie animale, ¢’est-a4-dire ce qu’il
y a de plus haut dans la création aprés I’esprit humain. L’as-
persion qui en est faite réveille subsidiairement des impressions
d’une nature mystique. Le pécheur sent que le sort de I'animal
immolé lui est épargné par la clémence divine. Pourtantil faut
reconnaitre que 'idée des sacrifices del’Ancien Testament n’est
Jamais directement le remplacement du pécheur par la vic-
time. En effet: ) Un innocent peut étre puni pour sa race



182 HERRMANN SCHULTZ

comme membre d’un organisme, mais jamais comme substi-
tut. — b) Dieu peut accepter & la place de la vie de I'homme
une vie inférieure s’il s’agit d’'un don, d’'une amende; il ne le
peut pas s’il s’agit d’'une punition. — ¢) La viande de la victime
est trés sainte et non souillée. — d) On n’a pas le droit de res-
treindre 'imposition des mains & la transmission des péchés;
elle a le sens plus large de consécration. — e) La mort de
I’animal n’est jamais 1’élément expiatoire ; elle est simplement
le moyen de présenter & Dieu la vie. — f) Si le chitiment était
la notion essentielle, on ne concevrait pas, méme pour des
cas exceptionnels, une offrande végétale. — g) Le sang doit
« faire propitiation » ou « expier » aprés que la béte a été tuée.
— k) Le sacrifice pour le péché n’a lieu que lorsque la mort
du pécheur n’est pas nécessaire, lorsqu’on peut payer une
rancon ; il ne s’agit donc pas de « vie pour vie. » Dans les cas
les plus graves le coupable doit réellement perdre la vie et n’a
pas le droit de faire punir un animal & sa place. — Ainsi la
théorie de la substitution est insoutenable. Dans sa mort,
I'animal est le moyen qu’emploie la repentance du pécheur,
non le symbole de la purification.

Aprés avoir passé en revue les fails et les institutions du
mosaisme, le Dr Schultz en examine les notions religieuses et
morales. Dieu, les anges, ’homme, le salut I’occupent successi-
vement.

Négligeant a regret d’intéressantes études sur la portée du
particularisme, la natuare, les attributs et les noms de Dieu,
j’en viens aux rapports de Dieu avec le monde, et spécialement
avec les créatures privées de liberté.

La nature porte son premier but en elie-méme, dans son
excellence et sa beauté, qui louent le Seigneur et manifestent
sa gloire aux hommes. Mais elle est appelée & servirle Dieu de
Palliance d’ane autre maniére encore. Quand il a besoin de ses
services particuliers pour atteindre certains buts relatifs au
royaumé'qu’il veut établir, la nature doit se soumettre au mi-
racle. Le mosaisme, d’accord en cela avec toute 'antiquité, ne
se demande pas comment le miracle se concilie avec les lois
immuables de la nature. Car la notion moderne d’un ordre



THEOLOGIE DE L'ANCEN TESTAMENT 183

immuable n’existe pas encore. On n’imagine pas qu’il puisse
s’élever un conflit entre la liberté divine et la création. Aussile
miracle n’est-il pas, pour les hommes de cet dge, quelque
chose de contre nature, mais une preuve particulierement
claire et frappante de la puissance et de la liberté divines.
Toutes les difficultés que 'idée du miracle présente & la dog-
matique et a la philosophie disparaissent absolument pour la
théologie biblique. La religion mosaique suppose le miracle
comme quelque chose qui s’entend de soi. Elle est convaincue
d’avance que, lorsque 'Eternel veut d’une fagon spéciale ac-
créditer, aider ses serviteurs ou chéatier ses ennemis, il doit se
produire dans la nature les phénomeénes nécessaires, qu’ils
soient conformes ou contraires au cours habituel des choses.
«Y a-t-il rien de trop merveilleux pour Dieu ? » Ainsi s’exprime
la foi mosaique. Aussi, dans cette période, les expressions poé-
tiques se transforment-elles sans scrupule en récits historiques,
méme quand elles contredisent toutes les expériences natu-
relles. La religion mosaique ne conteste pas que des miracles
puissent étre accomplis par d’autres Elohim. Ce qui distingue
ses miracles & elle, c’est qu’ils ont lieu & certains moments dé-
terminés, en rapport avec des buts moraux, a la priere ou a la
parole d’envoyés de Dieu; c’est en d’autres termes ’harmonie
des faits naturels avec le domaine moral ; c’est1’élément téléo-
logique. Quant & sa forme extérieure, le miracle est une chose

remarquable, saisissante ("IN‘?EJ RBD NDIA), un acte de
grandeur ou de puissance (77 bﬁ;) quant & 'impression qu’il

produit il est quelque chose d’effrayant (ﬂN‘ﬁJ . Il est en-
core appelé une création (FINM2), mais plus ordinairement

un signe (NIR). Du reste, & l’éboque dont nous parlons, le
miracle reste relativement & l'arriere-plan; Pamour du mer-
veilleux ne se manifeste que dans les derniers temps de
I’Ancien Testament.

Dans ses rapports avec les étres libres, Dieu est toujours con-
sidéré comme agissant, jamais comme passif. Les honimes sont
forcés de le servir pour la réalisation de ses plans, Néanmoins
laliberté humaine est respectée. L’Esprit de Dieu, dans lequel



184 HERRMANN SCHULTZ

I’élément moral ne ressort pas tout d’abord, est au-dessus de
tous les hommes, fait la vie et la force de leur esprit. Il y a
plus : il pousse Samson a massacrer les Philistins et & déchirer
Ie lion. On peut trés bien concevoir que le Seigneur envoie a ses
ennemis un mauvais esprit, un esprit séducteur, et qu’il endur-
cisse ceux qu’il destine a4 la perdition. En effet, il ne permet
rien, il fait tout. Son vaste plan embrasse les vaines entre-
prises des méchants. Son Esprit, bon en lui-méme, doit néces-
sairement amener la ruine de ceux gui y résistent. Dans un
organisme corrompu cet Esprit de vie aggrave la maladie en
communiquant & P'organisme une force nouvelle, comme une
vive lumiére éblouit et aveugle 'eil malade. D’ailleurs le
pécheur est aussi représenté comme s’endurcissant lui-méme.
Ainsi le point de vue moral n’est pas exclu. Seulement le
terrain de action humaine est compris dans le grand cercle
de la libre activité de Dieu.

Il ne faut pas chercher dans la Bible, surtout pas dans les
écrits de notre période, une anthropologie ou une psychologie
dessinées avec une rigueur scientifique. Tout ce que nous y
pouvons trouver, c’est une notion simple et populaire de
I’homme considéré comme étre naturel, notion uniforme dans
ses traits essentiels, mais n’excluant pas une grande liberté
d’expression.

Quant a4 son apparence extérieure, I’homme est chair ('ﬂ?;)
c’est-a~-dire étre malériel, limité par les sens., C’est I'Esprit
(M) qui lui donne la vie ou lui communique une ame, plus

exactement une dme vivante ('P]'! WBJ), c’est-a-dire une vie
consciente, douée de sentiments, animée de désirs. Par cette
dme vivante, ’homme est assimilé aux animaux et distingué
avec eux de la création inférieure. Elle a son siége dans le sang
et se confond pour ainsi dire avec lui, comme l'esprit avec la
respiration, « L’ame est dans le sang, » est-il dit, et plus har-
diment : « Le sang, qui est I'dme. » De la 'importance attachée
au ceeur (:’7) Ce point central, d’ol1 le sang sort continuelle-
ment comme d’une source jaillissante, est aussi le centre de
Pactivité de I’ame. Du coeur, non de la téte, viennent les pen-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 185

sées el les projets, les délibérations de la raison, les détermi-
nations de la conscience, aussi bien que les affections et les
souhaits. Un « cceur nouveau » indique un changement complet
dans la direction de l'intelligence, de la volonté et de Yaction,

Cette Ame, précieux joyau pour lequel il vaut la peine de sa-
crifier tout le reste, est nommeée poétiquement la « gloire » de
I’homme, son « unique. » Elle se distingue de I’esprit, puissance
de vie que le souffle de Dieu a communiquée & 'homme. Ce-
pendant I’esprit humain n’est pas une autre substance que
I’ame: c’est la méme vie personnelle, douée de pensée et de
sentiment, mais considérée plutot au point de vue de la force
vitale. Il est dit indifféremment que I’homme est attristé,
abattu, brisé en son 4me ou en son esprit. L’esprit, ainsi que
I’ame, est méme mis en paralléle avec le ceeur. D’autre part,
quoique la partie corporelle se distingue tout naturellement de
la vie qui s’y manifeste, 'expression « mon ame,» usitée pour
indiquer le moi personnel et sensitif, peut étre remplacée par
« mon corps, mes 0s, » en tant que le sentiment affecte le coté
corporel de notre nature. Ainsi les auteurs sacrés de cette épo-
que conservent toutes les libres allures du langage populaire et
poétique, et ne nous donnent rien qui ressemble & des défini-
tions strictes ou & un systéme d’école.

Ils sont loin surtout de ’opinion d’aprés laquelle I’Ame, pré-
existant au corps, en serait revétue pour sa carriere terrestre,
quel que soit d’ailleurs le sens de cette incarnation, qu’on la
regarde comme une punition ou comme un progreés. La religion
mosaique prend plutdt parti pour le sentiment opposé. Déja,
selon le premier récit de la création, la parole toute-puissante
appelle & I’existence I’homme avec son corps et son 4me, puis
il nait un autre homme « & I'image d’Adam. » Ainsi la propa-
gation de 'espéce concerne ’homme tout entier, non le corps
seulement. Nous le voyons également dans la bénédiction qui
est la méme pour la multiplication des hommes et pour celle
des animaux. Cela ressort plus clairement encore de la narra-
tion postérieure de B. La le corps est formé le premier, ensuite
’ame lui est donnée ; 'homme est, pour ainsi parler, d’abord
corps, puis Ame. Les premiers temps dela religion de ’Ancien



186 HERRMANN SCHULTZ

Testament, dans leur vigoureux réalisme, ne connaissent donc
pas ce dangereux mépris du corps, tendance qui caractérise
les époques de décadence et en particulier un judaisme plus
tardif. L’homme est un étre animal comme ceux qui I'entou-
rent. Comme les autres, au terme de sa vie individuelle, il
doit tout naturellement retourner & la poudre; Vesprit divin qui
I'anime doit lui étre retiré. La mort est, il est vrai, un chati-
ment, et 'arbre de vie ouvre & '’homme la possibilité de «vivre
a toujours. » Mais cela montre justement que cette vie & tou-
jours n’était pas la simple conséquence du développement de
I'homme. Dieu semble parler de quelque chose qui s’entende de
soi-méme pour la vie naturelle d’Adam, quand il lui dit, en lui
annongant sa punition : « .... jusqu’a ce quetu retournes a la
terre dont tu as éié tire. Car tu es poudre et tu retourneras en
poudre. »

D’un autre coté, 'homme porte, imprimé dans la substance
de sa nature charnelle, le sceau de la race des Elohim. Partie
ntégrante d’une création impersonnelle, périssable, matérielle,
il est appelé & étre personnel, éternel, spirituel. Il est une ré-
vélation de Dieu, non-seulement pour les autres comme 'est 1a
nature, mais pour lui-méme. L'Esprit de Dieu ne lui apporte
pas simplement la vie, mais une vie consciente, personnelle,
morale, la sagesse, I'héroisme, I’art, la prophétie. Il n’est pas,
comme la nature, un instrument de l'esprit: il est capable
d’asservir par 'esprit la nature elle-méme et d’en faire son ins-
trument. Aussioccupe-t-il la haate position qui appartient aux
Elohim vis-a-vis de «la chair.» Il est le représentant de la ma-
jesté de Dieu sur la terre. « Tu as mis toutes choses sous ses
pieds : toutes les brebis et tous les beeufs, et méme les bétes
des champs, les oiseaux des cieux et les poissons de la mer,
ce qui passe par les sentiers de la mer. » Les autres créatures
terrestres sont des moyens entre les mains de 'lhomme. Il peut
immoler 'animal en sacrifice d’expiation pour s2s péchés et en
prendre la chair pour sa nourriture. Ainsi I’homnme, poudre et
cendre quant & sa nature terrestre, est élevé par la bonté divine
bien au-dessus de tousles autres étres qui peuplent ce monde.

L’idée divine de '’humanité, telle que la concevaient ces



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 187

temps antiques, comprenait-elle I'immortalité, une vie sembla-
ble a celle des Elohim ? Nous n’hésitons pas a répondre affir-
mativement & cette importante question. Le récit de la dispa-
rition d’Hénoc et de 'enlevement d’Elie, certains passages des
Proverbes, — auxquels il faut ajouter les Psanmes 16 et 17,
s’ils appartiennent a cette période,— nous donnent I'impression
positive qu’une vie sans fin est regardée comme le résultat de
la communion avec Dieu.

L’homme sortant des mains de Dieu était bon comme créa-
ture. Au point de vue moral, il n’était ni bon ni mauvais, et ne
pouvait devenir I'un ou Fautre que par la liberté. Son état était
Pindifférence entre le bien et le mal, ou I'innocence. Il en sort
en cédant & la premiére tentation. Quel est le sens du récit de
la chute ? Et d’abord quel est le tentateur ? Ce n’est pas un étre
individuel et moralement pervers, un esprit qui aime le péché
et cherche & le propager ; ce n’est surtout pas un ange déchu,
le Satan du judaisme postérieur. Dans le mythe qui nous oc-
cupe, le serpent, créature de Dieu, plus intelligente que les
autres et nullement mauvaise en elle-méme, symbolise simple-
ment la vie animale, en tant qu’égoiste et sensuelle. Cette vie
animale est bonne et voulue de Dieu, pourva quelle reste &
sa place. Elle est méme lu plus haute expression de I'existence
créée. Sans elle il n’y aurait ni individu, ni vie, ni développe-
ment. Mais dés qu’elle s’oppose comme un principe & ’homme,
fait pour une vie personnelle et spirituelle, elle devient une
tentation. Or cette opposition est inévitable. Rattaché & I’anima-
lité, ’homme doit entendre la voix de linstinct bestial qui
Pexcite contre 'ordre moral de la modération dans la jouis-
sance et de I'obéissance. Cette voix de la chair fait considérer &
I'homme les limites qui lui sont imposées comme un obstacle
4 soun plein développement, une privation douloureuse, un
produit de la jalousie et de la malveillance de Dieu ; elle lui fait
confondre un bien inférieur et passager avec le bien supréme,
et exagérer les charmes de ce qui lui est défendu. Tout cela est
exprimé d’une maniére incomparable par la tradition du ser-
pent qui-séduit 'homme en Eden. Quant & une puissance per-
sonnelle et ennemie de Dieu, & laquelle se rattacherait P'exis-



188 HERRMANN SCHULTZ

tence du mal et de la souffrance, quant i un diable, au sens
que I'église a donné a ce mot, il nen est pas question dans
toute la durée de I’dge mosaique.

A, qui ne rapporte pas comment le péché est entré dans I’hu-
manité, le présente essentiellement comme une révolte contre
la loi, une transgression arbitraire de I'ordre établi de Dieu. B
va plus loin. Sans chercher 4 expliquer 'introduction du pé-
ché, — elle doit demeurer inexplicable comme tout ce qui est
du domaine de la liberté humaine, — il la raconte. Son récit,
jugé selon Vesprit de 'antiquité, ne veut pas étre, il est vrai,
une narration réellement historique, mais ’exposition mythi-
que de pensées religieuses. Il ne nous montre pas un cas isolé
de péché: il fait voir comment le péché subjugue la nature
humaine, pure jusque-la. Cette chute est, dans chaque indi-
vidu, antérieure aux diverses manifestations et au développe-
ment du péché, et leur sert comme de base. A Dien remonte la
possibilité du péché, i 'homme sa réalité. On peut dire sans
doute que le péché, conséquence de la liberté et de Varbitraire
de ’homme, est embrassé dans le plan divin ; mais il ne Pest
que comme un phénoméne qui doit étre jugé, nié, aboli, que
comme le point de départ d’un développement plus élevé,
répondant & la volonté du Créateur.

La mort, queique naturelle qu’elle soit a1’homme considéré
comme créature terrestre, lui fait cependant l’effet d’une con-
tradiction avec sa vraie nature. Elle est un résultat du péché,
un chatiment. Mais les peuples quelque peu cultivés ne sau-
raient imaginer la destruction absolue d’un étre personnel.
Les Hébreux, en particulier, dés les temps les plus anciens,
envisagérent la mort corporelle comme ne terminant pas com-
plétement I'existence. Rappelons seulement leur coutume d’é-
voquer les morts, et I'expression « étre rassemblé vers son
peuple ou vers ses péres. » Le Scheol, analogne au Hadés des
Grecs, est opposé a la terre des vivants. L’existence qu’on y
meéne est décolorée et n’excite pas d’espérance. Elle n’exerce
aucune influence religieuse ou morale. L’enterrement est au
premier plan. Il est le dernier honneur et la derniére joie.
Aprés cela vient la monotonie de ’empire des morts. Dans



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 189

I’Ancien Testament, comme chez les peuples classiques, le
point de vue se borne & la vie présente. Ce que I'on ambitionne
véritablement, ce que 'on espére avec vivacité, ce n’est pas
d’exister individuellement dans le royaume des ombres, c’est
de revivre dans ses enfants et petits-enfants. C’est & 1a mort, et
non aprés la mort, que chacun rec¢oit sa rétribution. Il y a deux
facons de mourir, 'une heureuse, 'autre malheureuse. « Que
mon adme meure de la mort des justes, s’écrie Balaam, et que
ma fin soit semblable & la leur! »

Aprés avoir exposé les doctrines de Dieu, du monde, de
I’homme, doctrines qu’il appelle «les présuppositions du salut,»
M. Schultz passe au salut lui-méme, et I’étudie successivement
tel qu’il se réalise dans le présent et tel qu’il est attendu pour
Pavenir.

“Le présent du salut. — Les rapports que Dieu entretient avec
I’humanité pour la relever et 'amener & répondre au but de sa
création sont regardés par la religion mosaique comme une
alliance. Dés la plus haute antiquité on a sans doute conclu des
alliances. Elles étaient accompagnées de cérémonies, telles
qu’un repas et des sacrifices, dont le sang répandu surles par-
ties contractantes était censé les consacrer et les unir. On man-
geait aussi du sel en commun, comme cela se pratique encore
aujourd’hui. Mais c’est Jérémie (XXXIV, 8) qui décrit avec le
plus de détails une pareille solennité. (Comp. Gen. XV, 18, 19.)
Un serment symbolique forme le centre de l'action. On par-
tage les animaux sacrifiés et 'on en place les moitiés I'une
vis-a-vis de 'autre. Les contractants passent alors au milieu en
appelant sur leurs tétes le sort de ces victimes s’ils ne sont pas
fideles &4 leurs obligations réciproques. A lorigine il n’y a pas
de différence essentielle entre alliance et serment. Le mot
VW) vient lui-méme de la vieille formule sacramentelle qui
était unie a 'immolation de sept victimes, témoins du serment.

Ce point de vue de l'alliance, ou d’un accord mutuel entre
Dieu et Israél, attribue une haute dignité & la nature humaine.
L’homme, étre personnel, ne peut pas étre sauvé magiquement;
il y faul le concours de sa volonté. Ce n’est pas & dire qu’il soit



190 HERRMANN SCHULTZ

égal 4 Dieu ou parfaitement libre dans les choses du monde
éternel. Le vainqueur peut faire alliance avec le vaincu, et
s’approcher ainsi de lui sur un certain pied d’égalité. C’est ce
que fait 'Eternel vis-a-vis de ses élus. Selon le beau récit de
B, Dieu lui-méme tire du fait de son alliance avec Abraham la
conséquence qu'il ne doit pas cacher & ce patriarche ses réso-
lutions importantes, comme le jugement de Sodome. D’une
maniere plus générale, nous disons que l'alliance a pour co-
rollaire la nécessité de la prophétie.

L’alliance proprement dite, la grande alliance qui crée un
« peuple du salut » est celle du Sinai. Mais elle est précédée,
d’aprés A, par une sorte d’alliance générale avec ’humanité
lors de la création, puis par une alliance plus distincte avec la
nouvelle humanité qui survit au déluge, enfin par une alliance
plus étroite avec Abraham. Cette derniére alliance, encore na-
tionale et théocratique plutdt que religieuse et morale, a ce-
pendant le salut directement en vue. Sur la base de la vie de
famille d’Abraham doit s’élever la vie du peuple de la rédemp-
tion. L'alliance du Sinai élargit cette alliance traitée avec les
péres, et y fait entrer la nation.

L’idée fondamentale de l'alliance, c’est qu’lsraél dans son
ensemble est destiné & vivre avec Dieu dans des relations inti-
mes. Le peuple entier, choisi par U'Eternel pour étre son sujet
et son fils, lui est consacré et lui appartient d’une fagcon toute
particuliére, comme son plus précieux joyau. Tous les mem-
bres en sont prétres. Aussi le sacerdoce ne peut-il étre que
I'idée du peupleincorporée dans un office. Le point de vue de
I’antiquité, d’apreés lequel I'individu reste a l'arriére-plan, est ici
plus marqué que partout ailleurs. La loi est adressée & Israél
dans son unité nationale. La haute position et les devoirs de
chacun découlent de 'essence et de la vocation du peuple. On
devient un juste par la naissance corporelle. C’est 14 certaine-
ment un état imparfait et transitoire en présence de la religion
ou I'on obtient la justice par une régénération spirituelle ; mais
c’est précisément une phase nécessaire pour préparer ce degré
supérieur.

En conséquence de ce qui précede, la premiére vertu du vé-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 191

ritable Israélite est la soumission, la consécration la plus abso-
lue a Dieu, un amour plein de vénération pour lui. Cela ressort
de tout ce qui est dit de 'alliance, quoique le Deutéronome
I'exprime le premier d’une maniére consciente et avec élo-
quence. Etle grand péché du peuple, celui qui constitue & pro-
prement parler la rupture de I’alliance, c’est de se donner & un
autre dieu. Il faut alors, méme quand le pardon est accordé,
que l’alliance soit conclue & nouveau. Dieu chitie son peuple,
il fortifie contre lui des peuples étrangers, L’idolatre doit mou-
rir. Tout ce qui peut faire tomber Israél dans I'idolatrie est
inexorablement détruit. L'idolatrie est le mal par excellence,
« ce qui est mauvais aux yeux de Dieu, une prostitution. » Cette
derniére expression montre que notre période regarde déja
I'alliance comme un mariage: point de vue que nous trouve-
rons exprimé plus clairement dans la période suivante.

Mais le peaple de Jéhovah n’a pas seulement & se séparer des
autres divinités; 1l faut encore qu’il se garde d’accepter en quoi
que ce soit les usages des étrangers. Son but, son devoir, ses
joies, ses douleurs sont toujours d’'une nature particuliére, et
le plus souvent opposés & ceux des autres peuples. Les fils
d’Aaron sont punis de mort parce qu’ils offrent au vrai Dieuun
encens non consacré. Les observances civiles, morales et cé-
rémonielles s’entre-croisent et se pénétrent, dans la vie de ce
peuple, d’'une maniére unique et merveilleuse. Rien n’est petit,
et rien ne semble exceptionnellement grand. Tout est massif
et marqué d’un inimitable cachet. L’Israélite fidele doit avoir
sans cesse les devoirs de son peuple écrits dans son cceur et
méme placés matériellement sous ses yeux. Il trouve le bon-
heur dans cette union avec I’'Eternel ; car « ’homme droit voit
la face de Dieu. » (Ps. XI, 71.)

Dans une époque aussi antique et aussi naive, nous ne pou-
vons nous attendre & trouver des définitions positives et rigou-
reuses de la justice. Nous sommes bien loin encore de la termi-
nologie de saint Paul et de ses idées systématiques sur l'état
religieux et moral de ’homme. Quand il est parlé de justice
humaine, ce mot indique simplement que dans un cas spécial
homme n’a donné prise a4 aucune accusation, ou bien que



192 HERRMANN SCHULTZ

d’une fagon générale 'homme ohéit aux commandements de
Dieu et n’appartient pas & la catégorie des « méchants. » En-
core est-il question non d’un rapport avec des lois particuliéres
et écrites, mais d’'une direction de la vie. Le juste est appelé
aussi « droit, sans faute, pur, aux mains pures, pieux, intelli-
gent. » D’un autre coté, I'idée de justice ou de droit rappelle
un jugement, humain ou divin. Les expressions «rendre juste»
ou «justifier » et « rendre pécheur, » signifient toujours décla-
rer quelqu’un innocent ou coupable, et jamais le déterminer
réellement au bien ou au mal. Aussi I'on peut dire qu’une cer-
taine conduite, par exemple la foi d’Abraham & la promesse
divine, est imputée a justice, c’est-a-dire fait paraitre juste de-
vant Dieu.

On le voit, étre juste, au sens de I'époque mosaique, n’équi-
vaut point & étre absolument sans péché. David, malgré son
crime, parle avec assurance de sa justice, de la pureté de ses
mains. La sincére repentance et la propitiation légale d’une
fautle font partie des bases de la vie morale et religieuse du
peuple élu. Dés que le péché a été pour ainsi dire plongé dans
la justice d’Israél, il n’empéche plus 'homme de se mettre au
nombre des justes et d’en appeler, pour éire délivré d’un dan-
ger, a la justice de Dieu. Il ressort de la que la grice et la
justice divines ne paraissent nullement contradictoires. Une
justice, au contraire, qui ne connaitrait pas la grice ne serait
pas digne du Dieu qui sait de quoi nous sommesfaits. Maisil est
clair aussi que notre époque ignore ce sentiment profond de
I'indignité el de la culpabilité personnelles qui se montre dans
la période suivante et auquel le Christ, idéal vivant de ’'homme,
a donné une nouvelle intensité.

Au fond la justice de 'homme ne mérile rien ; le salut a pour
unique cause la libre grdce de Dieu. C’est par amour que Dieu
s’approche d’Abraham et choisit Israél pour son peuple. Il n’a
pas besoin d’Israél. L.e monde entier lui appartient. On sent
que le peuple hébreu n’est pas digne du privilége qui lui est
accordé. Toute l'alliance mosaique se fonde sur la merveilleuse
délivrance d’Israél, sur sa sortie d’'Egypte qui est due unique-
raent au bras puissant et miséricordieux de I'Eternel. Aucune



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 193

« justice propre » n’est atiribuée au peuple. C’est la main de
Dieu, non la main de 'homme, qui accomplit les actes rédemp-
teurs. Ainsi Gédéon doit congédier la plus grande partie de son
armée, afin qu’lsraél ne se glorifie pas de la victoire qui lui
vient de la grice de Dieu. Cette grice est absolument libre ;
en dehors de la nature méme de Dieu, rien ne 'explique. « Il
fait miséricorde a qui il veut. » Quiconque P’a éprouvée est
forcé de dire: « Je suis trop petit au prix de toutes les faveurs
et de la fidélité que tu as témoignées a ton serviteur. »

La cause de la joycuse assurance de I'Israélite, c’est qu’il se
sent membre de la communauté que Dieu a mise 4 part pour la
bénir exceptionnellement. Et s’il en est membre, ce n’est pas
en conséquence d’'une ceuvre quelconque de sa part, mais par
le fait matériel de sa naissance, et par le signe de la circoncision
dans lequel sa volanté n’entre pour rien. Mais si la position
religieuse de P'individu a pour fondement objectif la libre grice
de Dieu, quel sera son fondement subjectif? Nous répondons
sans hésiter: la foi, comme dans le Nouveau Testament. La
foi, dansle sens le plus général, fait les hommes de Dieu: Noé
et Abraham, Moise et Aaron. Il ne s’agit pas de se rendre
agréable & Dieu par une absence de péché, une perfection mo-
rale que la loi ne réclame jamais. 1l ne s’agit pas davantage
d’acquérir un mérite par des efforts ou des privations extraor-
dinaires. Cette religion ne connait pas P'ascétisme. Tout ce qui
est demandé a I'Israélite, c’est la foi, c’est-a-dire la confiance
filiale, la soumission apsolue au Dieu rédempteur du peuple.
Sans cette foi, point de moralité, point de piété, point d’expia-
tion. Le plus petit péché est impardonnable, s’il constitue une
rébellion contre Dieu, un acte d’incrédulité volontaire, si en
le commettant on s’exclut soi-méme du cercle du salut. Ainsi
dés le commencement 'accent n’est pas mis sur les ceuvres
comme telles, mais sur une position de foi et d’obéissance vis-
d-vis de l'alliance. Les ceuvres n’acquiérent leur valeur qu’en
devenant I’expression de cette position®.

' Je passe ici sur trois chapitres qui exposent la loi morale, la loi cérémonielle
et la doctrine de la réconciliation. J’aurai l'occasion de toucher ace dernier sujet
dans la période suivante.

C. R. 1873. ' 13



194 HERRMANN SCHILTZ

L’avenir du salut. — Pendant toute cette période les regards
sont principalement fixés sur le présent. Pour I'individu, ’exis-
tence au dela du tombeau palit & coté de la vie actuelle. Pour
la nation, la gloire de I'alliance sinaitique, les triomphes de la
conquéte, enfin I'éclat de la monarchie au temps de David et
de Salomon ne permettent pas de se préoccuper de I'avenir et
de soupirer aprés une plus haute reéalisation da salut. Cepen-
dant la foi renferme toujours un élément d’espérance; le su-
prasensible se présente nécessairement au sensible comme
futur. On ne pouvait donc s’empécher de penser quelquefois a
Pavenir. Le Dieu de I'alliance étant en méme temps le Dien des
cieux et de la terre, Israél devait avoir la conviction que son
Dieu et son salut deviendraient le Dieu et le salut de tout le
monde. L’idée messianique, dans le sens le plus générul, est
dés Porigine inséparable de la religion des Israélites.

Le beaun morceau de poésie populaire qui nous est parvenu
sous le nom de Bénédiction de Jacob exprime la pensée messia-
nique sous sa forme la plus simple : « Victoire du régne de
Dieu, royauté, régne de paix,» sans relever encore le coté
religieux et moral.

Le Protévangile (Gen. III, 15), composé par B dans la se-
conde moitié de notre période, nous transporte des le récit de
la chute au centre méme de la question dela rédemption. 1l ne
s’agit pas encore d’un Messie personnel. La semence de la
femme et la semence du serpent ne peuvent pas davantage dé-
signer deux portions de I’humanité. La femme est la mére
commune de la famille humaine. Le serpent est la puissance
de tentation et de péché qui se propage de génération en géné-
ration avec notre race. L’humanité ne doit jamais s’identifier
avec cetie puissance qui est la cause de sa déchéance. Elle ne
doit jamais se contenter d’une existence animale, et ne peut
étre heureuse dans les liens de I'égoisme et de la sensualité.
La premiére victoire de la tentation doit avoir pour résultat une
lutte héréditaire, la lutle morale, condition de toute vie supé-
rieure pour P’espéce humaine. Cette guerre incessante ne peut
étre sans souffrances. Comme le serpent enfonce sa dent veni-
meuse dans le talon de celui qui Vécrase, ainsi ’humanité



THEOLUGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 195

combattra douloureusement contre le mal. Elle en recevra du
dommage, mais finira par en triompher. Voild ce qui ressort
du récit biblique, si on lui rend la justice qui n’est refusée a
aucun mythe égyptien ou grec, c’est-d-dire si on prend les
mots non dans leur signification littérale et extérieure, mais,
comme l'exige la nature du mythe, dans leur profondeur mo-
rale et religieuse. Et, surle seuil de I'histoire humaine, il nous
parait naturel et parfaitement convenable que la victoire finale
soit attribuée 4 'humanité collective, & ’humanité embrassant
encore dans son unité les divers instruments individuels,
méme le plus grand, qui ameneront son triomphe.

Le court passage connu sous le nom de Bénédiction de Noé
a pour but de faire passer la mission rédemptrice de I’humanité
a la ligne de Sem. — De cette ligne sort Abraham, qui, avec
‘sa postérité, doit rester aux yeux de tous les peuples I'idéal de
la bénédiction divine. Ceux qui le béniront seront bénis, ceux
qui le maudiront seront maudits ; c’est-a-dire le peuple du sa-
lut est en méme temps le jugement de 'humanité, la pierre de
chute et de relevement. Nous avons ici, sous sa forme primi-
tive et encore matérielle, la pensée qui arrive & son plein dé-
veloppement dans laffirmation que le Fils de ’homme et les
siens jugeront le monde.

Comme la poésie et le mythe proprement dit, les récits 1é-
gendaires et historiques, les institutions et les principales
figures du mosaisme font aussi prévoir une grande réalisation
du salut. C’est de la prophétie de fait. Je ne reléverai ici qu'un
trait, des plus remardquables. Tout le cercle de la légende et de
I’histoire saintes laisse voir une loi mystérieuse de la sagesse
divine : la souffrance des justes. Abel, Abraham, Isaac, Moise,
David rendent témoignage a cette grande loi. Les intermédiai-
res de la grice de Dieu doivent passer par la douleur et la
mort avant de conquérir le salut pour eux et pourles autres. La
rédemption ne peut sortir que d’un travail d’enfantement, et
ce sont les meilleurs qui souffrent pour la nation et pour le
monde. |

(A suivre.)



	Théologie de l'ancien testament

