
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Théologie de l'ancien testament

Autor: Schultz, Herrmann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT

PAR

HERRMANN SCHULTZ'

Jene tenterai pointdedonner une analyse complète et
parfaitement proportionnée d'un ouvrage scientifique aussi considérable

que la Théologie de l'Ancien Testament parle docteurHerr-
mann Schultz. Ce serait m'exposer à n'être pas lu, carje serais
nécessairement ou très sec ou très long. Il me paraît préférable
de faire ressortir le point de vue général de l'auteur et les
conclusions auxquelles il arrive sur les sujets les plus intéressants.
Mon but est de donner l'impression de ce qu'est le livre plutôt
que d'en rendre la lecture superflue. Je passerai donc rapidement

sur les chapitres les moins caractéristiques, pour avoir plus
de temps à consacrer aux questions traitées de la façon la plus
originale et la plus lumineuse, à celles surtout qui touchent
directement aux préoccupations actuelles de la pensée

théologique. Conformément au principe que le Compte-Rendu

a suivi jusqu'à cette année, je m'abstiendrai d'ailleurs de

toute critique et n'émettrai aucun jugement sur les opinions
de l'auteur. Que le lecteur veuille bien s'en souvenir.

Introduction.

Dans une introduction étendue et profonde, M. Schultz expose
quel est, à son sens, le domaine de la théologie biblique. Il la

* Alttestamentliche Theologie. Die O/fenbarungsreligton auf ihrer vorchristlichen

Entwicklungsstufe, dargestellt von Dr Herrmann Schultz, Prof. der Theologie

zu Basel. Frankfurt a. M., Verlag von Heyder und Zimmer, 1869. — 2 volumes,

contenant ensemble 840 pages environ.

C. R. 1873. 11



162 HERRMANN SCHULTZ

considère comme une discipline historique, s'attachant non aux
faits extérieurs, mais aux conceptions diverses et progressives

que les porteurs de la révélation se sont faites de la religion
véritable. Différente de la dogmatique systématique, elle se

distingue aussi de l'histoire proprement dite ; du moins elle en est

une portion si importante, si indépendante et si élevée qu'elle
mérite d'être traitée à part. Ainsi nous avons la théologie de

l'Ancien Testament à côté de l'histoire du peuple d'Israël,
comme l'histoire des dogmes ou de la morale à côté de l'histoire
des nations chrétiennes. Dans l'histoire d'Israël la théologie
biblique doit ignorer tout le côté simplement civil ou national du

développement pour s'attacher exclusivement à ce qui a une
valeur religieuse.

Quelles sont les sources immédiates de la théologie biblique?
On ne peut reconnaître ce caractère à la littérature judaïque

qui s'est produite après la venue de Jésus-Christ parmi "les juifs
demeurés étrangers au christianisme. Les écrits talmudiques
n'ont aucun rapport avec notre tâche. Ils retravaillent la
substance religieuse et surtout légale de l'Ancien Testament dans

un esprit qu'on ne peut regarder comme juste, quand on voit
en Jésus celui en qui la religion révélée trouve son accomplissement.

Nous ne pouvons pas nous occuper davantage de la

mystique et de la théosophie juives, dont la kabbale est la plus
parfaite expression. Quelque antique que soit cette tendance,
comme le montrent les targoumim et les apocalypses des

premiers siècles de l'église, elle est, dans ses derniers résultats,
tout à fait étrangère au développement biblique. Ses productions

les plus anciennes peuvent servir à faire mieux comprendre
le siècle où le christianisme est apparu, et à purifier ainsi la

théologie biblique, mais jamais elles n'en deviendront des

sources proprement dites. Nous ne pouvons pas même

employer comme sources ce que nous savons des sectes juives :

pharisiens, sadducèens, essèniens. Ces trois écoles ont, il est

vrai, exercé une puissante influence à l'époque la plus décisive
de la religion révélée. Mais, si même nous avions à leur sujet
des renseignements plus complets et plus sûrs, elles serviraient
tout au plus à nous montrerquel était l'état religieux du peuple



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 163

juif lorsque l'évangile y a été prêché pour la première fois. Elles

ne nous présentent pas un développement normal de la religion
biblique. Elles n'enrichissent pas le judaïsme de l'Ancien
Testament et n'expliquent pas le christianisme. La seule place que
nous puissions leur accorder est celle d'un appendice. Nous en
dirons autant des productions où la religion juive s'allie à la

philosophie alexandrine. Josephe et les autres écrivains de cette
tendance surchargent l'ancienne religion d'éléments étrangers
et parfois contradictoires. Le souffle de la vie leur manque
absolument. Les prendre pours ources de la théologie biblique,
ce serait faire de la religion de la révélation une simple expression

de la nationalité israélite, abaisser le Saint-Esprit, qui est

l'inspirateur de la religion véritable, et le confondre avec l'esprit
naturel du peuple élu, considérer commefaisant partie de la vraie
religion tout ce que la vie nationale d'Israël a produit dans le
domaine religieux et moral. Il ne faut pas sans doute tomber dans

l'autre extrême et négliger de prendre en considération les

diverses sortes d'écrits dont nous venons de parler. Autrement
on déracinerait la religion d'Israël du sol où elle a grandi ; on

en ferait, dans le mauvais sens du mot, une chose surnaturelle,
imposée au peuple du dehors et à certains moments; on nierait
ainsi sa vie, son développement organique. On ne pourrait plus
dès lors parler d'une histoire de la religion parfaite. Quant aux
apocryphes de l'Ancien Testament, pour ne parler que de ceux-
là, l'église évangélique les a toujours appréciés justement. Us

sont un pâle reflet des livres inspirés. Le fils de Sirach et l'auteur

du premier livre des Macchabées se sentent complètement
dépendants de la sainte Ecriture. Nous ne trouvons pas en

eux l'esprit primitif et créateur d'une religion vivante ; ils ont
hérité et transmettent une religion toute faite. Tel était déjà le
sentiment de la synagogue de Palestine, qui nous est rapporté
par Josephe. « On estimait que les livres écrits depuis Artaxerxès
ne méritaient pas la même créance que les précédents, parce
qu'il n'y avait plus une série non interrompue de prophètes.» En
d'autres termes, on sentait fort bien que l'esprit de l'ancienne

religion n'existait plus dans sa puissance et sa vitalité personnelles.

Le développement normal avait fait place àia décadence.



164 HERRMANN SCHULTZ

C'est aussi l'impression de l'ancienne église grecque et de tout
le protestantisme.

Nous affirmons au contraire que les livres de la Bible, dans

leur ensemble, nous fournissent les sources immédiates et
parfaitement suffisantes dont nous avons besoin pour établir une
théologie biblique. En effet, pour nous faire une idée exacte de

la religion révélée, il nous faut des écrits qui proviennent du

temps où la religion était à l'état de « devenir» et qui soient ainsi
de vrais documents, des écrits qui soient en outre produits et

portés par l'esprit de cette religion, ou inspirés, non pas, cela

se conçoit, dans le sens dogmatique et précis que l'église a

donné à ce mot, mais dans le sens le plus simple et le plus
général. Dès que nous possédons un certain nombre de livres
répondant à ces deux postulats, nous sommes à même de porter un
jugement certain sur l'essence et le développement delà
religion. Or nous croyonsqueles divers ouvrages qui composent les

deux volumes de notre Sainte Ecriture sont précisément dans

ce cas, et nous exprimons cette conviction en les appelant
canoniques, c'est-à-dire normatifs pour l'intelligence de la
religion vraie. Nous obtenons ainsi, par une conception plus
historique et plus élevée des écrits du canon, ce que l'ancienne
théorie théopneustique prétendait fournir immédiatement au
sentiment religieux : la certitude en matière de foi.

Le caractère documentai de ces livres est purement historique
et ne peut être qu'historiquement reconnu. Il est attesté tout,

d'abord par la tradition, que la science protestante a naturellement

le droit et le devoir d'examiner toujours à nouveau.
Cette tradition vacille à l'égard de plusieurs portions des deux
testaments: Esther, l'Ecclesiaste, les livres «contestés» d'Eu-
sèbe. La science sera amenée à regarder quelques-uns de ces

ouvrages comme servant de transition aux apocryphes, et ne
tirera pas de ce côté-là une ligne de démarcation trop
rigoureuse.

Dans le champ commun des documents, il faut accorder la

première place aux livres dont les auteurs ont été les représen-
sentants et promoteurs principaux de la révélation, savoir les

prophètes et les apôtres. Ici le jugement de la tradition peut



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 165

être modifié davantage par la science. Les recherches sur le
Pentateuque, les Psaumes, les écrits de Salomon, les quatre
évangiles, les épîtres catholiques, etc., font douter que ces

livres soient tous des documents de premier ordre. La
critique il est vrai, nous affermit d'autant plus dans la persuasion

qu'une série de nos livres portent incontestablement ce

caractère.
L'inspiration, appartenant à l'expérience interne, ne peut se

prouver historiquement; elle n'est sensible qu'à ceux qui sont

en contact avec l'esprit particulier du christianisme. Cependant
cet assentiment expérimental, intime et personnel, peut être
considéré objectivement comme le témoignage de l'église. Quant
à l'Ancien Testament, nous remarquons que Jésus et ses

disciples immédiats reconnaissent dans ses écrits le même esprit
qui se manifeste dans leur propre vie religieuse et morale :

l'esprit qui réconcilie et rachète, éclaire, renouvelle et sanctifie,
et fait voir en Jésus le Christ attendu, le point culminant de la
révélation. Ce qui nous importe ici, ce ne sont pas quelques
assertions positives et isolées, mais la manière générale dont
l'Ancien Testament est cité dans les discours de Jésus et les

lettres des apôtres. Or les fondateurs du christianisme se montrent

évidemment croyants à l'égard de l'Ancien Testament, et
le regardent comme préparant par des degrés successifs le

développement suprême de la religion. Sans doute, ce qui est

vrai de ces livres dans leur collection ne l'est pas également de

chacun d'eux pris à part. Le Nouveau Testament, dans son usage
de l'Ancien, laisse déjà tout à fait en arrière Esther, les

Chroniques, l'Ecclesiaste, le Cantique des cantiques. De même la
vie chrétienne a trouvé moins de lumière et de force dans
certains livres du Nouveau Testament que dans les autres ; elle y
a reconnu moins sûrement et moins généralement le véritable
esprit, comme le montrent les jugements portés par de grands
docteurs, depuis Denys d'Alexandrie jusqu'à Luther, Calvin et

Zwingli, sur l'Apocalypse de Jean et quelques-unes des épîtres.
Ces livres moins appréciés par les fidèles sont en même temps
ceux dont le caractère de document est le plus attaquable. En
tenant compte de cette exception, on peut soutenir que le sen-



166 HERRMANN SCHULTZ

timent universel de l'église proclame l'inspiration de toute
l'Ecriture.

Malgré son poids, ce témoignage objectif et historique n'a

pas pour le protestant une autorité absolue. Il est continuellement

soumis à la révision de l'esprit chrétien, au testimonium
Spiritus sancti internum. Cela ne veut pas dire que chacun
puisse juger si une portion de l'Ecriture est inspirée, suivant
qu'elle lui convient ou non. Cela veut dire que tout homme en

qui l'Esprit du Christ a déposé au moins le germe d'une vie
nouvelle, peut sentir ce même Esprit dans les livres bibliques, pour
ainsi dire en voie de croissance et de formation dans l'Ancien
Testament, complet et parfaitement pur dans le Nouveau.

En résumé nous trouvons dans les écritures canoniques, et

en elles seules, ce que nous cherchions. Elles nous offrent : 1°

Des documents de premier ordre, dans lesquels l'esprit de la

religion révélée se manifeste d'une façon immédiate et puissante.
2° Des documents secondaires, ne provenant pas des plus émi-
nents porteurs de l'idée religieuse, et où l'esprit de la révélation

ne se fait sentir que médiatement et plus faiblement. 3°Un petit
nombre d'écrits dont le caractère documentai n'est pas à l'abri
du doute, ou dans lesquels l'esprit de la religion parfaite n'est

pas discerné avec certitude par tout vrai chrétien.
Les livres qui nous occupent revêtent diverses formes

littéraires. L'enseignement didactique, philosophique, dogmatique
ne manque pas. C'est la forme la plus simple ; nous n'avons pas
besoin de nous y arrêter. La poésie présente déjà de plus grandes
difficultés pour la théologie biblique. Il s'agit de dégager
délicatement de l'enveloppe poétique la substance éternelle qu'elle
contient. Sans un vrai sentiment du génie de la langue et

de la nature de la poésie, on tombe ici dans d'inévitables
malentendus. Mais c'est la prose narrative qui nous embarrasse

surtout. Nous ne pouvons pas être sûrs d'avance qu'elle aura

partout également une complète valeur historique. Cette valeur

dépend, pour.chaque auteur, de la distance qui le sépare des

événements, et de la qualité des sources qu'il emploie, quels

que soient d'ailleurs son amour de la vérité et la puissance de

son esprit religieux. On ne peut en effet supposer une connais-



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 167

sance miraculeuse des choses du domaine de l'expérience,
si l'on a sur l'inspiration des notions quelque peu saines,
si surtout on connaît l'état dans lequel les documents bibliques
nous sont parvenus. Nous devrons distinguer deux classes

de livres narratifs : 1° ceux dont les auteurs ont été mis à

même, par la possession d'anciens documents ou par leur position

personnelle, de se prononcer avec sûreté sur les événements

qu'ils racontent ; 2° ceux dont les auteurs paraissent, n'avoir pas
été dans ce cas. Les premiers livres nous serviront de sources

pour l'époque qu'ils décrivent; les seconds seulement pour
l'époque qui les a produits et dont ils reflètent les idées.

Ici se présente une question des plus graves et des plus
actuelles, traitée souvent avec autant de superficialité que de

passion. Y a-t-il dans la Bible des livres narratifs dont le contenu

soit, non plus historique, mais, en tout ou en partie,
légendaire ou mythique?

Examinons d'abord ce que c'est qu'une légende. Tout peuple
antique qui des temps antérieurs à l'écriture passe à la lumière
de l'histoire apporte avec lui sa légende. Les origines et les

premiers développements de la nationalité ne sont pas simplement

relatés ; il sont célébrés, embellis, réunis en un tout
par l'esprit populaire. Partout où la tradition orale règne sans

contrôle, nous trouvons la légende. Par un procédé inconscient

de l'imagination nationale, les figures des temps passés

reprennent vie et sont douées d'une éternelle jeunesse. Il n'y
a là aucune invention volontaire, aucun mensonge. La légende
renferme toujours un noyau historique, mais elle présente une
unité indissoluble : il n'est pas possible de distinguer en elle
entre le fond et la forme, le fait et l'ornement. Elle est elle-
même un fait historique, et l'un des plus importants. Cependant

elle ne se donne pas pour de l'histoire ; c'est comme
légende qu'elle veut être aimée et appréciée. On la reconnaît
aisément. Les personnages et la chronologie y acquièrent des

proportions surhumaines ; le ciel et la terre cessent d'être
séparés par une ligne rigoureuse de démarcation ; les lois du

développement et la vraisemblance n'entrent plus guère en

compte ; enfin les ancêtres deviennent des personnifications du
caractère et de la mission du peuple.



168 HERRMANN SCHULTZ

Comme les autres, le peuple d'Israël a dû conserver ses plus
anciens souvenirs sous la forme de la légende, si du moins nous
ne voulons pas nous le représenter comme privé d'un des plus
précieux joyaux de la nationalité. Ce qui a fait reculer devant
cet aveu, c'est uniquement la crainte de compromettre le
caractère sacré des livres canoniques. On a préféré recourir à

l'idée d'une connaissance historique miraculeuse, sans songer
qu'on sacrifiait la notion même de document. Car, suivant
cette théorie, un homme de nos jours, animé par le Saint-

Esprit, serait aussi bien qualifié qu'un apôtre pour écrire la vie
de Jésus. Cette représentation fantastique tient au préjugé,
dénué de tout fondement, que la révélation ne peut pas avoir
la légende pour porteur.

Les considérations suivantes nous paraissent réfuter ce point
de vue. — 1° L'histoire en général, même l'histoire du peuple
saint en particulier, n'est pas l'instrument de la religion révélée

par le simple fait qu'elle est véridique. Il faut qu'elle soit pénétrée

de l'esprit de la révélation : ce à quoi la légende se prête
également. — 2° Le Saint-Esprit exclut certainement la tromperie

et le mensonge. Mais il ne rend pas impossibles des formes

littéraires qui étaient parfaitement légitimes aux yeux de

ce temps-là, bien qu'elles ne nous paraissent plus permises
aujourd'hui; ainsi « l'histoire à tendance » et le pseudonyme.
L'antiquité n'a pas connu notre façon d'écrire l'histoire. Elle
tient beaucoup moins à découvrir dans le détail ce qui s'est
réellement passé qu'à présenter et défendre de grandes vérités.
Encore moins le Saint-Esprit préserve-t-il d'ignorance ou d'erreur

à l'égard des objets de l'expérience. Ce mêmeEsprit', — il n'y
en a pas deux, — accordé plus tard aux vrais chrétiens, n'a pas
fait de Luther un savant tel que Humbold, ou Laplace, ni
d'Augustin un Salluste, un Thucydide ou un Grimm. L'esprit de la
révélation donne la conscience de la volonté divine; il illumine
la vie morale et religieuse. Il montre dès lors les événements

sous un nouveau jour et fait considérer la nature et l'histoire
dans leurs rapports avec Dieu. Avec tout son talent, Tacite n'a
pas saisi la portée de l'humble royaume de Dieu fondé par
Jésus. Il fallait plus que la science et le génie d'Aristote pour



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 169

prononcer des paroles comme celles-ci : « Que la lumière soit

— Les cieux racontent la gloire de Dieu. » Mais le Saint-Esprit
ne remplace nullement l'investigation patiente et l'habile
coordination des objets de la connaissance. Il n'empêche pas un
narrateur de prendre une légende pour de l'histoire. — 3° La

légende israélite est une légende sainte parce qu'elle s'est
formée sous l'influence des chefs religieux de la nation. Elle sera
donc l'introduction naturelle de l'histoire sainte. — 4° Elle se

prête même mieux que l'histoire à transmettre les enseignements

du Saint-Esprit. Dans l'histoire chaque figure n'exprime
qu'incomplètement l'esprit qui agit dans le peuple et qui lui
donne son caractère spécial. Dans la légende c'est cet esprit
lui-même qui imprime son cachet à toutes les figures et leur
communique la vie. De là le charme exceptionnel de la légende
des patriarches et sa valeur pour l'édification.

Passons au mythe.
Le mythe est une pensée spéculative incorporée dans un récit

destiné à l'exprimer. Il est un produit des temps primitifs.
Du mythe sort toute espèce d'enseignement ou de doctrine,
comme la légende contient le germe de l'histoire. Tandis que
dans la parabole une idée d'un ordre supérieur aux sens est

volontairement revêtue du manteau de l'image, dans le mythe
la forme et le contenu naissent à la fois et involontairement ; il
surgit tout entier comme un fait. Les symboles les plus antiques
et les mythes servent de moyens et d'instruments pour
l'intelligence des choses religieuses. Ils sont plutôt trouvés
qu'inventés. Toujours simples et frappants, ils paraissent le résultat
d'une nécessité intérieure ; de là la tendance à les regarder
comme sacrés. Au delà de l'histoire et de la légende commence
le domaine de ce que la foi seule peut concevoir. C'est le mythe
qui y règne. Dans une sorte d'introduction à la légende, il
dépeint la création et le développement idéal de l'homme, la

signification de sa nature sensible et spirituelle.
Le mythe fait partie du patrimoine des peuples primitifs et en

constitue un des principaux trésors. Il est naturel qu'à ce point
de vue Israël n'ait pas pu sortir pauvre et dépouillé du sein de
la famille de peuples à laquelle il se rattache, pas plus que sa



170 HERRMANN SCHULTZ

langue, ses mœurs, ses usages nationaux n'ont commencé au
moment seulement où il acquérait une existence séparée. Si les

mythes communs sur l'origine du monde et de l'humanité ont
pris dans chaque peuple, selon son état religieux, une forme
spéciale, l'esprit de la révélation a pu également s'approprier
ces mythes et y imprimer les grandes et durables conceptions
de la vraie foi. Si même de tels récits mythiques n'ont pénétré
dans le peuple d'Israël que lorsque sa religion était pleinement
épanouie, au temps de Salomon, par exemple, — ce qui pour
plusieurs n'est pas impossible, — nous nous étonnerons d'autant

moins que cette religion, dans toute sa force, ait prompte-
ment assimilé et transformé ces matériaux.

Le mythe israélite, ainsi modifié et purifié parle Saint-Esprit,
doit sans doute rappeler par un air de parenté les mythes des

nations de même souche ; mais il doit plus encore s'en distinguer,

pour servir à révéler le Dieu tout-puissant. Incontestablement

les mythes des Perses, des Indiens, des Phéniciens
ont dans la forme de grandes analogies avec les récits de la
Bible. Mais au point de vue religieux ils en sont aussi différents

que le paganisme est différent de la religion révélée.
Ce mythe sacré, dont par un faux scrupule on a voulu nier

la présence dans l'Ancien Testament, est au contraire le genre
littéraire qui, pour les sujets dont il s'agit, convient le mieux à

la religion véritable. Nulle part la pensée ne se développe plus
librement; car la forme s'y plie naturellement et spontanément
au contenu qu'elle doit rendre sensible. Le mythe surpasse
ainsi la narration proprement dite. En même temps sa merveilleuse

et naïve beauté, qui recèle la plus haute sagesse, parle
directement à l'imagination et au cœur. Profond pour le plus
profond esprit, attrayant et intelligible pour l'enfant, il est la

perle de l'Ancien Testament.
Nous avons simplement montré jusqu'ici qu'on peut et doit

s'attendre à rencontrer, avant l'histoire sainte, une légende
sacrée et un mythe révélateur. Il nous reste à prouver que les

portions les plus anciennes de l'Ancien Testament renferment
en effet de pareils éléments : tâche aisée vis-à-vis de l'esprit
non prévenu, mais impossible à l'égard de ceux qui, par suite



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 171

de leur position dogmatique, ne connaissent aucune vraisemblance

historique sur le terrain de la Bible. Voici brièvement
les raisons de notre sentiment.

1. L'époque des récits antémosaïques parle en faveur de leur
caractère légendaire. Avant l'invention d'aucune espèce d'écriture,

quatre cents ans avant les souvenirs historiques les plus
rapprochés, et même plus tard, lorsque dans les pays les plus
civilisés on se mit à écrire les faits capitaux de la politique, il
est impossible que nos récits, concernant d'obscures familles et
relatant des histoires insignifiantes en elles-mêmes, se soient
transmis autrement que verbalement, c'est-à-dire par la
légende.

2. Le caractère légendaire de ces narrations se révèle

encore dans les dimensions colossales que prennent les forces

et la longévité, sans qu'on insiste sur l'élément miraculeux.
Ainsi les patriarches sont représentés de la même façon que les

héros de l'antiquité ; les années de leur vie, avant et même

après le déluge, embrassent des époques entières, et les
périodes sont mesurées en chiffres ronds et symboliques.

3. Dans de nombreux passages, la Genèse ne s'inquiète pas
de la vraisemblance historique et tolère des contradictions sans
le moindre scrupule; ce qui, embarrassant au plus haut degré
s'il s'agissait d'une histoire, paraît très naturel et ne scandalise
nullement dans une légende. Cette manière d'écrire n'est plus
habituelle après Moïse; pourtant on en retrouve des traces
fréquentes dans l'histoire de la conquête de Canaan et dans les

récits des temps qui précèdent David.

4. Comme dans toutes les légendes, la terre et le ciel se

confondent, et ce qui est spirituel devient sensible : procédé tout
à fait différent de la description poétique sous forme de visions
et de songes. On a conclu à tort que Dieu était plus près d'un
Jacob que d'un Esaïe ou d'un Jérémie.

5. La Genèse enfin donne plusieurs relations différentes
sur le même sujet ; elle aime à expliquer d'importants noms

propres d'hommes ou de localités par des récits qui ne doivent
leur existence qu'à ces noms mêmes ; elle a coutume de ratta-



172 HERRMANN SCHULTZ

cher l'histoire nationale, comme une histoire de famille, aux
registres généalogiques.

D'après les considérations qui précèdent, le contenu des onze

premiers chapitres de la Genèse serait légendaire; mais un
examen plus approfondi nous fait aller plus loin, et nous force à

y voir positivement un mythe. Pour parler plus exactement, les

trois premiers chapitres sont un mythe révélateur ; ils nous
présentent les pensées de la vraie religion sur les origines. Tout
le reste est très affaibli et revêt plutôt le caractère de la
légende. Nous pouvons donc recourir à la méthode qu'Evémère '

et la sibylle juive appliquent à la légende des dieux de la Grèce.

Nous ne rencontrons ici que de vagues souvenirs, relatifs à

quatre grandes périodes et à des races titaniques.
En résumé, la Genèse est le livre de la sainte légende, introduite

par le mythe. Les trois premiers chapitres renferment,
sous la forme mythique, des révélations de la plus haute

importance ; les huit chapitres suivants ont des éléments mythiques

qui touchent à la légende. D'Abraham à Moïse règne la

pure légende nationale, mêlée de quelques éléments mythiques

presque méconnaissables. De Moïse à David nous avons l'histoire

avec de nombreux éléments légendaires. Depuis David
l'histoire n'a pas plus d'éléments légendaires que chez les autres
historiens de l'antiquité. Dans le Nouveau Testament, il n'y a

point de mythe, mais tout au plus quelques légères traces de

légende sainte, qui même là ne doivent pas nous surprendre,
puisque le christianisme a pris naissance au milieu d'une
société étrangère aux procédés scientifiques.

Je serais entraîné trop loin si je voulais suivre le Dr Schultz

quand il expose et apprécie la conception à laquelle sont arrivés

sur l'Ancien Testament des philosophes comme Hegel, Kant,
et Schelling, et des théologiens comme Vatke, Bruno Bauer,
Rust, Baur. Mais je dois relever l'opinion à laquelle il s'arrête
lui-même sur le principe fondamental de la religion de l'Ancien
Testament.

1 Evémère, Cretois ou Sicilien du temps d'Alexandre, a le premier soutenu l'opinion

que les dieux grecs étaient des hommes, —guerriers, rois, bienfaiteurs de

l'humanité, —idéalisés et divinisés par l'imagination populaire.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 173

Aux yeux du Christ et des apôtres, la religion de l'Ancien
Testament n'est pas simplement une préparation historique et
extérieure du christianisme, mais un genre de piété qui peut et
doit servir de base à la piété chrétienne. Pour devenir chrétien,

tout païen avait besoin de se convertir dans le sens complet

de ce mot, c'est-à-dire d'abandonner absolument sa position

et son point de vue religieux. Le juif pouvait être un pieux
chrétien sans cesser d'être un juif pieux. Ainsi Jacques le Juste
et les douze apôtres en général étaient tout à la fois des modèles

de piété israélite et de remarquables chrétiens, tandis

qu'aucun chrétien ne pouvait demeurer attaché de cœur à un
culte polythéiste et aux cérémonies d'un temple grec ou
romain. Nous sommes forcé de reconnaître dans l'Ancien
Testament une révélation de cet Esprit divin qui, de degrés en

degrés, conduit à la vie à la fois divine et humaine de Jésus.

La religion israélite n'est point le simple produit des lois du

développement humain. Elle contraste, au contraire, constamment

avec la direction de la vie d'Israël, quand le peuple suit
ses propres impulsions. Elle ne peut s'expliquer autrement que
par une action immédiate et révélatrice de la puissance
créatrice, c'est-à-dire par une révélation proprement dite. Dieu a

suscité au sein de ce peuple des hommes doués de la réceptivité

nécessaire pour comprendre directement la vérité libératrice,

le plan rédempteur de l'amour divin à l'égard de l'humanité.

Cette intelligence ne leur est pas venue de la sagesse
humaine ou d'aucun travail de la pensée; elle est un pur don
de la grâce. C'est Dieu qui se communique par le moyen d'hommes

inspirés. La révélation est donc le principe formel de la

religion de l'Ancien Testament.

Remarquons-le toutefois : la religion révélée s'est assujettie
aux lois de l'histoire. Elle a dû s'incorporer et marquer de son

sceau des éléments appartenant à l'enfance du peuple hébreu,
— coutumes, fêtes, légendes, mythes, — peut-être même des

éléments provenant d'autres peuples. Il n'est pas étonnant
qu'on puisse encore en distinguer quelques vestiges. Elle n'a

pu d'un coup de baguette changer en moralité parfaite les usages

d'une peuplade orientale et nomade ; mais elle les a peu à



174 HERRMANN SCHULTZ

peu pénétrés et purifiés du dedans au dehors, non sans conserver

longtemps, à cause de la dureté de cœur du peuple, des

choses qu'elle n'approuvait pas, ainsi le vengeur du sang,
l'esclavage, la polygamie et ses conséquences. Elle n'a pas transformé

tout d'un coup le devin en un prophète de Dieu au sens
le plus spirituel ; mais elle a insensiblement dégagé la prophétie
des phénomènes inférieurs de l'interprétation des songes et de

la divination. Elle ne s'est élevée elle-même que graduellement

et selon les lois de la croissance historique jusqu'à sa

plus haute manifestation ou sa parfaite expression, telle que
nous la trouvons en Christ.

Si de la forme nous passons au fond, il ne nous sera pas
difficile de discerner quel est le principe essentiel de la religion
biblique. Il n'y en a qu'un pour les deux Testaments. Tous les

récits de cette religion, et même ses légendes sacrées, forment
une histoire du salut, de la rédemption et de la réconciliation.
A travers et malgré le péché des hommes, Dieu dans son amour
veut les faire participer à sa propre vie. La sagesse de cette

religion consiste à connaître la voie où se trouve la vie divine.
Les institutions, les ordonnances, les lois, la poésie, jusqu'aux
doutes et aux luttes intérieures, tout y tourne autour du même

centre. En un mot, le principe matériel de la bible est le salut,
— ou la communication de la vie parfaite et divine. Quant à

la différence des deux Testaments, elle gît tout entière en
ceci : dans l'Ancien Testament le salut devient (qu'on nous

passe ce terme d'école) ; dans le Nouveau il est apparu. On

a dit il y a longtemps : Vêtus testamentum in novo patet,
novum in vetere latet. Cela est vrai, si l'on entend par là que le

salut chrétien est déjà contenu dans l'Ancien Testament sous la

forme de germes confus et de vagues instincts, et que le salut j uif
ne reçoit sa signification éternelle et sa réelle puissance que dans

le Nouveau Testament. De là découle la nécessité de connaître

un des Testaments pour comprendre l'autre. Pour qui n'a pas

vu le fruit, la fleur et le bouton resteront toujours une énigme.
La méthode à suivre pour traiter la théologie biblique doit

être génétique aussi bien qu'historique.
Encore la meilleure méthode ne peut-elle donner ici des



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 175

résultats solides qu'à l'homme sérieusement touché par l'esprit
de la religion véritable.

Notre champ d'études se divise en trois périodes :

1° Le mosaïsme va jusqu'à la décadence des deux royaumes,
vers l'an 800 avant Jésus-Christ.

2° Le prophétisme va de l'an 800 jusqu'au rétablissement de

l'état sous Esdras et Néhémie.
3° Le lévitisme va d'Esdras aux princes asmonéens.
A la fin de son introduction, ainsi qu'au commencement de

divers chapitres, M. Schultz donne des renseignements abondants

et très précis sur la littérature de son sujet. Mais il est

temps d'arriver à ce sujet lui-même.

PREMIERE PERIODE

Le mosaïsme.

Le grand ouvrage historique, base de notre Pentateuque et
du livre de Josué, a été composé à l'époque de Samuel ou de

David. Nous désignerons son auteur par la lettre A. C'est YElo-
histe. Il est généralement facile de reconnaître dans le
Pentateuque ce qui vient de lui. D'autres fragments sont dus, comme
on l'a reconnu depuis longtemps, au Jéhoviste, que nous
appellerons B. C'est le quatrième narrateur de l'histoire des origines,

selon Ewald. Il ne retravaille pas l'écrit de A, comme le

pensent la plupart des critiques contemporains. Il est tout à

fait indépendant de A, ne le connaît pas et le contredit parfois,
bien loin de songer à le compléter.

Les Sémites du désert, en présence d'une nature uniforme et

grandiose, étaient portés sinon au monothéisme, du moins à une

religion où l'un des dieux avait une prédominance beaucoup
plus sensible que dans le polythéisme romain ou grec. Les

dieux secondaires n'ont pas de personnalité marquée. La divinité

se compose bien d'une variété d'Elohim, mais elle a une
certaine unité, dont l'idée de puissance est le centre. Cette

ancienne religion sémitique sert de base à la religion de l'Ancien



176 HERRMANN SCHULTZ

Testament, elle la rend possible, mais elle ne la produit pas

commesa conséquence naturelle et nécessaire.

Malgré leur fraîcheur et leur beauté, les plus anciens récits

bibliques sont pourtant des traditions ou des légendes populaires

et sacrées. Nous ne pouvons donc les employer comme
sources immédiates, et nous devons recourir à des moyens
indirects pour savoir quel était l'état religieux des Israélites
avant Moïse.

L'accueil que Moïse reçut de sa nation prouve qu'elle croyait
à un Dieu et à des rapports spéciaux de ce Dieu avec elle. Ce

Dieu pouvait être peu différent des divinités nationales adorées

par les autres peuples. Mais il était personnel, et, dans un certain

sens, spirituel. La moralité et la justice sont mises en relation

avec lui. Il a fait aux pères la promesse de la possession
de Canaan. Les mœurs sont rudes, mais on observe certaines
lois morales et religieuses. Il n'y a encore ni formes fixes pour
le culte, ni prêtres.

Tous les souvenirs de la religion antémosaïque se groupent
autour du nom d'Abraham, l'ami de Dieu, dont la réputation
grandit à mesure qu'on s'éloigne de lui, et qui est aussi respecté
des mahométans que des chrétiens. Les tableaux toujours plus
brillants que l'Ancien Testament nous présente de ce patriarche
ne peuvent pas être considérés comme historiques. Ce qui
paraît certain, c'est qu'Abraham a épuré, spiritualise l'ancienne

religion sémitique. Mais qui est-ce qui l'a ainsi élevé au-dessus
de son entourage? Nous sommes obligé de répondre : une
action révélatrice du Dieu qui voulait communiquer à l'humanité

par le moyen des Hébreux la religion de la rédemption et de la
réconciliation. Les facultés religieuses d'Abraham et sa réceptivité

pour les impressions de la vie divine doivent avoir été

éveillées par l'Esprit de Dieu. Sous cette influence d'en haut,
pendant la période patriarcale, la religion de la nature est
devenue chez les Hébreux une religion spirituelle. Sans doute, ils
conservaient encore bien des éléments superstitieux et impurs.
Mais il y avait là déjà le commencement de la religion véritable,

les fondements des usages sacrés et de la moralité du

mosaïsme. Le terrain était prêt pour l'immense progrès reli-



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 177

gieux qu'une nouvelle intervention de Dieu allait accomplir et
dont Moïse devait être l'instrument.

Moïse est après Jésus la plus grande personnalité religieuse
sur laquelle l'histoire nous donne des renseignements certains.
Malgré la corruption de son peuple, il se rattache avec ardeur
aux traditions sacrées de ses ancêtres, conservées peut-être
dans sa famille avec un soin particulier. Ce qu'il sera, il est bien
loin de le devoir à la sagesse des prêtres égyptiens. Il se montre

leur adversaire, et la sortie d'Egyte a le caractère d'une

guerre de religion. Cependant son éducation distinguée au sein

d'une civilisation relativement très développée, son initiation à

toute la science des Egyptiens ne lui a pas été inutile. Si elle
n'en a pas fait un prophète, —car il ne l'était pas encore, il était
un simple patriote quand il dut se réfugier dans le désert, —
elle lui a donné une préparation formelle, tandis que la matière
nécessaire à son œuvre lui était fournie par la religion de sa

race. Mais cette double préparation n'explique pas ce que
Moïse est devenu. Ici encore nous sommes forcé d'admettre
qu'une révélation divine a été la cause première etdéterminante
de sa carrière prophétique. Comme l'esprit national d'Israël
n'est pas le Saint-Esprit de la révélation, ainsi l'esprit de Moïse
n'est pas l'auteur de la religion de l'Ancien Testament. Un
ordre positif de Dieu appelle Moïse à sa gigantesque tâche. Il ne
devient prophète qu'en rencontrant le Tout-Puissant sur le
mont Horeb, lieu sacré dès la plus haute antiquité. Il lui est
donné de regarder plus profondément qu'un autre dans les
perfections et l'essence même de l'Eternel. La voix de Dieu ne se

fait pas entendre de lui dans des moments exceptionnels d'extase

: elle lui parle continuellement, durant son travail ordinaire

comme lorsqu'un saint enthousiasme le saisit. Dans tout
ce qu'il fait, il est le fidèle exécuteur du plan d'amour que Dieu
a conçu en faveur d'Israël.

C'était une pensée grandiose que de former un peuple élu,
destiné à porter le salut aux autres nations de la terre. La
caractère national que Moïse imprime à la religion, est dans un
sens un recul ; car l'idée religieuse ne peut s'exprimer tout
d'abord pour le peuple que par des formes sacrées, non par la

c. R. 1873. «



178 HERRMANN SCHULTZ

vie et les sentiments des individus. Elle se manifeste extérieurement

par des coutumes nationales qui font loi pour chacun.
Pourtant ce changement constitue un immense progrès. Il fallait

ces formes extérieures et immuables, il fallait ces lois et ces
institutions diverses pour que le salut pût se conserver jusqu'à
sa consommation, à travers tous les orages d'une époque où
les âmes n'étaient pas mûres pour le comprendre et le recevoir.

Ne pensons pas d'ailleurs que Moïse ait inventé beaucoup
de formes ou de cérémonies. Probablement il n'a guère créé

que le sabbath, le nom de Jhvh et une conception plus pure
du sacrifice.

Le Dieu de l'univers devient le Dieu d'Israël. Le peuple, tiré
par lui d'Egypte, lui appartient en propre, doit le considérer
comme son roi et le glorifier au milieu des nattons. Toutes ses

obligations, civiles ou directement religieuses, forment une loi,
un tout indivisible. Il est illogique de vouloir négliger des

ordonnances cérémonielles en conservant le Décalogue. En tant
que loi ou moyen de salut, toute l'économie mosaïque a été
abolie et remplacée par la religion de l'esprit.

Parmi les hommes qui ont influé sur le développement de la

religion d'Israël, nous remarquons en premier lieu les prophètes.

La grande figure du prophète est à la base de tout dans le

peuple de la révélation. Dans le prophète, l'esprit humain,
éveillé par l'Esprit de Dieu, obtient une certitude immédiate,
une vue intérieure de ce qui ne peut être ni perçu par lessens,
ni infailliblement reconnu par le travail de l'intelligence. Moïse

est prophète, mais son œuvre mourrait avec lui s'il ne se levait
pas après lui, pour parler au peuple avec autorité, des hommes
animés du même Esprit. Aussi, d'après Deut. XVIII, 15, le
grand serviteur de Dieu annonce-t-il l'apparition d'une série

non interrompue de prophètes, auxquels Israël doit obéir.
Le ministère libre des prophètes est un puissant préservatif

contre la raideur et le formalisme qu'un sacerdoce héréditaire
amène facilement avec soi. Leur activité est d'abord uniquement

personnelle. Il y a des prophètes isolés, envoyés par
Jéhovah, comme les messagers de sa colère ou de sa grâce, pour
parler aux grands ou au peuple : ils ne forment pas encore
un corps dans l'état.



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 179

Samuel paraît avoir institué les écoles de prophètes, où les

« fils des prophètes,» sous la direction de «pères » spirituels, se

préparaient à la mission prophétique. Le commerce personnel
et permanent avec les hommes de Dieu y jouait sans doute un
plus grand rôle que l'enseignement proprement dit. La musique

sacrée, unie peut-être à la danse, y était employée pour
évoquer l'inspiration. Nous ignorons si on s'y exerçait à la

composition littéraire et à la parole publique. Ces écoles ont
duré environ deux siècles: temps héroïque de la prophétie. Elle
est alors une puissance militante dans l'état; elle lutte, au
besoin avec des armes matérielles, pour réaliser immédiatement
le salut. Depuis ce moment-là, désespérant du présent, on se

tourne vers l'avenir. La prophétie ne combat plus comme une
puissance politique. Elle prophétise, enseigne, écril.

Même dans les temps les plus anciens, la grande arme du
prophète est la parole. Il parle au nom de Jéhovah, avec la certitude

de son inspiration, inspiration qui de la forme de l'extase
tend à passer à une certitude calme et rationnelle de la volonté
de Dieu. La prophétie est en partie prédiction, divination, et se

rattache par ce côté à la mantique païenne, dont la réalité n'est

pas contestée par l'Ancien Testament. Mais son essence est
dans son caractère moral et religieux. Elle ne prétend pas
lever devant les regards curieux le voile de l'avenir et communiquer

une connaissance surnaturelle d'événements quelconques.

Toute pratique, elle poursuit un but moral. Voici ses

principales idées, pleines de sérieux et de puissance pour
amener au repentir : chacun choisit la vie ou la mort suivant
sa conduite à l'égard de Dieu ; mais, malgré toutes les erreurs
et les fautes humaines, les plans de Dieu doivent se réaliser, le

salut doit s'accomplir, le royaume divin établi en Israël doit
arriver à un plein et glorieux triomphe. La prophétie est ainsi
une assurance immédiate que l'Esprit-Saint donne à l'homme
au sujet des décrets de Dieu, tels qu'ils découlent des éternelles
lois de la nature divine. Elle n'est ni magique ni contre nature ;

elle est une persuasion d'un genre purement spirituel.
De là ses limites. La prophétie n'annonce la volonté du Dieu

d'Israël pour l'avenir qu'en rapport avec les conditions du pré-



180 HERRMANN SCHULTZ

sent. Puis elle ne prédit jamais des circonstances particulières,
étrangères à l'idée générale du plan de Dieu. Quand elle semble

le faire, ce sont des descriptions poétiques et rhétoriques,
destinées simplement à donner de la vie à ses tableaux. L'objet
propre de la prophétie est exclusivement l'histoire du règne de

Dieu. Aussi quand elle parle des autres peuples, est-ce toujours
en rapport avec Israël.

Dans notre analyse de l'ouvrage du Dr Schultz, nous ne nous
arrêterons pas au prêtre, dont l'idée est assez généralement
comprise, mais nous consacrerons quelques lignes au roi
théocratique.

Le roi est chronologiquement la dernière des grandes
figures religieuses de la période qui nous occupe. Il n'a pas
de place dans la conception originelle du peuple saint. Au-dessous

de Dieu, seul roi d'Israël, les douze tribus forment une
république aristocratique. Si, d'après certains passages du
Pentateuque, l'attente de la royauté semble remonter à Moïse et aux

patriarches, l'histoire nous force à y voir des conceptions
postérieures, attribuées à des époques plus anciennes. Le narrateur

A donne cours à la joie que lui cause la récente institution
de la royauté. (Gen. XVII, 6, 1(5 ; XXXV, 12. Conf. Nomb.

XXIV, 17.) Le Deutéronomiste met en garde contre les tendances

funestes et les abus dont il est le témoin. S'il en était

autrement, comment Samuel eût-il pu s'opposer au peuple qui
demandait un roi, et regarder ce souhait comme le rejet de

Dieu Comment le peuple n'eût-il pas songé à appuyer son

désir sur les espérances de l'antiquité et sur la loi de Moïse?

Comment Samuel eût-il pu esquisser une constitution si

inférieure, au point de vue de l'esprit de la vraie religion, à celle
du Deutéronome

Saul a des talents militaires et rend de grands services à

Israël dans ce domaine. Mais c'est David qui répond le premier
et le mieux à l'idée du roi théocratique. A lui le grand honneur
de réaliser, au sein du peuple dont l'Eternel est le roi, une

royauté terrestre qui est l'expression propre et l'instrument
volontaire de cette royauté divine. Aussi la domination doit-
elle rester à la famille de David.



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 181

Le roi théocratique, souvent infidèle dans la pratique, est

néanmoins, comme tel, le représentant visible du Dieu-roi
invisible, le fils de Dieu, le Messie dans un sens tout spécial.
Toute sorte de bénédictions sont répandues sur sa tête. Il a

même certains traits du caractère sacerdotal, et c'est à lui que
cette parole divine est adressée : « Dieu l'a juré, et il ne s'en

repent point : Tu es prêtre à toujours selon l'ordre de Melchisédec.

» Vis-à-vis du peuple, le roi représente l'éclat de la
majesté divine, et on va jusqu'à l'appeler « Elohim. » Son autorité
doit se fonder sur la justice et apporter au pays la paix et la

prospérité. Toutes les espérances d'Israël se groupent autour
de la figure du roi théocratique, qui est essentiellement celle
de David, embellie de quelques traits du sage et puissant Salomon.

Mais ce qui domine dans l'idée de cette royauté, c'est la
certitude de la conquête du monde.

Parmi les institutions religieuses de cette époque,les sacrifices

sont étudiés en détail et d'une manière très sérieuse par
M. Schultz. Je ne reproduirai que quelques remarques générales.

Le sacrifice est avant tout un don fait à la divinité pour
la remercier, lui rendre hommage et obtenir sa faveur. Le
degré le plus élevé serait le sacrifice humain, non pas la punition

d'un homme à la place d'un autre, mais l'offrande de ce

que l'adorateur possède de plus précieux. Cependant le sacrifice

humain est interdit par la loi. Dieu réclame l'animal au
lieu de l'homme. Il se contente au besoin d'une offrande moins
considérable encore. Au fond peu importe la valeur intrinsèque

du don ; car ce n'est pas le don qui oblige Dieu à pardonner,

c'est Dieu qui dans sa miséricorde veut bien attribuer au
sacrifice une valeur expiatoire. Le sang est le centre même de

la cérémonie. Il représente la vie animale, c'est-à-dire ce qu'il
y a de plus haut dans la création après l'esprit humain.
L'aspersion qui en est faite réveille subsidiairement des impressions
d'une nature mystique. Le pécheur sent que le sort de l'animal
immolé lui est épargné par la clémence divine. Pourtant il faut
reconnaître que l'idée des sacrifices del'Ancien Testament n'est

jamais directement le remplacement du pécheur par la
victime. En effet: a) Un innocent peut être puni pour sa race



182 HERRMANN SCHULTZ

comme membre d'un organisme, mais jamais comme substitut.

— b) Dieu peut accepter à la place de la vie de l'homme
une vie inférieure s'il s'agit d'un don, d'une amende ; il ne le

peut pas s'il s'agit d'une punition. — c) La viande de la victime
est très sainte et non souillée. — d) On n'a pas le droit de

restreindre l'imposition des mains à la transmission des péchés ;

elle a le sens plus large de consécration. — e) La mort de

l'animal n'est jamais l'élément expiatoire ; elle est simplement
le moyen de présenter à Dieu la vie. — f) Si le châtiment était
la notion essentielle, on ne concevrait pas, même pour des

cas exceptionnels, une offrande végétale. — g) Le sang doit
« faire propitiation » ou « expier » après que la bête a été tuée.

— h) Le sacrifice pour le péché n'a lieu que lorsque la mort
du pécheur n'est pas nécessaire, lorsqu'on peut payer une

rançon ; il ne s'agit donc pas de « vie pour vie. » Dans les cas

les plus graves le coupable doit réellement perdre la vie et n'a

pas le droit de faire punir un animal à sa place. — Ainsi la

théorie de la substitution est insoutenable. Dans sa mort,
l'animal est le moyen qu'emploie la repentance du pécheur,
non le symbole de la purification.

Après avoir passé en revue les faits et les institutions du

mosaïsme, le Dr Schultz en examine les notions religieuses et

morales. Dieu, les anges, l'homme, le salut l'occupent successivement.

Négligeant à regret d'intéressantes études sur la portée du

particularisme, la nature, les attributs et les noms de Dieu,
j'en viens aux rapports de Dieu avec le monde, et spécialement
avec les créatures privées de liberté.

La nature porte son premier but en elle-même, dans son
excellence et sa beauté, qui louent le Seigneur et manifestent

sa gloire aux hommes. Mais elle est appelée à servir le Dieu de

l'alliance d'une autre manière encore. Quand il a besoin de ses

services particuliers pour atteindre certains buts relatifs au

royaume qu'il veut établir, la nature doit se soumettre au
miracle. Le mosaïsme, d'accord en cela avec toute l'antiquité, ne

se demande pas comment le miracle se concilie avec les lois
immuables de la nature. Car la notion moderne d'un ordre



THÉOLOGIE DE L'aNCEN TESTAMENT 183

immuable n'existe pas encore. On n'imagine pas qu'il puisse
s'élever un conflit entre la liberté divine et la création. Aussi le

miracle n'est-il pas, pour les hommes de cet âge, quelque
chose de contre nature, mais une preuve particulièrement
claire et frappante de la puissance et de la liberté divines.
Toutes les difficultés que l'idée du miracle présente à la

dogmatique et à la philosophie disparaissent absolument pour la

théologie biblique. La religion mosaïque suppose le miracle

comme quelque chose qui s'entend de soi. Elle est convaincue
d'avance que, lorsque l'Eternel veut d'une façon spéciale
accréditer, aider ses serviteurs ou châtier ses ennemis, il doit se

produire dans la nature les phénomènes nécessaires, qu'ils
soient conformes ou contraires au cours habituel des choses.

« Y a-t-il rien de trop merveilleux pour Dieu » Ainsi s'exprime
la foi mosaïque. Aussi, dans cette période, les expressions
poétiques se transforment-elles sans scrupule en récits historiques,
même quand elles contredisent toutes les expériences
naturelles. La religion mosaïque ne conteste pas que des miracles
puissent être accomplis par d'autres Elohim. Ce qui distingue
ses miracles à elle, c'est qu'ils ont lieu à certains moments
déterminés, en rapport avec des buts moraux, à la prière ou à la

parole d'envoyés de Dieu ; c'est en d'autres termes l'harmonie
des faits naturels avec le domaine moral; c'est l'élément
téléologique. Quant à sa forme extérieure, le miracle est une chose

remarquable, saisissante (nS?23 îsPS JISlS), un acte de

grandeur ou de puissance (PlVl'Tä) ; quant à l'impression qu'il

produit il est quelque chose d'effrayant (njOl'3)- Il est

encore appelé une création (HSO^S), mais plus ordinairement

un signe (rilfrî)- Du reste, à l'époque dont nous parlons, le
miracle reste relativement à l'arrière-plan ; l'amour du
merveilleux ne se manifeste que dans les derniers temps de

l'Ancien Testament.
Dans ses rapports avec les êtres libres, Bleu est toujours

considéré comme agissant, jamais comme passif. Les hommes sont
forcés de le servir pour la réalisation de ses plans. Néanmoins
la liberté humaine est respectée. L'Esprit de Dieu, dans lequel



184 HERRMANN SCHULTZ

l'élément moral ne ressort pas tout d'abord, est au-dessus de

tous les hommes, fait la vie et la force de leur esprit. Il y a

plus : il pousse Samson à massacrer les Philistins et à déchirer
le lion. On peut très bien concevoir que le Seigneur envoie à ses

ennemis un mauvais esprit, un esprit séducteur, et qu'il endurcisse

ceux qu'il destine à la perdition. En effet, il ne permet
rien, il fait tout. Son vaste plan embrasse les vaines entreprises

des méchants. Son Esprit, bon en lui-même, doit
nécessairement amener la ruine de ceux qui y résistent. Dans un
organisme corrompu cet Esprit de vie aggrave la maladie en

communiquant à l'organisme une force nouvelle, comme une
vive lumière éblouit et aveugle l'œil malade. D'ailleurs le
pécheur est aussi représenté comme s'endurcissant lui-même.
Ainsi le point de vue moral n'est pas exclu. Seulement le

terrain de l'action humaine est compris dans le grand cercle
de la libre activité de Dieu.

Il ne faut pas chercher dans la Bible, surtout pas dans les

écrits de notre période, une anthropologie ou une psychologie
dessinées avec une rigueur scientifique. Tout ce que nous y
pouvons trouver, c'est une notion simple et populaire de

l'homme considéré comme être naturel, notion uniforme dans

ses traits essentiels, mais n'excluant pas une grande liberté
d'expression.

Quant à son apparence extérieure, l'homme est chair (ltJ3)
c'est-à-dire être matériel, limité par les sens. C'est l'Esprit
(nil) qui lui donne la vie ou lui communique une âme, plus

exactement une âme vivante (ìTTl tZJSD), c'est-à-dire une vie

consciente, douée de sentiments, animée de désirs. Par cette
âme vivante, l'homme est assimilé aux animaux et distingué
avec eux de la création inférieure. Elle a son siège dans le sang
et se confond pour ainsi dire avec lui, comme l'esprit avec la
respiration. « L'âme est dans le sang, » est-il dit, et plus
hardiment : « Le sang, qui est l'âme. » De là l'importance attachée

au cœur (2 x). Ce point central, d'où le sang sort continuellement

comme d'une source jaillissante, est aussi le centre de

l'activité de l'âme. Du cœur, non de la tête, viennent les pen-



THEOLOGIE DE L>NC1EN TESTAMENT 185

sées et les projets, les délibérations de la raison, les déterminations

de la conscience, aussi bien que les affections et les
souhaits. Un « cœur nouveau» indique un changement complet
dans la direction de l'intelligence, de la volonté et de l'action.

Cette âme, précieux joyau pour lequel il vaut la peine de

sacrifier tout le reste, est nommée poétiquement la « gloire » de

l'homme, son « unique. » Elle se distingue de l'esprit, puissance
de vie que le souffle de Dieu a communiquée à l'homme.
Cependant l'esprit humain n'est pas une autre substance que
l'âme: c'est la même vie personnelle, douée de pensée et de

sentiment, mais considérée plutôt au point de vue de la force
vitale. Il est dit indifféremment que l'homme est attristé,
abattu, brisé en son âme ou en son esprit. L'esprit, ainsi que
l'âme, est même mis en parallèle avec le cœur. D'autre part,
quoique la partie corporelle se distingue tout naturellement de

la vie qui s'y manifeste, l'expression « mon âme,» usitée pour
indiquer le moi personnel et sensitif, peut être remplacée par
« mon corps, mes os, » en tant que le sentiment affecte le côté

corporel de notre nature. Ainsi les auteurs sacrés de cette époque

conservent toutes les libres allures du langage populaire et

poétique, et ne nous donnent rien qui ressemble à des définitions

strictes ou à un système d'école.
Ils sont loin surtout de l'opinion d'après laquelle l'âme,

préexistant au corps, en serait revêtue pour sa carrière terrestre,
quel que soit d'ailleurs le sens de cette incarnation, qu'on la
regarde comme une punition ou comme un progrès. La religion
mosaïque prend plutôt parti pour le sentiment opposé. Déjà,
selon le premier récit de la création, la parole toute-puissante
appelle à l'existence l'homme avec son corps et son âme, puis
il naît un autre homme « à l'image d'Adam. » Ainsi la propagation

de l'espèce concerne l'homme tout entier, non le corps
seulement. Nous le voyons également dans la bénédiction qui
est la même pour la multiplication des hommes et pour celle
des animaux. Cela ressort plus clairement encore de la narration

postérieure de B. Là le corps est formé le premier, ensuite
l'âme lui est donnée ; l'homme est, pour ainsi parler, d'abord

corps, puis âme. Les premiers temps de la religion de l'Ancien



186 HERRMANN SCHULTZ

Testament, dans leur vigoureux réalisme, ne connaissent donc

pas ce dangereux mépris du corps, tendance qui caractérise
les époques de décadence et en particulier un judaïsme plus
tardif. L'homme est un être animal comme ceux qui l'entourent.

Comme les autres, au terme de sa vie individuelle, il
doit tout naturellement retourner à la poudre; l'esprit divin qui
l'anime doit lui être retiré. La mort est, il est vrai, un châtiment,

et l'arbre de vie ouvre à l'homme la possibilité de «vivre
à toujours. » Mais cela montre justement que cette vie à

toujours n'était pas la simple conséquence du développement de

l'homme. Dieu semble parler de quelque chose qui s'entende de

soi-même pour la vie naturelle d'Adam, quand il lui dit, en lui
annonçant sa punition : « jusqu'à ce que tu retournes à la

terre dont tu as été tiré. Car tu es poudre et tu retourneras en

poudre. »

D'un autre côté, l'homme porte, imprimé dans la substance
de sa nature charnelle, le sceau de la race des Elohim. Partie

ntégrante d'une création impersonnelle, périssable, matérielle,
il est appelé à être personnel, éternel, spirituel. Il est une
révélation de Dieu, non-seulement pour les autres comme l'est la
nature, mais pour lui-même. L'Esprit de Dieu ne lui apporte
pas simplement la vie, mais une vie consciente, personnelle,
morale, la sagesse, l'héroïsme, l'art, la prophétie. Il n'est pas,
comme la nature, un instrument de l'esprit : il est capable
d'asservir par l'esprit la nature elle-même et d'en faire son
instrument. Aussi occupe-t-il la hauto position qui appartient aux
Elohim vis-à-vis de «la chair.» Il est le représentant de la
majesté de Dieu sur la terre. « Tu as mis toutes choses sous ses

pieds : toutes les brebis et tous les bœufs, et même les bêtes

des champs, les oiseaux des cieux et les poissons de la mer,
ce qui passe par les sentiers de la mer. » Les autres créatures
terrestres sont des moyens entre les mains de l'homme. Il peut
immoler l'animal en sacrifice d'expiation pour ses péchés et en

prendre la chair pour sa nourriture. Ainsi l'homme, poudre et
cendre quant à sa nature terrestre, est élevé par la bonté divine
bien au-dessus de tous les autres êtres qui peuplent ce monde.

L'idée divine de l'humanité, telle que la concevaient ces



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 187

temps antiques, comprenait-elle l'immortalité, une vie semblable

à celle des Elohim Nous n'hésitons pas à répondre
affirmativement à cette importante question. Le récit de la disparition

d'Hénoc et de l'enlèvement d'Elie, certains passages des

Proverbes, — auxquels il faut ajouter les Psaumes 16 et 17,
s'ils appartiennent à cette période,— nous donnent l'impression
positive qu'une vie sans fin est regardée comme le résultat de

la communion avec Dieu.
L'homme sortant des mains de Dieu était bon comme créature.

Au point de vue moral, il n'était ni bon ni mauvais, et ne

pouvait devenir l'un ou l'autre que par la liberté. Son état était
l'indifférence entre le bien et le mal, ou l'innocence. II en sort
en cédant à la première tentation. Quel est le sens du récit de

la chute Et d'abord quel est le tentateur Ce n'est pas un être
individuel et moralement pervers, un esprit qui aime le péché
et cherche à le propager ; ce n'est surtout pas un ange déchu,
le Satan du judaïsme postérieur. Dans le mythe qui nous
occupe, le serpent, créature de Dieu, plus intelligente que les

autres et nullement mauvaise en elle-même, symbolise simplement

la vie animale, en tant qu'égoïste et sensuelle. Cette vie
animale est bonne et voulue de Dieu, pourvu qu'elle reste à

sa place. Elle est même la plus haute expression de l'existence
créée. Sans elle il n'y aurait ni individu, ni vie, ni développement.

Mais dès qu'elle s'oppose comme un principe à l'homme,
fait pour une vie personnelle et spirituelle, elle devient une
tentation. Or cette opposition est inévitable. Rattaché à l'animalité,

l'homme doit entendre la voix de l'instinct bestial qui
l'excite contre l'ordre moral de la modération dans la
jouissance et de l'obéissance. Cette voix de la chair fait considérer à

l'homme les limites qui lui sont imposées comme un obstacle
à son plein développement, une privation douloureuse, un

produit de la jalousie et de la malveillance de Dieu ; elle lui fait
confondre un bien inférieur et passager avec le bien suprême,
et exagérer les charmes de ce qui lui est défendu. Tout cela est

exprimé d'une manière incomparable par la tradition du

serpent qui séduit l'homme en Eden. Quant à une puissance
personnelle et ennemie de Dieu, à laquelle se rattacherait l'exis-



188 HERRMANN SCHULTZ

tence du mal et de la souffrance, quant à un diable, au sens

que l'église a donné à ce mot, il n'en est pas question dans

toute la durée de l'âge mosaïque.
A, qui ne rapporte pas comment le péché est entré dans

l'humanité, le présente essentiellement comme une révolte contre
la loi, une transgression arbitraire de l'ordre établi de Dieu. B

va plus loin. Sans chercher à expliquer l'introduction du

péché, — elle doit demeurer inexplicable comme tout ce qui est
du domaine de la liberté humaine, — il la raconte. Son récit,
jugé selon l'esprit de l'antiquité, ne veut pas être, il est vrai,
une narration réellement historique, mais l'exposition mythique

de pensées religieuses. Il ne nous montre pas un cas isolé
de péché: il fait voir comment le péché subjugue la nature
humaine, pure jusque-là. Cette chute est, dans chaque
individu, antérieure aux diverses manifestations et au développement

du péché, et leur sert comme de base. A Dieu remonte la

possibilité du péché, à l'homme sa réalité. On peut dire sans
doute que le péché, conséquence de la liberté et de l'arbitraire
de l'homme, est embrassé dans le plan divin ; mais il ne l'est

que comme un phénomène qui doit être jugé, nié, aboli, que
comme le point de départ d'un développement plus élevé,
répondant à la volonté du Créateur.

La mort, quelque naturelle qu'elle soit à l'homme considéré
comme créature terrestre, lui fait cependant l'effet d'une
contradiction avec sa vraie nature. Elle est un résultat du péché,
un châtiment. Mais les peuples quelque peu cultivés ne
sauraient imaginer la destruction absolue d'un être personnel.
Les Hébreux, en particulier, dès les temps les plus anciens,
envisagèrent la mort corporelle comme ne terminant pas
complètement l'existence. Rappelons seulement leur coutume
d'évoquer les morts, et l'expression « être rassemblé vers son

peuple ou vers ses pères. » Le Scheol, analogue au Hadès des

Grecs, est opposé à la terre des vivants. L'existence qu'on y
mène est décolorée et n'excite pas d'espérance. Elle n'exerce
aucune influence religieuse ou morale. L'enterrement est au
premier plan. Il est le dernier honneur et la dernière joie.
Après cela vient la monotonie de l'empire des morts. Dans



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 189

l'Ancien Testament, comme chez les peuples classiques, le

point de vue se borne à la vie présente. Ce que l'on ambitionne
véritablement, ce que l'on espère avec vivacité, ce n'est pas
d'exister individuellement dans le royaume des ombres, c'est
de revivre dans ses enfants et petits-enfants. C'est à la mort, et

non après la mort, que chacun reçoit sa rétribution. Il y a deux
façons de mourir, l'une heureuse, l'autre malheureuse. « Que

mon âme meure de la mort des justes, s'écrie Balaam, et que
ma fin soit semblable à la leur! »

Après avoir exposé les doctrines de Dieu, du monde, de

l'homme, doctrines qu'il appelle «les présuppositions du salut,»
M. Schultz passe au salut lui-même, et l'étudié successivement
tel qu'il se réalise dans le présent et tel qu'il est attendu pour
l'avenir.

Le présent du salut. — Les rapports que Dieu entretient avec
l'humanité pour la relever et l'amener à répondre au but de sa

création sont regardés par la religion mosaïque comme une
alliance. Dès la plus haute antiquité on a sans doute conclu des

alliances. Elles étaient accompagnées de cérémonies, telles

qu'un repas et des sacrifices, dont le sang répandu sur les parties

contractantes était censé les consacrer et les unir. On mangeait

aussi du sel en commun, comme cela se pratique encore
aujourd'hui. Mais c'est Jérémie (XXXIV, 8) qui décrit avec le

plus de détails une pareille solennité. (Comp. Gen. XV, 18,19.)
Un serment symbolique forme le centre de l'action. On partage

les animaux sacrifiés et l'on en place les moitiés l'une
vis-à-vis de l'autre. Les contractants passent alors au milieu en

appelant sur leurs tètes le sort de ces victimes s'ils ne sont pas
fidèles à leurs obligations réciproques. A l'origine il n'y a pas
de différence essentielle entre alliance et serment. Le mot

P3Ï03 vient lui-même de la vieille formule sacramentelle qui
était unie à l'immolation de sept victimes, témoins du serment.

Ce point de vue de l'alliance, ou d'un accord mutuel entre
Dieu et Israël, attribue une haute dignité à la nature humaine.

L'homme, être personnel, ne peut pas être sauvé magiquement ;

il y faut le concours de sa volonté. Ce n'est pas à dire qu'il soit



190 HERRMANN SCHULTZ

égal à Dieu ou parfaitement libre dans les choses du monde

éternel. Le vainqueur peut faire alliance avec le vaincu, et

s'approcher ainsi de lui sur un certain pied d'égalité. C'est ce

que fait l'Eternel vis-à-vis de ses élus. Selon le beau récit de

B, Dieu lui-même tire du fait de son alliance avec Abraham la

conséquence qu'il ne doit pas cacher à ce patriarche ses
résolutions importantes, comme le jugement de Sodome. D'une
manière plus générale, nous disons que l'alliance a pour
corollaire la nécessité de la prophétie.

L'alliance proprement dite, la grande alliance qui crée un
« peuple du salut » est celle du Sinai. Mais elle est précédée,

d'après A, par une sorte d'alliance générale avec l'humanité
lors de la création, puis par une alliance plus distincte avec la
nouvelle humanité qui survit au déluge, enfin par une alliance

plus étroite avec Abraham. Cette dernière alliance, encore
nationale et théocratique plutôt que religieuse et morale, a

cependant le salut directement en vue. Sur la base de la vie de

famille d'Abraham doit s'élever la vie du peuple de la rédemption.

L'alliance du Sinai élargit cette alliance traitée avec les

pères, et y fait entrer la nation.
L'idée fondamentale de l'alliance, c'est qu'Israël dans son

ensemble est destiné à vivre avec Dieu dans des relations
intimes. Le peuple entier, choisi par l'Eternel pour être son sujet
et son fils, lui est consacré et lui appartient d'une façon toute
particulière, comme son plus précieux joyau. Tous les membres

en sont prêtres. Aussi le sacerdoce ne peut-il être que
l'idée du peuple incorporée dans un office. Le point de vue de

l'antiquité, d'après lequel l'individu reste à l'arrière-plan, est ici
plus marqué que partout ailleurs. La loi est adressée à Israël
dans son unité nationale. La haute position et les devoirs de

chacun découlent de l'essence et de la vocation du peuple. On

devient un juste par la naissance corporelle. C'est là certainement

un état imparfait et transitoire en présence de la religion
où l'on obtient la justice par une régénération spirituelle ; mais

c'est précisément une phase nécessaire pour préparer ce degré

supérieur.
En conséquence de ce qui précède, la première vertu du vé-



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 191

ritable Israelite est la soumissionna consécration la plus absolue

à Dieu, un amour plein de vénération pour lui. Cela ressort
de tout ce qui est dit de l'alliance, quoique le Deutéronome

l'exprime le premier d'une manière consciente et avec

éloquence. Et le grand péché du peuple, celui qui constitue à

proprement parler la rupture de l'alliance, c'est de se donner à un
autre dieu. Il faut alors, même quand le pardon est accordé,

que l'alliance soit conclue à nouveau. Dieu châtie son peuple,
il fortifie contre lui des peuples étrangers. L'idolâtre doit mourir.

Tout ce qui peut faire tomber Israël dans l'idolâtrie est

inexorablement détruit. L'idolâtrie est le mal par excellence,
« ce qui est mauvais aux yeux de Dieu, une prostitution.» Cette

dernière expression montre que notre période regarde déjà
l'alliance comme un mariage: point de vue que nous trouverons

exprimé plus clairement dans la période suivante.
Mais le peuple de Jéhovah n'a pas seulement à se séparer des

autres divinités; il faut encore qu'il se garde d'accepter en quoi
que ce soit les usages des étrangers. Son but, son devoir, ses

joies, ses douleurs sont toujours d'une nature particulière, et
le plus souvent opposés à ceux des autres peuples. Les fils
d'Aaron sont punis de mort parce qu'ils offrent au vrai Dieu un

encens non consacré. Les observances civiles, morales et cé-
rémonielles s'entre-croisent et se pénètrent, dans la vie de ce

peuple, d'une manière unique et merveilleuse. Rien n'est petit,
et rien ne semble exceptionnellement grand. Tout est massif

et marqué d'un inimitable cachet. L'Israélite fidèle doit avoir
sans cesse les devoirs de son peuple écrits dans son cœur et
même placés matériellement sous ses yeux. Il trouve le
bonheur dans cette union avec l'Eternel ; car « l'homme droit voit
la face de Dieu. » (Ps. XI, 71.)

Dans une époque aussi antique et aussi naïve, nous ne
pouvons nous attendre à trouver des définitions positives et
rigoureuses de la justice. Nous sommes bien loin encore de la

terminologie de saint Paul et de ses idées systématiques sur l'état
religieux et moral de l'homme. Quand il est parlé de justice
humaine, ce mot indique simplement que dans un cas spécial
l'homme n'a donné prise à aucune accusation, ou bien que



192 HERRMANN SCHULTZ

d'une façon générale l'homme obéit aux commandements de

Dieu et n'appartient pas à la catégorie des « méchants. »

Encore est-il question non d'un rapport avec des lois particulières
et écrites, mais d'une direction de la vie. Le juste est appelé
aussi c droit, sans faute, pur, aux mains pures, pieux, intelligent.

» D'un autre côté, l'idée de justice ou de droit rappelle
un jugement, humain ou divin. Les expressions «rendre juste»
ou «justifier » et « rendre pécheur,» signifient toujours déclarer

quelqu'un innocent ou coupable, et jamais le déterminer
réellement au bien ou au mal. Aussi l'on peut dire qu'une
certaine conduite, par exemple la foi d'Abraham à la promesse
divine, est imputée à justice, c'est-à-dire fait paraître juste
devant Dieu.

On le voit, être juste, au sens de l'époque mosaïque, n'équivaut

point à être absolument sans péché. David, malgré son

crime, parle avec assurance de sa justice, de la pureté de ses

mains. La sincère repentance et la propitiation légale d'une
faute font partie des bases de la vie morale et religieuse du

peuple élu. Dès que le péché a été pour ainsi dire plongé dans

la justice d'Israël, il n'empêche plus l'homme de se mettre au
nombre des justes et d'en appeler, pour être délivré d'un danger,

à la justice de Dieu. Il ressort de là que la grâce et la

justice divines ne paraissent nullement contradictoires. Une

justice, au contraire, qui ne connaîtrait pas la grâce ne serait

pas digne du Dieu qui sait de quoi nous sommes faits. Mais il est

clair aussi que notre époque ignore ce sentiment profond de

l'indignité el de la culpabilité personnelles qui se montre dans

la période suivante et auquel le Christ, idéal vivant de l'homme,
a donné une nouvelle intensité.

Au fond la justice de l'homme ne mérite rien ; le salut a pour
unique cause la libre grâce de Dieu. C'est par amour que Dieu

s'approche d'Abraham et choisit Israël pour son peuple. Il n'a

pas besoin d'Israël. Le monde entier lui appartient. On sent

que le peuple hébreu n'est pas digne du privilège qui lui est

accordé. Toute l'alliance mosaïque se fonde sur la merveilleuse
délivrance d'Israël, sur sa sortie d'Egypte qui est due uniquement

au bras puissant et miséricordieux de l'Eternel. Aucune



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 193

«justice propre » n'est attribuée au peuple. C'est la main de

Dieu, non la main de l'homme, qui accomplit les actes rédempteurs.

Ainsi Gédéon doit congédier la plus grande partie de son

armée, afin qu'Israël ne se glorifie pas de la victoire qui lui
vient de la grâce de Pieu. Cette grâce est absolument libre ;

en dehors de la nature même de Dieu, rien ne l'explique. « Il
fait miséricorde à qui il veut. » Quiconque l'a éprouvée est
forcé de dire : « Je suis trop petit au prix de toutes les faveurs
et de la fidélité que tu as témoignées à ton serviteur. »

La cause de la joyeuse assurance de l'Israélite, c'est qu'use
sent membre de la communauté que Dieu a mise à part pour la
bénir exceptionnellement. Et s'il en est membre, ce n'est pas
en conséquence d'une œuvre quelconque de sa part, mais par
le fait matériel de sa naissance, et par le signe de la circoncision
dans lequel sa volonté n'entre pour rien. Mais si la position
religieuse de l'individu a pour fondement objectif la libre grâce
de Dieu, quel sera son fondement subjectif? Nous répondons
sans hésiter: la foi, comme dans le Nouveau Testament. La

foi, dans le sens le plus général, fait les hommes de Dieu : Noé

et Abraham, Moïse et Aaron. Il ne s'agit pas de se rendre
agréable à Dieu par une absence de péché, une perfection morale

que la loi ne réclame jamais. Il ne s'agit pas davantage

d'acquérir un mérite par des efforts ou des privations
extraordinaires. Cette religion ne connaît pas l'ascétisme. Tout ce qui
est demandé à l'Israélite, c'est la foi, c'est-à-dire la confiance

filiale, la soumission absolue au Dieu rédempteur du peuple.
Sans cette foi, point de moralité, point de piété, point d'expiation.

Le plus petit péché est impardonnable, s'il constitue une
rébellion contre Dieu, un acte d'incrédulité volontaire, si en
le commettant on s'exclut soi-même du cercle du salut. Ainsi
dès le commencement l'accent n'est pas mis sur les œuvres
comme telles, mais sur une position de foi et d'obéissance vis-
à-vis de l'alliance. Les œuvres n'acquièrent leur valeur qu'en
devenant l'expression de cette position*.

1 Je passe ici sur trois chapitres qui exposent la loi morale, la loi cérémonielle
et la doctrine de la réconciliation. J'aurai l'occasion de toucher à ce dernier sujet
dans la période suivante.

c. R. 1873. 18



194 HERRMANN SCHULTZ

L'avenir du salut. — Pendant toute cette période les regards
sont principalement fixés sur le présent. Pour l'individu, l'existence

au delà du tombeau pâlit à côté de la vie actuelle. Pour
la nation, la gloire de l'alliance sinaïtique, les triomphes de la
conquête, enfin l'éclat de la monarchie au temps de David et
de Salomon ne permettent pas de se préoccuper de l'avenir et
de soupirer après une plus haute réalisation du salut. Cependant

la foi renferme toujours un élément d'espérance ; le
suprasensible se présente nécessairement au sensible comme
futur. On ne pouvait donc s'empêcher de penser quelquefois à

l'avenir. Le Dieu de l'alliance étant en même temps le Dieu des

cieux et de la terre, Israël devait avoir la conviction que son
Dieu et son salut deviendraient le Dieu et le salut de tout le
monde. L'idée messianique, dans le sens le plus général, est
dès l'origine inséparable de la religion des Israélites.

Le beau morceau de poésie populaire qui nous est parvenu
sous le nom de Bénédiction de Jacob exprime la pensée messianique

sous sa forme la plus simple : « Victoire du règne de

Dieu, royauté, règne de paix, » sans relever encore le côté

religieux et moral.
Le Protévangile (Gen. Ill, 15), composé par B dans la

seconde moitié de notre période, nous transporte dès le récit de

la chute au centre même de la question delà rédemption. Il ne

s'agit pas encore d'un Messie personnel. La semence de la
femme et la semence du serpent ne peuvent pas davantage
désigner deux portions de l'humanité. La femme est la mère
commune de la famille humaine. Le serpent est la puissance
de tentation et de péché qui se propage de génération en
génération avec notre race. L'humanité ne doit jamais s'identifier
avec cette puissance qui est la cause de sa déchéance. Elle ne
doit jamais se contenter d'une existence animale, et ne peut
être heureuse dans les liens de l'égoïsme et de la sensualité.
La première victoire delà tentation doit avoir pour résultat une
lutte héréditaire, la lutte morale, condition de toute vie
supérieure pour l'espèce humaine. Cette guerre incessante ne peut
être sans souffrances. Comme le serpent enfonce sa dent
venimeuse dans le talon de celui qui l'écrase, ainsi l'humanité



THÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 195

combattra douloureusement contre le mal. Elle en recevra du

dommage, mais finira par en triompher. Voilà ce qui ressort
du récit biblique, si on lui rend la justice qui n'est refusée à

aucun mythe égyptien ou grec, c'est-à-dire si on prend les

mots non dans leur signification littérale et extérieure, mais,
comme l'exige la nature du mythe, dans leur profondeur morale

et religieuse. Et, sur le seuil de l'histoire humaine, il nous
paraît naturel et parfaitement convenable que la victoire finale
soit attribuée à l'humanité collective, à l'humanité embrassant
encore dans son unité les divers instruments individuels,
même le plus grand, qui amèneront son triomphe.

Le court passage connu sous le nom de Bénédiction de Noé

a pour but de faire passer la mission rédemptrice de l'humanité
à la ligne de Sem. —De cette ligne sort Abraham, qui, avec
sa postérité, doit rester aux yeux de tous les peuples l'idéal de

la bénédiction divine. Ceux qui le béniront seront bénis, ceux
qui le maudiront seront maudits; c'est-à-dire le peuple du salut

est en même temps le jugement de l'humanité, la pierre de

chute et de relèvement. Nous avons ici, sous sa forme primitive

et encore matérielle, la pensée qui arrive à son plein
développement dans l'affirmation que le Fils de l'homme et les
siens jugeront le monde.

Comme la poésie et le mythe proprement dit, les récits
légendaires et historiques, les institutions et les principales
figures du mosaïsme font aussi prévoir une grande réalisation
du salut. C'est de la prophétie de fait. Je ne relèverai ici qu'un
trait, des plus remarquables. Tout le cercle de la légende et de

l'histoire saintes laisse voir une loi mystérieuse de la sagesse
divine: la souffrance des justes. Abel, Abraham, Isaac, Moïse,
David rendent témoignage à cette grande loi. Les intermédiaires

de la grâce de Dieu doivent passer par la douleur et la
mort avant de conquérir le salut pour eux et pour les autres. La

rédemption ne peut sortir que d'un travail d'enfantement, et
ce sont les meilleurs qui souffrent pour la nation et pour le
monde.

(;4 suivre.}


	Théologie de l'ancien testament

