
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Les conditions d'une vie de Jésus

Autor: Kruger-Welthusen, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS

W. KRUGER-WELTHUSEN

Une vie de Jésus n'est autre chose qu'une biographie basée

sur des manifestations et des faits historiques. Quoiqu'une
pareille biographie soit de la plus haute importance pour les
chrétiens, qui professent trouver dans les paroles du Sauveur
la source et la pierre de touche de la vérité religieuse, c'est la
branche la plus récente de la théologie, elle ne remonte guère
qu'à un siècle. Cela tient à ce qu'il a fallu, en tout premier
lieu, conquérir, au milieu de longs et rudes combats, le terrain
ferme sur lequel pouvait s'élever une pareille biographie.
Aussi longtemps que l'humanité du Christ n'était pas prise au
sérieux et que les évangiles n'étaient pas considérés comme
des documents historiques, il ne pouvait être question d'écrire
une vie de Jésus. La reformation, il est vrai, réagit à cet égard
contre le point de vue du catholicisme, mais la théologie du
XVIe siècle ne tarda pas de se rapprocher de la christologie
ancienne au point de rendre toute différence insaisissable. De

plus l'ancienne manière de concevoir les évangiles faisait
supposer qu'il suffisait d'harmoniser les données diverses qu'ils
présentent, pour obtenir une biographie de Jésus à tous égards
satisfaisante. Ces harmonies rendirent un service tout autre

¦ Das Leben Jesu, von W. Krüger-Welthuseu. Elberfeld 1872. Un volume in-8
de vi et 271 pages.



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 113

que celui qu'elles avaient en vue: elles mirent au jour les
différences qui séparaient les divers évangiles.

Les attaques des déistes anglais, celles des représentants du
XVIIIe siècle allemand (Aufklärung) conduisirent à concevoir
les évangiles, non pas comme des récits et des faits historiques,
mais comme des enseignements présentés sous forme imagée
et allégorique (explication naturelle des miracles), ou comme
une poésie, produit inconscient de l'enthousiasme apostolique
(base delà théorie des mythes). L'explication des Fragments de

Wolfenbuttel qui ne voyait dans nos évangiles qu'un fruit de

la fraude et de la tromperie, scandalisa et rencontra peu
d'adhérents. Le respect pour le Seigneur était trop profondément
enraciné dans le cœur du peuple allemand, la prétention de

rendre compte du christianisme au moyen d'une fraude était
trop absurde pour que cette théorie pût aboutir. La Messiade

de Klopstock, la Vie de Jésus de J.-J. Hess en triomphèrent
aisément.

A partir de ce moment, tous les biographes s'efforcent
d'élaguer l'élément surnaturel de la vie de Jésus. U suffit pour
cela de marcher résolument dans la voie déjà ouverte par les
déistes anglais. Le célèbre Paulus, tout en maintenant le
caractère historique des documents évangéliques, réussit à les

purifier de leurs miracles, au moyen d'une exégèse ingénieuse.
On a mal compris le langage des narrateurs, ou bien on a omis

quelque circonstance importante qui explique tout naturellement.

Ainsi ce n'est pas sur la mer que Jésus a marché, mais
à côté, sur le rivage qui la dominait. Jésus avait à sa disposition
certains moyens médicaux dont les narrateurs n'ont tenu nul
compte. Quand il faut convenir que les auteurs sacrés ont bien
eu l'intention de rapporter des faits miraculeux, cela tient à ce

que les témoins ont mal vu et mal apprécié. Ainsi, tandis que
Jésus s'entretient avec deux amis intimes, un rayon du soleil
couchant les enveloppe tout à coup, ce qui suffit pour donner
lieu au récit de la transfiguration. L'expédient de l'accommodation

vient s'ajouter à tous ceux qui précèdent. Jésus lui-même
ne croit ni aux anges, ni aux démons ; s'il en parle, c'est pour
se conformer aux préjugés régnants.

C. R. 1873. 8



114 KRUGER-WELTHUSEN

Paulus vécut assez longtemps pour voir cette exégèse qui
avait fait fortune pendant une vingtaine d'années, disparaître
sous les coups redoublés du sarcasme et du ridicule. Les
théologiens qui ne purent se décider à admettre l'élément surnaturel,
eurent alors recours à la théorie des mythes, qui avait d'abord
été mise en avant par l'Anglais Chubb. Ne trouve-t-on pas des

fables du même genre à l'origine de tous les peuples et de

toutes les religions? Autour de chaque grand personnage
historique, il se forme une auréole de ce genre, dont le noyau est

fourni par un petit nombre de vérités et de faits historiques.
Tandis que la plupart des théologiens n'admettaient des mythes

que dans quelques portions de l'Ecriture, Strauss se rendit
célèbre en appliquant systématiquement cette interprétation à

l'ensemble. C'est l'Ancien Testament qui doit avoir fourni les

éléments de cette abondante végétation mythologique, recouvrant

les quelques faits historiques qui constituent la vie de

Jésus. On éprouva le besoin de faire réaliser d'une manière

plus complète et plus sainte par le Messie tout ce que les
prophètes avaient dit et fait.

Le côté faible de l'attaque de Strauss était qu'il laissait

presque entièrement de côté tous les problèmes préliminaires se

rapportant à l'époque de la formation de nos évangiles et de

leurs auteurs. Le manque de sens historique éclate plus
ouvertement encore lorsqu'après avoir établi que le Christ des évangiles

et de l'église n'est pas celui de l'histoire, Strauss néglige
de montrer ce que ce dernier a été. Il faut cependant que le
fondateur de l'église ait été plus qu'un homme ordinaire; soit

parce que ce n'est qu'autour des grands personnages qu'il
se forme un cycle de mythes, soit parce que les individus sont
les plus importants facteurs de l'histoire, nouveau fait que le

hégélianisme de Strauss ne lui permettait pas d'admettre.
Strauss paraît avoir eu conscience de cette lacune, lorsque, dans
la troisième édition de son ouvrage, il présente Jésus comme
un génie religieux qui ne pourra plus jamais être dépassé.

Mais tout cela ne nous donnait pas encore une vie de Jésus
positive. Avant d'en venir là il fallait d'abord que le problème de

l'origine des évangiles eût trouvé sa solution et ensuite qu'on



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 115

se fût suffisamment rendu compte de l'essence de la foi
chrétienne, ce qui permettrait d'arriver à des conclusions sur son

origine et sur la haute dignité du fondateur.
Schleiermacher se chargea de faire subir à la théologie la

transformation exigée par les circonstances nouvelles. Le nouveau

réformateur avait déjà propagé une notion de la religion
en général et du christianisme en particulier, qui le distinguait
fort avantageusement de Strauss. Remettant en honneur le

point de vue du seizième siècle, Schleiermacher insiste sur
l'indépendance et la certitude intérieure de la foi, en opposition à

un point de vue tout extérieur qui ne sait voir en elle que la

disposition à tenir une chose pour vraie, ou une conviction
obtenue au moyen du raisonnement. Il insiste en même temps sur
le caractère rationnel de la foi et il en expose le contenu avec

un art admirable. La foi chrétienne est pour lui un fait d'origine

divine; le rétablissement de la communion entre Dieu et

l'homme, l'entrée dans un état de félicité et de jouissance,
succédant à une condition malheureuse. Ce changement est

résulté de l'avènement de Christ, chez lequel la conscience de

Dieu est arrivée au plus haut degré d'intensité, de sorte que
Dieu a été réellement en lui, autant que le comportait la réceptivité

de la nature humaine. En qualité de type de l'humanité,
Christ occupe le centre de l'histoire. L'homme qui se donne à

lui, plein de confiance, reçoit son esprit, sa vie, pour participer
à sa sainteté et à son bonheur.

Conformément à cette conception de la personne du Sauveur,
Schleiermacher s'attache, dans sa Vie de Jésus, à mettre en
saillie précisément ce côté religieux entièrement négligé par
Strauss. D'autre part, il maintient fermement que c'est en

respectant les formes et les lois du développement humain que
cet élément divin s'est manifesté en Christ. Le grand mérite
de Schleiermacher c'est d'avoir insisté sur la nécessité de
concevoir tout à fait humainement ce qui constituait le contenu
divin de la vie de Jésus. C'était l'unique moyen de répondre
du même coup aux besoins de la foi et aux exigences de la
science.

Tout en dégageant ce grand problème avec une clarté par-



116 KRUGER-WELTHUSEN

faite, Schleiermacher ne l'a pas résolu d'une manière satisfaisante.

U a le tort de ne voir dans la conscience du divin que le
sentiment de l'absolue dépendance de l'homme à l'égard de

Dieu. Il ne montre pas comment et dans quelles conditions la

personnalité de Jésus s'est développée ; de quelle manière il
en est venu à acquérir conscience de ses rapports particuliers
avec Dieu. Schleiermacher convient sans doute que la
conscience de l'habitation de Dieu en Jésus s'est développée d'une
façon tout à fait humaine, en partant de l'hypothèse d'une
force qui lui aurait été primitivement communiquée ; mais il
ne s'explique clairement ni sur la nature de cette force, ni
sur son origine historique, ni sur les matériaux qui doivent
avoir servi à la développer. Toutes ces lacunes proviennent du
fait que Schleiermacher n'a pas su rendre justice à la vie
religieuse dont l'Ancien Testament nous présente les documents.
C'est dans cette portion des Ecritures que sont déposés les

germes du développement subséquent; c'est là qu'il faut chercher

toutes les racines de la vie de Jésus. Faute de s'en être

aperçu, Schleiermacher a dû laisser dans l'ombre ce qui constitue

le noyau le plus intime de la personnalité du Sauveur, sa
conscience du divin vraiment créatrice. S'il s'était rendu
compte de l'action de Dieu sur les hommes de l'ancienne
alliance, et du développement de la conscience de Dieu antérieurement

à la venue, Schleiermacher n'aurait pas seulement
mieux compris l'élément divin en Christ, mais il s'en serait
représenté l'apparition en lui comme ayant eu lieu d'une manière
tout à fait historique et en se rattachant, de la façon la plus
intime, à la vie tout entière du peuple d'Israël.

Hase, dans sa Vie de Jésus, s'est borné presque exclusivement

à reproduire le point de vue de Schleiermacher. [Sans

être disciple de ce dernier théologien, Néander, dans sa Vie

de Jésus, s'appuie sur l'ouvrage de son prédécesseur. En opposition

à la théorie des mythes de Strauss, il maintient le caractère

historique des récits évangéliques. Tout en concédant des

erreurs de détail, il n'admet pas, comme Schleiermacher, l'in-
authenticité de sections entières de l'histoire évangélique. Par

manque de critique, Néander retombe ici dans l'ancien point



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 117

de vue. Sa conception de la personne de Christ .se rapproche
aussi de celle de l'église, quoique, à bien des égards, elle
rappelle la christologie de Schleiermacher. Lange s'éloigne encore
davantage du point de vue de ce dernier théologien. Il prétend
non-seulement que la vie divino-humaine a fait son apparition
en Christ, mais que l'esprit de Christ vit et règne dans tous les

plus petits détails des récits évangéliques.
En dépit de tous les grands services que Néander et Lange

ont rendus, ce qui résulte de plus clair de leurs ouvrages, c'est

qu'en suivant la voie qu'ils ont choisie, il ne peut être question
d'arriver à concilier les exigences de la foi et celles de la
science. Ewald a déjà mi^ux réussi. Tout en se rattachant à

Schleiermacher, il s'en distingue fort avantageusement lorsqu'il

reconnaît en Jésus-Christ, fondateur et exposant de la

religion parfaite, le plus beau résultat, le fruit parvenu à complète

maturité, de toute l'ancienne alliance. Il est manifeste que
pour comprendre la personne du Sauveur comme fait historique

et vraiment humain, il faut se garder de l'arracher au
milieu historique dans lequel il a fait son apparition. Aussi est-ce
bien dans cette direction qu'on cherche depuis quelques années.

La seconde condition à remplir pour arriver à donner un
tableau historique de la vie de Jésus, c'était de résoudre les

problèmes difficiles se rapportant à nos évangiles. Encore ici
Schleiermacher ouvrit la voie par un écrit sur l'évangile de

Luc, qui fit époque. Il établit que nos trois évangiles auraient
eu pour base une tradition orale, se divisant en deux courants,
celle de Galilée et celle de Judée. Cette tradition aurait en tout
premier lieu été fixée au moyen de la mise par écrit de
certaines de ses parties appelées diégèses, qui auraient servi à

ménager la transition entre la tradition orale et nos évangiles
actuels. Les auteurs de ces derniers ont réuni et retravaillé les
matériaux qui existaient. Le quatrième évangile, que Schleiermacher

attribue à l'apôtre dont il porte le nom, émane seul
d'un témoin oculaire et auriculaire. Toutefois ces documents
méritent créance pour l'ensemble, bien que le manque de

mémoire, le besoin de voir partout des miracles et l'étroitesse des

vues puissent avoir affecté la tradition. En opposition à Strauss,



118 KRUGER-WELTHUSEN

Weiss maintient que l'évangile de Marc, compagnon de saint
Pierre, est très ancien et digne de foi. Schweizer, disciple
distingué de Schleiermacher, divise le quatrième évangile en deux

portions, dont la plus grande est authentique, tandis qu'il
repousse quelques interpolations, le miracle de Cana, la guérison

de Capernaum, la multiplication des pains, comme
interrompant le cours de l'exposition, en exagérant l'importance
des miracles contrairement à l'esprit de cet évangile, et appartenant

à la tradition de Galilée.
Le chef de l'école de Tubingue, Baur, poussa plus loin

encore la critique des évangiles. Tout en niant avec Strauss la
présence d'un élément surnaturel, il confesse que son émule s'est

borné à affirmer l'origine tardive de nos évangiles, mais qu'il
ne l'a pas prouvée. Toute l'activité de l'école de Tubingue n'a

eu qu'un but unique : prendre, à la suite d'un siège en règle,
la forteresse dont Strauss avait prétendu s'emparer d'un coup
de main. L'antithèse fort accusée des judéo-chrétiens et des

chrétiens d'entre les gentils, qui ne disparut qu'après la mort
de Paul, lui sert de clef pour tout expliquer. Tous nos écrits
du Nouveau Testament ne seraient que les documents des

diverses tentatives qui furent faites pour arriver à concilier les

deux partis en présence. Après la seconde moitié du IIe siècle,
l'église catholique, ayant pour principe la foi et les œuvres,
serait née de la conciliation des tendances diverses. Pour
comprendre nos évangiles, il faut se rendre compte de la tendance

spéciale que chacun d'eux veut faire prévaloir. Matthieu représente

le judéo-christianisme ; Luc, le paulinisme, les deux avec
modération ; Marc est neutre, tandis que dans le quatrième
évangile nous apparaît la gnose qui avail eu son poinl de

départ dans l'apôtre saint Paul. Matthieu aurait été composé vers
130, Luc vingt ans plus tard, Jean seulement aprèsl'anl50. On

gagne ainsi le temps nécessaire pour la formation de tout un

cycle de mythes.
Néanmoins d'autres conséquences de cette critique ne

devaient pas tarder à renverser la théorie mythique de Strauss,

qu'il s'agissait d'abord de justifier. La plupart des meilleurs
disciples de Baur se plaisent à reconnaître aujourd'hui que



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 119

leur maître est allé trop loin. Us se croient obligés de rapprocher

la date de la composition des évangiles des événements

qu'ils rapportent. D'après Hilgenfeld, l'évangile de saint
Matthieu, sous sa forme actuelle, aurait été rédigé avant l'an 80.

S'il faut en croire Holtzmann et Keim, la rédaction de ce même

évangile serait antérieure à la destruction de Jérusalem et
remonterait à l'an 66. Tandis que, d'après Keim, l'évangile de

Marc aurait été rédigé encore avant la fin du premier siècle,
Volkmar qui, à d'autres égards, représente l'extrême gauche
de l'école de Tubingue, le fait remonter à l'an 80. Si d'après
Baur, Luc n'aurait dû être composé que vers la moitié du
second siècle, Zeller place sa rédaction vingt ans, Volkmar
cinquante, Kœstlin et Keim soixante ans plus tôt. Ce dernier
théologien fait même remonter la rédaction du quatrième évangile

aux premières dix années du second siècle.
De pareils résultats sont fort compromettants pour la théorie

des mythes. Aussi Strauss, qui avait d'abord vu cette critique
d'un œil si favorable, lui a-t-il reproché d'avoir poussé en herbe,
et, dans sa seconde Vie de Jésus, il fait jouer un plus grand rôle
à la poésie consciente et intentionnelle. Il est certain qu'on ne

peut comprendre comment, d'une manière inconsciente et sans

but aucun, on en serait venu à composer et à propager des

écrits représentant Jésus-Christ sous un jour complètement
faux et cela à une date où au moins des disciples des apôtres,
ou même peut-être quelques-uns de ces derniers vivaient
encore, à une époque donc où l'image vraie de Christ pouvait et

devait subsister dans le souvenir vivant des fidèles. Les témoins
de la vie de Jésus, alors qu'ils savaient parfaitement à quoi
s'en tenir, auraient eu recours à des compositions poétiques
sous prétexte de glorifier leur Maître, ou du moins ils auraient
consenti à laisser présenter la vérité sous un faux jour
Circonstance encore plus embarrassante pour la théorie des
mythes : la critique la plus libre d'ailleurs, proclame comme
hors de tout doute l'authenticité d'une série d'écrits apostoliques,

les épîtres aux Romains, aux Corinthiens et aux Galates,
ainsi que l'Apocalypse.

Les travaux lents et pénibles d'autres savants sur les mêmes



120 KRUGER-WELTHUSEN

matières ont abouti à des résultats encore plus réjouissants.
Un écrivain réfléchi et tout à fait digne de confiance, F. Bleek

(dans son Introduction aux livres du Nouveau Testament, 2me

édit., 1866), maintient, après des recherches attentives, l'opinion

de Schleiermacher dans les points essentiels. La tradition
orale aurait donc été le premier et pendant quelque temps
l'unique moyen, ou du moins le principal moyen de propager
l'histoire évangélique. On commença à mettre par écrit soit les
discours du Seigneur, soit quelques-unes de ses déclarations,
dont on fit un recueil particulier suivant que les circonstances

historiques le réclamèrent. La chose eut lieu quand on voulut
conserver certains faits dont les témoins oculaires ou auriculaires

avaient été, non pas les apôtres, mais en grande partie
des disciples immédiats du Seigneur ou des personnes qui les
tenaient de la communication orale des disciples ou des

évangélistes. On confia tout cela à l'écriture pour son propre usage,
d'autres virent ces recueils qui finirent par circuler. A cela se

rattacha ensuite la première tentative de donner une vue
d'ensemble de l'histoire évangélique. Ce premier essai doit remonter

probablement, non pas à un apôtre, mais à quelque fidèle
qui n'avait pas lui-même accompagné le Seigneur. Ce premier
essai peut avoir eu pour base, et les petits recueils déjà rédigés,

et les communications orales des disciples immédiats.
Bleek appelle évangile primitif ce premier essai de présenter
une vue d'ensemble de l'histoire évangélique. Il n'aurait pas
été rédigé en Judée mais en Galilée. On comprend que les
événements dont ce dernier pays avait été le théâtre y aient
occupé l'avant-scène, et qu'on ait pu présenter les choses de

façon à faire supposer que Jésus ait passé tout le temps de son

ministère public en Galilée ou dans le voisinage, jusqu'à peu
de temps avant sa mort. Cet évangile primitif, dont l'origine
vient d'être expliquée, aurait trouvé bientôt accès et accueil
facile dans l'église, d'abord dans les contrées où il fut rédigé»

et avant peu, par suite des rapports suivis des églises entre

elles, dans des cercles plus étendus. Comment en aurait-il été

autrement, puisque, sans être complet, cet écrit donnait un
tableau vrai de la personne et de l'activité de Jésus, et un récit



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 121

fidèle, quant à l'essentiel, des circonstances qu'il relatait. Il eut
pour résultat de fixer en quelque sorte le type de la narration
évangélique, quant à son caractère général et à sa marche,
comme pour ce qui tient au détail de plusieurs circonstances
particulières. D'autres écrits du même genre, provenant de
divers fidèles, ne tardèrent pas à être rédigés en vue de
certains cercles déterminés. Faute d'être des témoins immédiats
et des compagnons constants du Seigneur, ces auteurs ne
pouvaient donner un récit entièrement indépendant, mais ils
prenaient pour base cet évangile primitif. De sorte que ces récits
étaient entre eux et avec le document primitif comme des

rédactions diverses d'un même texte retravaillé, négligeant
certains détails qui ne leur paraissaient pas convenir au but, en
transformant d'autres pour mieux observer l'ordre des temps
et des choses. Us intercalaient aussi ce qui pouvait leur venir
d'ailleurs, de telle manière toutefois que le type demeurait le
même pour l'essentiel, soit quant à l'exposition de l'histoire
dans son ensemble, soit quant au caractère de la plupart des

circonstances et des discours qu'ils communiquaient. Ainsi
sont nés le premier et le troisième de nos évangiles actuels,
ce qui rend compte des rapports qui régnent en général entre
eux. Mais on ne peut plus découvrir aujourd'hui si l'auteur
s'est servi de l'évangile primitif, sous sa première forme, ou s'il
a eu recours à un ou à plusieurs écrits intermédiaires. Toutefois

les premiers versets de l'évangile de Luc autorisent à croire
qu'il a connu plusieurs évangiles dont il a probablement fait
usage. L'évangile actuel de Matthieu ne peut, d'après Bleek,
avoir été rédigé plus tard que la destruction de Jérusalem, et
il est même vraisemblable que l'auteur l'a écrit pendant le
cours de la catastrophe. Le troisième évangile aurait été rédigé
quelques années plus tard par Luc, l'ami et le compagnon de
Paul. L'auteur de notre Matthieu aurait eu surtout en vue les

circonstances et les besoins des Juifs ; son christianisme prend
pour point de départ les données renfermées dans le judaïsme
et dans la loi

La grande majorité des meilleurs critiques s'est rangée, pour
l'essentiel, à cette manière de se représenter les choses. On



122 KRUGER-WELTHUSEN

est loin, au contraire, d'être aussi près de s'entendre à l'égard
de Marc et de Jean. D'après Bleek, le second évangile aurait
bien été composé par Jean, surnommé Marc, mais seulement
après les autres dont il aurait fait usage en rédigeant le sien.
D'autres critiques, au contraire, suivant les traces de Weiss,
font un cas tout particulier du second évangile, qu'ils considèrent

comme le plus ancien de ceux que nous possédons. Les

opinions diffèrent encore plus pour ce qui est de Jean. Bleek
croit êlre en droit de l'attribuer à l'apôtre dont il porte le nom;
Bunsen va même jusqu'à dire que s'il fallait reconnaître le
caractère non historique du quatrième évangile, il ne resterait
plus ni de Christ historique, ni de christianisme. Les théologiens

de l'école de Tubingue n'affirment pas avec moins
d'assurance que cet écrit ne saurait êlre de l'apôtre Jean et que
c'est celui qui contient le moins d'éléments historiques. L'état
actuel des résultats critiques ne permet donc pas d'affirmer,
avec une certitude à l'abri de tout doute, qu'un de nos évangiles
au moins procède d'un témoin oculaire et offre à tous égards
une garantie pleine et entière. Il est toutefois certain que, vers
la fin du second siècle, notre quatrième évangile jouissait avec
les trois autres de l'autorité canonique ; qu'il était attribué à

l'apôtre dont il porte le nom et qu'il était reconnu dans toutes
les fractions de l'église, en Syrie, dans l'Asie mineure et à

Rome, en Afrique comme dans les Gaules. Aussi abordons-
nous cet évangile avec la ferme présomption que, pour l'essentiel

du moins, il a droit au respect dû à un document
historique.

Grâce à un zèle infatigable et à une grande perspicacité, la

question de l'origine et de l'authenticité de nos évangiles se

trouve résolue en bonne partie d'une manière satisfaisante. Le
terrain est ainsi préparé pour les biographes de Jésus. A la
vérité beaucoup de gens regrettent de ne pas voir confirmer
la tradition de l'ancienne église, attribuant deux évangiles, le

premier et le quatrième, aux apôtres. Nous ne saurions partager

ce sentiment. Outre que notre foi repose sur des bases

plus fermes que celles de la tradition ecclésiastique, le profit
qui aurait pu résulter de cette confirmation par la science est



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 123

entièrement illusoire. En effet, cette tradition fût-elle fondée

historiquement, il ne serait nullement prouvé pour cela que les
écrits en question ont passé dans l'usage général de l'église,
tels qu'ils seraient sortis des mains de leurs auteurs, sans avoir
subi le moindre changement dans le son des mots, ni adjonction,

ni interpolation. Comme le texte lui-même a subi
plusieurs modifications, même après la fixation du canon, ainsi que
le montre l'étude des manuscrits, dont le plus ancien ne remonte
pas au delà du IVe siècle, il serait difficile de réfuter l'assertion

que l'église ne possède plus aujourd'hui ces écrits sous leur
forme primitive. La Providence divine le veut ainsi : nous
n'avons ni un canon fixé jusqu'aux moindres mots, ni des

renseignements à l'abri de tout doute sur tous les auteurs des livres
bibliques, afin que nous ne basions pas notre foi sur des choses
de ce genre, mais sur un fondement plus solide. Ajoutons que
jusqu'ici on a vu échouer toutes les tentatives de présenter un
tableau d'ensemble, harmonique, et satisfaisant aux exigences
de la science, en partant de l'hypothèse de l'origine apostolique
des évangiles. Qu'on prenne pour base de son travail le
premier ou le quatrième évangile, ou même les deux, on ne réussit

pas à expliquer d'une manière satisfaisante les principales
différences. Nous nous en tenons donc aux résultats parfaitement

certains de la critique. Nous partons seulement de

l'hypothèse, admise par presque tous les écrivains scientifiques,
que les quatre évangiles sont en somme des documents de

de l'histoire de Jésus, dignes de foi, mais que le contenu
demande, dans les détails, à être soumis à un examen rigoureux.

Où trouver la pierre de touche pour distinguer avec certitude

les parties authentiques de la tradition de celles qui ne

portent pas ce caractère La méthode employée avec prédilec -

tion par Strauss, en vertu de laquelle tout récit de miracles
serait rejeté comme non historique, repose sur ce fait vrai que
rien de ce qui est en opposition avec les lois de la nature ne

peut être digne de foi. Mais comme la connaissance de ces

lois, malgré le grand développement pris par les sciences

naturelles, est encore très défectueuse, et comme il n'est

permis de conclure avec une certitude infaillible, dans les cas



124 KRUGER-WELTHUSEN

particuliers, que lorsqu'on connaît parfaitement l'ensemble de

la nature, il va de soi qu'une pareille méthode d'exclusion ne

peut être appliquée qu'avec la plus extrême prudence, sous

peine de faire courir à la vérité les plus graves dangers. Bacon
de Verulam, le père des sciences exactes, rend déjà attentif
au danger des jugements hâtifs et précipités qu'on risque de

porter en concluant de quelques rares observations aux principes

des choses.
Pour arriver à saisir le contenu historique des évangiles,

d'autres biographes proposent un moyen en apparence plus
sûr. Comme la tradition primitive, en se propageant, a été
altérée de diverses manières et développée d'une manière
légendaire, ils consacrent toutes les ressources de la critique à

remonter jusqu'aux sources les plus anciennes pour y puiser
la vérité la plus pure. Nous avons déjà fait remarquer que des

recherches de ce genre ont abouti aux résultats les plus
opposés. Tandis que les uns tiennent Marc pour l'évangéliste
le plus ancien et le plus digne de foi, comme Schenkel par
exemple, qui en fait le document fondamental de sa Vie de Jésus,
d'autres soutiennent qu'il a tiré tout son récit de Matthieu et de

Luc. Or, si l'âge d'un évangile entier est déjà difficile à

déterminer, il est moins aisé encore de fixer la date des diverses
histoires traditionnelles dont il a conservé le souvenir. Keim, dans

son Histoire de Jésus de Nazareth, l'ouvrage le plus récent et
le meilleur dans ce domaine, a cherché à exposer, dans l'ordre
chronologique, les diverses parties constitutives de la tradition.
Mais, comme il fallait s'y attendre, malgré tout son zèle et
toute sa perspicacité, il n'est arrivé qu'à des résultats fort peu
satisfaisants. En effet, comme les caractères antérieurs de

nature à fixer l'âge font entièrement défaut, quand il faut
décider la question de priorité en faveur du récit le plus court
ou le plus long, le plus clair ou le plus confus, on ne peut
recourir qu'à un jugement de vraisemblance, lorsqu'on ne se

borne pas à céder à son sentiment ou à ses opinions
préconçues. Supposé même que par de pareils procédés il fût
possible d'arriver à distinguer les parties les plus anciennes
des évangiles, qu'est-ce qui nous garantirait que les plus an-



LES CONDITIONS D'UNE VIE DE JÉSUS 125

ciennes données de la tradition seraient demeurées à l'abri de

tout mélange hétérogène ou erroné Qui a le droit de nier que
la tradition la plus fidèle des paroles et des œuvres de Jésus,
orale ou écrite, se soit conservée pendant longtemps dans un
cercle fort étroit, pour être fixée seulement plus tard dans son

évangile
En suivant cette méthode, on n'arrive que très imparfaitement

à distinguer entre la vérité et l'erreur. Il faut ouvrir des

voies nouvelles pour atteindre le but. Il est une méthode qui se

recommande tout particulièrement et qui a été suivie pendant
tout le cours de cette exposition. La plupart des théologiens
qui se sont occupés de ces matières sont arrivés à la conviction

que la vie religieuse qui animait déjà les hommes de l'ancienne
alliance a atleint son apogée en Jésus. C'est là l'hypothèse qui
nous sert de point de départ. Il s'agit d'examiner jusqu'à quel

point les documents bibliques la confirment. Il faut d'abord se

représenter la vie même des fidèles de l'Ancien Testament

pour arriver à saisir son idéal ; il faut voir ensuite si tout ce

qui nous est dit de Jésus y correspond et si réellement il s'est
trouvé placé dans des circonstances permettant cette réalisation.
Y a-t-il plusieurs récits Nous choisissons celui qui correspond
le mieux à l'idéal parfait de la vie de la foi. Si par l'emploi de

cette méthode la plus grande portion des récits évangéliques
peuvent, sans rien de violent ni d'artificiel, être groupés de

façon à former un tout organique ; si la plupart des traits
épars dans les traditions les plus diverses peuvent être réunis
de manière à constituer une personnalité vivante, pénétrée et
illuminée par les vérités éternelles qui éclairèrent les hommes
de l'ancienne alliance ; si les contradictions apparentes les plus
graves peuvent être ramenées à l'harmonie, alors cette hypothèse

se transformera en conviction ferme. Tout doute sur la
fidélité des documents évangéliques devra disparaître, s'il est

de plus établi que cette personnalité ainsi conçue, les circonstances

étant données, ne pouvait ni parler ni agir autrement

que les documents ne la font agir et parler. La meilleure, la plus
decise des preuves sera le fait suivant : une telle personnalité
comble de la façon la plus satisfaisante la lacune de l'histoire



126 KRUGER-WELTHUSEN

du monde, en ce qu'elle donne à tout ce développement de

l'ancienne alliance la conclusion nécessaire et en ce qu'elle
explique, d'une manière tout à fait satisfaisante, les origines de

l'église chrétienne. Nous sommes entré dans cette voie en vue
d'arriver à une connaissance certaine de Jésus, dans la pleine
conviction que l'étude la plus libre pouvait seule conduire au
but désiré. Comme nous nous sommes borné à grouper les

fragments divers que les évangiles nous ont conservés de la

grande figure de Jésus,autour d'une pensée empruntée à l'Ecriture,

savoir que Christ est le chef et le consommateur de la foi
(Hébr. XII, 2) parce que la vie de la foi s'est développée en

lui dans son intensité absolue, on n'aura nul droit de prétendre
que nous n'avons pas admis le point de vue biblique, bien que
nous n'ayons tenu nul compte de ces portions de la tradition
évangélique qui ne pouvaient rentrer dans l'organisme général.
Ce sont du reste là des fragments sans importance essentielle,
qui ne sauraient résister à d'autres attaques de la science ;

lorsqu'on les néglige on voit la grande figure du Sauveur
briller d'un éclat plus pur.

Ces parties négligées sont essentiellement tout ce qui a

précédé le ministère public du Seigneur, quelques rares
événements de sa vie, comme le miracle de Cana, et enfin les faits

qui ont accompagné et suivi la mort. L'auteur admet du

reste les guérisons miraculeuses, mais non la multiplication des

pains; les personnes ressuscitées par le Seigneur n'étaient pas
réellement mortes.


	Les conditions d'une vie de Jésus

