
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs

Autor: Roget, Philippe / Lubbock, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RELIGION
ET LES

NOTIONS MORALES DES PEUPLES SAUVAGES OU PRIMITIFS

PAR

Sm JOHN LURBOCK '

Afin de faire comprendre clairement les traits essentiels des

religions des différentes races, nous ne devons pas oublier que
dans la phase à laquelle nous a conduits jusqu'ici le cours de

de nos investigations, les modifications dont une religion est

susceptible peuvent se ranger en deux classes, selon qu'il
s'agit d'un développement ou d'une adaptation. Nous employons
le premier de ces deux termes pour désigner les changements
qui résultent du progrès intellectuel d'une race. Ainsi une
idée plus relevée de la divinité est un changement qui tient au

développement. D'autre part, un peuple du nord est sujet à voir
dans le soleil une divinité bienfaisante, tandis qu'à une race
des tropiques cet astre suggère plutôt des idées de sécheresse

et de destruction. Les chasseurs ont une tendance à adorer la

lune, et les agriculteurs le soleil. Voilà ce que nous appelons
des modifications d'adaptation. Ce sont des variations produites
non par des différences de race ou de civilisation, mais par des

agents physiques.

1 Cet article et le précédent sont l'analyse de quatre chapitres de l'ouvrage
intitulé : The Origin of Civilisation and the primitive condition of man. Mental

and social condition of savages. By Sir John Lubbock. London 1870, in-8, xiv
and 380 pag. Voyez le Compte-rendu 1872, octobre, pag. 59i.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 85

Dans plus d'un cas le caractère de la langue a eu probablement

beaucoup d'influence sur celui de la religion. Il est

presque impossible, par exemple, de n'être pas frappé des
différences qui existent entre les religions aryennes et les

religious sémitiques. Toutes les races aryennes ont une
mythologie compliquée, ce qui n'est pas le cas chez les races
sémitiques. En outre, le caractère des dieux est tout à fait
différent. Les Sémites ont pour divinités El, fort, Bel ou
Baal, seigneur, Adonis, seigneur, Shet, maître, Moloch,
roi, Barn et Rimmon, l'exalté, et autres du même genre. Les

Aryens, au contraire, ontZews, le ciel, Phébus Apollon, le

soleil, Neptune, lamer, Mars, la guerre, Vénus, la beauté, etc.
M. Max Müller a essayé très ingénieusement d'expliquer cette
différence par le caractère différent de la langue dans ces deux

races.
Dans les mots sémitiques la racine reste toujours distincte

et ne peut donner lieu à aucune méprise. Dans les mots aryens
au contraire, elle ne tarde pas à s'altérer et à se déguiser.
C'est pour cela que les dictionnaires sémitiques sont pour la
plupart disposés par racines, tandis que cette méthode,
appliquée aux langues aryennes, présenterait beaucoup
d'inconvénients la racine étant souvent obscure et en mainte
occasion incertaine. Or prenez une expression comme celle-ci:
le ciel tonne. Dans quelque langue sémitique que ce soit, le
mot ciel resterait invariable, et la signification en serait si claire
qu'il serait bien difficile d'arriver à le considérer comme un
nom propre. Mais chez les Aryens le mot sanscrit Dyaus, le
ciel, est devenu le mot grec Zeus, et quand le Grec disait: ZeOs

ßpovTä, son idée n'était pas que le ciel tonne, mais que Zeus

tonne. Une fois les dieux créés de cette manière, la mythologie
se développe tout naturellement.

Il est très intéressant d'observer l'attitude des anciens vis-à-
vis de ces mythes. Homère et Hésiode les rapportent en
apparence sans arrière-pensée, et nous pouvons être sûrs que le
public non cultivé ne concevait pas à leur sujet le moindre
doute. Socrate toutefois voit dans l'histoire de Borée enlevant
Orithyie de l'Illissos le fait que cette jeune fille fut emportée



86 SIR JOHN LUBBOCK

loin des rochers par le vent du nord. Ovide dit aussi que, sous
le nom de Vesta, il ne faut entendre que le feu. Nous ne

pouvons guère douter que beaucoup d'autres encore ne doivent
avoir clairement aperçu l'origine d'une partie de ces mythes;
mais ils étaient probablement retenus dans l'expression de

leur opinion par la crainte du renom odieux qui s'attache à

l'hétérodoxie.
Si la poésie peut jeter beaucoup de jour sur l'origine des

mythes qui constituaient la religion de la Grèce et de Rome,
elle ne peut pas expliquer l'origine ou le caractère de la religion

chez les sauvages de race inférieure, parce qu'une mythologie

telle que celle de la Grèce et de Rome ne peut prendre
naissance que chez un peuple qui a déjà fait de grands progrès.
Cependant il nous faut une explication qui puisse s'appliquer
aux races les moins avancées possédant des opinions religieuses
quelconques. Dans les chapitres précédents nous avons essayé
de remplir cette condition en montrant comment certains
phénomènes, le sommeil et les rêves, la douleur, la maladie et
la mort, ont engendré naturellement clans l'esprit du sauvage
la croyance à l'existence d'êtres mystérieux et invisibles.
Nous nous sommes occupés, à la fin de notre précédent
article, du totémisme, et nous passons maintenant à ce qu'on
peut appeler le chamanisme. De même que le totémisme
recouvre le fétichisme, le chamanisme recouvre le totémisme.
Cette expression vient du nom qui est usité en Sibérie, où

les chamans se procurent un état de frénésie pendant lequel
ils se croient ou se prétendent inspirés par l'esprit au nom
duquel ils parlent et par l'inspiration duquel ils deviennent
capables de répondre aux questions qu'on leur pose et de

prédire l'avenir. Dans les diverses formes de religion que nous

avons considérées jusqu'à présent, les divinités, si vraiment
elles méritent ce nom, sont regardées comme visibles à tous
et comme présentes au milieu de nous. Le chamanisme est un

progrès considérable en tant qu'il nous offre une conception
plus élevée de la religion. Bien que le nom soit sibérien, l'idée

qu'il exprime étend ses ramifications au loin et semble être

une phase obligée dans la marche du développement religieux.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 87

Dans la pratique il n'est rien moins qu'aisé de distinguer
toujours le chamanisme du totémisme, d'une part, et de
l'idolâtrie de l'autre. La principale différence se trouve dans la

conception de la divinité. Du point de vue du totémisme les
divinités habitent notre terre ; de celui du chamanisme, elles
vivent en général dans un monde à elles et s'inquiètent peu de

ce qui se passe ici-bas. Le chaman est parfois honoré de la

présence de la divinité, ou bien il a le privilège de visiter les

régions célestes. Chez les Esquimaux Yangekok correspond
exactement au chaman. Voici comment Graah décrit une scène

qui se passe dans le Grœnland.
« L'angekok arriva dans la soirée, et, une fois les lampes

éteintes et les peaux suspendues devant les fenêtres (car un
art de cette nature, pour des raisons évidentes, se pratique
mieux dans l'obscurité), il prit place tout près d'une peau de

phoque bien desséchée et commença à la faire résonner, à

battre du tambourin et à chanter, secondé par tous les
assistants. De temps à autre son chant était interrompu par un cri
de goie, gole, goie dont je n'entendais pas le sens, et qui venait
tantôt d'un coin de la hutte tantôt d'un autre. Soudain tout
fut tranquille; on n'entendait plus que l'angekok soufflant et
haletant comme s'il luttait contre une force supérieure. Puis
de nouveau un son ressemblant quelque peu à celui des

castagnettes ensuite le même chant qu'auparavant et le même
cri de goie, goie, goie! Une heure s'écoula de cette manière
avant que le magicien p ût faire obéir à son appel le torngak
ou esprit. Enfin celui-ci arriva, et son approche fut annoncée

par un bruit étrange, très semblable à celui des ailes d'un
grand oiseau volant sous le toit. L'angekok alors proposa ses

questions, auxquelles il fut répondu par une voix qui résonna

étrangement à mon oreille, mais qui me sembla venir du
corridor près duquel l'angekok avait pris place. » Williams
fait un récit très analogue à celui-ci d'une scène dont il fut
témoin chez les Fidjiens.

Le colonel Dalton constate que « le paganisme des Ho et des

Moondah est cham artistique dans tous les traits essentiels. »

Le culte des idoles caractérise une phase plus élevée en



88 SIR JOHN LUBBOCK

quelque sorte du développement humain. Nous n'en trouvons
pas de traces chez les races placées tout au bas de l'échelle.
Lafitau dit avec raison: « On peut affirmer en général que le

grand nombre des peuples sauvages n'a point d'idoles.« L'erreur
qui envisage l'idolâtrie comme la religion générale des races
inférieures a probablement sa source dans la confusion de

l'idole et du fétiche. Cependant le fétichisme implique une

agression dirigée contre la divinité, l'idolâtrie un acte de
soumission envers elle, grossier, sans doute, mais humble. Il suit
de là que le fétichisme et l'idolâtrie n'étant pas seulement
différents, mais opposés, l'un ne peut sortir directement de l'autre.
On doit donc s'attendre à trouver entre eux une phase
intermédiaire, ce qui est effectivement le cas.

Richardson dit n'avoir observé « ni chez les Esquimaux ni
chez les Tinnes d'image ou d'objet visible de culte. » Carver

rapporte que les Indiens du Canada n'avaient pas d'idoles, et
cela paraît avoir été vrai en général des Indiens de l'Amérique
septentrionale. Lafitau présente comme une exception l'existence

en Virginie d'une idole nommée Oki. Dans l'Afrique
orientale Burton ne connaît qu'une peuplade, les Wanyika,
qui ait certaines statuettes'appelées Kisukas. Les nègres de

l'ouest du même continent n'adorent pas d'idoles non plus.
Lorsqu'il arrive à des écrivains d'en faire mention, le contexte
montre presque toujours qu'il s'agit de fétiches.

«LeFidjien, dit Williams, ne paraît pas avoir connu
l'idolâtrie ; car il n'essaie jamais de façonner des représentations
matérielles de ses dieux.» Dieffenbach observe que dans la
Nouvelle-Zélande «il n'y a pas de culte des idoles, et qu'il
n'existe point de représentations matérielles des Atoua. »

Les Kols de l'Inde centrale adorent le soleil ; mais ils ne
vénèrent aucune idole matérielle. « Dans l'origine, dit Dubois,
les Hindous n'invoquaient pas des images de pierre ou d'autres
objets matériels ; ce ne fut que lorsqu'il eut déifié ses

héros ou d'autres mortels que le peuple de l'Inde commença
à faire usage de statues et d'images. » Il est à remarquer
qu'en Chine on ne rencontre pas, dans les livres canoniques,



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 89

la moindre trace de culte idolâtre avant que l'image de Fo fût
apportée dans le pays, plusieurs siècles après Confucius.

On peut, nous semble-t-il, poser comme une règle à peu
près invariable que l'humanité arrive à la phase de la monarchie
dans le gouvernement politique avant de s'élever à l'idolâtrie
en religion.

L'idole revêt habituellement la forme humaine, et l'idolâtrie
se rattache intimement à celte forme delà religion qui consiste
dans le culte des ancêtres. Les nations de Mysore, à la
nouvelle lune, observent une fête en l'honneur des parents
trépassés. Les Kurumbars du Décan aussi sacrifient aux esprits
des ancêtres, et il en est de même des Santals. A la vérité le
culte des ancêtres paraît prévaloir plus ou moins chez toutes les
tribus aborigènes de l'Inde centrale. Les Cafres sacrifient et
adressent des prières à leurs parents morts, bien que ce soit
peut-être trop s'avancer que de dire qu'ils croient à l'existence
et à l'immortalité de l'âme. En fait leur croyance ne semble pas
dépasser l'idée que les esprits des défunts hantent pendant, un
certain temps leurs habitations antérieures, et qu'ils aident ou
tourmentent les vivants. Aucun pouvoir spécial ne leur est

attribué, et l'on aurait tort de les appeler des divinités.
D'autres races s'efforcent de conserver le souvenir des morts

par de grossières statues. Ainsi Pallas raconte que les Ostiaks
de Sibérie « sculptent des figures de bois pour représenter les
Ostiaks célèbres. Dans les repas de commémoration on place
devant ces figures une partie des mets. Les femmes qui ont
chéri leurs maris ont des figures de ce genre, les couchent avec

elles, les parent et ne mangent point sans leur présenter une

partie de leur portion. » Dans les cas ordinaires ce demi-culte
dure quelques années seulement, après quoi l'image est ensevelie.

Mais lorsque le défunt est un chaman, cette coutume se

transforme en sa faveur en une canonisation formelle et complète

; on ne regarde plus comme suffisant que le bloc de bois
habillé qui représente le trépassé ne reçoive des hommages

que pendant une période limitée ; les descendants du prêtre
font leur possible pour perpétuer sa vogue de génération en

génération. Au moyen d'oracles bien combinés el d'autres



90 SIR JOHN LUBBOCK

artifices, ils réussissent à obtenir, pour ces morts devenus leurs
dieux pénates, des offrandes aussi abondantes que celles qui
sont déposées sur les autels des dieux universellement
reconnus.

L'idole n'est en aucune façon considérée comme un simple
emblème. A Tyr, par exemple, on adorait une statue d'Hercule
non comme la représentation de la divinité, mais commela divinité

elle-même ; et lorsque la ville fut assiégée par Alexandre,
on enchaîna la divinité pour l'empêcher de passer à l'ennemi.

Il nous est à peu près impossible d'apprécier la difficulté
qu'éprouve un esprit resté sans développement à se former
quelque conception tant soit peu relevée. A mesure pourtant
que la civilisation progresse, el que les chefs, devenant plus
despotiques, exigent de plus en plus de vénération, les peuples
se trouvent conduits par là même à des notions de puissance et
de magnificence plus grandioses que celles qui leur étaient
familières. Dans plusieurs des cas signalés plus haut la religion
est encore dans la phase du totémisme, mais à mesure que les

hommes ont avancé dans la voie de la civilisation, ils ont été de

plus en plus frappés du mystère de l'existence et ils se sont

approprié graduellement des notions plus relevées sur la
divinité.

Aussi, bien que le culte des ancêtres se présente chez des

races qui en sont encore au totémisme il peut être envisagé
comme un trait caractéristique de l'idolâtrie, qui est réellement
une religion plus noble, et, généralement sinon toujours,
dénote une civilisation plus avancée que le culte des animaux et
même celui des corps célestes. Ce progrès résulte en partie du

fait que le pouvoir croissant des chefs et des rois a familiarisé

l'esprit avec l'existence d'une puissance plus grande que celle

que l'on avait connue jusqu'alors. Ainsi, dans l'Afrique
occidentale, le commerce des esclaves ayant ajouté considérablement

aux richesses et par suite à l'autorité des chefs ou rois,
ceux-ci se sont entourés d'un grand état, et ont insisté pour
qu'on leur rendît des hommages serviles. Ces marques de

respect ressemblent si fort à l'adoration que les individus des

classes inférieures sont persuadés que le pouvoir du roi n'est



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 91

pas borné à la terre, et qu'il a assez d'influence pour faire
tomber la pluie du ciel ; aussi ne manquent-ils pas, lorsqu'une
sécheresse persistante leur fait craindre pour la moisson, de lui
représenter que, s'il n'a soin d'arroser les terres de son royaume,
ses sujets mourront de faim et se trouveront dans l'impossibilité

de lui faire les présents accoutumés. Battel raconte de
même que le roi de Loango « est honoré comme un dieu. » Il
est si sacré qu'il n'est permis a personne de le voir boire ou

manger. Les tyrans de Natal, dit Casalis, « exigeaient des

hommages presque divins. »

Le roi et la reine de Taïti étaient tenus pour si sacrés qu'aucune

chose leur ayant servi une fois, non pas même les sons

qui formaient leurs noms, ne pouvaient être employés à un

usage ordinaire. L'adulation la plus ridicule caractérisait le
langage de la cour.

Le culte de l'homme ne reste pas longtemps borné aux
trépassés. En mainte occurrence il s'étend aussi aux vivants.
Cependant ce culte ne prévaut pas dans des communautés tout à

fait barbares, parce que les chefs, se mêlant continuellement
à leurs compagnons, n'ont pas le prestige de ce mystère qu'il
faut à la religion et que les animaux nocturnes possèdent à un
degré si eminent. Nous ne devons pas nous étonner que des

hommes blancs aient été pris si souvent pour des divinités. Ce

fut le cas pour le capitaine Cook dans le Pacifique, pour Lander
dans l'Afrique occidentale, et Mm0 Thomson passa chez les
Australiens septentrionaux pour un esprit, bien que sa

résidence au milieu d'eux ait duré quelques années.

Le grand lama du Thibet est réputé immortel, quoique son
esprit échange une enveloppe mortelle pour une autre.

Telles sont les phases intellectuelles infimes que la religion
a traversées. Il ne rentre pas dans notre plan de décrire les
diverses croyances religieuses des races supérieures, et nous
allons passer à quelques usages ou coutumes qui se relient
intimement à la religion.

Nous n'avons pas de difficulté à concevoir qu'une fois l'idée
d'êtres spirituels devenue familière, une fois que l'homme en
est venu à les envisager comme ayant une influence significa-



92 SIR JOHN LUBBOCK

tive en bien ou en mal, il s'efforce de s'assurer leur aide et
leur appui- Sans doute nous croyons, et avec raison, les sacrifices

inutiles. Ils forment pourtant une phase par laquelle, dans

le cours naturel de son développement, la religion doit passer.
On commença par supposer que les esprits mangeaient la

nourriture qui leur était offerte. Mais on ne dut pas être

longtemps à s'apercevoir que les animaux sacrifiés ne
disparaissaient pas; l'explication naturelle fut que l'esprit mangeait
la partie spirituelle delà victime, laissant à l'adorateur la partie
matérielle. Ainsi les Limboos, près de Darjeeling, mangent
leurs sacrifices, consacrant, selon leur déclaration formelle,
« le souffle de la vie aux dieux, la chair à eux-mêmes. »

En Guinée, d'après Bosman, l'idole n'a que le sang, « parce
que les habitants aiment beaucoup la chair. » Dans d'autres
cas les idoles étaient barbouillées de sang, tandis que les dévots
se repaissaient de la chair. Quand les Ostiaks tuent un animal,
ils enduisent de son sang la bouche de leurs idoles. Et même,
dans certains cas, il suffit de passer une couleur rouge, selon
la remarque de M. Tylor.

Chez les Peaux-rouges, au festin qui inaugure la saison de

la chasse, la victime « doit être mangée en entier et l'on n'en
doit rien laisser. » Chez les Algonquins, dans le festin du même

genre, il est de règle qu'aucun os de la victime ne soit brisé.
Dans plusieurs cas il se produit une confusion singulière

entre la victime et la divinité. Ainsi, dans l'ancienne Egypte,
la victime, Apis, était aussi regardée comme le dieu du même

nom. Iphigénie était supposée par quelques-uns être la même

personne qu'Artémis.
Au Mexique, le grand sacrifice annuel en l'honneur de

Tezcatlipoca présentait aussi des particularités très curieuses.

Quelque beau jeune homme, habituellement un prisonnier de

guerre, était choisi pour être la victime. Pendant une année
entière il était traité et adoré comme un dieu. Quand il sortait,
il était accompagné d'une nombreuse suite de pages, et la
foule se prosternait devant lui et lui rendait hommage comme
à la personnification de la divinité bienfaisante. On le comblait
de tout ce qu'il pouvait désirer, et au commencement du dernier



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 93

mois, quatre belles jeunes filles lui étaient assignées pour
femmes. Enfin, le jour fatal arrivé, il était placé à la tête d'une
procession solennelle, conduit au temple, et après avoir été
sacrifié en grande cérémonie et avec toutes les marques de

respect, il était mangé par les prêtres et les chefs.
Chez les Khonds les sacrifices humains étaient pratiqués

encore tout récemment.
En régie générale, la chair des sacrifices n'était pas mangée

par tous indistinctement. A Fidji elle était réservée aux prêtres
et aux vieillards ; les femmes et les jeunes gens n'y avaient
aucune part.

Peu à peu les prêtres établirent leur droit au tout, et ce fait
ne put manquer d'agir comme un stimulant énergique sur
les sacrifices. Le caractère du culte en fut aussi modifié.
Ainsi, selon Bosman, les prêtres encourageaient les offrandes
au serpent plutôt que celles à la mer, parce que dans ce
dernier cas « il ne reste rien pour eux. »

La pensée des sacrifices humains semble si naturelle dans
la période qui nous occupe, que nous la rencontrons chez
diverses nations dispersées sur toute la surface de la terre.

Nos premiers navigateurs décrivent ces sacrifices comme

ayant lieu occasionnellement dans les îles du Pacifique. Au
Brésil les prisonniers de guerre étaient fréquemment offerts en

sacrifice. Diverses nations de l'Inde, outre les Khonds, avaient
l'habitude d'offrir des sacrifices humains dans des circonstances

extraordinaires.
Plusieurs exemples de sacrifices humains sont offerts par

l'histoire ancienne. Les Carthaginois, après la défaite que leur
fit subir Agathocle, brûlèrent en sacrifice quelques-uns de

leurs captifs.
Les Assyriens offraient des sacrifices humains au dieu

Nergal. On en rapporte plusieurs exemples dans l'histoire

grecque et chez les Romains, même jusqu'à l'époque des

empereurs. A Rome une statue de Jupiter était aspergée chaque
année de sang humain et cette coutume subsista jusqu'au II0 ou

au IIIe siècle après Jésus-Christ. Dans l'Europe septentrionale,
les sacrifices humains continuèrent jusqu'à une période bien



94 SIR JOHN LUBBOCK

postérieure. Ils semblent avoir été particulièrement nombreux
au Mexique et au Pérou. Müller a présumé que cela pouvait
provenir en partie du fait que les races de ces contrées n'étaient

pas adoucies par la possession d'animaux domestiques. Chez

les Juifs, nous trouvons un système de sacrifices d'animaux
institué sur une grande échelle, et des symboles de sacrifices
humains qui ne peuvent guère s'expliquer que par l'hypothèse
qu'ils avaient été habituels. Le cas de la fille de Jephtéest
généralement regardé comme tout à fait exceptionnel ; cependant
le passage Lév. XXVII, 28, 29 semble indiquer que les sacrifices

humains furent à une certaine époque usités che/, les Juifs.
Les sauvages de races inférieures n'ont point de temples ou

d'édifices sacrés. Chez les peuples du nouveau monde on n'a
rien trouvé qui ressemblât à un temple, sauf chez les races
demi-civilisées de l'Amérique centrale et du Pérou.

Les Stiens de Camboge « n'ont ni prêtres ni temples. »

Nous chercherions en vain, dit Casalis, de l'extrémité du
promontoire méridional de l'Afrique jusque bien au delà des

rives du Zambèze, quelque chose d'analogue aux pagodes de

l'Inde, aux maraës de la Polynésie, ou aux huttes à fétiches
de la Nigritie. » Les habitants de Madagascar, d'après Drury
qui résida quinze ans au milieu d'eux, bien qu'ils aient des

demeures fixes, qu'ils entretiennent de grands troupeaux de bétail
et s'adonnent avec zèle à l'agriculture, « n'ont point de temples,
point de tabernacles ou de bocages pour la célébration

publique de leur culte; ils n'ont pas non plus déjeunes
solennels, ou de fêtes, ou de jours ou de temps mis à part, ni de

prêtres qui accomplissent ces actes pour eux. »

Les races inférieures n'ont point de prêtres. Il est vrai qu'on
pourrait citer de nombreux passages qui à première vue
semblent démentir cette assertion. Si cependant nous examinons

de plus près les véritables fonctions de ces soi-disant

prêtres, nous nous convaincrons facilement que le terme est

employé d'une manière impropre, et qu'il s'agit de sorciers
seulement. Sans temples et sans sacrifices, il ne peut y avoir
de prêtres.

Même les Nouveaux-Zélandais n'avaient pas de sacerdoce



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 95

régulier. M. Gladstone observe qu'en Grèce, à aucune époque,
le prêtre ne fut un personnage de grande importance, et que
le prêtre d'une certaine localité ou d'une certaine divinité, pour
autant que nous pouvons le savoir, n'entretenait pas de

rapports organiques avec le prêtre d'un autre culte ; en sorte

que s'il y avait des prêtres, il n'y avait pas de sacerdoce.
Nous avons déjà signalé la grande diflérence qui existe

entre la croyance aux esprits et la croyance à l'immortalité de

l'âme. Même les races assez avancées pour cette dernière,
diffèrent encore beaucoup de nous dans leurs points de vue ;

et, en fait, la croyance à une existence universelle, indépendante

et sans terme n'est l'apanage que des races les plus
élevées. Les Nouveaux-Zélandais croient qu'un homme qui est

mangé après avoir été tué, est détruit corps et âme. Même

ceux qui sont inhumés convenablement ne peuvent être sûrs
d'atteindre les régions plus heureuses dans le pays des esprits.
Le voyage est long et dangereux, et plus d'une âme périt en
chemin. Dans les îles de Tonga les chefs sont regardés comme
immortels, les Tooas ou gens du commun comme mortels ;

quant à la classe intermédiaire ou Mooas, les opinions diffèrent.
Bien que les Fidjiens admettent que presque chaque objet a

un esprit, peu d'esprits suivant eux sont immortels : le chemin

qui conduit jusqu'à Mbulu est long et hérissé de tant de

difficultés, qu'après tout « un petit nombre parvient à l'immortalité.

» Au sujet de l'Inde orientale, le colonel Dalton dit : « Je ne
crois pas que la génération actuelle des Kols ait aucune notion
d'un ciel ou d'un enfer, sauf ce qui peut provenir de

l'enseignement des chrétiens ou de celui des brahmines. La croyance
ancienne est que les âmes des morts deviennent « bhoots, »

esprits, mais ce changement n'emporte aucune idée de récompense

ou de punition. Même alors que l'esprit est supposé
survivre au corps, la condition des âmes après la mort n'est

pas considérée à l'origine comme différant matériellement de

ce qu'elle est pendant la vie. Le ciel est simplement une partie
de la terre très éloignée. Ainsi, « les séjours du bonheur sont

représentés par quelques écrivains hindous comme étant les

vastes montagnes situées au nord de l'Inde. » Dans le Tonga,



96 SIR JOHN LUBROCK

l'on croit que les âmes se rendent à Boloto, grande île au nord-
ouest, bien fournie de toutes les espèces de plantes utiles et

agréables, « portant toujours les fruits les plus riches et les

fleurs les plus belles suivant leurs natures respectives, de telle
sorte que lorsque ces fleurs ou ces fruits sont cueillis, d'autres

occupent immédiatement leur place. » L'île est en outre
approvisionnée des plus beaux oiseaux de toutes les espèces
imaginables, aussi bien que de porcs en abondance, et tous ces
animaux sont immortels, à moins qu'on ne les tue pour
procurer de la nourriture aux hotooa ou dieux ; mais au moment
où un porc ou un oiseau est tué, un autre porc ou un autre
oiseau apparaît aussitôt pour prendre sa place ; et c'est le seul
mode de propagation qui soit connu des indigènes ou qu'ils
admettent. Il est naturellement impossible aux mortels d'atteindre

avec leurs canots l'île de Bololo.
La croyance à un état futur, bien que d'une nature moins

relevée que la nôtre, est singulièrement vivace chez quelques
races barbares. César affirme que chez les anciens Bretons
l'argent était habituellement prêté sur ce qui peut s'appeler
exactement des postobits, ou promesses de payer dans un
autre inonde.

Les Fidjiens croient que « tels ils sont en mourant, telle
sera leur condition dans un autre monde; de là leur désir

d'échapper aux infirmités de l'extrême vieillesse. » Comme on
l'a déjà dit, le chemin de Mbulu est long et difficile ; un grand
nombre périssent en route, et aucune personne malade ou
infirme ne serait en état de surmonter tous les dangers du

voyage. Aussi, un homme sent-il les approches de la vieillesse,
il notifie sans relard à ses enfants qu'il est temps pour lui de

mourir. S'il néglige de le faire, les enfants après un délai

prennent l'affaire en main. La famille tient conseil, un jour est
fixé et l'on creuse la tombe. Le vieillard a le choix d'être
étranglé ou enterré vif.

Cette coutume était si générale que, dans une ville peuplée
de plusieurs centaines d'habitants, le capitaine Wilkes ne vit
pas un homme ayant dépassé la quarantaine, toutes les
personnes âgées avant été enterrées.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 97

L'Indien de l'Amérique du Nord, à ce que nous dit
Schoolcraft, redoute fort peu la mort. « Il ne craint pas d'aller
dans une terre dont il a entendu dire toute.sa vie durant qu'elle
abonde en récompenses sans punitions. » Nous savons que les

Japonais se suicident pour les causes les plus futiles ; et l'on
dit qu'en Chine un riche, s'il est condamné à mort, peut
toujours acheter à peu de frais un substitut volontaire.

Les races inférieures, comme il a été dit plus haut, n'ont
aucune idée de la création, et, même chez celles qui sont un

peu plus avancées, cette notion est très incomplète.
Les Chipewyans croyaient que le monde avait d'abord existé

sous la forme d'un globe d'eau, d'où le grand esprit fit surgir
la terre. Les Lenni Lurape disent que Manitu au commencement

nageait sur l'eau, et fit sortir la terre d'un grain de sable.
Ensuite il tira d'un arbre un homme et une femme. Casalis

constate que tous les indigènes « qu'il a interrogés sur ce sujet
l'ont assuré qu'il ne leur était jamais venu à l'esprit que la

terre et le ciel pussent être l'œuvre d'un être invisible. » Il en

est de même des Hottentots.
Les Australiens n'avaient non plus aucune idée d'une création.

Suivant la mythologie polynésienne, le ciel et la terre
ont existé depuis le commencement. La dernière cependant
avait été recouverte par l'eau, jusqu'à ce que Mavoe en eut retiré
au moyen d'un hameçon enchanté la Nouvelle-Zélande. Les
habitants de Tonga racontent une légende très analogue.

Le sanscrit n'a pas le mot de création, et aucune notion de

ce genre n'apparaît ni dans le Rigvéda, ni dans le Zendavesta,
ni dans Homère.

Nous ne pouvons aussi qu'être très frappés du fait que la

prière est absente des formes inférieures de la religion. La

prière nous semble presque une partie nécessaire de la religion.
Mais elle entraîne évidemment une croyance en la bonté de

Dieu, vérité qui ne se fait pas jour de bonne heure, comme
nous l'avons vu.

Kolben dit des Hottentots : « C'est un fait des plus certains
qu'ils n'adressent de prières à aucune de leurs divinités et
ne disent jamais un mot à aucun mortel de la condition de

C. R. 1873. 7



98 SIR JOHN LUBBOCK

leurs âmes ou d'une vie future. La préparation àia mort, au

sens spirituel, est une chose dont il ne m'ont jamais semblé
avoir la moindre notion »

Les Mandingues, suivant Park, regardent la divinité comme
« si éloignée et d'une nature si sublime qu'il est oiseux d'imaginer

que les faibles supplications de misérables mortels
puissent faire révoquer les décrets et changer les plans de la

sagesse infaillible. » Us paraissent cependant avoir en général

peu de confiance en leurs propres vues; ils affirmaient à Park,
en réponse à ses questions sur la religion et l'immortalité de

l'âme, « qu'aucun homme ne sait rien là-dessus. »

M. Prescott, dans les tribus indiennes de Schoolcraft, constate
aussi que les Indiens de l'Amérique du Nord ne prient pas le

Grand-Esprit.
La relation entre la morale et la religion nous occupera

bientôt. Bornons-nous ici à remarquer que les divinités des

races inférieures sont sujettes aux mêmes passions que
l'homme, et que dans plusieurs cas elles sont des monstres
d'iniquité, envisageant le crime avec indifférence tant que
les sacrifices et les cérémonies religieuses en leur honneur
ne sont pas négligés. Il résulte de là que chez aucune de ces

races on ne rencontre la notion d'un être correspondant à

Satan. En tant que leurs divinités sont méchantes, on peut les

appeler ainsi ; mais si le caractère essentiel de Satan est celui
de tentateur, une notion de ce genre ne peut naître avant que
la morale se soit rattachée à la religion.

Nous avons essayé de retracer le développement graduel de

la religion chez les races inférieures de l'humanité ; les

croyances plus nobles se sont simplement superposées aux
superstitions des religions inférieures, et ne les ont pas
extirpées.

On peut dire qu'en l'absence de l'éducation, le christianisme
lui-même ne préserve pas l'humanité de ces erreurs. « Pendant
la dernière famine qui régna à Naples, le peuple chargea saint
Janvier d'injures et d'invectives et lui déclara sans ambages

que s'il ne lui procurait pas du blé à telle époque, il ne serait
plus son saint. »



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 99

N'est-ce pas un cas du plus grossier fétichisme Ne savons-
nous pas d'ailleurs que la croyance à la sorcellerie jusqu'à
une date très récente était pour ainsi dire universelle même
dans notre propre pays?

Cette sombre superstition a fleuri en fait pendant des siècles
dans les pays chrétiens et n'a été enfin déracinée qu'à la
lumière de la science. Elle survit encore partout où la science n'a

pas pénétré.
L'immense service que la science a ainsi rendu à la cause de

la religion et de l'humanité, n'a pas été jusqu'ici suffisamment
apprécié. La science est encore regardée par plusieurs
personnes, parfaitement honorables, mais d'un esprit étroit, comme
hostile à la vérité religieuse, tandis qu'en fait elle n'est opposée
qu'à l'erreur religieuse. Il est incontestable que son influence
s'est toujours fait sentir en opposition à ceux qui énoncent
des affirmations contradictoires, sous prétexte de mystère, et
à tout ce qui n'est pas conforme aux plus hautes conceptions
de la puissance divine. Le temps approche toutefois où l'on
reconnaîtra généralement que, loin qu'elle soit l'ennemie de

la religion, celle-ci est impossible sans la science, et si nous
considérons les divers aspects du christianisme tel qu'il est

compris par différentes nations, nous verrons sans peine que
la dignité et par conséquent la vérité de leurs croyances
religieuses est en relation directe avec le degré de leurs
connaissances et de leur initiation aux grandes lois physiques par
lesquelles notre univers est gouverné.

Les relations que nous possédons sur le caractère des races

sauvages sont à la fois contradictoires et insuffisantes. En
certains cas des voyageurs ont exprimé péremptoirement des
opinions qui ne reposaient évidemment pas sur des fondements
assez solides. Ainsi l'infortuné La Pérouse qui passa un seul jour
à l'île de Pâques exprime en ces termes son opinion sur les habitants

: « Ils spnt aussi corrompus que les circonstances où ils
sont placés leur permettent de l'être. » D'autre part les
insulaires Amis furent ainsi nommés par Cook à cause de la
bienveillance et de l'hospitalité apparentes qu'ils lui témoignèrent.
Cependant, comme nous le savons maintenant, cette amitié



100 SIR JOHN LUBBOCK

n'était qu'hypocrisie. Le but des indigènes était de l'endormir
dans une trompeuse sécurité, afin de s'emparer de son vaisseau

et de massacrer l'équipage ; un accident heureux les

empêcha seul de mettre ce dessein à exécution. Toutefois Cook

n'eut jamais le plus léger soupçon de leur trahison ou du
danger auquel il avait échappé. Dans quelques cas les récits de

nos auteurs ne s'accordent pas entre eux. Ainsi M. Ellis
dépeint les Taïtiens sous les couleurs les plus noires, disant

que, nonobstant la douceur apparente de leur naturel et la
vivacité enjouée de leur conversation, jamais peut-être aucune
portion de la race humaine n'a été plongée plus avant dans la
licence brutale et dans la dépravation morale. Cependant, à

propos du même peuple et dans le même volume, l'auteur
constate un ardent désir d'obtenir des Bibles : le jour de la
distribution les indigènes arrivèrent de distances considérables,
et « la place fut littéralement encombrée jusqu'à ce que tous
les exemplaires eussent disparu. Et lorsque, pour en obtenir,
ils faisaient des démarches dans nos propres maisons, nous
avions peine à les modérer tant ils montraient d'empressement.

» Dans de telles circonstances on ne peut être surpris que
Cook et d'autres navigateurs aient trouvé en eux beaucoup à

admirer aussi bien que beaucoup à condamner.
Les Kalmouks ont été aussi décrits d'une manière très

différente par différents voyageurs. Pallas dit de leur caractère :

« Il m'a paru infiniment meilleur que ne l'ont dépeint plusieurs
de nos historiens voyageurs. Il est infiniment préférable à celui
des autres peuples nomades. Les Kalmouks sont affables,
hospitaliers et francs; ils aiment à rendre service; ils sont toujours
gais et enjoués, ce qui les distingue des Kirguis, qui sont beaucoup

plus flegmatiques. Telles sont leurs bonnes qualités ;

voici les mauvaises. Ils sont sales, paresseux et fort rusés : ils
abusent très souvent de ce dernier défaut. «

Mariner rend un compte excellent de la moralité des natifs
de Tonga, et il nous fournit un de ces exemples où l'on voit
la difficulté d'arriver à des idées exactes sur un pareil sujet,
surtout lorsqu'il s'agit d'un peuple d'une race différente de la

nôtre et dans un état différent de civilisation. Mariner les décrit



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 101

comme pieux et loyaux comme parents affectueux, enfants
obéissants, bons maris, épouses modestes et fidèles, et amis
sincères. Toutefois, d'un autre côté, ils semblent avoir peu
de sentiments moraux. Us n'ont pas de mots pour la justice
ou l'injustice, la cruauté ou l'humanité. « Il est des circonstances

où le vol, la vengeance, le rapt etle meurtre ne. sont pas
considérés comme des crimes. » Ils n'ont aucune idée de

récompenses et de châtiments à venir. Us ne voient point de mal
à s'emparer d'un vaisseau par trahison et à en massacrer
l'équipage. Les hommes étaient cruels, perfides et vindicatifs.
Les mariages étaient rompus selon le caprice du mari, et, sauf

pour les femmes mariées, la chasteté n'était pas regardée
comme une vertu, bien qu'on trouvât inconvenant chez une
femme de changer fréquemment d'amant. Et pourtant on
nous assure que, tout considéré, un système si opposé à nos
idées ne produisait aucun mauvais résultat ostensible. Les
femmes étaient de bonnes et tendres mères, les enfants, l'objet
de beaucoup de sollicitude. Les deux sexes paraissaient être
satisfaits et heureux dans leurs rapports mutuels, et « quant aux
querelles domestiques il n'en était que bien rarement question.

» Leur complot contre le capitaine Cook ne doit point
nous les faire juger trop sévèrement, puisque même dans

l'Europe septentrionale, les épaves des naufrages ont élé

longtemps regardées comme étant de bonne prise, aucun lien civil
ou domestique ne reliant les étrangers aux indigènes, et les
idées de droit naturel n'ayant pas encore acquis un certain
développement.

Enfin si à toutes ces difficultés nous ajoutons celle de la lan -
gue, nous ne serons pas étonnés que le caractère des races

sauvages ait été décrit si diversement par les voyageurs. Nous

savons tous combien il est difficile de juger un individu; combien

ne l'est-il pas davantage de juger une nation
Tout bien considéré, nous pouvons admettre que la vie et la

propriété sont beaucoup moins garanties dans les communautés

sauvages que dans les sociétés civilisées; et bien que la culpabilité

d'un meurtre ou d'un vol puisse varier avec les circonstances,

le résultat est le même pour celui qui en est la victime.



102 SIR JOHN LUBBOCK

A en croire M. Galbraith, qui a passé chez eux plusieurs
années comme agent indien, les Sioux (Amóri jue du Nord) sont
barbares et excessivement superstitieux. Us appellent vertus la

plupart des vices, et le jeune Indien s'habitue dès l'enfance à

regarder le meurtre comme la première des vertus. A Taïti
les missionnaires ont estimé que « les deux tiers des enfants,
au moins, étaient tués par leurs parents. »

M. Wallace soutient que les sauvages observent leur simple
code de morale pour le moins aussi bien que nous ; mais si ce

simple code de morale permet le vol ou l'assassinat, c'est, si

l'on veut, une sorte d'excuse pour le coupable, ce n'est pas
une consolation pour la victime. Dans le chapitre qui termine
son intéressant ouvrage sur l'Archipel malais, le même auteur
avance l'opinion que, tandis que les sociétés civilisées « ont
laissé bien loin derrière elles l'état sauvage en fait, de progrès
intellectuels, elles n'ont pas progressé également en moralité. »

U va même jusqu'à dire que dans un état social parfait « chaque
homme aurait une organisation intellectuelle assez bien équilibrée

pour comprendre la loi morale dans tous ses détails, et
n'aurait pas besoin d'autres motifs pour obéir à cette loi que
les libres mouvements de sa propre nature. Or, il est très
remarquable que chez les peuples d'une civilisation très arriérée
nous trouvons quelque chose qui se rapproche d'un état social
de ce genre : » et il ajoute: « ce n'est pas trop s'avancer que de

dire que la masse de nos populations n'a pas fait un pas au delà
du code moral des sauvages et dans bien des cas est restée en

arrière. »

Loin d'admettre la vérité de cette assertion, nous serions

plutôt disposé à dire que l'homme a peut être plus progressé
moralement qu'in tellectuellement ou matériellement ; car tandis

que même les sauvages, placés au plus bas degré de l'échelle,
ne sont pas sans avoir fait quelques acquisitions dans la sphère
matérielle et dans celle de l'intelligence, ils sont presque
entièrement dépourvus de sens moral; c'est du moins ainsi que la
chose nous apparaît, bien que nous ne nous dissimulions pas

que l'opinion contraire a rallié plusieurs autorités eminentes.
Lord Kames affirme comme un fait incontestable que chaque



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 103

individu est doué d'une faculté plus ou moins distincte de

discerner le bien et le mal ; et ayant reconnu que des peuples
différents se placent à des points de vue différents relativement
à la morale, il est conduit à la remarque suivante: « Ces faits ne
tendent pas à établir la non-réalité d'un sens moral commun à

tous; ils prouvent seulement que ce sens n'a pas été également
parfait dans tous les temps, ni dans tous les pays. »

Humo a exprimé la même opinion en des termes très nets :

« Quel que soit le degré d'insensibilité d'un homme, dit-il, il
doit être souvent affecté par les images du juste et de l'injuste,
et les préjugés les plus tenaces ne peuvent l'empêcher
d'observer que d'autres sont susceptibles d'impressions semblables.

» Il a même soutenu que ceux qui ont nié la réalité des

distinctions morales, peuvent être assimilés aux chicaneurs de
mauvaise foi ; il n'est pas concevable qu'une créature humaine
quelconque puisse admettre sérieusement que tous les caractères

et tous les actes aient les mêmes titres à l'affection et à

l'estime de chacun. »

M. Wallace trace un tableau séduisant de quelques petites
communautés sauvages qu'il a visitées. « Chaque homme, dit-
il, respecte scrupuleusement les droits de son semblable, et

jamais ou à peu près une infraction quelconque à ces droits
n'est commise. Dans une telle communauté tous sont à peu
près égaux. On n'y connaît pas ces nombreuses distinctions
de l'homme instruit et de l'ignorant, du riche et du pauvre, du
maître et du serviteur, qui sont le produit de notre civilisation;
on y chercherait vainement cette division du travail, portée si

loin chez nous, qui, en accroissant la richesse, produit aussi le
conflit des intérêts; on n'y aperçoit pas cette concurrence et
cette lutte sans trêve pour l'existence ou pour la richesse, que
la population des pays civilisés crée inévitablement. » Mais cela

prouve-t-il un état moral bien relevé? cela prouve-t-il même

que les sauvages aient un sens moral quelconque Non
assurément. S'il en était ainsi, nous devrions pour les mêmes
raisons faire honneur aux freux et aux abeilles et à la plupart des

autres animaux vivant en société d'un état moral supérieur à

celui de l'homme civilisé.



104 SIR JOHN LUBBOCK

En outre dans les petites communautés, tous les membres
sont parents ou alliés les uns des autres, et l'affection de la
famille revêt l'apparence de la vertu. Mais bien que l'amour
filial et la tendresse paternelle présentent un aspect très moral,
ces sentiments ont une origine totalement différente et un
caractère distinct du sentiment moral proprement dit. Nous
n'attribuons pas généralement les sentimens moraux aux
quadrupèdes et aux oiseaux; cependant il n'existe peut-être pas
d'affection plus forte que celle de la mère pour sa progéniture ;
elle se soumettra à tous les sacrifices pour son bien-être et
combattra contre n'importe quel ennemi pour la protéger.

Si les voyageurs ont très souvent confondu les affections de

famille et le sentiment moral, il existe pourtant des témoignages

directs qui semblent montrer que la condition morale des

sauvages est réellement beaucoup au-dessous de ce qu'on a

supposé généralement.
Ainsi M. Dove dit des Tasmaniens qu'ils étaient entièrement

sans « idées ni impressions morales d'aucune sorte. » « La

conscience, dit Burton, n'existe pas dans l'Afrique orientale, et
le terme de repentir exprime le regret d'avoir manqué
des occasions de crime mortel. Le vol constitue l'homme
honorable, le meurtre, surtout le meurtre de minuit, qui est le

plus atroce, fait le héros. »

Les nègres de Yoruba, sur la côte occidentale de l'Afrique,
suivant le même auteur, « sont avides, cruels et manquent
totalement de ce que l'homme civilisé appelle conscience; »

cependant il est juste d'ajouter que d'autres indications de Burton
relativement à cette même tribu semblent opposées à l'appréciation

que nous venons de citer.
M. Neighbors constate que chez les Comanches du Texas

«aucune action individuelle n'est qualifiée de crime, mais que
chacun agit pour lui-même d'après son propre jugement, à

moins que quelque pouvoir supérieur, celui par exemple d'un
chef populaire, n'exerce sur lui son autorité. Les Comanches
croient que lorsqu'ils ont été créés, le Grand-Esprit leur a

donné le privilège d'user librement et sans contrainte de leurs
facultés individuelles. »



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 105

La vérité est qu'il est difficile de citer un seul exemple qui
montre chez les sauvages quelque symptôme de remords. Il est
constant que, si l'on fait abstraction des races très avancées, la

religion ne présente pas un aspect moral et n'a pas d'influence
morale. Les divinités sont presque toujours méchantes. Dans

le Fidji « les noms des dieux expriment leurs caractères. Ainsi
Tunambanga esl l'adultère, Ndauthina enlève de nuit ou à la
lumière des torches des femmes belles et de haut rang. Kum-
bunavanua est le tapageur; Mbatimona le mangeur de cerveaux
et une légion d'autres divinités de la même sorte. Le caractère
des dieux grecs nous est familier, el il n'était rien moins que
moral. Certainement des êtres pareils ne devaient pas récompenser

le bien, ou punir le mal. Il n'est donc pas surprenant
que Socrate vit peu de rapports entre la morale et la religion,
ou qu'Aristote séparât complètement la morale de la théologie.
Nous n'avons pas lieu non plus de nous étonner si, lorsque la

croyance à un état futur commence à pénétrer dans un esprit
non civilisé, elle ne soit pas associée de prime abord à l'idée de

punition ou de récompense.
Les nègres de la Guinée « n'ont aucune idée de récompenses

ou de châtiments à venir pour les actions bonnes ou mauvaises
de leur vie passée. » D'autres races nègres cependant ont sur ce

sujet des idées plus avancées. Les Taïtiens croient à l'immortalité

de l'âme ou au moins à son existence dans un état de

séparation ; ils croient aussi qu'il y a deux régions offrant différents

degrés de bonheur, quelque peu analogues à notre ciel et
à notre enfer ; ils appellent la région supérieure Tavirua l'erai,
l'autre Tiahoboo. Us n'y voient pas cependant des lieux de

récompense et de punition, mais des demeures pour les différentes

classes : le premier est le séjour réservé à leurs chefs et aux
principaux de leur peuple, le second celui des individus de rang
inférieur, car ils ne supposent pas que la conduite terrestre
des hommes modifie le moins du monde leur état futur ou soit
même le moins du monde connue de leurs divinités. Aussi leur
religion, si elle n'a pas d'influenee sur leur moralité, est au

moins désintéressée ; el l'expression de leur adoration et de

leur respect, qu'elle consiste en actes ou en paroles, n'est ins-



106 SIR JOHN LUBBOCK

pirée que par un humble sentiment de leur propre infériorité,
et de l'excellence ineffable de la perfection divine.

Williams nous apprend qu'au jugement des Fidjiens les
«offenses sont graves ou légères suivant le rang de l'offenseur. Le

meurtre commis par un chef est moins odieux qu'un larcin de

peu d'importance fait par un homme de rang inférieur. Les
seuls crimes jugés sérieux sont les suivants : le vol, l'adultère,
l'abduction, la sorcellerie, l'incendie, la violation d'un tabu,
l'irrévérence envers un chef et la trahison ; » et l'auteur témoigne

ailleurs que les Fidjiens, tout en croyant à une existence

future, « en excluent l'idée de toute rétribution morale sous la
forme de récompense ou de punition. » Les habitants de

Sumatra, suivant Marsden, « avaient quelque idée d'une vie à

venir, mais non dans le sens d'un état de rétribution ; ils
voyaient dans l'immortalité plutôt le lot de l'homme riche

que celui de l'homme bon. Je me rappelle qu'un habitant de

l'une des îles situées plus à l'est, me fit avec beaucoup de

simplicité la remarque que les grands seuls allaient au
ciel : comment les pauvres gens pourraient-ils y être admis? »

Chez les Mexicains et les Péruviens aussi la religion était
totalement indépendante de considérations morales et dans

quelques autres parties de l'Amérique, l'état futur est supposé
dépendre non de la conduite, mais du rang.

En fait, nous pensons qu'on peut dire des races inférieures

que la notion du bien et du juste leur fait défaut, quoiqu'elles
soient familiarisées avec l'idée de la loi. Cela conduit à quelques
résultats qui, pour être singuliers, ne s'en expliquent pas
moins.

Ainsi, à Jenna et dans les districts avoisinants, s'il advient

qu'une ville soit privée de son chef, les habitants ne reconnaissent

plus de loi ; l'anarchie, les désordres et la confusion prennent

aussitôt le dessus, et jusqu'à ce qu'un successeur soit

élu, il y a cessation complète de travail. Les plus forts oppriment

les faibles et commettent toute espèce de crimes sans

être justiciables d'aucun tribunal.
L'auteur du travail que nous analysons avoue que la pensée

qu'il existe des races d'hommes dénuées à ce.point de sentiment



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 107

moral, était entièrement opposée aux idées préconçues avec
lesquelles il avait abordé l'étude de la vie sauvage, et qu'il
n'est arrivé à cette conviction qu'à la longue, par de lents
degrés, et même à contre-cœur.

Somme toute il lui semble que les sentiments moraux de-
viennentplus profonds en proportion du développement graduel
d'une race.

Dans les phases primitives du règne de la loi, il n'est jamais
tenu compte du motif, et ce fait montre combien peu la moralité

avait d'empire jusque dans des communautés qui avaient
fait des progrès considérables. Certains exemples souvent
cités pour mettre en lumière le contraste que présentent
entreelles les idées sur la vertu qui ont cours chez les
différentes races, semblent prouver l'absence plutôt que la perversion

du sentiment en question.
M. Lubbock déclare ne pouvoir admettre, par exemple, que

le vol et le meurtre aient jamais été regardés comme des

vertus. Dans un état barbare ils étaient, on n'en peut douter
des moyens de se distinguer et, en l'absence des sentiments

moraux, ils n'excitaient pas de réprobation. Mais comment
concevoir que des actes de cette nature, alors même qu'ils
pussent provoquer un sentiment de respect et même

d'admiration, fussent estimés bons? Dans l'esprit des Grecs la
duplicité d'Ulysse était un élément de sa grandeur ; elle n'était
pas pour cela une vertu en elle-même.

Quelle est donc l'origine du sentiment moral? Quelques-uns
le considèrent comme intuitif, comme un instinct originel
implanté dans l'esprit humain. Herbert Spencer, au contraire,
affirme que les « intuitions morales sont le résultat d'expériences
accumulées d'utilité; ayant été graduellement organisées et

héritées, elle en sont venues à être totalement indépendantes
de l'expérience consciente. De la même manière que l'intuition
de l'espace dont tout individu vivant est en possession, est
dérivée des expériences organisées et consolidées de tous les
individus antérieurs, qui lui ont légué leur organisation nerveuse
lentement développée, et que n'ayant besoin que d'être
précisée et complétée par des expériences personnelles, elle est



108 SIR JOHN LUBBOCK

devenue dans la pratique une forme de pensée en apparence
tout à fait indépendante de l'expérience, ainsi les expériences
d'utilité, organisées et consolidées à travers toutes les générations

passées de la race humaine, ont produit des modifications

nerveuses correspondantes, qui, par une transmission et

une accumulation continues sont devenues en nous certaines
facultés d'intuition morale, cerlaines émotions correspondant
à une conduite bonne ou mauvaise, et n'ont plus de base

apparente dans les expériences individuelles d'utilité. » Nous ne

pouvons entièrement souscrire ni à l'une ni à l'autre de ces théories.

D'un côté, en effet, les sentiments moraux sont maintenant
intuitifs, sans aucun doute, mais si les races sauvages
inférieures ne les ont pas, ils ne peuvent pas avoir été intuitifs à

l'origine et il est impossible de les envisager comme naturels
à l'homme. D'un autre côté tout en convenant parfaitement
avec M. Spencer qu' « il s'est développé et se développe
encore dans la race certaines intuitions morales fondamentales, »

nous éprouvons avec M. Hutton une grande difficulté à concevoir

comment, suivant les termes de M. Spencer, « ces intuitions

morales sont les résultats des expériences d'utilité
accumulées, » c'est-à-dire de l'expérience de ce qui est utile à

l'individu. Il est bien évident que des sentiments agissant sur
des générations successives pourraient en produire une conviction

toujours plus profonde, mais nous ne parvenons pas à

concevoir comment un pareil fait expliquerait la différence
entre le juste et l'utile.

« L'honnêteté dit M. Hutton, doit certainement avoir été

associée par nos ancêtres à des conséquences malheureuses
aussi bien qu'à des conséquences heureuses, et la malhonnêteté

était dans l'ancienne Grèce ouvertement et positivement
associée à des conséquences heureuses. Ainsi les associations
formées lentement, selon M. Spencer, en faveur de l'honnêteté,
n'ont dû être, en fait, qu'une prédominance d'association dans

un sens. »

Mais il y a encore ceci à considérer : c'est que, si leur propre
honnêteté était « associée par nos ancêtres avec des consé-



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 109

quences malheureuses aussi bien qu'avec des conséquences
heureuses * pour eux-mêmes, l'honnêteté d'autrui ne pouvait
sûrement avoir que des conséquences heureuses. Ainsi, tandis
qu'on ne s'aperçoit que« l'honnêteté est la meilleure politique,
selon M. Hutton, que longtemps après renonciation de son
caractère sacré comme devoir, » l'honnêteté fut reconnue pour
être une vertu aussitôt que les hommes attribuèrent à un
devoir quelconque un caractère sacré.

Du jour où les états et les individus se lièrent par des
conventions ce fut l'intérêt manifeste de chacun que les autres
fussent honnêtes. Tout manquement à cet égard devait
naturellement être condamné par celui qui en était victime C'est

précisément parce que l'honnêteté amène quelquefois des

conséquences malheureuses qu'elle est regardée comme une vertu.
Si elle avait toujours valu des avantages immédiats à toutes
les parties intéressées elle aurait été rangée au nombre des

choses utiles, non des choses justes; l'élément essentiel qui en
fait une vertu lui aurait fait défaut.

Prenons encore pour exemple le respect pour la vieillesse.
Nous trouvons jusqu'en Australie des lois, s'il est possible de

les appeler ainsi, attribuant aux vieillards ce qu'il y a de meilleur

en tout. Naturellement les vieillards ne perdent aucune
occasion de graver ces injonctions dans l'esprit des jeunes
gens; ils louent ceux qui s'y conforment et condamnent ceux
qui leur résistent. Aussi la coutume est-elle strictement observée.

Nous ne dirons pas que cette coutume se présente d'elle-
même à l'esprit australien, comme un devoir sacré, mais nous
pouvons croire que dans le cours du temps elle sera arrivée à

être envisagée sous ce point de vue.
En effet, quand une race eut fait quelque progrès dans le

sens du développement intellectuel, on dut certainement
s'apercevoir d'une différence entre les actes recommandés au

nom de quelque avantage qui en était le résultat immédiat, et

ceux qui étaient prescrits pour quelque autre raison. De là dut
naître l'idée de droit et de devoir, en tant que distincte de

celle de l'utilité pure.
Combien nos notions de ce qui est droit dépendent plus



110 SIR JOHN LUBBOCK

des leçons que nous recevons étant jeunes que d'idées héréditaires,

c'est ce qui ressort avec évidence des différences que
présentent les codes de morale qui sont en vigueur dans les

contrées mêmes que nous habitons.
Nous pouvons aller plus loin et dire que, chez le même

individu, on peut souvent rencontrer deuxsystèmes contradictoires,
associés ou juxtaposés en dépit de leur incompatibilité. Ainsi
le code chrétien et le code ordinaire de l'honneur semblent
opposés à certains égards, et cependant la grande majorité
adhère ou croit adhérer à l'un et à l'autre. Enfin, on peut
observer que chez nous-mêmes la religion et la morale sont
intimement associées quoique le caractère sacré qui fait partie
intégrante de notre conception du devoir, n'ait pas pu lui
appartenir avant que la religion ne fût devenue morale. Or pour
que cette transformation s'effectuât, il a fallu qu'on en vînt
à considérer les divinités comme des êtres bienfaisants. Cette

conception nouvelle admise, il s'en suivit naturellement que les
dieux furent supposés regarder avec approbation tout ce qui
tendait à l'avantage de leurs adorateurs, et condamner tous les

actes d'un caractère opposé. Ce pas en avant fut un immense
bienfait pour l'humanité, puisque la crainte des puissances
invisibles qui, jusqu'alors n'avait produit que des cérémonies
et des sacrifices, investissait tout d'un coup les sentiments
moraux d'un caractère auguste, et par suite d'une force qu'ils
n'avaient pas encore possédée.

Il semble donc que l'autorité fut l'origine, et l'utilité, quoique
dans un autre sens que l'entend M. Spencer, le critère de la
vertu. Cependant M. Hutton affirme que certainement, dans

les temps où nous sommes, « une loi élémentaire devrait être
aussi profondément gravée dans l'esprit des hommes et entrée
dans la pratique que la loi géométrique qui statue qu'une
ligne droite est le chemin le plus court entre deux points.
Or quelle est la loi morale dont on puisse dire cela »

Nous ne voyons pas que cela soit nécessaire. Un enfant dont
les parents appartiennent à deux nations différentes, ayant des

codes moraux différents, aurait, croyons-nous, un sentiment
moral profond tout en manquant d'idées bien arrêtées quant à



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES Hl
des devoirs moraux particuliers ; et telle est en réalité notre
condition. Nos ancêtres ont eu pendant plusieurs générations un
sentiment que certaines actions étaient bonnes, et d'autres
mauvaises; mais à des époques différentes ils ont eu des codes
de morale très différents. Il suit de là que nous avons un
sentiment moral bien enraciné, et que cependant, comme peuvent
s'en convaincre tous ceux qui ont des enfants, nous n'avons pas
un code de morale bien déterminé. Les enfants ont un sentiment

profond du bien et du mal, mais ils ne possèdent pas pour
cela une conviction intuitive ou déterminée qui leur signale
quelles actions sont justes et quelles actions sont injustes.

Philippe Roget.


	La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs

