Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs
Autor: Roget, Philippe / Lubbock, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RELIGION

ET LES

NOTIONS MORALES DES PEUPLES SAUVAGES OU PRIMITIFS

FAR.

Sir JOHN LUBBOCK *

Afin de faire comprendre clairement les traits essentiels des
religions des différentes races, nous ne devons pas oublier que
dans la phase & laquelle nous a conduits jusqu’ici le cours de
de nos investigations, les modifications dont une religion est
susceptible peuvent se ranger en deux classes, selon qu’il
s’'agit d’un développement ou d’'une adapiatiorn. Nous employons
le premier de ces deux termes pour désigner les changements
qui résultent du progrés intellectuel d’une race. Ainsi une
idée plus relevée de la divinité est un changement qui tient au
développement. D’autre part, un peuple du nord est sujet & voir
dans le soleil une divinité bienfaisante, tandis qu’a une race
des tropiques cet astre suggere plutot des 1dées de sécheresse
et de destruction. Les chasseurs ont une tendance a adorer la
lune, et les agriculteurs le soleil. Voild ce que nous appelons
des modifications d’adaptation. Ce sont des variations produites
non par des différences de race ou de civilisation, mais par des
agents physiques.

' Cet article et le précédent sont l’analyse de quatre chapitres de I'ouvrage
intitulé : The Origin of Civillsation and the primitive condition of man. Menital
and social condition of savages. By Sir John Lubbock. London 1870, in-8, XIv
and 380 pag. Voyez le Compte-rendu 1872, octobre, pag. 59%.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 80

Dans plus d’un cas le caractére de la langue a eu probable-
ment beaucoup d’influence sur celui de la religion. Il est
presque impossible, par exemple, de n’étre pas frappé des
différences qui existent entre les religions arvennes et les
religions sémitiques. Toutes les races aryennes ont une my-
thologie compliquée, ce qui n’est pas le cas chez les races
sémitiques. En outre, le caractére des dieux est tout a faif
différent. Les Sémites ont pour divinités EI, fort, Bel ou
Baal, seigneur, Adonis, seigneur, Shef, maitre, Moloch,
roi, Ram et Rimmon, V'exalté, et autres du méme genre. Les
Aryens, au contraire, ont Zeus, le ciel, Phébus Apollon, le
soleil, Neptune, la mer, Mars, la guerre, Vénus, la beauté, etec.
M. Max Muller a essayé trés ingénieusement d’expliquer cette
différence par le caractére différent de la langue dans ces deux
races. 7 |

Dans les mots sémitiques la racine reste toujours distincte
et ne peut -donner lieu & aucune méprise. Dans les mots aryens
au contraire, elle ne tarde pas & s’altérer et 4 se déguiser.
(’est pour cela que les. dictionnaires sémitiques sont pour la
plupart disposés par racines, tandis que cette méthode, ap-
pliquée aux langues aryennes, présenterait beaucoup d’in-
convénients, la racine étant souvent obscure et en mainte
occasion incertaine. Or prenez une expression comme celle-ci:
le ciel tonne.” Dans quelgue langue sémitique que ce soit, le
mot ciel resterait invariable, et la signification en serait si claire
qu’il serait bien difficile d’arriver 4 le considérer comme un
nom propre. Mais chez les Aryens le mot sanscrit Dyaus, le
ciel, est devenu le mot grec Zeus, et quand le Grec disait: Zeve
Bpoved, son idée n’était pas que le ciel tonine, mais que Zeus
tonne. Une fois les dieux créés de cette maniére, la mythologie
se développe tout naturellement.

Il est tres intéressant d’observer 1'attitude des anciens vis-a-
vis de ces mythes. Homére et Hésiode les rapportent en appa-
rence sans arriére-pensée, et nous pouvons étre surs que le
public non cultivé ne concevait pas & leur sujet le moindre
doute. Socrate toutefois voit dans I’histoire-de Borée enlevant
Orithyie de PIllissos le fait que: cette jeune fille fut emportée



86 SIR JOHN LUBBOCK

loin des rochers par le vent du nord. Ovide dit aussi que, sous
le nom de Vesta, il ne faut entendre que le feu. Nous ne
pouvons guére douter que beaucoup d’autres encore ne doivent
avoir clairement aper¢u 'origine d’une partie de ces mythes;
mais ils étaient probablement retenus dans Pexpression de
leur opinion par la crainte du renom odieux qui s’attache a
I'hétérodoxie.

Si la poésie peut jeter beaucoup de jour sur l'origine des
mythes qui conslituaient la religion de la Grece et de Rome,
elle ne peut pas expliquer I'origine ou le caractére de la reli-
gion chez les sauvages de race inférieure, parce qu'une mytho-
logie telle que celle de la Gréce et de Rome ne peut prendre
naissance que chez un peuple qui a déja fait de grands progrés.
Cependant il nous faut une explication qui puisse s’appliquer
aux races les moins avancées possédant des opinions religieuses
quelconques. Dans les chapitres précédents nous avons essayé
de remplir cette condition en montrant comment certains
phénoménes, le sommeil et les réves, la douleur, la maladie el
la mort, ont engendré naturellement dans I’esprit du sauvage
la croyance & lexistence d’étres mystérieux et invisibles.
Nous nous sommes occupés, & la fin de notre précédent ar-
ticle, du totémisme, et nous passons maintenant & ce qu'on
peut appeler le chamanisme. De méme que le totémisme
recouvre le fétichisme, le chamanisme recouvre le totémisme.
Cette expression vient du nom qui est usité en Sibérie, ou
les chamans se procurent un état de frénésie pendant lequel
ils se croient ou se prétendent inspirés par 'esprit au nom
duquel ils parlent et par inspiration duquel ils deviennent
capables de répondre aux guestions qu’on leur pose et de
prédire ’avenir. Dans les diverses formes de religion que nous
avons considérées jusqu’a présent, les divinités, si vraiment
elles méritent ce nom, sont regardées comme visibles & 1ous
et comme présentes au milieu de nous. Le chamanisme est un
progres considérable en. tant qu’il nous offre une conception
plus élevée de la religion. Bien que le nom soit sibérien, I'idée
qu’il exprime étend ses ramifications au loin et semble étre
une phase obligée dans la marche du développement religieux.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 817

Dans la pratique il n’est rien moins qu’aisé de distinguer
toujours le chamanisme du totémisme, d’une part, et de I'ido-
latrie, de l'autre. La principale différence se trouve dans la
conception de la divinité. Du point de vue du totémisme les
divinités habitent notre terre; de celui du chamanisme, elles
vivent en général dans un monde & elles et s’inquiétent peu de
ce qui se passe ici-bas. Le chaman est parfois honoré de la
présence de la divinité, ou bien il a le privilége de visiter les
régions célestes. Chez les Esquimaux l'angekok correspond
exactement au chaman. Voici comment Graah décrit une scéne
qui se passe dans le Greenland.

« L’angekok arriva dans la soirée, et, une fois les lampes
éteintes et les peaux suspendues devant les fenétres (car un
art de cette nature, pour des raisons évidentes, se pratique
mieux dans P'obscurité), il prit place tout prés d’une peau de
phoque bien desséchée et commeng¢a a la faire résonner, a
battre du tambourin et & chanter, secondé par tous les assis-
tants. De temps & autre son chant était interrompu par un cri
de goie, gote, goie ! dont je n’entendais pas le sens, et qui venait
tantdot d’'un coin de la hutte tantot d’un autre. Soudain tout
fut tranquille; on n’entendait plus que I’angekok soufflant et
haletant comme s’il luttait contre une force supérieure. Puis
de nouveau un son ressemblant quelque peu 4 celui des cas-
tagnettes, ensuite le méme chant qu’auparavant et le méme
cri de goie, goie, goie! Une heure s’écoula de cette maniére
avant que le magicien p Gt faire obéir & son appel le torngak
ou esprit. Enfin celui-ci arriva, et son approche fut annoncée
par un bruit étrange, trés semblable & celui des ailes d’un
grand oiseau volant sous le toit. L’angekok alors proposa ses
questions, auxquelles il fut répondu par une voix qui résonna
étrangement & mon oreille, mais qui me sembla venir du
corridor prés duquel l'angekok avail pris place. » Williams
fait un récit trés analogue a celui-ci d’une scéne dont il fut
témoin chez les Fidjiens.

Le colonel Dalton constate que « le paganisme des Ho et des
Moondah est chamanistique dans tous les traits essentiels. »

Le culte des idoles caractérise une phase plus élevée en



38 SIR JOHN LUBBOCK

quelque sorte du développement humain. Nous n’en trouvons
pas de traces chez les races placées tout au bas de échelle.
Lafitau dit avec raison: « On peut affirmer en général que le
grand nombre des peuples sauvages n’a point d’idoles.» L’erreur
qui envisage l'idolatrie comme la religion générale des races
inférieures a probablement sa source dans la confusion de
I'idole et du fétiche. Cependant le fétichisme implique une
agression dirigée contre la divinité, l'idolatrie un acte de sou-
mission envers elle, grossier, sans doute, mais humble. Il suit
de 1a que le fétichisme et l'idolatrie n’étant pas seulement dif-
férents, mais opposés, 'un ne peut sortir directement de 'autre.
On doit donc s’attendre a trouver entre eux une phase inter-
médiaire, ce qui est effectivement le cas.

Richardson dit n’avoir observé «ni chez les Esquimaux nt
chez les Tinnes d’'image ou d’objet visible de culte. » Carver
rapporte que les Indiens du Canada n’avaient pas d’idoles, et
cela parait avoir été vrai en général des Indiens de ’Amérique
septentrionale. Lafitau présente comme une exception 'exis-
tence en Virginie d’une idole nommée Oki. Dans I'Afrique
orientale Burton ne connait ¢u’une peuplade, les Wanyika,
qui ait ceriaines statuettes appelées Kisukas. Les négres de
P'onest du méme continenti n’adorent pas d’idoles non plus.
Lorsgu’il arrive & des écrivains d’en faire mention, le contexte
montre presque toujours qu’il s’agit de fétiches.

« Le Fidjien, dit Williams, ne parait pas avoir connu I'ido-
latrie; car il n’essaie jamais de faconner des représentations
matérielles de ses dieux.» Dieffenbach observe que dans la
Nouvelle-Zélande «il n’y a pas de culte des idoles, et qu'il
n’existe point de représentations matérielles des Atoua. »

Les Kols de I'Inde centrale adorent le soleil; mais ils ne
vénerent aucune idole matérielle. « Dans l'origine, dit Dubois,
les Hindous n’invoguaient pas des images de pierre ou d’autres
objets matériels .....; ce ne fut que lorsqu’il eut déifié ses
héros ou d’autres mortels que le peuple de 1'Inde commenca
& faire usage de statues et d’images. » Il est & remarquer
guw’en Chine on ne rencontre pas, dans leslivres canoniques,



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 89

la moindre trace de culte idolatre avant que 'image de Fo fat
apportée dans le pays, plusieurs siécles aprés Confucius.

On peut, nous semble-t-il, poser comme une régle a peu
prés invariable que I’humanité arrive & la phase de la monarchie
dans le gouvernement polilique avant de s’élever & I'idolatrie
en religion. |

L’idole revét habitueliement la forine humaine, et 'idolitrie
se rattache intimement & cette forme dela religion qui consiste
dans le culte des ancétres. Les nations de Mysore, a la nou-
velle lune, observent une féte en I'honneur des parents tré-
passés. Les Kurumbars du Décan aussi sacrifient aux esprits
des ancétres, et il en est de méme des Santals. A la vérité le
culte des ancétres parait prévaloir plus ou moins chez toutes les
tribus aborigénes de I'Inde centrale. Les Cafres sacrifient et
adressent des priéres a leurs parents morts, bien que ce soit
peul-étre trop s’avancer que de dire qu’ils croient & I’existence
et & immortalité de 'ame. En fait leur croyance ne semble pas
dépasser I'idée que les esprits des défunts hantent pendant un
certain temps leurs habitations antérieures, et qu’ils aident ou
tourmentent les vivants. Aucun pouvoir spécial ne leur est
attribué, et Pon aurait tort de les appeler des divinités.

D’autres races s’efforcent de conserver le souvenir des morts
par de grossiéres statues. Ainsi Pallas raconte que les Ostiaks
de Sibérie «sculptent des figures de bois pour représenter les
Ostiaks célébres. Dans les repas de commémoration on place
devant ces figures une partie des mets. Les femmes qui ont
chéri leurs maris ont des figures de ce genre, les couchent avec
elles, les parent et ne mangent point sans leur présenter une
partie de leur portion. » Dans les cas ordinaires ce demi-culte
dure quelques années seulement, aprés quoi I'image est ense-
velie. Mais lorsque le défunt est un chaman, cette coutume se
transforme en sa faveur en une canonisation formelle et com-
pléte; on ne regarde plus comme suffisant que le bloc de bois
habillé qui représente le trépassé ne recoive des hommages
que pendant une période limitée; les descendants du prétre
font leur possible pour perpétuer sa vogue de génération en
génération. Au moyen d’oracles bien combinés el d’autres



90 SIR JOHN LUBBOCK

artifices, ils réussissent & obtenir, pour ces morts devenus leurs
dieux pénates, des offrandes aussi abondantes que celles qu
sont déposées sur les autels des dieux universellement re-
connus.

L’idole n’est en aucune facon considérée comme un simple
embléme. A Tyr, par exemple, on adorait une statue d’Hercule
non comme la représentation de la divinité, mais comme la divi-
nité elle-méme ; et lorsque la ville fut assiégée par Alexandre,
on enchaina la divinité pour I'empécher de passer & 'ennemi.
Il nous est & peu prés impossible d’apprécier la difficulté
qu’éprouve un esprit resté sans développement i se former
quelque conception tant soit peu relevée. A mesure pourtant
que la civilisation progresse, el que les chefs, devenant plus
despotiques, exigent de plus en plus de vénération, les peuples
se trouvent conduits par 14 méme & des notions de puissance et
de magnificence plus grandioses que celles qui leur étaient fa-
milieres. Dans plusieurs des cas signalés plus haut la religion
est encore dans la phase du totémisme, mais & nesure que les
hommes ont avancé dans la voie de la civilisation, ils ont été de
plus en plus frapp3s du mystére de I'existence, et ils se sont
approprié graduellement des notions plus relevées sur la
divinité.

Aussi, bien que le culte des ancétres se présente chez des
races qui en sont encore au totémisme , il peut étre envisagé
comme un trait caractéristique de 'idolatrie, qui est réellement
une religion plus noble, et, généralement sinon toujours, dé-
note une civilisation plus avancée que le culte des animaux et
méme celui des corps célestes. Ce progrés résulte en partie du
fait que le pouvoir croissant des chefs et des rois a familiarisé
I'esprit avec l'existence d’une puissance plus grande que celle
que l'on avait connue jusqu’alors. Ainsi, dans I’Afrique occi-
dentale, le commerce des esclaves ayant ajouié considérable-
ment aux richesses et par suite 4 'autorité des chefs ou rois,
ceux-ci se sont entourés d’un grand état, et ont insisté pour
qu'on leur rendit des hommages serviles. Ces marques de res-
pect ressemblent si fort & P’adoration, gue les individus des
classes inférieures sont persuadés que le pouvoir du roi n’est



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES M

pas borné & la terre, et u’il a assez d’influence pour faire
tomber la pluie du ciel ; aussi ne inanquent-ils pas, lorsqu’une
sécheresse persistante leur fait craindre pour la moisson, de lui
représenter que,s’il n’a soin d’arroser les terresde son royaume,
ses sujets mourront de faim et se trouveront dans I'impossibi-
lité de lui faire les présents accoutumés. Battel raconte de
meéme que le roi de Loango « est honoré comme un dieu. » Il
est si sacré qu’il n’est permis a personne de le voir boire ou
manger. Les tyrans de Natal, dit Casalis, « exigeaient des hom-
mages presque divins. » ,

Le roi et la reine de Taiti étaient tenus pour si sacrés qu’au-
cune chose leur ayant servi une fois, non pas méme les sons
qui formaient leurs noms, ne pouvaient étre employés & un
usage ordinaire. L’adulation la plus ridicule caractérisait le
langage de la cour.

Le culte de 'homme ne reste pas longtemps borné aux tré-
passés. En mainte occurrence il s’étend aussi aux vivants. Ce-
pendant ce culte ne prévaut pas dans des communautés tout &
fait barbares, parce que les chefs, se mélant continuellement
a leurs compagnons, n’ont pas le prestige de ce mystére qu’il
faut a la religion et que les animaux nocturnes possédent & un
degré si éminent. Nous ne devons pas nous étonner que des
hommes blancs aient été pris si souvent pour des divinités. Ce
fut le cas pour le capitaine Cook dans le Pacifique, pour Lander
dans I'Afrique occidentale, et M™ Thomson passa chez les
Australiens septentrionaux pour un esprit, bien que sa rési-
dence au milieu d’eux ait duré quelques années.

Le grand lama du Thibet est réputé immortel, quoique son
esprit échange une enveloppe imortelle pour une autre.

Telles sont les phases intellectuelles infimes que la religion
a traversées. Il ne rentre pas dans notre plan de décrire les
diverses croyances religieuses des races supérieures, et nous
allons passer & quelques usages ou coutumes qui se relient
intimement 4 la religion.

Nous n’avons pas de difficulté & concevoir qu’une fois l'idée
d’étres spirituels devenue familiére, une fois que 'homme en
est venu a les envisager comme ayant une influence significa-



92 ) SIR JOHN LUBBOCK

‘tive en bien ou en mal, il s’efforce de s’assurer leur aide et
leur appui.. Sans doute nous croyons, et avec raison, les sacri-
fices inutiles. Ils forment pourtant une phase par laquelle, dans
le cours naturel de son développement, la religion doit passer.
On commenca par supposer que les esprits mangeaient la
nourriture qui leur était offerte. Mais on ne dut pas étre
longtemps &-s’apercevoir que les animaux sacrifiés ne dispa-
raissaient pas; 'explication naturelle fut que P’esprit mangeait
la partie spirituelle de la victime, laissant & ’adorateur la partie
matérielle. Ainsi les Limboos, prés de Darjeeling, mangent
leurs sacrifices, consacrant, selon - leur déclaration formelle,
« le souffle de la vie aux dieux, la chair & eux-mémes. »

En Guinée, d’aprés Bosman, I'idole n’a que le sang, « parce
que les habitants aiment beaucoup la chair.» Dans d’autres
cas les idoles étaient barbouillées de sang, tandis que les dévots
se repaissaient de la chair. Quand les Ostiaks tuent un animal,
ils enduisent de son sang la bouche de leurs idoles. Et méme,
dans certains cas, il suffit de passer une couleur rouge, selon
la remarque de M. Tylor.

Chez les Peaux-rouges, au festin qui inaugure la saison de
la.chasse, la victime « doit étre mangée en entier et 'on n’en
doit rien laisser. » Chez les Algonquins, dans le festin du méme
genre, il est de régle qu’aucun os de la victime ne soit brisé.

Dans plusieurs cas il se produit une confusion singuliére
entre la victime et la divinité. Ainsi, dans l'ancienne Egypte,
la victime, Apis, était aussi regardée comme le dieu du méme
nom. Iphigénie était supposée par quelques uns étre la méme
personne qu’Artémis. .

Au Mexique, le grand sacrifice annuel en I’honneur de
Tezcatlipoca présentait aussi des particularités trés curieuses.
Quelque beau jeune homme, habituellement un prisonnier de
guerre, était choisi pour étre. la victime. Pendant une année
entiére il était traité et adoré comme un dieu. Quand il sortait,
il était accompagné d’une nombreuse suite de pages, et la
foule se prosternait devant lui et lui rendait hommage comme
a4 la personnification de la divinité bienfaisante. On le comblait
de tout ce qu’il pouvait désirer, et au commencement du dernier



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 93

mois, quatre belles jeunes filles lui étaient assignées pour
femmes. Enfin, le jour fatal arrivé, il était placé a la téte d’une
procession solennelle, conduit au temple, et aprés avoir été
sacrifié en grande cérémonie et avec toutes les marques de
respect, il était mangé par les prétres et les chefs.

Chez les Khonds les sacrifices humains étaient pratiqués
encore tout récemment.

En régle générale, la chair des sacrifices n’était pas mangée
par tous indistinctement. A Fidji elle était réservée aux prétres
et aux vieillards; les femmes et les jeunes gens n’y avaient
aucune part.

Peu & peu les prétres établirent leur droit au tout, et ce fait
ne put manquer d’agir comme un stimulant énergique sur
les sacrifices. Le caractere du culte en fut aussi modifié.
Ainsi, selon Bosman, les prétres encourageaient les offrandes
au serpent plutdot que celles & la mer, parce (que dans ce
dernier cas « il ne reste rien pour eux. »

La pensée des sacrifices humains semble si naturelle dans
la période qui nous occupe, que nous la rencontrons chez
diverses nations dispersées sur toute la surface de la terve.

Nos premiers navigateurs décrivent ces sacrifices comme
ayant lieu occasionnellement dans les iles du Pacifique. Au
Brésil les prisonniers de guerre étaient fréquemment offerts en
sacrifice. Diverses nations de I'Inde, outre les Khonds, avaient
I’habitude d’offrir des sacrifices humains dans des circonstances
extraordinaires.

Plusieurs exemples de sacrifices humains sont offerts par
Phistoire ancienne. Les Carthaginois, aprés la défaite que leur
fit subir Agathocle, bralerent en sacrifice quelques-uns de
leurs captifs. “

Les Assyriens offraient des sacrifices humains au dieu
Nergal. On en rapporte plusieurs exemples dans I’histoire
grecque et chez les Romains, méme jusqu’a I’époque des em-
pereurs. A Rome une statue de Jupiter était aspergée chaque
année de sang humain et cette coutume subsista jusqu’au II° ou
au IIle siecle aprés Jésus-Christ. Dans I’Europe septentrionale ,
les sacrifices humains continuérent jusqu’a une période bien



94 SIR JOHN LUBBOCK

postérieure. Ils semblent avoir été particulierement nombreux
au Mexique et au Pérou. Muller a présumé que cela pouvait pro-
venir en partie du fait que les races de ces contrées n’étaient
pas adoucies par la possession d’animaux domestiques. Chez
les Juifs, nous trouvons un systéme de sacrifices d’animaux ins-
titué sur une grande échelle, et des symboles de sacrifices hu-
mains qui ne peuvent guére s’expliquer que par I’hypothése
qu’ils avaient été habituels. Le cas de la fille de Jephté est gé-
néralement regardé comme tout a fait exceptionnel ; cependant
le passage Lév. XXVII, 28, 29 semble indiquer que les sacrifi-
ces humains furent & une certaine époque usités chez les Juilfs.

Les sauvages de races inférieures n’ont point de temples ou
d’édifices sacrés. Chez les peuples du nouveau monde on n’a
rien trouvé qui ressemblat 4 un temple, sauf chez les races
demi-civilisées de 'Amérique centrale et du Pérou.

Les Stiens de Camboge « n’ont ni prétres ni temples. »
Nous chercherions en vain, dit Casalis, de 1'extrémité du pro-
montoire méridional de V'Afrique jusque bien au deld des
rives du Zambeze, quelque chose d’analogue aux pagodes de
I'Inde, aux maraés de la Polynésie, ou aux huttes a fétiches
de la Nigritie. » Les habitants de Madagascar, d’aprés Drury
qui résida quinze ans au milieu d’eux, bien qu’ils aient des de-
meures fixes, qu’ils entretiennent de grands troupeaux de bétail
et s’adonnent avec zéle & Yagriculture, « n’ont point de temples,
point de tabernacles ou de bocages pour la célébration
publique de leur culte; ils n’ont pas non plus de jelines so-
lennels, ou de fétes, ou de jours ou de temps mis & part, ni de
prétres qui accomplissent ces actes pour eux. »

Les races inférieures n’ont point de prétres. Il est vrai qu’on
pourrait citer de nombreux passages qui 4 premiére vue
semblent démentir cette assertion. Si cependant nous exami-
nons de plus prés les véritables fonctions de ces soi-disant
prétres, nous nous convaincrons facilement que le terme est
employé d’une maniére impropre, et qu’il s'agit de sorciers
seulement. Sans temples et sans sacrifices, il ne peut y avoir
de prétres.

Méme les Nouveaux-Zélandais n’avaient pas de sacerdoce



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 95

régulier. M. Gladstone observe qu’en Greéce, 4 aucune époque,
le prétre ne fut un personnage de grande importance, et que
le prétre d’une certaine localité ou d’une certaine divinité, pour
autant que nous pouvons le savoir, n’entrelenait pas de
rapports organiques avec le prétre d’un autre culte; en sorte
que s’il y avait des prétres, il n’y avait pas de sacerdoce.
Nous avons déja signalé la grande difiérence qui existe
entre la croyance aux esprits et la croyance & I'immortalité de
'ame. Méme les races assez avancées pour cette derniére,
different encore beaucoup de nous dans leurs points de vue;
et, en fait, la croyance & une existence universelle, indépen-
dante et sans terme n’est apanage que des races les plus
élevées. Les Nouveaux-Zélandais croient qu’un homme qui est
mangé apres avoir été tue, est détruit corps et ame. Méme
ceux ui sont inhumés convenablement ne peuvent étre sirs
d’atteindre les régions plus heureuses dans le pays des esprits.
Le voyage est long et dangereux, et plus d’une dme périt en
chemin. Dans les iles de Tonga les chefs sont regardés comme
immortels, les Tooas ou gens du commun comme mortels ;
quant 2 la classe intermédiaire ou Mooas, les opinions different.
Bien que les Fidjiens admettent que presque chaque objet a
un esprit, peu d’esprits suivant eux sont immortels : le chemin
qui conduit jusqu'a Mbulu est long et hérissé de tant de diffi-
cultés, (u’aprés tout « un petit nombre parvient 2 'immorta-
lité. » Au sujet de I’Inde orientale, le colonel Dalton dit: «Je ne
crois pas que la génération actuelle des Kols ait aucune notion
d’un ciel ou d’un enfer, sauf ce qui peut provenir de ’ensei-
gnement des chrétiens ou de celui des brahmines. La croyance
ancienne est que les dmes des morts deviennent « bhoots, »
esprits, mais ce changement n'emporte aucune idée de récom-
pense ou de punition. Méme alors que l'esprit est supposé
survivre au corps, la condition des Ames aprés la mort n’est
pas considérée a I’origine comme différant matériellement de
ce qu’elle est pendant la vie. Le ciel est simplement une partie
de la terre trés éloignée. Ainsi, ¢ les séjours du bonheur sont
repreésentés par quelques écrivains hindous comme étant les
vastes montagnes situées au nord de I'Inde. » Dans le Tonga,



96 SIR JOHN LUBBOCK

I'on croit (que les Ames se rerdent & Boloto, grande ile au nord-
oues!, bien fournie de toutes les especes de plantes uliles et
agréables, « portant toujours les fruits les plus riches et les
fleurs les plus belles suivant leurs natures respectives, de telle
sorte que lorsque ces fleurs ou ces fraits sont cueillis, d’autres
occupent immeédiatement leur place. » I’ile est en outre appro-
visionnée des plus beaux oiseaux de toutes les espéces imagi-
nables, aussi bien (ue de porcs en abondance, et tous ces
animaux sont immortels, & moins u’on ne les tue pour pro-
curer de la nourriture aux hotooc ou dieux ; mais au moment
ol un porc ou un oiseau est tué, un autre porc ou un autre
oiseau apparait aussitot pour prendre sa place; et c’est le seul
mode de propagation cui soit connu des indigénes ou qu'ils
admettent. Il est naturellement impossible aux mortels d’attein-
dre avec leurs canots l'ile de Boloto.

La croyance a un état futur, bien que d’une nature moins
relevée (ue la nodtre, est singulierement vivace chez quelques
races barbares. César affirme que chez les anciens Bretons
Pargent était habituellement prété sur ce qui peut s’appeler
exactement des postobits, ou promesses de payer dans un
autre monde.

Les Fidjiens croient que « tels ils sont en mourant, telle
sera leur condition dans un autre monde; de la leur désir
d’échapper aux infirmités de extréme vieillesse. » Comme on
Pa déja dit, le chemin de Mbulu est long et difficile ; un grand
nombre périssent en route, et aucune personne malade ou
infirme ne serait en état de surmonter tous les dangers du
voyage. Aussi, un homme sent-il les approches de la vieillesse,
il notifie sans retard & ses enfants qu’il esl lemps pour lui de
mourir. S’il néglige de le faire, les enfants aprés un délai
prennent l'affaire en main. La famille tient conseil, un jour est
fixé et 'on creuse la tombe. Le vieillard a le choix d’étre
étranglé ou enterré vif.

Cette coutume était si générale cque, dans une ville peuplée
de plusieurs centaines d’habitants, le capitaine Wilkes ne vit
pas un homme ayant dépassé la quarantaine, toutes les per-
sonnes dgeées ayant été enterrées.



LA RZLIGION DES PEUPLES SAUVAGES 97

L’Indien de I'Amérique du Nord, a ce que nous dit
Schoolcraft, redoute fort peu la mort. « Il ne craint pas d’aller
dans une terre dont il a entendu dire toute sa vie durant qu’elle
abonde en récompenses sans punitions. » Nous savons que les
Japonais se suicident pour les causes les plus futiles: et 'on
dit qu’en Chine un riche, s’il est condamné & mort, peut tou-
jours acheter &4 peu de frais ‘un substitut volontaire.

Les races inférieures, comme il a été dit plus haut, n’ont
aucune idée de la création, et, méme chez celles qui sont un
peu plus avancées, cette notion est trés incompléte.

Les Chipewyans croyaient que le monde avait d’abord existé
sous la forme d’un globe d’eau, d’ol le grand esprit fit surgir
la terre. Les Lenni Lurape disent que Manitu au commence-
ment nageait sur I'eau, et fit sortir la terre d’'un grain de sable.
Ensuite il tira d’un arire un homme et une femme. Casalis
constate que tous les indigénes « qu’il a interrogés sur ce sujet
I’ont assuré qu’il ne leur était jamais venu & Desprit que la
terre et le ciel pussent étre 'ccuvre d’un étre invisible. » Il en
est de méme des Hottentots.

Les Australiens n’avaient non plus aucune idée d’une créa-
tion. Suivant la mythologie polynésienne, le ciel et la terre
ont existé depuis le commencement. La derniére cependant
avait été recouverte par I’eau, jusqu'a ce que Mavoe en eut retire
au moyen d’'un hamecon enchanté la Nouvelle-Zélande. Les
habitants de Tonga racontent une légende trés analogue.

Le sanscrit n’a pas le mot de création, et aucune notion de
ce genre n’apparait ni dans le Rigvéda, ni dans le Zendavesta,
ni dans Homeére.

Nous ne pouvons aussi qu’étre trés frappés du fait que la
priére est absente des formes inférieures de la religion. La
priére nous semble presque une partie nécessaire de la religion.
Mais elle entraine évidemment une croyance en la bonté de
Dieu, vérité qui ne se fait pas jour de bonne heure, comme
nous I’avons vu. |

Kolben dit des Hottentots : « C’est un fait des plus certains
qu’ils n’adressent de priéres & aucune de leurs divinités et

ne disent jamais un mot & aucun mortel de la condition de
C. R. 1873, 7



98 SIR JOHN LUBBOCK

leurs &mes ou d’une vie future. La préparation & la mort, au
sens spirituel, est une chose dont il ne m’ont jamais semblé
avoir la moindre notion! »

Les Mandingues, suivant Park, regardent la divinité comme
« si eloignée et d’'une nature si sublime qu’il est oiseux d’ima-
giner que les faibles supplications de misérables mortels
puissent faire révoquer les décrets et changer les plans de la
sagesse infaillible. » Ils paraissent cependant avoir en général
peu de confiance en leurs propres vues; ils affirmaient 4 Park,
en réponse a ses questions sur la religion et 'immortalité de
I'ame, « qu’aucun homme ne sait rien la-dessus. »

M. Prescott, dans les tribus indiennes de Schoolcraft, constate
aussi que les Indiens de ’Amérique du Nord ne prient pas le
Grand-Esprit.

La relation entre la morale et la religion nous occupera
bientot. Bornons-nous ici & remarquer que les divinités des
races inférieures sont sujettes aux mémes passions que
I’homme, et que dans plusieurs cas elles sont des monstres
d’iniquité, envisageant le crime avec indifférence tant que
les sacrifices et les cérémonies religieuses en leur honneur
ne sont pas négligés. Il résulte de 12 que chez aucune de ces
races on ne rencontre la notion d’'un étre correspondant a
Satan. En tant que leurs divinités sont méchantes, on peut les
appeler ainsi ; mais si le caractére essentiel de Satan est celui
de tentateur, une notion de ce genre ne peut naitre avant que
la morale se soit rattachée & la religion.

Nous avous essayé de retracer le développement graduel de
la religion chez les races inférieures de [I’humanité; les
croyances plus nobles se sont simplement superposées aux
superstilions des religions inférieures, et ne les ont pas
extirpées.

On peut dire qu’en 'absence de I’éducation, le christianisme
lni-méme ne préserve pas ’humanité de ces erreurs. « Pendant
la derniére famine qui régna & Naples, le peuple chargea saint
Janvier d’injures et d’invectives et lui déclara sans ambages
que s’il ne lui procurait pas du blé a telle époque, il ne serait
plus son saint. » '



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 99

N’est-ce pas un cas du plus grossier fétichisme ? Ne savons-
nous pas d’ailleurs que la croyance & la sorcellerie jusqu'a
une date trés récente était pour ainsi dire universelle méme
dans notre propre pays?

Cette sombre superstition a fleuri en fait pendant des siécles
dans les pays chrétiens et n’a été enfin déracinée qu’a la lu-
miére de la science. Elle survit encore partout ou la sciencen’a
pas pénétré. |

L’'immense service que la science a ainsi rendu 4 la cause de
la religion et de Phumanité, n’a pas été jusqu’ici suffisamment
apprécie. La science est encore regardée par plusieurs per-
sonnes, parfaitement honorables, mais d’un esprit étroit, comme
hostile & la vérité religieuse, tandis qu’en fait elle n’est opposée
qua l'erreur religieuse. Il estincontestable que son influence
s’est toujours fait sentir en opposition & ceux qui énoncent
des affirmations contradictoires, sous prétexte de mystere, et
a tout ce qui n’est pas conforme aux plus hautes conceptions
de la puissance divine. Le temps approche toutefois o 'on
reconnaitra généralement que, loin qu’elle soit Fennemie de
la religion, celle-ci est impossible sans la science, et si nous
considérons les divers aspects du christianisme tel qu’il est
compris par différentes nations, nous verrons sans peine que
la dignité et par conséquent la vérité de leurs croyances reli-
gieuses est en relation directe avec le degré de leurs con-
naissances et de leur initiation aux grandes lois physiques par
lesquelles notre univers est gouverné.

Les relations que nous possédons sur le caractére des races
sauvages sont a la fois contradictoires et insuffisantes. En cer-
tains cas des voyageurs ont exprimé péremptoirement des opi-
nions qui ne reposaient évidemment pas sur des fondemenis
assez solides. Ainsi'inforiuné La Pérouse qui passa un seul jour
a l'ile de Paques exprime en ces termes son opinion sur les habi-
tants : « Ils spnt aussi corrompus que les circonstances ol ils
sont placés leur permettent de ’étre. » D’autre part les insu-
laires Amis furent ainsi nommés par Cook & cause de la bien-
veillance et de I'hospitalité apparenies qu’ils lui {émoignérent.
Cependant, comme nous le savons maintenant, cette amitié



100 SIR JOHN LVBBOCK

n’était qu'hypocrisie. Le but des indigénes était de 'endormir
dans une trompeuse sécurité, afin de s’emparer de son vais-
seau et de massacrer ’équipage ; un accident heureux les
empéchaseul de meltre ce dessein a exécution. Toutefois Cook
n'eul jamais le plus leger soup¢on de leur trahison ou du
danger auquel il avait échappé. Dans quelques cas les récits de
nos auteurs ne s’accordent pas entre eux. Ainsi M. Ellis
dépeint les Taitiens sous les couleurs les plus noires, disant
que, nonobstant la douceur apparente de leur naturel et la
vivacité enjouée de leur conversation, jamais peut-étre aucune
portion de la race humaine n’a été plongée plus avant dans la
licence brutale et dans la dépravation morale. Cependant, a
propos du méme peuple et dans le méme volume, Pauteur
constate un ardent désir d’obtenir des Bibles : le jour de la
distribution les indigénes arriverent de distances considérables,
et « la place fut littéralement encombrée jusqu’a ce que tous
les exemplaires eussent disparu. Et lorsgue, pour en obtemr,
ils faisaient des démarches dans nos propres maisons, nous
avions 'peine a4 les modérer tant ils montraient d’empresse-
ment. » Dans de telles circonstances on ne peut étre surpris que
Cook et d’autres navigateurs aient trouvé en eux beaucoup A
admirer aussi bien que beaucoup 2 condamner. "

Les Kalmouks ont été aussi décrits d’une maniére trés dif-
férente par différents voyageurs. Pallas dit de leur caractére :
« Il m’a paru infiniment meilleur que ne 'ont dépeint plusieurs
de nos historiens voyageurs. 1l est infiniment préférable a celui
des autres peuples nomades. Les Kalmouks sont affables, hos-
pitaliers et francs; ils aiment & rendre service ; s sont tOUJOI]Fb
gais et enjoués, ce qui les distingue des Kirguis, qui sont beau-
coup plus ﬂegma‘_ciqtles. Telles sont leurs bonnes qualités ;
voici les mauvaises. Ils sont sales, pa'resseux et fort rusés : ils
abusent trés souvent de ce dernier défaut. | '

Mariner rend un compte excellent de ]a morahte des natifs
de Tonga, et il nous fournit un de ces exemples ou I’on voit
la difficulté d’arriver & des idées exactes sur un pareil sujet,
surtout lorsqu’il s’agit d’un peuple d’'une race différente de la
notre et dans un état différent de civilisation. Mariner les décrit



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 101

comme pieux et loyaux comme parents affectueux, enfants
obeéissanls, bons maris, épouses modestes et fideles, et amis
sinceres. Toutefois, d’un autre co6té, ils semblent.avoir peu
de sentiments moraux. Ils n’ont pas de mots pour la justice
ou l'injustice, la cruauté ou I’humanité. « I1 est des circons-
tances ou le vol, la vengeance, le rapt etle meurtre ne sont pas
considérés comme des crimes.» lls n’ont aucune idée de ré-
compenses et de chitiments & venir. Ils ne voient point de mal
a s’emparer d’un vaisseau par trahison et 4 en massacrer
I'équipage. Les hommes étaient cruels, perfides et vindicatifs.
Les mariages étaient rompus selon le caprice du mari, et, sauf
pour les femmes mariées, la chasteté n’était pas regardée
comme une vertu, bien qu’on trouvat inconvenant chez une
femme de changer fréquemment d’amant. Et pourtant on
nous assure que, tout considéré, un systéme si opposé a nos
idées ne produisait aucun mauvais résultat ostensible. Les
femmes étaient de bonnes et tendres méres, les enfants, I'objet
de beaucoup de sollicitude. Les deux sexes paraissaient étre
satisfaits et heureux dans leurs rapports mutuels, et « quant aux
querelles domestiques il n’en était que bien rarement (ues-
tion. » Leur complot contre le capitaine Cook ne doit point
nous les faire juger trop sévérement, puisque méme dans
I’Europe septentrionale, les épaves des naufrages ont élé long-
temps regardées comme étant de bonne prise, aucun lien civil
ou domestique ne reliant les étrangers aux indigénes, et les
idées de droit naturel n’ayant pas encore acquis un certain de-
veloppement.

Enfin si 4 toutes ces difficultés nous ajoutons celle de la lan -
gue, nous ne serons pas étonnés que le caractére des races sau-
vages ait été décrit si diversement par les voyageurs. Nous sa-
vons tous combien il est difficile de juger un individe; combien
ne ’est-il pas davantage de juger une nation!

Tout bien considéré, nous pouvons admettre que la vie et la
propriété sont beaucoup moins garanties dans les communautés
sauvages (ue dans les sociétés civilisées; et bien que la culpa-
bilité d’'un meurtre ou d’un vol puisse varier avec les circons-
tances, le résullat est le méme pour celui qui en est la victime.



102 SIR JOHN LUBBOCK

A en croire M. Galbraith, qui a passé chez eux plusieurs an-
nées comme agent indien, les Sioux (Ameéri:jue du Nord) sont
barbares et excessivement superstitieux. Ils appellent vertusla
plupart des vices, et le jeune Indien s’habitue dés I’enfance &
regarder le meurtre comme la premiére des vertus. A Taiti
les missionnaires ont estimé que « les deux tiers des enfants,
au moins, étaient tués par leurs parents. »

M. Wallace soutient que les sauvages observent leur simple
code de morale pour le moins aussi bien que nous ; mais si ce
simple code de morale permet le vol ou Passassinat, c’est, si
Pon veut, une sorte d’excuse pour le coupable, ce n’est pas
une consolation pour la victime. Dans le chapitre qui termine
son intéressant ouvrage sur I’Archipel malais, le méme auteur
avance 'opinion que, tandis que les sociétés civilisées « ont
laissé bien loin derriére elles I’état sauvage en fait de progres
intellectuels, elles n’ont pas progressé également en moralité. »
Il va méme jusqu'a dire que dans un état social parfait « chaque
homme aurait une organisation intellectuelle assez bien équili-
brée pour comprendre la loi morale dans tous ses -détails, et
n’aurait pas besoin d’autres motifs pour obéir a cette loi que
les libres mouvements de sa propre nature. Or, il est trés re-
marquable que chez les peuples d’une civilisation trés arriérée
nous trouvons quelque chose qui se rapproche d’un état social
de ce genre ; » et il ajoute: « ce n’est pas Lrop s’avancer que de
dire que la masse de nos populations n’a pas fait un pas au dela
du code moral des sauvages et dans bien des cas est restée en
arriere. » '

Loin d’admettre la vérité de cette assertion, nous serions
plutot disposé a dire que 'homme a peuat étre plus progressé
moralement qu’intellectuellement ou matériellement; car tandis
que méme les sauvages, placés au plus bas degreé de I’échelle,
ne sont pas sans avoir fait quelques acquisitions dans la sphére
matérielle et dans celle de l'intelligence, ils sont presque en-
tidrement dépourvus de sens moral ; ¢’est du moins ainsi que la
chose nous apparait, bien que nous ne nous dissimulions pas
que 'opinion contraire a rallié plusieurs autorités éminentes.

Lord Kames affirme comme un fait incontestable que chaque



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 103

individu est doué d’une faculté plus ou moins distincte de dis-
cerner le bien et le mal; et ayant reconnu que des peuples
différents se placent & des points de vue différents relativement
4 la morale, il est conduit & la remarque suivante: « Ces faits ne
tendent pas & établir la non-réalité d’un sens moral commun a
tous; ils prouvent seulement que ce sensn’a pas été également
parfait dans tous les temps, ni dans tous les pays. »

Hume a exprimé la méme opinion en des termes trés nets :
« Quel que soit le degré d’insensibilité d’un homme, dit-il, il
doit étre souvent affecté par les images du juste et de I'injuste,
et les préjugés les plus tenaces ne peuvent I’empécher d’ob-
server que d’autres sont susceptibles d’impressions sembla-
bles. » Il a méme soutenu que ceux qui ont nié la réalité des
distinctions morales, peuvent étre assimilés aux chicaneurs de
mauvaise foi; il n’est pas concevable qu’une créature humaine
quelconque puisse admettire sérieusement que tous les carac-
téres et tous les actes aient les mémes titres a I'affection et &
Pestime de chacun, »

M. Wallace trace un tableau séduisant de quelques peliles
communautés sauvages qu’il a visitées. « Chaque homme, dit-
il, respecte scrupuleusement les droits de son semblable, et
jamais ou & peu prés une infraction quelconque & ces droits
n’est commise. Dans une telle communauté tous sont & peu
prés égaux. On n’y connait pas ces nombreuses distinctions
de ’homme instruit et de I'ignorant, du riche et du pauvre, du
maitre et du serviteur, qui sont le produit de notre civilisation;
on y chercherait vainement cette division du travail, portée si
loin chez nous, qui, en accroissant la richesse, produit aussi le
conflit des intéréts; on n’y apercoit pas cette concurrence et
cette lutte sans tréve pour I’existence ou pour la richesse, (que
la population des pays civilisés crée inévitablement. » Mais cela
prouve-t-il un état moral bien relevé? cela prouve-t-il méme
yue les sauvages aient un sens moral quelconque? Non assu-
rément. S’il en était ainsi, nous devrions pour les mémes rai-
sons faire honneur aux freux et aux abeilles et & la plupart des
autres animaux vivant en société d’un état moral supérieur a
celui de I'homme civilisé.



104 SI& JOHN LUBBOCK

En outre dans les petites communautés, tous les membres
sont parents ou alliés les uns des autres, et I'affection de la fa-
mille revét I'apparence de la vertu. Mais bien que 'amour fi-
lial et la tendresse paternelle présentent un aspect trés moral,
ces sentiments ont une origine totalement différente et un
caractére distinct du sentiment moral proprement dit. Nous
n’attribuons pas généralement les sentimens moraux aux gua-
drupédes et aux oiseaux; cependant il n’existe peut-étre pas
d’affection plus forte que celle de la mére pour sa progéniture ;
elle se soumettra & tous les sacrifices pour son bien-étre et
combattra contre n’importe quel ennemi pour la protéger.

Si les voyageurs ont trés souvent confondu les affections de
famille et le sentiment moral, il existe pourtant des témoigna-
ges directs qui semblent montrer que la condition morale des
sauvages est réellement beaucoup au-dessous de ce qu’'on a
supposé généralement.

Ainsi M. Dove dit des Tasmaniens qu'ils ¢taient entierement
sans « idées ni impressions morales d’aucune sorte.» « La
conscience, dit Burton, n’existe pas dans I'Afrique orientale, et
le terme de repentir exprime le regret d’avoir manqué
des occasions de crime mortel. Le vol constitue ’homme
honorable, le meurtre, surtout le meurtre de minuit, qui est le
plus atroce, fait le héros. »

Les négres de Yoruba, sur la codte occidentale de I’Afrique,
suivant le méme auteur, « sont avides, cruels et manquent to-
talement de ce que I'’homme civilisé appelle conscience; » ce-
pendant il est juste d’ajouter que d’autres indications de Burton
relativement & cette méme tribu semblent opposées & 'appré--
ciation que nous venons de citer.

M. Neighbors constate que chez les Comanches du Texas
caucune action individuelle n’est qualifiée de crime, mais qne
chacun agit pour lui-méme d’aprés son propre jugement, &
moins que quelgue pouvoir supérieur, celul par exemple d’un
chef populaire, n’exerce sur lui son autorité. Les Comanches
croient (ue lorsqu’ils ont été créés, le Grand-Esprit leur a
donné le privilége d’user librement et sans contrainte deleurs
facultés individuelles. »



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 105

La vérité est qu’il est difficile de citer un seul exemple qui
montre chez les sauvages quelque symptome de remords. Il est
constant que, si ’on fait abstraction des races trés avancées, la
religion ne présente pas un aspect moral et n’a pas d’influence
morale. Les divinités sont presque toujours méchantes. Dans
le Fidji « les noms des dieux expriment leurs caractéres. Ainsi
Tunambanga est I'adultére, Ndauthina enléve de nuit ou & la
Iumiére des torches des femmes belles et de haut rang. Kum-
bunavanua est le tapageur; Mbatimona le mangeur de cerveaux
et une légion d’autres divinités de la méme sorte. Le caraciére
des dieux grecs nous est familier, et il n’était rien moins que
moral. Certainement des étres pareils ne devaient pas récom-
penser le bien, ou punir le mal. I1 n’est donc pas surprenant
que Socrate vit peu de rapports entre la morale et la religion,
ou qu’Aristote séparit complétement la morale de la théologie.
Nous n’avons pas lieu non plus de nous étonner si, lorsque la
croyance a un état futur commence 2 pénétrer dans un esprit
non civilisé, elle ne soit pas associée de prime abord al'idée de
punition ou de récompense.

Les négres de la Guinée « n’ont aucuneidée de récompenses
ou de chatimenls & venir pour les actions bonnes ou mauvaises
de leur vie passée.» D’autres races négres cependant ont sur ce
sujet des idées plus avancées. Les Taitiens croient & 1'immor-
talité de I'ame ou au moins 4 son existence dans un état de se-
paration ; ils croient aussi qu’il y a deux régions offrant diffé-
rents degrés de bonheur, quelque peu analogues & notre ciel et
4 notre enfer ; ils appellent la région supérieure Tavirua Uerai,
l’autre Tiahoboo. Ils n’y voient pas cependant des lieux de ré-
compense et de punition, mais des demeures pour les différen-
tes classes: le premier est le séjour réservé a leurs chefs et aux
principaux de leur peuple, le second celui des individus de rang
inférieur, car ils ne supposent pas que la conduite terrestre
des hommes modifie le moins du monde leur état futur ou soit
méme le moins du monde connue de leurs divinités. Aussi leur
religion, si elle n’a pas d’influenee sur leur moralité, est au
moins désintéressée ; el ’expression de leur adoration et de
leur respect, qu’elle consiste en actes ou en paroles, n’est ins-



106 SIR JOHN LUBBOCK

pirée que par un humble sentiment de leur propre infériorité,
et de 'excellence ineffable de la perfection divine.

Williams nous apprend qu’au jugement des Fidjiens les «of-
fenses sont graves ou légéres suivant le rang de Voffenseur. Le
meurtre commis par un chef est moins odieux qu’un larcin de
peu d’'importance fait par un homme de rang inférieur. Les
seuls crimes jugés sérieux sont les suivants: le vol, adultére,
Pabduction, la sorcellerie, l'incendie, la violation d’un tabu,
Iirrévérence envers un chef et la trahison ; » et I'auteur témoi-
gne ailleurs que les Fidjiens, tout en croyant & une existence
future, « en excluent I'idée de toute rétribution morale sous la
forme de récompense ou de punition. » Les habitants de Su-
matra, suivant Marsden, « avaient quelque idée d’une vied
venir, mais non dans le sens d’un état de rétribation; ils
voyaient dans limmortalité plutdot le lot de I’homme riche
que celui de ’homme bon. Je me rappelle qu’un habitant de
I'une des iles situées plus & l'est, me fit avec beaucoup de
simplicité 1a remarcue que les grands seuls allaient au
ciel : comment les pauvres gens pourraient-ils y étre admis ? »

Chez les Mexicains et les Péruviens aussi Ja religion était to-
talement indépendante de considérations morales, et dans
quelques autres parties de I’Amérique, I'état futur est supposé
dépendre nonde la conduite, mais du rang.

En fait, nous pensons qu’on peut dire des races inférieures
que la notion du bien et du juste leur fait défaut, quoiqu’elles
soient familiarisées avec I'idée delaloi. Cela conduit & quelques
résultats qui, pour étre singuliers, ne s’en expliquent pas
moins.

Aipsi, & Jenna et dans les districts avoisinants, s’'il advient
qu’une ville soit privée de son chef, les habitants ne reconnais-
sent plus de loi; I’anarchie, les désordres et la confusion pren-
nent aussitot le dessus, et jusqu'd ce qu'un successeur soit
élu, il y a cessation compléte de travail. Les plus forts oppri-
ment les faibles, et commettent toute espéce de crimes sans
étre justiciables d’aucun tribunal.

L’auteur du travail que nous analysons avoue que la pensée
qu’il existe des races d’hommes dénuées a ce_pdint de sentiment



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 107

moral, était entierement opposée aux idées précongues avec
lesquelles il avait abordé 1'’étude de la vie sauvage, et qu’il
n’est arrivé & cette conviction qu’ala longue, par de lents de-
grés, el méme a contre-cceur.

Somine toute il lui semble que les sentiments moraux de-
viennent plus profonds en proportion du développement graduel
d’une race.

Dans les phases primitives du régne de la loi, il n’est jamais
tenu compte du motif, et ce fait montre combien peu la mora-
lité avait d’empire jusque dans des communautés qui avaient
fait des progrés considérables. Certains exemples souvent
cités pour mettre en lumiére le contraste que présentent
entre elles les idées sur la vertu qui ont cours chez les diffé-
rentes races, semblent prouver 'absence plutot que la perver-
sion du sentiment en question.

M. Lubbock déclare ne pouvoir admettre, par exemple, que
le vol et le meurtre aient jamais été regardés comme des
vertus. Dans un état barbare ils étaient, on n’en peut douter
des moyens de se distinguer , et, en I’'absence des sentiments
moraux, ils n’excitaient pas de réprobation. Mais comment
concevoir que des actes de cette nature, alors méme qu’ils
pussent provoquer un sentiment de respect et méme d’ad-
miration, fussent estimés bons? Dans I’esprit des Grecs la du-
plicité d’Ulysse était un élément de sa grandeur; elle n’était
pas pour cela une vertu en elle-méme.

Quelle est donc Porigine du sentiment moral ? Quelques-uns
le considérent comme intuitif, comme un instinct originel im-
planté dans ’esprit humain. Herbert Spencer, au contraire, af-
firme que les «intuitions morales sont le résultat d’expériences
accumulées d’utilité; ayant été graduellement organisées et
héritées, elle en sont venues 4 étre totalement indépendantes
de 'expérience consciente. De la méme maniére que I'intuition
de I’espace dont tout individu vivant est en possession, est dé-
rivée des expériences organisées et consolidées de tous les in-
dividus antérieurs, qui lui ont 1égué leur organisation nerveuse
lentement développée, et que n’ayant besoin que d’étre preé-
cisée et complétée par des expériences personnelles, elle est



108 SIR JOHN LUBBOCK

devenue dans la pratique une forme de pensée en apparence
tout a fait indépendante de ’expérience, ainsi les expériences
d’utilité, organisées et consolidées & travers toutes les généra-
tions passées de la race humaine, ont produit des modifica-
tions nerveuses correspondantes, qui, par une transmission et
une accumulation continues , sont devenues en nous certaines
facultés d’intuition morale, certlaines émotions correspondant
a une conduite bonne ou mauvsaise , et n’ont plus de hase ap-
parente dans les expériences individuelles d’utilité. » Nous ne
pouvonsentiérement souscrire ni & I'une ni & ’autre de ces théo-
ries.

D’un coté, en effet, les sentiments moraux sont maintenant
intuitifs, sans aucun doute, mais si les races sauvages infé-
rieures ne les ont pas, ils ne peuvent pas avoir été intuitifs a
I'origine et il est impossible de les envisager comme naturels
a 'homme. D’un autre cOté, tout en convenant parfaitement
avec M. Spencer qu’ « il s’est développé et se développe en-
core dans la race certaines intuitions morales fondamentales, »
nous éprouvons avec M. Hutton ane grande difficulié & conce-
voir comment, suivant les termes de M. Spencer, « ces intui-
tions morales sont les résultats des expériences d’utilité accu-
mulées, » c’est-a-dire de I'expérience de ce qui est utile &
individu. Il est bien évident que des sentiments agissant sur
des générations successives pourraient en produire une convic-
tion toujours plus profonde, mais nous ne parvenons pas 4
concevoir comment un pareil fait expliquerait la différence
entre le juste et 'utile.

« L’honnéteté , dit M. Hutlon, doit certainement avoir été
associée par nos ancétres & des conséquences malheureuses
aussi bien qu'a des conséquences heureuses, et la malhonné-
teté était dans l'ancienne Gréce ouvertement et positivement
associée a4 des conséquences heureuses. Ainsi les associations
formées lentement, selon M. Spencer, enfaveur de ’honnéteté,
n’ont da étre, en fait, qu'une prédominance d’association dans
un sens. »

Mais il v a encore ceci & considérer: c’est (ue, si leur propre
honnéteté était « associée par nos ancétres avec des consé-



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 109

quences malheureuses aussi bien qu’avec des conséquences
heureuses » pour eux-mémes, I’honnéteté d’autrui ne pouvait
stirement avoir que des conséquences heureuses. Ainsi, tandis
qu’on ne s’apercoit «:ue « I'honnéteté est la meilleure politique,
selon M. Hutton, que longtemps aprés I’énonciation de son
caracteére sacré comme devoir, » I’honnéteté fut reconnue pour
étre une vertu aussitot que les hommes attribuérent & un de-
voir quelconiue un caractére sacré.

Du jour ou les états et les individus se lierent par des con-
ventions ce fut I'intérét manifeste de chacun que les autres
fussent honnétes. Tout manquement & cet égard devait natu-
rellement étre condamné par celui qui en était victime. C’est
précisément parce que ’honnéteté améne quelquefois des con-
sequences malheureuses qu’elle est regardée comme une vertu.
Si elle avait toujours valu des avantages immédiats a toutes
les parties intéressées, elle aurait été rangée au nombre des
choses utiles, non des choses justes; I’élément essentiel qui en
fait une vertu lui aurait fait défaat.

Prenons encore pour exemple le respect pour la vieillesse.
Nous -trouvons jusqu’en Australie des lois, s’il est possible de
les appeler ainsi, attribuant aux vieillards ce qu’il y a de meil-
leur en tout. Naturellement les vieillards ne perdent aucune
occasion de graver ces injonctions dans l’esprit des jeunes
gens; ils louent ceux qui s’y conforment et condamnent ceux
qui leur résistent. Aussi la coutume est-elle strictement obser-
veée. Nous ne dirons pas que cetlte coutume se présente d’elle-
méme a I'esprit australien, comme un devoir sacré, mais nous
pouvons croire que dans le cours du temps elle sera arrivée a
étre envisagée sous ce point de vue.

En effet, quand une race eut fait quelque progrés dans le
sens du développement intellectuel, on dut certainement s’a-
percevoir d’une différence entre les actes recommandés au
nom de quelque avantage qui en était le résultat imnmédiat, et
ceux qui étaient prescrits pour quelque autre raison. De la dut
naitre I'idée de droit et de devoir, en tant que distincte de
celle de I'utilité pure.

Combien nos notions de ce quiest droit dépendent plus



110 SIR JOHN LUBBOCK

des lecons que nous recevons étant jeunes que d’idées hérédi-
taires, c’est ce qui ressort avec évidence des différences que
présentent les codes de morale qui sont en vigueur dans les
contrées mémes que nous habitons.

Nous pouvons aller plus loin et dire que, chez le méme indi-
vidu, on peut souvent rencontrer deuxsystemes contradictoires,
associés ou juxtaposés en dépit de leur incompatibilité. Ainsi
le code chrétien et le code ordinaire de 'honneur semblent
opposés a certains égards, et cependant la grande majorité
adhére ou croit adhérer a 'un et & I'autre. Enfin, on peut ob-
server que chez nous-mémes la religion et la morale sont inti-
mement associées , quoique le caractére sacré, qui fait partie
intégrante de notre conception du devoir, n’ait pas pu lui ap-
partenir avant que la religion ne fit devenue morale. Or pour
que cette transformation s’effectuit, il a fallu qu'on en vint
& considérer les divinités comme des éires bienfaisants. Cette
conception nouvelle admise, il s’en suivit naturellement que les
dieux furent supposés regarder avec approbation tout ce qui
tendait & 'avantage de leurs adorateurs, et condamner tous les
actes d’un caractére opposé. Ce pas en avant fut un immense
bienfait pour I’humanité, puisque la crainte des puissances
invisibles qui, jusqu’alors n’avait produit que des cérémonies
et des sacrifices, investissait tout d’un coup les sentiments mo-
raux d’un caractére auguste, et par suite d’'une force qu’ils
n’avaient pas encore possédée.

Il semble donc que V'autorité fut I’origine, et I'utilité, quoique
dans un autre sens que l'entend M. Spencer, le crilére de la
vertu. Cependant M. Hutton affirme que certainement, dans
les temps ol nous sowmes, « une loi élémentaire devrait 8tre
aussi profondément gravée dans I’esprit des hommes et eatrée
dans la pratique que la loi géométrique qui statue qu’une
ligne droite est le chemin le plus court entre deux points.
Or quelle est la loi morale dont on puisse dire cela ? »

Nous ne voyons pas que cela soit nécessaire. Un enfant dont
les parents appartiennent & deux nations différentes, ayant des
codes moraux différents , aurait, croyons-nous, un sentiment
moral profond tout en manquant d’idées bien arrétées quant a



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES 111

des devoirs moraux particuliers; et telle est en réalité notre
condition. Nos ancétres ont eu pendant plusieurs générations un
sentiment que certaines actions étaient bonnes, et d’autres
mauvaises; mais & des époques différentes ils ont eu des codes
de morale trés différents. Il suit de 14 que nous avons un sen-
timent moral bien enraciné, et que cependant, comme peuvent
s’en convaincre tous ceux quiont des enfants, nous n’avons pas
un code de morale bien déterminé. Les enfants ont un senti-
ment profond du bien et du mal, mais ils ne possedent pas pour
cela une conviction intuitive ou déterminée qui leur signale
quelles actions sont justes et quelles aclions sont injustes.

PaILIPPE ROGET.




	La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs

