
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation

Autor: Martin, C. / Ritschl, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION

ET DE LA RÉCONCILIATION

PAR

ALBERT RITSCHL'

introduction.

La doctrine de la justification et de la réconciliation forme le

centre du système théologique, en montrant le rétablissement de

la libre communion de l'église avec Dieu et le retour delà volonté
humaine au plan divin. Chose étrange, le nom de cette doctrine
est beaucoup moins bien fixé que celui des autres. L'appeler la

doctrine de la mqrt de Christ, c'est négliger la valeur de la vie et
de la résurrection du Seigneur; lui donner pour objet l'œuvre
sacerdotale de Chrisl, c'est s'attacher à une image qui n'a eu cours
dans la théologie que depuis la réformation. Pour exprimer un
fait qui est l'œuvre morale de la vie, des souffrances, de la

mort et de la résurrection de Christ pour la fondation de l'église,
le nom de rédemption ne suffit pas; il n'en exprime que le côté

négatif; le terme de sanctification, qui serait le plus biblique,
a pris un autre sens dans la théologie. Il faut donc en venir aux
termes de justification et de réconciliation, qui expriment soit
l'œuvre de Christ pour enlever la coulpe et l'inimitié du pécheur
contre Dieu, soit les nouveaux rapports fondés par cette œuvre
entre la volonté divine et la volonté humaine.

Le point de vue hégélien de Baur, dans son Histoire du déve-

' Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung, dargestellt von
Albrecht Rittchl. — Erster Band: Geschichte der Lettre. 1870. 1 vol. de X et
638 pages.



10 ALBERT RITSCHL

du mérite de Christ. La grâce est le mérite que Jésus acquiert
parle renoncement à ce qu'il possédait de droit ; et il l'obtient
non-seulement personnellement, mais pour l'église dont il est

le chef. Ce mérite, il l'obtient à cause de sa dignité (ex condigno),
tandis que l'homme ne peut posséder vis-à-vis de Dieu aucun
mérite que sous la condition d'une institution divine. Aussi
Dieu, en dui octroyant une récompense, agit-il bien plutôt
comme son propre débiteur que comme devant quelque chose
à l'homme qu'il récompense. La grâce seule peut rendre
l'homme digne de recevoir celte récompense qui est la vie
éternelle.

Cette notion du mérite comparée à celle delà satisfaction seule,
a l'avantage de mettre enjeu l'action tout entière de Christ et
non-seulement sa mort; elle nous fait progresser du bien purement

négatif de l'enlèvement de la coulpe, à l'obtention de

la vie éternelle. Mais quelle dialectique que celle qui reconnaît

une égalité juridique entre deux êtres dont l'un ne peut
la posséder que par la grâce, preuve continuelle de son
infériorité et de sa dépendance!

Duns Scot procède plus rigoureusement en partant de sa

notion de la liberté absolue de Dieu. Il refuse de regarder le
péché, même le péché contre Dieu, comme infini ; ce serait

pour lui établir une puissance du mal égale à celle de Dieu.
Quant au mérite, il ne peut être que purement subjectif dans

son appréciation et soumis à l'acceptation de Dieu ; meritum est

quod acceplatum. Aussi le mérite de Christ est-il considéré par
Scot comme une œuvre finie, dépendant absolument du bon
vouloir de Dieu, et exactement proportionnelle au nombre des

élus auxquels Dieu veut que cette œuvre profite. Dieu a accepté
celle œuvre pour les élus, et c'est pour eux seuls qu'elle est

efficace. Le mérite de Christ acquiert donc aux élus, suivant
Duns Scot, non le bienfait négatif du pardon des péchés, mais
le bienfait positif de la grâce et de l'espérance du salut. Il est

vrai que le pardon est compris dans le don positif. Mais l'accent
n'est pas mis par Duns Scot, comme par Anselme et Thomas

d'Aquin, sur la satisfaction, qui ne peut que rétablir un état légal
de l'homme, mais sur le mérite de Christ, auquel ces derniers



LA DOCTRINE CHRKTIENNE DE LA JUSTIFICATION lì
théologiens sont bien obligés de recourir pour expliquer la

constitution d'un rapport nouveau entre l'homme et Dieu.
La théorie du bon plaisir divin n'est poursuivie dans sa

rigueur que par Duns Scot, qui nie toute nécessité de la rédemption

comme fondée sur la nature de Dieu ou sur la nature
humaine. Cette doctrine fondamentale de la scolastique du moyen
âge est donc incapable de fournir une solution suffisante au
problème de la réconciliation, car Thomas d'Aquin ne sort pas du
droit privé ; et Duns Scot, toute morale que soit sa tendance,
ne trouve en Dieu que l'équité d'un particulier. Aussi n'est-ce

que d'une manière tout à fait formelle que la réformation leur
a emprunté les mots de satisfaction et de mérite.

2. LA JUSTIFICATION

La doctrine de la justification se trouve indiquée chez Anselme
et Abailard par la pensée que la liberté en vertu de laquelle
l'homme répond à l'œuvre de la satisfaction, est déjà déterminée
en une certaine mesure par la grâce de Dieu. Chez Thomas

d'Aquin la doctrine de lajustification est, par imitation de Pierre
Lombard, mise avant celle de la satisfaction et dans un tout autre
chapitre. Elle plonge ses racines dans sa notion de la liberté
humaine, qui est la capacité de tendre à un but final et général
dans toutes ses actions. Et comme ce but ne peut être que la

contemplation de l'essence de Dieu, l'homme ne peut y arriver
par sa nature, et, même indépendamment du péché, il a
besoin pou-r cela d'une grâce particulière.

Cette grâce est un don spécial de l'amour de Dieu. Dans l'état
actuel de Lhumanité elle peut seule, en pénétrant dans l'âme
dont elle devient une qualité, la débarrasser du péché et lui
obtenir la vie éternelle. Considérée comme agissante gratia
operans lorsqu'elle conduit l'âme à rechercher un but
supérieur, elle accompagne et soutient la liberté dans les actes
volontaires de l'homme (gratia cooperans).

La grâce qui existe ainsi dans une âme reçoit le nom de

justification en raison du but auquel elle tend, qui est de rendre
l'homme juste. Thomas la représente tantôt comme basée sur



\ì ALBERT RITSCHL

le pardon des péchés, tantôt comme produisant celui-ci dans

l'âme qui s'est détournée du péché et aime la justice.
Ici se trouve le point faible de la conception de Thomas. Le

rapport qui existe entre la justification proprement dite et le

pardon des péchés n'est point suffisamment élucidé, non plus

que les rapports qui unissent la doctrine de la justification à

celle de la satisfaction par Christ. Celle-ci, à l'imitation de Pierre

Lombard, est reléguée dans son système beaucoup plus loin

que la justification, et perd presque toute sa signification.
Duns Scot regarde la grâce comme un état de l'âme habit-us),

qui est l'œuvre de Dieu, et qui produit en l'homme un
changement réel par lequel seul celui-ci peut obtenir des
mérites devant Dieu. Mais l'accent, ne nous y trompons pas, est mis

par Duns Scot sur l'acte qui suit plus que sur l'état qui l'amène.
L'acle en effet a sa valeur par lui-même; il n'est pas nécessairement

déterminé par la grâce qui réside dans le cœur, et qui
n'a d'ailleurs sa valeur que parce que Dieu veut bien l'accepter

comme mérite. Duns Scot se sépare de saint Thomas sur
ce point encore, que le pardon du péché est considéré par
lui comme indifférent à la justification. Cette œuvre, purement
négative, ne peut que faire cesser un rapport d'hostilité entre
Dieu et l'homme, mais n'amène pas la communion de l'un avec
l'autre. Le changement positif qui s'opère dans la justification
peut seul amener ce résultat.

Remarquons ici la logique du système de Scot. A la
satisfaction opérée par Christ correspond le pardon des péchés; et
ces deux opérations, toutes deux négatives, sont subordonnées
au mérite positif de Christet à la justification réelle de l'homme.
La prépondérance qu'il accorde àia volonté fait de lui d'ailleurs
le plus fidèle représentant du dogme catholique du mérite des

œuvres.
Les nominalistes, après lui, sont allés encore plus loin dans

cette voie. Occam et Gabriel Biel ont attribué tout le mérite
à l'acte volontaire, qui, suivant eux, ne se fonde aucunement
sur l'habitus gratice. En conséquence, le mérite de Christ, tout
en étant la cause principale du mérite, n'est ni unique ni complet

par lui-même. Pour l'enfant même qui n'a pas encore



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 13

commis de péché particulier, il faut le baptême comme meri-
tum de condigno, et pour l'adulte les bonnes dispositions de

l'âme, le repentir, l'amour, le désir du salut, l'usage volontaire
des sacrements ont la même valeur. Cela est clair, et l'église
du moyen âge qui n'a pas repoussé ces doctrines en est responsable

ainsi que de leurs conséquences.
La doctrine réformée de la justification séparée de la

régénération n'a aucun précédent dans l'église du moyen âge ; et

il est nécessaire de comprendre que les mots ont dans les deux

systèmes un sens bien différent. La réforme ne regarde pas la

justification par Christ comme une doctrine objective de son

système théologique, mais comme la règle suprême d'après
laquelle chacun s'estime soi-même, comme la seule base sur
laquelle, à l'exclusion des œuvres, le chrétien fonde l'assurance
de son salut. Toutefois il est juste d'ajouter que nous trouvons
des analogies nombreuses avec cette conception dans la piété du

moyen âge, qui s'élève souvent au-dessus des doctrines
ecclésiastiques de la justification et du mérite. Le point de vue
religieux qui fait tout dépendre de Dieu, se trouve chez Thomas
lui-même lorsqu'il affirme que si la grâce est considérée comme

un don gratuit, tout mérite répugne ci la grâce ; il se poursuit
à travers tout le moyen âge, jusqu'au moment où les réformateurs

en tirèrent toutes les conséquences doctrinales et
ecclésiastiques.

Bernard de Clairvaux, tout en restant purement catholique
dans sa doctrine, et en juxtaposant la grâce et le mérite de

l'homme, nous présente des affirmations précieuses dans ses

sermons et même dans son traité : De gratia et de libero arbitrio.

Au point de vue religieux, il attribue la somme du bien à

la grâce divine ; au point de vue moral, il rapporte tout à la
libre volonté, à laquelle la grâce a conquis la liberté. Il
présente ainsi les deux côtés du problème que toute théologie
évangélique est chargée de résoudre. Non-seulement il
regarde la grâce comme le fondement nécessaire de toute
sanctification, mais encore il fonde toute l'assurance du chrétien

sur la miséricorde de Dieu, qui supplée à l'insuffisance de toutes
les bonnes œuvres.



li ALBERT RITSCHL

L'influence des ordres mendiants, le mérite qu'ils attribuaient
à la pauvreté, ainsi que la contemplation mystique qu'ils
prônaient si fort, nuisirent considérablement pendant le treizième
et le quatorzième siècle au développement de la piété saine et

personnelle prèchée par saint Bernard. L'humilité admirable de

François d'Assise lui-même, et quelques pensées de François
de Padoue, ainsi que de Jean Tailler, sont pendant ces siècles
les seules traces de la tendance préconisée par l'ermite de Clairvaux.

Les mystiques, en effet, comme Eckart, Suso, et l'auteur de

la Théologie allemande, sont loin d'avoir préparé la reformation

au point où l'admettent la plupart des théologiens
protestants. L'influence de la Théologie allemande sur Luther ne

repose que sur des analogies ; car ce livre est aussi imprégné
de panthéisme que tout autre ouvrage mystique. Le mysticisme
qui prêche l'anéantissement en Dieu de la personne humaine,
n'est pas le père de la réformation, dont le but est, au
contraire, de restaurer, par l'action de la grâce, la personnalité morale

et active de l'homme régénéré. La filiation directe s'établit
entre les mystiques et les anabaptistes et l'on sait quelle
différence existait entre ces derniers et les réformateurs.

Staupitz et Jean Wessel, dans le quinzième siècle, sont beaucoup

plus directement que les mystiques les continuateurs de
la pensée de Bernard de Clairvaux et les précurseurs de la
réforme. Certainement tous deux maintiennent la doctrine catholique

de la justification par la nouvelle naissance, et des
mérites qu'obtient le chrétien sanctifié par la grâce. Mais tous
deux font reposer l'espérance et l'assurance du salut beaucoup
plus sur l'amour invariable et la grâce toute-puissante de Dieu,
que sur les mérites variables de l'homme, mérites qui d'ailleurs

ont leur seule source dans cette grâce.
Tous deux se distinguent aussi des mystiques en maintenant

dans toute sa valeur l'amour concret et personnel de l'homme
pour Dieu. Quant h Jean de Wesel, Jean de Goch, Jérôme Sa-
vonarole, et même Wicleff et Jean Hus, l'étude des textes de
leurs écrits, qu'on nous présente comme se rapprochant de la
doctrine réformée de la justification, nous montre au contraire



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION lo

qu'ils sont catholiques et disciples de saint Thomas ; il est juste

d'ajouter qu'ils combattent le meritum ex congruo et l'importance

donnée aux œuvres par les nominalstes. D'un autre côté,

le courant qui porte à tout attribuer à la grâce de Dieu, et à

regarder comme nul le mérite des œuvres, se remarque non-
seulement chez quelques hommes érudits, mais dans la piété

générale. Un canon même de la messe se fait l'expression de

ces sentiments. Les controversistes catholiques du seizième

siècle, tous réalistes, se défendent avec énergie du reproche de

pélagianisme que leur adressent les protestants, et qui tombe en

plein sur les nominalistesdu quatorzième siècle. La grande
différence entre les deux confessions vient de ce que après qu'on

eut, des deux côtés, fixé rigoureusement les doctrines, les
protestants tirèrent les conséquences pratiques de la leur, tandis

que Rome s'est laissée et se laisse encore aller sur ce point à

de nombreuses inconséquences.

II. La reformation.
1. LK PRINCIPE RÉFORMATEUR DE LA JUSTIFICATION PAR

CHRIST DANS LA KOI

En entrant dans le domaine nouveau où nous introduit la

réformation, nous trouvons que la justification par la foi en

Christ devient la doctrine centrale, et que la satisfaction par
Christ a surtout pour but d'expliquer comment la foi seule est

le moyen de la justification. Cette dernière doctrine devient
plus subjective, le terme qui la désigne n'a plus le même sens

que dans la théologie catholique. Elle ne renferme plus la no-
lion de la nouvelle naissance, mais en devient la base. Nous

nous trouvons donc en face d'un fait nouveau, et non plus d'une
tradition suivie comme dans l'église du moyen âge; mais les
réformateurs ne voulaient pas pour cela rompre avec l'église
universelle. Ils rompaient avec l'église romaine sans doute,
mais ils se maintenaient sur le terrain de la société chrétienne
reconnue en Allemagne, du saint-empire romain. Ils conservaient

le dogme de la trinité tel que l'avaient défini les conciles
dont les canons avaient force de loi dans l'empire ; et c'est au



16 ALBERT RITSCHL

prix de cette adhésion à la tradition des premiers siècles que
l'autorité civile leur assura sa protection. Ils maintenaient aussi,
à la base de l'église, la parole et les sacrements, et se

distinguaient par là des sectes anabaptistes, comme par le maintien

de la trinité ils se séparaient des sociniens.
Dès l'origine donc, avant même que la lutte fût commencée,

nous trouvons, dans les sermons de Luther, le sentiment
exprimé de l'insuffisance des œuvres chez les convertis pour leur
donner des droits devant Dieu et l'assurance du salut. Bernard,
Staupitz et "Wessel avaient reconnu le même fait, mais avec
moins de force, de sorte qu'ils s'appuyaient comme remède

sur un sentiment général de la grâce. Luther a besoin d'un
secours plus effectif, et il précise la grâce dans la notion de la

justification par Christ. Christ a satisfait à la loi, et admet le
croyant à la participation de son œuvre. Celui-ci reçoit la
justification de Christ par sa foi, qui devient en lui le principe
actif de la vie et de l'activité chrétienne. Le chrétien cherche
sa justification en Christ seul, et celui-ci lui donne la sanctification.

Pour trouver un point de comparaison à cette doctrine de

l'église romaine, il faut le chercher non dans le dogme de la

justification mais dans l'institution du sacrement de la pénitence.

C'est dans cet acte que le catholique espère trouver, et

encore pour un temps, la certitude de la grâce, tandis que,
suivant Luther, on peut la posséder toujours par la foi. Alors même
qu'il maintenait encore le sacrement catholique, Luther le
modifiait profondément en substituant à l'importance donnée dans
la pratique à une contrition toute imprégnée de légalisme le principe

vivifiant de la foi, nécessaire pour que le sacrement ait son
efficace. Ce n'est que sur la foi, et non sur la mesure de son
repentir, que le chrétien peut appuyer sa confiance dans la grâce
divine. Cette foi devient la mesure de sa vie religieuse tout
entière. Elle détourne ses regards de ses œuvres toutes les fois

qu'il s'agit du jugement de Dieu à son égard ; mais elle n'existe
jamais sans qu'une impulsion soit donnée dans le sens des bonnes

œuvres, et une force accordée pour les accomplir. Ce principe

vivant de la réforme opérée par Luther se retrouve le



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 17

même chez Zwingli. Plusieurs historiens, comme Schnecken-

burger, Zeller, Sigwart, ont méconnu ce fait, parce qu'ils se sont
attachés à comparer la doctrine théologique de la justification
chez les deux réformateurs, et qu'ils en ont fait ressortir les

différences. S'ils s'étaient moins appliqués à étudier la théologie
qui s'est développée comme conséquence de la réformation, et
s'ils avaient accordé plus d'attention à la conception religieuse
qui en fait la base, ils auraient reconnu l'accord des deux
réformateurs. Dans l'Exposition et la justification de ses soixante-sept
articles de 4523, Zwingli pose que la personne de Christ, seul

moyen de salut, est le contenu même de l'Evangile, et, comme
proposition essentielle, il affirme que Christ est notre justice,
et que nous ne pouvons aucunement fonder celle-ci sur nos

œuvres. Ces dernières, toujours imparfaites, ne peuvent nous
donner aucune sécurité ; mais la foi en Christ, notre justice,
notre chef, notre garant, le fait vivre en nous, et nous donne

d'accomplir par amour la volonté de Dieu.
C'est bien là le même fond religieux que chez Luther, et tous

deux opposent encore la pénitence continuelle du cœur, qui ne
fonde rien sur ses œuvres, à la pénitence momentanée et
trompeuse de l'église romaine. Il y a sans doute des différences
entre Luther et Zwingli, mais c'est une erreur que de vouloir
en faire des différences essentielles, et de prétendre que le

principe réformateur de ce dernier est la souveraineté absolue
de Dieu. Cette doctrine joue il est vrai, chez lui, un rôle
prépondérant ; mais comme elle n'est pas même spécialement
chrétienne, elle n'est aucunement le levier par lequel il a soulevé

l'église. Ce levier se trouve chez les deux réformateurs
dans la certitude de la justification par Christ en la foi, telle

que la saisit le croyant, qui demeure dans l'église, et qui lutte

pour atteindre la volonté de Dieu.
Le principe du protestantisme n'est donc ni la glorification

du sentiment religieux seul, aux dépens de ses manifestations
et de ses formes, comme l'admettent Baur et Zeller, ni la
combinaison proposée par Dorner de la justification avec l'autorité
de l'Ecriture, mais la justification par la foi, et la pensée de la

C. R. 1873. 2



18 ALBERT RITSCHL

communion des croyants, fondée par Dieu, et garantie par
l'autorité de Christ.

Ce principe a été également maintenu par les deux réformateurs,

et il est faux de prétendre, avec Stahl, que Zwingli l'a
méconnu, ou que le peu qu'il en admet, il l'a emprunté à

Luther. Tous deux l'ont emprunté à la tradition des siècles précédents

et particulièrement à saint Augustin ; mais ce qui les a

rendus réformateurs, c'est qu'ils l'ont opposé à tout l'édifice
clérical et pénitentiaire de l'église romaine.

Le principe religieux de la justification, également contenu
dans l'enseignement de Mélanchton, devait avoir pour
conséquence naturelle de mettre la notion de l'église, dans le sein de

laquelle cette justification s'opère, en rapport immédiat avec
l'œuvre expiatoire de Jésus-Christ. Les réformateurs ne l'ont
pas suffisamment fait, pressés qu'ils étaient de mettre leur
doctrine de la justification en opposition avec celle de leurs adversaires.

Aussi ont-ils affirmé que la justification accordée par
Christ amenait avec elle le renouvellement du cœur par le

Saint-Esprit, mais sans jamais pouvoir unir ces deux actes
d'une manière logique. Us les ont considérés diversement, donnant

pour but à l'un le repos de la conscience, et à l'autre la
satisfaction de la justice divine.

Luther même, pour essayer d'unir ces deux moments de la
vie chrétienne, dévia parfois assez de son principe pour donner
à la justification le sens, que lui attribua plus tard Osiander,
de l'acquisition d'une justice réelle; et les querelles qui s'élevèrent

sur ce point de doctrine entre Major etHeirius, d'un côté,
et Flacius de l'autre, montrent combien peu on avait trouvé le
lien intime qui unit la justification par la foi au renouvellement
de l'être moral. Une autre suite de cette lacune dans la notion
de l'église est l'obscurité où les réformateurs ont dû laisser cette
question : quand Dieu accorde-t-il objectivement cette justice que
le chrétien a la conscience de posséder par la foi? Enfin cet
affaiblissement de la notion de l'église a eu pour conséquence que
Luther et Mélanchton, après avoir reconnu l'action de la foi
et du Saint-Esprit dans les premières phases de la conversion

dont la loi est l'instrument, ont pratiquement abandonné



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 19

cette idée, et ont peu à peu rétabli la puissance du ministre de

la parole, instrument presque obligé delà conversion.
L'œuvre purement doctrinale de Calvin est différente de celle

des précédents réformateurs. Mais sa conception religieuse et

pratique de la justification par Christ est la même que la leur.
Le chapitre sur la justification vient dans l'Institution à la suite
de l'étude de l'œuvre rédemptrice de Christ, de la nouvelle
naissance et de ses conséquences; et cela à cause du but
subjectif donné à toutes ces doctrines. Tout ce qui concerne l'individu

est, soit dans le Catechismus Genevensis, soit dans les
éditions de l'Institution antérieures à 1559, soumis à la notion de

l'église qui réunit tous les croyants dans son sein. Aussi Calvin
a-t-il affirmé plus fermement que quelque luthérien que ce soit
le principe de la réformation, et trouve-t-il dans l'assurance de

cette justification la garantie contre le désespoir à l'égard du

salul, et contre la propre justice. La notion de la pœnitentia a

subi chez Calvin, comme chez les autres, une modification
profonde. Fondée pour lui sur la foi en l'Evangile, elle s'étend

pendant la vie entière aux actes répréhensibles que nous
commettons encore tous.

2. LES PRINCIPES DE LA DOCTRINE DES RÉFORMATEURS SUR

LA RÉCONCILIATION

Les réformateurs ont fait faire un plus grand progrès à la

conception religieuse qui est au fond de cette doctrine qu'au
dogme théologique lui-même. Ils ont pris à un point de vue
plus élevé que celui du droit personnel les rapports qui unissent
l'homme à Dieu, et donné une valeur bien plus grande à l'œuvre

expiatoire de Christ qu'on ne le faisait au moyen âge. La

conséquence devait en être d'identifier la loi morale et la
volonté de Dieu, et d'ouvrir la voie à une nouvelle notion de Dieu

que les réformateurs eux-mêmes n'ont pas clairement établie,
mais dont Luther en particulier a posé les fondements dans des

conceptions parfois contradictoires en apparence, sur la liberté
de Dieu et la nécessité du maintien de la loi suprême. Zwingli,
de son côté, dans son écrit de Providentia, affirme aussi bien le



20 ALBERT RITSCHL

côté objectif de la question et la nécessité de la rédemption
pour satisfaire à la justice divine, que le côté subjectif qui
concerne la valeur de cette satisfaction pour chaque individu. On

se trompe donc en prétendant que Zwingli a tellement accentué
la liberté de Dieu, qu'il a nié la nécessité de la satisfaction pour
Dieu, et a donné à l'œuvre de Christ une valeur purement
subjective, comme celle de l'exemple.

Quant à Calvin, sa notion de la souveraineté absolue de Dieu,
sur laquelle repose sa doctrine de la prédestination, l'amène à

soutenir que Christ n'a pu avoir de mérite que ex bene placito
Dei. Ex sola gratia dependet meritum Christi, dit-il dans l'Institution.

Et cependant, lorsqu'il développe la doctrine de la
satisfaction, il maintient que la mort de Christ satisfait à la justice
divine, et que cette satisfaction est nécessaire. Il y a donc chez

lui déviation, mais seulement déviation partielle vers le système
de Duns Scot.

Les réformateurs, en effet, dans leur ensemble, ont ouvert
par leurs notions de l'amour de Dieu et de sa justice, qui trouve
son expression dans l'éternelle loi morale, des horizons tout
nouveaux pour la doctrine de la réconciliation. C'est là un progrès

théologique qui dénote un pas sérieux en avant dans la

conception religieuse et morale du christianisme. Il suffit, pour
se convaincre de son importance, de voir la part faite à l'activité

de Christ à côté et au-dessus de ses souffrances, dans l'œuvre

de la réconciliation de l'homme avec Dieu. Luther, dans une
de ses prédications, nous montre Jésus maître de la loi et ici
il entend ce mot dans le sens de la loi imposée et sanctionnée par
des promesses), parce qu'il l'accomplit spontanément et se

soumet de lui-même à cette loi, pour délivrer du joug qu'elle
leur impose ceux qui, pleins de son esprit, accompliront
volontairement aussi les ordonnances de la loi. Mais cette obéissance

passive est aussi une souffrance, une privation pour
Christ ; et comme elle se consomme dans la mort, elle acquiert
une valeur expiatoire, et sert à notre réconciliation. Calvin
appuie la justice que Christ nous a acquise sur sa vie et son
obéissance tout entière. L'obéissance active de Christ peut
seule en effet nous garantir qu'il subit ses souffrances et sa



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 21

mort, volontairement et par amour, elle seule par conséquent
est pour nous un gage de leur valeur.

Si les réformateurs ont posé les bases religieuses des
doctrines de la justification et de la réconciliation, ils ne les ont

pas entièrement coordonnées en un système scientifique. Osian-

der entreprit cette œuvre. Il se rattacha aux réformateurs dès

l'origine en affirmant avec Luther que les œuvres sont non pas
le moyen mais la suite de la justification ; dès l'origine aussi il
s'en sépara en appelant justification l'état de celui qui devient
réellement juste. Il sépara absolument la rédemption opérée

par Jésus-Christ quinze cents ans auparavant, de la justification
qu'opère en l'homme la parole intérieure, le Logos divin, lorsque

le pardon lui a été prêché. Cette justification est, pour lui,
un changement réel du cœur qui rend l'homme véritablement
juste ; elle se borne à l'œuvre que le Médiateur opère et renouvelle

chaque jour dans le croyant. Ce sens différent, donné au

nom de justification, révèle chez Osianderun principe religieux
différent de celui des réformateurs. Le chrétien ne puise plus
uniquement l'assurance de son salut dans les mérites de Christ,
mais déjà dans son propre état, qu'il attribue, il est vrai, à Christ.
Au point de vue moral, cette action du Christ sur le fidèle, qui
lui paraît trop extérieure dans la doctrine de ses antagonistes,
est nécessairement considérée par lui comme un fait purement
surnaturel et comme enlevée aux conditions de la volonté
humaine.

Par ce côté Osiander aurait dû être logiquement conduit à

une sorte de déification du chrétien dans lequel Christ est venu
résider. Ce qui l'a retenu, c'est son sentiment religieux, pénétré

de l'esprit des réformateurs : en faisant la distinction entre
l'esprit de Christ et l'homme qui en est pénétré, et en attribuant
tout le mérite au premier, il a apporté à sa doctrine un
tempérament qui lui enlève en grande partie le caractère essentiellement

mystique qui la distingue. Ce n'est du reste pas le seul
point sur lequel Osiander se rapproche de Luther. Il lui a
emprunté sa distinction de l'obéissance active et de l'obéissance passive

de Jésus-Christ ; mais il a laissé ces deux éléments de l'obéissance

du Sauveur complètement distincts et séparés. Les luthé-



22 ALBERT RITSCHL

riens, ses adversaires, outre l'action distincte de ces deux
facteurs en face de la loi, ont admis une obéissance libre volontaire

et morale vis-à-vis de Dieu, qui répond au sentiment
religieux de la réformation dans toute sa pureté. Du reste, ni
Osiander, ni ses contradicteurs, n'ont su attribuer à la notion
de l'église sa vraie place dans l'organisme de la réconciliation ;

et si Calvin l'a entrevue, nous voyons par ses dernières éditions
de l'Institution qu'il n'y est pas resté fidèle.

III. La réconciliation et la justification, chez les
orthodoxes luthériens et calvinistes, et l'opposition

à celte doctrine chez les sociniens.

La lutte de Christo mediatore, qui s'éleva entre l'orthodoxie
luthérienne et calviniste d'un côlé, et le socinianisme de l'autre,
est la plus imporlante controverse théologique de tout le dix-

septième siècle. Malheureusement, elle fut embrouillée par le
fait que les deux partis, se croyant également chrétiens,
méconnaissaient le fond même de la différence qui les séparait. Elle
consiste en ceci, que l'un des partis était sur le terrain d'une

église religieuse, tandis que l'autre aspirait essentiellement à

former une école morale. La confusion fut d'autant plus grande

que la théologie ecclésiastique avait une couleur scolastique, et

que l'école morale des sociniens semblait soutenir l'universalisme

de l'église.
Les caractères essentiels d'abord attribués à l'église par les

réformateurs étaient purement religieux et destinés à l'établir
en face du système romain, d'un côté, et des anabaptistes, de

l'autre. C'étaient la profession de la pure doctrine évangélique,
et l'administration des sacrements. La notion morale de l'église
était plus ou moins laissée de côté. Peu à peu la profession de

la pure doctrine devint l'élément qui fut considéré comme le

plus essentiel, et sous l'influence de Mélanchton une couleur
scolastique fut donnée à l'église. La précision du dogme fut
considérée de plus en plus comme essentielle ; et, chose

curieuse, tout le mouvement luthérien, opposé aux réformés et à

Mélanchton lui-même, eut son origine dans l'impulsion donnée



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 23

par ce réformateur. L'élément doctrinaire fut par ricochet
fortifié chez les réformés, qui y étaient déjà entraînés par
l'influence de Calvin. Malgré leurs divergences, les réformés et les

luthériens mirent leurs doctrines sur la rédemption en rapport
avec l'idée de l'église ainsi conçue, et arrivèrent sur ce point à

des résultats essentiellement identiques, qui ne présentent entre
eux que des divergences secondaires. Telle n'est pas l'opinion de

Schneckenburger, qui fait ressortir ces divergences, et attribue
à tort aux réformés une tendance vers les doctrines modernes
de la rédemption. L'examen des différents points montrera
l'inexactitude de ses assertions.

Les théologiens des deux confessions établissent et définissent
de même le dogme de la satisfaction.

Tous déclarent que Dieu envoyant son Fils réunir les deux

natures en sa personne, la justice essentielle à Dieu exige les

moyens de rédemption qui ont été employés, c'est-à -dire la mort
expiatoire, acquérant par la personne de celui qui l'a subie

une valeur infinie. La satisfaction que doit donner cette mort
à la justice de Dieu exige que Christ ait été l'objet de la colère
divine.

Schneckenburger prétend que les réformés ne voient dans

la satisfaction apportée par Christ que la causa instrumentons,
et non la causa meritoria de notre salut. Il explique cette
différence avec la conception luthérienne par la doctrine
réformée qui est à la base de la prédestination, celle de la
souveraineté absolue de Dieu; il veut montrer que, puisque tout se

produit ex bene placito Dei, il ne saurait être question pour les

réformés de satisfaction nécessaire àia justice divine. Cette

conséquence du dogme de la prédestination déjà opposée par
Gerhard aux réformés, n'a jamais été tirée par eux. Jamais la

doctrine de l'absolue discrétion de Dieu (Willkür), n'a régné

sur la dogmatique des réformés comme sur celle des sociniens.

Le dogme de la prédestination chez Calvin lui-même, comme
chez Luther, est resté sans grande influence sur le reste de son

système théologique et en particulier sur la formation de ses

doctrines sotériologiques.



2ì ALBERT RITSCHL

Les théologiens des deux confessions admettent que la satisfaction

a été opérée conjointement par l'obéissance active et l'obéissance

passive de Christ.

Cette proposition rencontra une grande opposition chez Jean

Piscator, d'Herborn, et il fut suivi dans cette voie par un certain
nombre de réformés. Il ne voulait accorder une valeur expiatoire

qu'à l'obéissance passive seule, et regardait l'obéissance
active seulement comme une condition nécessaire de la
première.

Il mettait en avant pour appuyer son dire six arguments dont
voici les deux principaux : l'imperfection des fidèles est aussi

bien expiée par la mort de Christ que leurs péchés antérieurs.
Il n'est donc pas besoin pour y porter remède de recourir à

l'obéissance active de Christ. Cet argument a fait naître pour y
répondre, chez les réformés comme chez les luthériens, la
distinction suivante qui est due à Gerhard. La justification n'est

pas seulement le pardon des péchés, mais aussi l'imputation de

la justice de Christ. Le second et le plus important argument
de Piscator est que l'obéissance active de Christ ne peut pas
nous être imputée, car il y était obligé par sa nature qui est
humaine autant que divine. Piscator a été précédé dans cette
voie par Ursinus sous l'influence de Mélanchton. Les luthériens
répondirent parleur doctrine de la communicatio idiornatum de

la nature divine à la nature humaine. Christ est, suivant eux, par
nature supérieur et non subordonné à la loi. Les réformés
reconnaissent que le Logos, devenu homme, s'est soumis à toutes
les conditions de la vie humaine ; mais ils déclarent que, comme
il ne l'a fait que pour le bien des hommes, son activité humaine
a une valeur expiatoire aussi bien que ses souffrances.

Quelques-uns comme Bucanus, Polanus, Amesius, Voetius, Heida-

nus, Witsius, ajoutent que toute l'œuvre médiatrice de Christ, sa

mort comme son activité, repose sur la position éternellement
établie de Christ comme garant et chef des élus. C'est comme
caput ecclesia? et pour ceux qui lui appartiennent, que Christ
a agi et souffert. Cette considération n'a pas été mise en avant

par les luthériens, parce qu'elle venait des réformés; ils ont eu



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 25

tort, car elle aurait complété leur doctrine christologique que
contredit leur prétention de mettre Christ au-dessus de la loi.
D'ailleurs, ni réformés ni luthériens n'ont su tirer parti de la

suprématie accordée à la charge royale de Christ sur les deux
autres. Par là, ils auraient clairement établi que Christ soustrait
véritablement les élus à l'obligation de la loi envisagée comme

moyen d'obtenir le salut, en même temps que la grâce de Dieu
les conduit à la vie éternelle par le chemin de l'obéissance
fidèle à cette loi.

La distinction posée par Gerhard entre le pardon des péchés
et l'imputation de la justice de Christ, quoique admise par
les théologiens des deux confessions, ne se fait pas dans la
conscience du chrétien, et ne réussit pas à répondre à l'argument

de Piscator que nous avons vu plus haut- Ce qui est fondé

sur le sentiment religieux, c'est la distinction entre la loi
obligatoire comme produisant le salut, qui est abolie par l'œuvre
de Christ, et la loi restant obligatoire pour le racheté comme
règle de conduite et de vie. Par là seulement on peut répondre
à Piscator qui prétend que l'obéissance passive de Christ suffit
à nous délivrer de la malédiction de la loi. Il faut encore que
nous soyons délivrés de son joug, et c'est là ce qui rend expiatoire

l'obéissance active de Christ. La satisfaction donnée par
Christ à la justice de Dieu se fonde donc, pour les théologiens
des deux confessions, sur l'action coordonnée de l'obéissance passive

et de l'obéissance active de Christ.
Mais notre salut ne se fonde sur la justice de Dieu que

d'une manière indirecte, et par l'intermédiaire de la satisfaction

opérée par Christ. Il se fonde directement sur la grâce et

l'amour de Dieu ; et l'œuvre de Christ, comme garant et
témoin de cet amour, se présente dans son unité active. Mais

les théologiens du dix-septième siècle n'ont pas su poursuivre
ce point de vue entrevu par la Formule de concorde. Ils l'ont
remplacé par la notion du mérite de Christ, qui répond à la
volonté de Dieu d'accorder la grâce. (Gnadenwille Gottes.) Avant
même que la distinction entre mérite et satisfaction eût été

clairement posée, cette notion de mérite a été employée
exclusivement par les luthériens, par Gerhard par exemple, pour



26 ALBERT RITSCHL

exprimer la condition positive de la justification. Mais elle n'a
pas été suffisamment déterminée par ceux mêmes qui plus tard
en ont fait intentionnellement usage. Elle est d'ailleurs paralysée

par leur idée de Dieu, qui ne leur permet pas d'admettre
qu'aucun avantage résulte pour lui de l'œuvre de Christ.

La seule différence qu'on puisse remarquer sur ce point entre
les théologiens des deux confessions, consiste en ce que les
réformés attribuent aux mérites de Christ un avantage pour sa

propre gloire que la christologie des luthériens ne leur permet
pas d'admettre. Schneckenburger prétend encore que les
réformés rangent l'incarnation dans le nombre des œuvres
expiatoires de Christ, ce qui prouverait leur tendance à

abandonner la notion de substitution, pour la remplacer par celle de
l'union de Christ avec les fidèles. Mais, d'un côté, les réformés
comme Ursinus et Matth. Martini, qui ont donné cette valeur
à l'incarnation, en faisaient une souffrance, et la plaçaient dans
la catégorie de l'obéissance passive. D'un autre côté, les luthériens,

s'ils coordonnent l'obéissance active et l'obéissance passive

lorsqu'il s'agit de satisfaire à la justice divine, les
réunissent, aussi bien que les réformés, en une obéissance active

qui s'exprime dans les souffrances et la mort volontaire de

Christ, lorsqu'ils ont en vue le but de notre justification positive.
C'est essentiellement à la charge royale de Christ dans son

exaltation qu'est réservée l'applicatio gratice. Par les autres
charges l'action de Christ est indirecte et subordonnée. Le
luthérien Bdier propose comme premier élément de cette
application la foi, dont il expose les effets, la régénération et la

conversion, et à laquelle il donne pour but prochain la justification.

Les réformés, au contraire, proposent la justification comme
but direct de toute l'œuvre de Christ dans son état d'exaltation,
à commencer par sa résurrection. Amesius, en particulier, qui
peut compter comme leur représentant, distingue quatre
moments dans la justification : 1° le décret éternel de Dieu; 2° la
proclamation de cette justification par la résurrection de Christ;
3° la première union du chrétien avec Dieu par la foi ; 4° la
réconciliation certainement attestée en nous par le Saint-Esprit.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 27

Aussi peut-il dire qu'objectivement la justification précède la
foi et l'amène, tandis que subjectivement la foi est la cause de

la justification. Il est donc erroné d'admettre, avec Schneckenburger,

que les réformés, avant Schleiermacher et comme lui,
n'ont appliqué l'acte de la justification qu'à l'humanité tout
entière d'une manière générale, sans tenir compte de son

application personnelle.
Schneckenburger se trompe encore lorsqu'il se fonde sur

l'affirmation de plusieurs théologiens réformés, que Dieu
prononce la sentence de justification secundum veritatem, pour
admettre que, suivant ces théologiens, cette sentence est

analytique et a pour objet le croyant ; tandis que pour les luthériens,

cette sentence, synthétique, a pour objet le pécheur.
L'examen attentif des textes montre que suivant Melchior,
Fr. Turretin et Salomon de TU particulièrement, cette
sentence, en raison même de sa conformité à la vérité ne peut avoir

pour objet la justice toujours imparfaite du croyant, mais la

justice parfaite de Christ qui lui est imputée et qui précède sa

foi ; c'est donc bien un jugement synthétique et c'est bien le

pécheur qui en est l'objet. La foi est, il est vrai, la condition
nécessaire pour que ce jugement s'applique à l'individu, mais elle
n'en est pas le fondement. Ce qui distingue réellement les
réformés des luthériens, c'est que, donnant plus de valeur à Christ

comme chef de l'église, ils voient dans la sentence de justification

non-seulement un acte de la grâce, mais encore un acte de

la justice divine.
Le point sur lequel la lutte a été le plus vive entre les deux

confessions, c'est celui qui concerne la délimitation du dessein

du salut, en rapport avec son application.
Cette question, que l'école avait déjà traitée au moyen âge, est

entrée, au dix-septième siècle, dans la conscience religieuse et

ecclésiastique. Des deux côtés on admet que le résultat est le
même : le salut d'une partie des hommes, des élus. On admet

encore que ce résultat est prévu de Dieu, et rentre dans l'organisme

qu'il a donné au monde. Mais les réformés le font dépendre

uniquement du décret éternel de Dieu, et les luthériens y
font intervenir la résolution de chaque homme à embrasser la



28 ALBERT RITSCHL

foi. Ce qui doit être, suivant ceux-ci, attribué à Dieu, c'est
l'éternel décret d'accorder le salut à la foi, et c'est ainsi qu'il l'a
prédéterminé '. Ce n'est donc pas la doctrine de la prédestination

qui a déterminé chez les luthériens celle de la rédemption,
mais bien plutôt le contraire ; aussi ne trouvons-nous pas
proprement chez eux un système. Les réformés, en limitant le

dessein de Dieu aux seuls élus, ont suivi une voie plus
systématique. De plus, ils ont relevé la notion de l'église en donnant

pour but direct à l'œuvre de Christ l'assemblée des fidèles, et
ils ont fourni à la piété individuelle un appui plus solide que la
seule assurance du salut. Enfin, ils ont mieux ordonné leur
christologie en identifiant l'œuvre de Christ dans ses deux états
d'inanitio et d'exaltatio. La doctrine luthérienne a pour
inconvénient de ne pas unir organiquement la notion de l'église à

celle du mérite de Christ. L'intermédiaire du ministère de la

parole n'est pas suffisant pour empêcher le sentiment de
l'isolement dans la conscience religieuse, et présente une certaine

apparence de rapprochement du système catholique. De là les
deux écueils qui se présentent sans cesse pour les luthériens,
celui du cléricalisme et celui du piétisme inquiet et sectaire.

Les différences, en somme si secondaires, que nous venons de

signaler entre les théologiens des deux confessions, disparaissent

dans la lutte qu'ils eurent à soutenir contre les tendances
contraires au christianisme et à l'église, qui voulaient annuler
la doctrine de la réconciliation par Christ. Ces tendances eurent
leur point culminant dans le socinianisme, mais c'est dans le
cercle des anabaptistes qu'elles ont pris naissance. Les principes
de ceux-ci sont les suivants : Le christianisme est la réunion de

ceux qui sont effectivement saints ; l'église n'est que la collee-

' Arminius est le premier qui place au premier rang les mérites de Christ
dans l'élection. Les orthodoxes calvinistes voient dans ces mérites la suite de

l'élection les arminiens en font la cause de cette même élection, et les luthériens
les suivent dans cette voie. Quelques réformés Amesius, Witzius, Heidegger)
émettent l'opinion que l'élection en Christ est valable pour l'ensemble de ceux

qui, par leur union avec le chef (Christ), atteindront le but du salut. Cette vue,
qui brise avec la tradition de Luther et de Calvin, semble suivre la voie ouverte

par Zwingli, et être la plus conforme à la doctrine de Paul.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 29

tion des chrétiens et n'est pas un tout qui précède la foi
individuelle. Les conséquences en sont le baptême des adultes ; le
christianisme universel antérieur, l'église et l'état chrétien sont
nuls et non avenus, et un nouvel état politique social est à fonder

sur les seules bases de l'Ancien et du Nouveau Testament.
Cette école, essentiellement opposée à l'esprit de la réformation,

a plutôt son origine dans la piété mystique et monastique
du moyen âge. Ses représentants, fort peu théologiens,
exaltaient la sainteté de l'individu, diminuaient la valeur du péché,
et par conséquent ne voyaient plus en Jésus qu'un modèle ;

puis ils en venaient à nier sa divinité comme Jean Denk et bien
d'autres.

Les mennonites, il est vrai, ont maintenu le principe
réformateur delà justification par la foi; mais ils sont les seuls; car
les quakers admettent, comme principe justificateur, la lumière
intérieure, indépendante de l'action historique de Christ, et ne
voient dans la mort de Christ qu'un exemple et un symbole. Les

mystiques et les théosophes luthériens, comme Schwenkfeld,
les onl suivis dans cette voie et ne tiennent la foi luthérienne,
tournée surtout vers l'œuvre historique de Christ pendant sa

vie terrestre, que pour une forme inférieure de la piété. Ils la

laissent subsister, mais la subordonnent à la foi en Christ
glorifié.

Les sociniens vont plus loin encore et repoussent la doctrine
de la réconciliation par Christ. Le fondement théorique de leur
opposition à la doctrine de la réformation est la notion de

l'absolue liberté de Dieu, telle que l'entendait Duns Scot, qui disait

que Dieu aurait pu sauver les hommes par un simple homme,
ou par leurs propres œuvres. Ils en ont tiré les conséquences

par suite d'une situation particulière que leur faisait l'état de

l'Italie. Hommes instruits, sans troupeau qui les suivît, chefs

sans soldats, ils ont plus fondé une école qu'une église, et lui
ont donné pour signe distinctif la saine doctrine. La critique
des dogmes y a donc joué le principal rôle et les a conduits à

des révisions des dogmes de la trinité et de la rédemption, qui
ne sont aucunement la conséquence des principes de Luther et
de Calvin.



30 ALBERT RITSCHL

Suivant les sociniens, Dieu a décidé dans son absolue liberté
de conduire les hommes à l'immortalité et à la vie éternelle.
Christ comme prophète accomplit son œuvre par sa prédication
et son exemple. Il surpasse l'Ancien Testament en ce qu'il
révèle le dessein de Dieu d'accorder le pardon à tous ceux qui se

repentent véritablement et qui s'appliquent à se corriger. Au
contraire des orthodoxes qui font de ce pardon le principe, les

sociniens n'en font que la conséquence indirecte de la vie
chrétienne. De là leur opposition contre le dogme de la satisfaction.

Faust Socin nie la nécessité de ce dogme parce que Dieu peut
pardonner sans cela, et que l'Ancien Testament eu fournit des

exemples. Il nie aussi la possibilité par les arguments suivants:
1° Il y a contradiction entre l'idée du pardon qui est le but, et

celle de la satisfaction qui est le moyen. 2° Ou la substitution est

injuste, ou elle n'est plus une punition quand un innocent
souffre par la faute d'un coupable ; elle ne peut être admise

lorsqu'il s'agit de l'accomplissement de la loi auquel Christ était
soumis. 3° La mort de Christ ne répond pas au but delà
satisfaction, puisque, Christ fût-il Dieu, sa divinité ne peut pas souffrir.

4° L'union de l'idée d'imputation avec celle de satisfaction
est inutile. 5° La doctrine de la satisfaction est contraire à celle
du devoir, et moralement dangereuse.

La seule idée que Socin maintienne est celle du mérite de

Christ, et cela prouve qu'elle répond aux rapports moraux et

non aux rapports juridiques entre Dieu et l'homme. Ces objections

de Socin contre la doctrine des théologiens orthodoxes,
partent du point de vue faux qu'ils fondent la justification sur
une conception purement juridique des rapports de Dieu avec
l'homme. C'est au contraire sur des rapports fondamentalement

moraux que se base toute leur doctrine, qui n'envisage les

rapports juridiques que comme un moyen. Socin, de son point de

vue exclusif de la liberté en Dieu, reproche avec une certaine

justice aux théologiens orthodoxes de soumettre la divinité à

une sorte de nécessité. Ici les deux points de vue sont restés

incomplets. Là où Socin a eu quelquefois raison, c'est lorsqu'il

a attaqué les idées juridiques de la justification au nom



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 31

des idées générales de justice et de moralité. Le péché ne

doit pas être envisagé, comme il l'était par les orthodoxes,
au point de vue du droit civil et particulier; les idées d'infini
dans la coulpe et de substitution ne s'y accommodent pas. Mais

Faust Socin s'est complètement trompé lorsqu'il a opposé le
devoir de Christ d'accomplir la loi, à la satisfaction réalisée

par son obéissance active. Ces deux points de doctrine trouvent

leur conciliation lorsqu'on reconnaît Christ comme chef et

garant de son église.
Baur a voulu voir dans Yarminianisme une conciliation, faite

à un point de vue supérieur, de l'orthodoxie et du socinianisme.
C'est à tort, car Grotius veut défendre la doctrine ecclésiastique

contre les sociniens. Il montre qu'on peut concilier l'idée
du pardon avec celle de la satisfaction, en considérant Dieu non
plus du point de vue du droit privé, mais comme le maître
d'une société morale, qui doit avoir ses lois. Seulement il dévie
vers le socinianisme en admettant que la nature du péché exige
seulement qu'une punition soit méritée, et non qu'elle soit
exigée. Il affirme, par des exemples de l'Ancien Testament, que des

innocents ont été punis avec des coupables, et en conclut qu'ils
peuvent l'être pour eux, quoique cela ne soit pas nécessaire.
La vraie raison du châtiment auquel Christ a été soumis est
suivant lui celle-ci : Tot et tam multa peccata, sine insigni exemplo,

Deus transrnittere noluit. Le socinien Crellius n'a pas eu de

peine à montrer la faiblesse de cette théorie de l'exemple, et
Baur reconnaît lui-même que Grotius n'a pas su résoudre en

une unité supérieure l'antinomie entre l'orthodoxie et le
socinianisme. Il attribue ce mérite à ses disciples Etienne Curcelle
et Philippe de Limborch.

Mais il n'est pas fondé à le faire ; car les doctrines fondamentales

de ces théologiens sur Dieu et leur négation de la nécessité

d'un châtiment expiatoire pour satisfaire à la justice de

Dieu, sont éminemment sociniennes. Ils répètent contre la

conception orthodoxe les arguments des principaux sociniens.
Cependant, et contrairement à ces derniers, ils voient dans la

mort de Christ un sacrifice. Curcelle, le plus ancien, est celui
qui accentue le moins cette notion ; il s'attache à l'idée que la



32 ALBERT RITSCHL

mort de Christ est intervenue comme expression de la haine
de Dieu contre le péché, et prétend que les sacrifices de l'Ancien
Testament n'ont rien à faire avec l'idée de la satisfaction. Lim -

borch insiste davantage sur les fonctions sacerdotales de Christ,
mais il atténue la portée de son adhésion aux doctrines orthodoxes

en donnant pour origine à ce sacrifice, non la justice,
mais le bon vouloir de Dieu. Tous les arminiens affaiblissent

par la notion de l'équité la souveraineté absolue de Dieu qui
sert de base à la prédestination calviniste ; et comme
conséquence ils rattachent la sentence de la justification à la foi

agissante dans les œuvres, c'est-à-dire à la justice inhérente
au croyant. C'est rentrer dans les eaux du moyen âge et faire
intervenir les œuvres parmi les causes de la justification. Au
fond les arminiens n'ont réussi à concilier les doctrines hostiles

du socinianisme et de l'orthodoxie protestante qu'en se

plaçant au point de vue dépassé de la théologie catholique,
et en hésitant entre les doctrines de Duns Scot et de Thomas

d'Aquin.

(Asuivre. C. Martin.


	La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation

