Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation
Autor: Martin, C. / Ritschl, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA
DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION
ET DE LA RECONCILIATION

PAR

ALBERT RITSCHL*®

introduction.

La doctrine de la justification et de la réconciliation forme le
centre du systéme théologique, en montrant le rétablissementde
la libre communion de I’église avec Dieu et le retour delavolonté
humaine au plan divin. Chose étrange, le nom de cette doctrine
est beaucoup moins bien fixé que celui des autres. L’appeler la
doctrine de la maqrt de Christ, c’est négliger la valeur de la vie et
de la résurrection du Seigneur; lui donner pour objet I’ceuvre sa-
cerdotale de Christ, c’est s’attacher & une image quin’aeu cours
dans la théologie que depuis la réformation. Pour exprimer un
fait qui est 'ceuvre morale de la vie, des souffrances, de la
mort et de la résurrection de Christ pour la fondation de I’église,
le nom de rédemption ne suffit pas;il n’en exprime que le coté
négatif ; le terme de sanctification, qui serait le plus biblique,
a pris un autre seus dans la théologie. Il faut donc en venir aux
termes de justification et de réconciliation, qui expriment soit
I’ceuvre de Christ pour enlever la coulpe et 'inimitié du pécheur
contre Dieu, soit les nouveaux rapports fondés par cette ceuvre
entre la volonté divine et la volonté humaine.

Le point de vue hégélien de Baur, dans son Histoire du déve-

t Die christliche Lehre von der Rechtfertigyuny und Versiﬁmung, dargestellt von
Albrecht Ritschl. — Erster Band : Geschichte der Lelire. 1870. 1 vol. de X et

638 pages.



10 ALBERT RITSGHL

du mérite de Christ. La grice est le mérite ue Jésus acquiert
par le renoncement & ce qu’il possédait de droit; et il 'obtient
non-seulement personnellement, mais pour I’'église dont il est
le chef. Ce mérite, il 'obtient & cause de sudignité [ex condigno),
tandis que ’homme ne peut posséder vis-a-vis de Dien aucun
meérite que sous la condition d’une institution divine. Aussi
Dieu, en slui octroyant une récompense, agit-il bien plutodt
comme son propre débiteur que comme devant uelque chose
a I'homme qu’il récompense. La grice seule peut rendre
homme digne de recevoir cette récompense qui est la vie
eternelle.

Cette notion dumérile comparée a celle de la satisfaction seule,
a Pavantage de mettre en jeu l'action tout entiere de Christ et
non-seulement sa mort; elle nous fait progresser du bien pure-
ment négatif de P'enlévement de la coulpe, & Pobtention de
la vie éternelle. Mais quelle dialectique que celle qui recon-
nait une égalité juridique entre deux étres dont I'un ne peut
la posséder que par la grice, preuve continuelle de son infé-
riorité et de sa dépendance! |

Duns Scot procede plus rigoureusement en partant de sa
notion de la liberté absolue de Dieu. Il refuse de regarder le
péché, méme le péché contre Dieu, comme infini; ce serait
pour lui établir une puissance du mal égale a celle de Dieu.
Quant au mérite, il ne peut étre que purement subjectif dans
son appréciation et soumnis a 'acceptation de Dien; meritum est
quod acceptatum, Aussile mérite de Christ est-il considéré par
Scot comme une ceuvre finie, dépendant absolument du bon
vouloir de Dieu, et exactement proportionnelle au nombre des
élus auxquels Dieu veut que cette ceuvre profite. Dieu a accepte
celte ceuvre pour les élus, et c’est pour eux seuls qu’elle est
efficace. Le mérite de Christ acquiert donc aux élus, suivant
Duns Scot, non le bienfait négatif du pardon des péchés, mais
le bienfait positif de la grice et de I'espérance du salut. Il est
vrai que le pardon est compris dans le don positif. Mais I'accent
n'est pas mis par Duns Scot, comme par Anselme et Thomas
d’Aquin, sur la satisfaction, quine peut que rétabliv un état légal
de ’homme, mais sur le mérite de Christ, auquel ces derniers



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 1

théologiens sont bien obligés de recourir pour expliquer la
constitution d’un rapport nouveau entre ’homme et Dieu.

La théorie du bon plaisir divin n’est poursuivie dans sa ri-
gueur que par Duns Scot, qui nie toute nécessité de la rédemp-
tion comme fondée sur la nature de Dieu ou sur la nature hu-
maine. Cette doctrine fondamentale de la scolastique du moyen
age est donc incapable de fournir une solution suffisante au pro- -
bléme de la réconciliation, car Thomas d’Aquin ne sort pas du
droit privé ; et Duns Scot, toute morale que soit sa tendance,
ne trouve en Dieu que I’équité d’un particulier. Aussi n’est-ce
que d’une maniére tout a fait formelle que la réformation leur
a emprunté les mots de satisfaction et de mérite.

2. LA JUSTIFICATION

La doctrine de la justification se trouve indiquée chez Anselme
et Abailard par la pensée que la liberté en vertu de laquelle
I’homme répond 41'ceuvre de la satisfaction, est déja déterminée
en une certaine mesure par la grice de Dieu. Chez Thomas
d’Aquin la doctrine de lajustification est, par imitation de Pierre
Lombard, mise avant celle de la satisfaction et dans un tout autre
chapitre. Elle plonge ses racines dans sa notion de la liberté hu-
maine, qui est la capacité de tendre & un but final et général
dans toutes ses actions. Et comme ce but ne peut étre que la
contemplation de I’essence de Dieu, ’'homme ne peut y arriver
par sa nature, et, méme indépendamment du péché, il a be-
soin pour cela d’'une grace particuliére.

Cette grace est un don spécial de’amour de Dieu. Dans I’état
actuel de humanité elle peut seule, en pénétrant dans I’dme
dont elle devient une qualité, la débarrasser du péché et lui
obtenir la vie éternelle. Considérée comme agissante ( gratia
operans )lorsqu’elle conduit I’Ame 4 rechercher un but supe-
rieur, elle accompagne et soutient la liberté dans les actes vo-
lontaires de I’homme (gratia cooperans).

La grice qui existe ainsi dans une dme recoit le nom de jus-
tification en raison du but auquel elle tend, qui est de rendre
I’homme juste. Thomas la représente tantdt comme basée sur



12 ALBERT RITSCHL

-

le pardon des péchés, tantot comme produisant celui-ci dans
’dme qui s’est détournée du péché et aime la justice.

Ici se trouve le point faible de la conception de Thomas. Le
rapport qui existe entre la justification proprement dite et le
parcon des péchés n’est point suffisamment élucidé, non plus
gque les rapports qui unissent la doctrine de la justification &
calle de lasatisfaction par Christ. Celle-ci, a 'imitation de Pierre
Lombard, est reléguée dans son systéme beaucoup plus loin
que la justification, et perd presque toute sa signification.

Duns Scot regarde la grice comme un état de I’'ame ( habi-
tus), qui est ';envre de Dieu, et qui produit en I’homme un
changement réel par lequel seul celui-ci peut obtenir des mé-
rites devant Dieu. Mais I’accent, ne nous y trompons pas, est mis
par Duns Scot surPacte (ui suit plus que sur I’'état qui 'améne.
L’acte en effet a sa valeur par lui-méme; il n’est pas nécessaire-
ment déterminé par la griace qui réside dans le cceur, et qui
n’a d’ailleurs sa valeur que parce que Dieu veut bien l'accep-
ter comme mérite. Duns Scot se sépare de saint Thomas sur
ce point encore, que le pardon du péché est considéré par
lui comme indifférent a la justification. Cette ceuvre, purement
négative, ne peut que faire cesser un rapport d’hostilité entre
Dieu et 'homme, mais n’ameéne pas la communion de ’'un avec
"autre. Le changement positif qui s’opére dans la justification
peut seul amener ce résultat.

Remarquons ici la logique du systéme de Scot. A la satis-
faction opérée par Christ correspond le pardon des péchés; et
ces deux opérations, toutes deux négatives, sont subordonnées
au mérite positif de Christ et & la justification réelle de I’homme.
La prépondérance qu’il accorde ala volonté fait de lui d’ailleurs
le plus fidéle représentant du dogme catholique du mérite des
oeuvres.

Les nominalistes, aprés lul, sont allés encore plus loin dans
cette voie. Occam et Gabriel Biel ont attribué tout le mérite
a Pacte volontaire, qui, suivant eux, ne se fonde aucunement
sur habitus gratice. En conséquence, le mérite de Christ, tout
en étant la cause principale du mérite, n’est ni unique ni com-
plet par lui-méme. Pour I'enfant méme qui n’a pas encore



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 13

commis de péché particulier, il faut le baptéme comme meri-
tum de condigno, et pour 'adulte les bonnes dispositions de
I’ame, le repentir, 'amour, le désir du salut, I'usage volontaire
des sacrements ont la méme valeur. Cela est clair, et I’église
du moyen age qui n’a pas repoussé ces doctrines en est respon-
sable ainsi que de leurs conséquences.

La doctrine réformée de la justification séparée de la régé-
neération n’a aucun précédent dans l'église du moyen age; et
il est nécessaire de comprendre que lesmots ont dans les deux
systemes un sens bien différent. La réforme ne regarde pas la
justification par Christ comme une doctrine objective de son
systeme théologique, mais comme la régle supréme d’apres la-
quelle chacun s’estime soi-méme, comme la seule base sur la-
quelle, 4 'exclusion des ceuvres, le chrétien fonde P'assurance
de son salut. Toutefois il est juste d’ajouter que nous trouvons
des analogies nombreuses avec cette conception dans la piété du
moyen age, qui s’éleéve souvent au-dessus des doctrines ecclé-
siastiques de la justification et du mérite. Le point de vue reli-
gieux qui fait tout dépendre de Dieu, se trouve chez Thomas
lui-méme lorsqu’il affirme que si la grdce est considérée comme
un don gratuit, tout mérite répugne & la grdace; il se poursuit
4 travers tout le moyen 4ge, jusqu’au moment ou les réforma-
teurs en tirerent toutes les conséquences doctrinales et ecclé-
siastiques.

Bernard de Clairvaux, tout en restant purement catholique
dans sa doctrine, et en juxtaposant la grice et le mérite de
I’homme, nous présente des affirmations précieuses dans ses
sermons et méme dans son traité: De gratia et de libero arbi-
trio. Au point de vue religieux, il attribue la somme du bien &
la grace divine; au point de vue moral, il rapporte tout a la
libre volonté, & laquelle la grace a conquis la liberté. Il preé-
sente ainsi les deux cotés du probleme que toute théologie
evangelique est chargée de résoudre. Non-seulement il re-
garde la grace comme le fondement nécessaire de toute sanc-
tification, mais encore il fonde toute I'assurance du chrétien
sur la miséricorde de Dieu, qui supplée a 'insuffisance de toutes
les bounes ceuvres.



14 : ALBERT RITSCHL

L’influence des ordres mendiants, le mérite qu’ils attribuaient
4 la pauvreté, ainsi que la contemplation mystique qu’ils pro-
naient si fort, nuisirent considérablement pendant le treizieme
et le (quatorziéme siécle au développement de la piété saine et
personnelle préchée par saint Bernard. L’humilité admirable de
Francois d’ Assise lui-méme, et cuelques pensées de Francots
de Padoue, ainsi que de Jean Tauler, sont pendant ces siécles
les seules traces de la tendance préconisée par 'ermite de Clair-
vaux.

Les mystiques, en effet, comme Eclkart, Suzo, et Vauteur de
la Théologie allemande, sont loin d’avoir préparé la réforma-
tion au point o1 P'admettent la plupart des théologiens pro-
testants. L'influence de la Théologie allemande sur Luther ne
repose que sur des analogies ; car celivre est aussi imprégné
de panthéisme (ue tout autre ouvrage mystique. Le mysticisme
qui préche Panéantissement en Dieu de la personne humaine,
n‘est pas le pére de la réformation, dont le but est, au con-
traire, de restaurer, par l’action de la grice, la personnalité mo-
rale et aclive de ’homme régénéré. La filiation directe s’établit
entre les mystiques et les anabaptistes et 'on sait quelle diffé-
rence existait entre ces derniers et les réformateurs.

Staupitz et Jean Wessel, dans le juinzieéme siecle, sont beau-
coup plus directement que les mystiques les continuateurs de
la pensée de Bernard de Clairvaux et les précurseurs de la ré-
torme. Certainement tous deux maintiennent la doctrine catho-
lique de la justification par la nouvelle naissance, et des meé-
rites qu'obtient le chrétien sanctifié par la grice. Mais tous
deux font reposer I’espérance et assurance du salut beaucoup
plus sur 'amour invariable et la grice toute-puissante de Dien,
que sur les mérites variables de ’homme, mérites qui d’ail-
leurs ont leur seule source dans cetie grace.

Tous deux se distinguent aussi des mystiques en maintenant
dans toute sa valeur ’amour concret et personnel de '’homme
pour Dieu. Quant a Jean de Wesel, Jean de Goch, Jérome Sa-
vonarole, et méme Wicleff et Jean Hus, Pétude des textes de
leurs écrits, qu’on nous présente comme se rapprochant de la
doctrine réformée de la justification, nous montre au contraire



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 15
gu’ils sont catholigues et disciples de saint Thomas ; il est juste
d’ajouter qu’ils combattent le meriluin ex congruo et I'impor-
‘tance donnée aux ceuvres par les nominalistes. D’un autre coteé,
le courant qui porte & tout attribuer & la griace de Dieu, et a
regarder comme nul le mérite des ceuvres, se remarque non-
seulement chez quelques hommes érudits, mais dans la piété
générale. Un canon méme de la messe se fait I'expression de
ces sentiments. Les controversistes catholiques du seiziéme
siécle, tous réalistes, se défendent avec énergie du reproche de
pélagianism que leur adressent les protestants, et qui tombe en
plein sur les nominalistes du uatorziéme siécle, La grande dif-
férence entre les deux conféssions vient de ce que , aprés qu’on
eut, des deux cotés, fixé rigoureusement les doctrines, les pro-
testants tirérent les conséquences pratiques de la leur, tandis
(que Rome s’est laissée el se laisse encore aller sur ce point a
de nombreuses inconséquences.

i1. La réformation.

1. LE PRINCIPE REFORMATEUR DE LA JUSTIFICATION PAR
CHRIST DANS LA FOI

En entrant dans le domaine nouveau ot nous introduit la
réformation, nous trouvons que la justification par la foi en
Christ devient la doctrine centrale, et que la satisfaclion par
Christ a surtout pour but d’expliquer comment la foi seule est
le moyen de la justification. Cette derniére doctirine devient
plus subjective, le terme qui la désigne n’a plus le méme sens
que dans la théologie catholique. Elle ne renferme plus la no-
tion de la nouvelle naissance, mais en devient la base. Nous
nous trouvons donc en face d’un fait nouveau, et non plus d’'une
tradition suivie comme dans Péglise du moyen 4ge ; mais les
réformateurs ne voulaient pas pour cela rompre avec I'église
universelle. Ils rompaient avec I’église romaine sans doute,
mais ils se maintenaient sur le terrain de la société chrétienne
reconnue en Allemagne, du saint-empire romain. [ls conser-
vaient le dogme de la trinité tel que 'avaient défini les conciles
dont les canons avaient force de loi dans l’\empire ; et c’est au



16 ALBERT RITSCHL

prix de cette adhésion a la tradition des premiers siécles que
Pautorité civile leur assura sa protection. 1ls maintenaient aussi,
4 la base de I'église, la parole et les sacrements, et se distin-
guaient par la des sectes anabaptistes, comme par le main-
tien de la trinité ils se séparaient des sociniens.

Des l'origine donc, avant méme que la lutie fat commencée,
nous trouvons, dans les sermons de Luther, le sentiment ex-
primé de l'insuffisance des ceuvres chez les convertis pour leur
donner des droits devant Dieu et’assurance du salut. Bernard,
Staupitz et Wessel avaient reconnu le meéme fait, mais avec
moins de force, de sorte qu’ils s’appuyaient comme remeéde
sur un sentiment général de la grice. Luther a besoin d’un
secours plus effectif, et il précise la griace dans la notion de la
justification par Christ. Christ a satisfait & la loi, et admet le
croyant a la participation de son ceuvre. Celui-ci recoit lajus-
tification de Christ par sa foi, qui devient en lui le principe
actif de la vie et de lactivité chrétienne. Le chrétien cherche
sa justification en Christ seul, et celui-ci lui donne la sanctifi-
cation. |

Pour trouver un point de comparaison i cette doctrine de
I’église romaine, il faut le chercher non dans le dogme de la
justification mais dans linstitution du sacrement de la péni-
tence. C’est dans cetacte que le catholique espére trouver, et
encore pour un temps, la certitude de la grice, tandis que, sui-
vant Luther, on peut la posséder toujours par la foi. Alors méme
qu’il maintenait encore le sacrement catholique, Luther le mo-
difiait profondément en substituant & 'importance donnée dans
lapratique & une contrition toute imprégnée de légalisme le prin-
cipe vivifiant de la foi, nécessaire pour que le sacrement ait son
efficace. Ce n’est que sur la foi, et non sur la mesure de son re-
pentir, que le chrétien peut appuyer sa confiance dans la grice
divine. Cette foi devient la mesure de sa vie religieuse tout
entiere. Elle détourne ses regards de ses ceuvres toutes les fois
qu’il s’agit du jugement de Dieu & son égard ; mais elle n’existe
jamais sans qu'une impulsion soit donnée dans le sens des bon-
nes ceuvres, et une force accordée pour les accomplir. Ce prin-
cipe vivant de la réforme opérée par Luther se retrouve le



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 17

méme chez Zwingli. Plusieurs historiens, comme Schnecken-
burger, Zeller, Sigwart, ont méconnu ce fait, parce qu’ils se sont
attachés & comparer la doctrine théologique de la justification
chez les deux réformateurs, et qu’ils en ont fait ressortir les
différences. S’ils s’étaient moins appliqués a étudier la théologie
qui s’est développée comme conséquence de la réformation, et
s’ils avaient accordé plus d’attention & la conception religieuse
qui en fait 1a base, ils auraient reconnu l'accord des deux réfor-
mateurs. Dans I’ Exposition et la justification de ses soixante-sepl
articles de 1523, Zwingli pose que la personne de Christ, seul
moyen de salut, est le contenu méme de’Evangile, et, comme
proposition essentielle, il affirme que Christ est notre justice,
et que nous ne pouvoﬁs aucunement fonder celle-ci sur nos
ceuvres. Ces derniéres, toujours imparfaites, ne peuvent nous
donner aueune sécurité; mais la foi en Christ, notre justice,
notre chef, notre garant, le fait vivre en nous, et nous donne
d’accomplir par amour la volonté de Dieu.

C’est bien 14 le méme fond religieux que chez Luther, et tous
deux opposent encore la pénitence continuelle du coeur, qui ne
fonde rien sur ses ceuvres, a la pénitence momentanée et trom-
peuse de l'église romaine. Il y a sans doute des différences
entre Luther et Zwingli , mais c’est une erreur que de vouloir
en faire des différences essentielles, et de prétendre que le
principe réformateur de ce dernier esl la souveraineté absolue
de Dieu. Cette doctrine joue il est vrai, chez lui, un role pré-
pondérant ; mais comme elle n’est pas méme spécialement
chrétienne, elle n’est aucunement le levier par lequel il a sou-
levé I’église. Ce levier se trouve chez les deux réformateurs
dans la certitude de la justificalion par Christ en la foi, telle
que la saisit le croyant, qui demeure dans Uéglise, et qui lutte
pour atteindre la volonté de Dieu.

Le principe du protestantisme n’est donc ni la glorification
du sentiment religieux seul, aux dépens de ses manifestations
et de ses formes, comme I'admettent Baur et Zeller, ni la com-
binaison proposée par Dorner-de la justification avec 'autorité
de I'Ecriture, mais la justification par la foi, et la pensée de la

C. R. 1873. 9



18 ALBERT RITSCHL

communion des croyants, fondée par Dieu, et garantie par l’au-
toritée de Christ. :

Ce principe a été également maintenu par les deux réforma-
teurs, et il est faux de prétendre, avec Stahl, que Zwingli I'a
méconnu, ou que le peu qu’ll en admet, il I'a emprunté & Lu-
ther. Tous deux 'ont emprunté a la tradition des siécles précé-
dents et particulierement & saint Augustin; mais ce qui les a
rendus réformateurs, c’est qu’ils ont opposé A tout édifice
clérical et pénitentiaire de 'église romaine.

Le principe religieux de la justification, également contenu
dans ’enseignement de Mélanchton, devait avoir pour consé-
quence naturelle de mettre la notion de I'église, dans le sein de
laquelle cette justification s’opeére, en rapport immédiat avec
I’ceuvre expiatoire de Jésus-Christ. Les réformateurs ne 1'ont
pas suffisamment fait, pressés qu’ils étaient de mettre leur doc-
trine de la justification en opposition avec celle de leurs adver-
saires. Aussi ont-ils affirmé que la justification accordée par
Christ amenait avec elle le renouvellemment du coeur par le
Saint-Esprit, mais sans jamais. pouvoir unir ces deux actes
d’une maniére logique. Ils les ont considérés diversement, don-
nant pour but & I'un le repos de la conscience, et & l'autre la
satisfaction de la justice divine.

Luther méme, pour essayer d'unir ces deux moments de la
vie chrétienne, dévia parfois assez de son principe pour donner
4 la justification le sens, que lui attribua plus tard Osiander,
de lacquisition d’une justice réelle ; et les querelles qui s’éleveé-
rent sur ce point de doctrine entre Major et Heirius, d’un coté,
et Flacius de Yautre, montrent combien peu on avait trouve le
lien intime qui unit la justification par la foi au renouvellement
de I’étre moral. Une autre suite de cette lacune dans la notion
de I’église est 'obscurité oliles réformateurs ont dli laisser cette
question : quand Dieu accorde-t-il objectivement cette justice que
le chrétien a laconscience de posséder par lafoi? Enfin cet affai-
blissement de la notion de ’église a eu pour conséquence que
Luther et Mélanchton, aprés avoir reconnu l'action de la foi
et du Sainf-Esprit dans les premiéres phases de la conver-
sion dont la loi est instrument, ont pratiquement abandonné



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 19

cette idée, et ont peu & peu rétabli la puissance du ministre de
la parole, instrument presque obligé de la conversion.

L’ceuvre purement doctrinale de Calvin est différentede celle
des précédents réformateurs. Mais sa conception religieuse et
pratique de la justification par Christ est la méme que la leur.
Le chapitre sur la justification vient dans I Institution a la suite
de I’étude de l'ceuvre rédemptrice de Christ, de la nouvelle
naissance et de ses conséquences; et cela & cause du but sub-
jectif donné & toutes ces doctrines. Tout ce qui concerne 'indi-
vidu est, soit dans le Catechismus Genevensis, soit dans les édi-
tions de 'Institution antérieures 4 1559, soumis a la notion de
I’église qui réunit tous les croyants dans son sein. Aussi Calvin
a-t-il affirmé plus fermement que quelque luthérien que ce soit
le principe de la réformation, et trouve-t-il dans’assurance de
cette justification la garantie contre le désespoir a I'égard du
salut, et contre la propre justice. La notion de la pcenitentia a
subi chez Calvin, comme chez les autres, une modification pro-
fonde. Fondée pour lui sur la foi en ’Evangile, elle s’étend
pendant la vie entiére aux actes répréhensibles que nous com-
mettons encore tous.

2. LES PRINCIPES DEE LA DOCTRINE DES REFORMATEURS SUR
LA RECONCILIATION

Les réformateurs ont fait faire un plus grand progreés a la
conception religieuse qui est au fond de cette doctrine qu’au
dogme théologique lui-méme. Ils ont pris & un point de vue
plus élevé que celui du droit personnel les rapports qui unissent
’homme & Dieu, et donné une valeur bien plus grande a 'ceu-
vre expiatoire de Christ qu’'on ne le faisait au moyen age. La
conséquence devait en étre d’identifier la loi morale et la vo-
lonté de Dieu, et d’ouvrir la voie 4 une nouvelle notion de Dieu
que les réformateurs eux-mémes n’ont pas clairement établie,
mais dont Luther en particulier a posé les fondements dans des
conceptions parfois contradictoires en apparence, sur la liberté
de Dieu et la nécessité du maintien de la loi supréme. Zwingli,
de son coté, dans son écrit de Providentia, affirme aussi bien le



20 ALBERT RITSCHL

coté objectif de la question et la nécessité de la rédemption
pour satisfaire a la justice divine, que le coté subjectif qui con-
cerne la valeur de cette satisfaction pour chaque individu. On
se trompe donc en prétendant que Zwingli a tellement accentué
laliberté de Dieu, qu’il a nié la nécessité de la satisfaction pour
Dieu, et a donné a 'ceuvre de Christ une valeur purement sub-
jective, comme celle de ’exemple.

Quant & Calvin, sanotion de la souveraineté absolue de Dieu,
sur laquelle repose sa doctrine de Ja prédestination, 'améne &
soutenir que Christ n'a pu avoir de mérite que ex bene placito
Dei. Exsola gratia dependet meritum Christi, dit-il dans I Insti-
tution. Et cependant, lorsqu’il développe la doctrine de la sa-
tisfaction, il maintient que la mort de Christ satisfait a la justice
divine, et que cette satisfaction est nécessaire. Il y a2 donc chez
lui déviation, mais seulement déviation partielle vers le systéme
de Duns Scot.

Les réformateurs, en effet, dans leur ensemble, ont ouvert
par leurs notions de 'amour de Dieu et de sa justice, qui trouve
son expression dans I’éternelle loi morale, des horizons tout
nouveaux pour la doctrine de la réconciliation. C’est 13 un pro-
grés théologique qui dénote un pas sérieux en avant dans la
conception religieuse el morale du christianisme. Il suffit, pour
se convaincre de son importance, de voir la part faite & l'acti-
vité de Christ 3 cOté et au-dessus de ses souffrances, dans I'ceu-
vre de la réconciliation de 'homme avec Dieu. Luther, dans une
de ses prédications, nous montre Jésus maitre de la loi (et ici
il entend ce mot dans le sens de la loi imposée et sanctionnée par
des promesses), parce qu’il I'accomplit spontanément et se
soumet de lui-méme & cetle loi, pour délivrer du joug qu’elle
leur impose ceux qui, pleins de son esprit, accompliront volon-
tairement aussi les ordonnances de la loi. Mais cette obéis-
sance passive est aussi une souffrance, une privation pour
Christ ; et comme elle se consomme dans la mort, elle acquiert
une valeur expiatoire, et sert & notre réconciliation. Calvin ap-
puie la justice que Christ nous a acquise sur sa vie et son
obéissance tout entiére. L’obéissance active de Christ peut
seule en effet nous garantir qu’il subit ses souffrances et sa



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 21

mort, volontairement et par amour, elle seule par conséquent
est pour nous un gage de leur valeur.

Si les réformateurs ont posé les bases religieuses des doc-
trines de la justification et de la réconciliation, ils ne les ont
pas entiérement coordonnées en un systéme scientifique. Osian-
der entreprit cette ceuvre. Il se rattacha aux réformateurs dés
I'origine en affirmant avec Luther que les ceuvres sont non pas
le moyen mais la suite de la justification ; dés 'origine aussi il
s’en sépara en appelant justification 1’état de celui qui devient
réellement juste. Il sépara absolument la rédemption opérée
par Jésus-Christ quinze cents ans auparavant, de la justification
gu'opére en I’homme la parole intérieure, le Logos divin, lors-
que le pardon lui a été préché. Cette justification est, pour lui,
un changement réel du coeur qui rend ’homme véritablement
juste ; elle se borne a I’;euvre que le Médiateur opére et renou-
velle chaque jour dans le croyant. Ce sens différent, donné au
nom de justification, révele chez Osiander un principe religieux
différent de celui des réformateurs. Le chrétien ne puise plus
uniquement I'assurance de son salut dans les mérites de Christ,
mais déja dans son propre état, qu’il attribue, il est vrai, & Christ.
Au point de vue moral, cette action du Christ sur le fidéle, qui
lui parait trop extérieure dans la doctrine de ses antagonistes,
est nécessairement considérée par lui comme un fait purement
surnaturel et comme enlevée aux conditions de la volonté hu-
maine.

Par ce coté Osiander aurait da étre logiquement conduit &
une sorte de déitication du chrétien dans lequel Christ est venu
resider. Ce qui l'a retenu, c’est son sentiment religieux, péné-
treé de 'esprit des réformateurs : en faisant la distinction entre
Pesprit de Christ et ’homme qui en est pénétré, et en attribuant
tout le mérite au premier, il a apporté a sa doctrine un tempé-
rament qui lui enléve en grande partie le caractére essentiel-
lement mystique qui la distingue. Ce n’est du reste pas le seul
point sur lequel Osiander se rapproche de Luther. Il lui a em-
prunte sa distinction de’obéissance active et de 'obéissance pas-
sive de Jésus-Christ ; mais il a laissé ces deux éléments de ’obéis-
sance du Sauveur complétement distincts et séparés. Les luthé-



292 ALBERT RITSCHL

riens, ses adversaires, outre 'action distincte de ces deux fac-
teurs en face de la loi, ont admis une obéissance libre , volon-
taire et morale vis-d-vis de Dieu, qui répond au sentiment
religieux de la réformation dans toute sa pureté. Du reste, ni
Osiander, ni ses contradicteurs, n'ont su attribuer & la notion
de I’église sa vraie place dans 'organisme de la réconciliation ;
et si Galvin ’a entrevue, nous voyons par ses derniéres éditions
de I'Institution qu’il n’y est pas resté fideéle.

III. La réconciliation et la justification, chez les
orthodoxes luthériens et calvinistes, et 'oppo-
sition a cette docirine chez les sociniens.

La lutte de Christo mediatore, qui s’éleva entre I'orthodoxie
luthérienne et calviniste d’un cbté, et le socinianisme de 'autre,
est-la plus importante conlroverse théologique de tout le dix-
septiéme siécle. Malheureusement, elle fut embrouillée par le
fait que les deux partis, se croyant également chrétiens, mécon-
naissaient le fond méme de la différence qui les séparait. Elle
consiste en ceci, que 'un des partis était sur le terrain d’'une
église religieuse, tandis que l'autre aspirait essentiellement &
former une école morale. La confusion fut d’autant plus grande
que la theologie ecclésiastique avait une couleur scolastique, et
que I’école morale des sociniens semblait soutenir I'universa-
lisme de I'ézlise.

Les caractéres essentiels d’abord attribués a 1'église par les
réformateurs étaient purement religieux et destinés a 1’établir
en face du systéme romain, d’un coté, et des anabaptistes, de
Iautre. C’étaient la profession de la pure doctrine évangélique,
et Padministration des sacrements. L.a notion moral> de I'église
était plus ou moins laissée de coté. Peu & peu la profession de
la pure doctrine devint I’élément qui fut considéré comme le
plus essentiel, et sous l'influence de Mélanchton une couleur
scolastique fut donnée a l’église. La précision du dogme fut
considérée de plus en plus comme essentielle ; et, chose cu-
rieuse, tout le mouvement luthérien, opposé aux réformés et &
Mélanchton lui-inéme, eut son origine dans I'impulsion donnée



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 23

par ce réformateur. L’élément doctrinaire fut par ricochet for-
tifié chez les réformés, qui y étaient déjd entrainés par l'in-
fluence de Calvin. Malgré leurs divergences, les réformés et les
luthériens mirent leurs doctrines sur la rédemption en rapport
avec 'idée de 1’église ainsi concgue, et arriverent sur ce point &
des reésultats essentiellement identiques, qui ne présenient entre
eux que des divergences secondaires. Telle n’est pas I'opinion de
Schneckenburger, qui fait ressortir ces divergences, et attribue
a tort aux réformés une tendance vers les doctrines modernes
de la rédemption. L’examen des différents points montrera
Iinexactitude de ses assertions.

Les théologiens des deux confessions établissent et définissent
de méme le dogme de la satisfaction.

Tous déclarent que Dieu envoyant son Fils réunir les deux
natures en sa personne, la justice essentielle & Dieu exige les
moyens de rédemption qui ont été employés, c’est-a-dire la mort
expiatoire, acquérant par la personne de celui qui I'a subie
une valeur infinie. La satisfaction que doit donner cette mort
a la justice de Dieu exige que Christ ait été ’objet de la colére
divine.

Schneckenburger prétend que les réformés ne voient dans
la satisfaction apportée par Christ que la couso instrumentalis,
et non la causa meritoria de notre salut. 1l explique cette
différence avec la conception luthérienne par la doctrine
réformée qui est i la base de la prédestination, celle de la sou-
veraineté absolue de Dieu; il veut montrer que, puisque tout se
produit ex bene placito Dei, il ne saurait étre question pour les
réformés de salisfaction nécessaire a la justice divine. Cette con-
séquence du dogme de la prédestination, déja opposée par
Gerhard aux réformés, n’a jamais été tirée par eux. Jamais la
doctrine de P’absolue discrétion de Dien ( Willkir), n’a regné
sur la dogmatique des réformés comme sur celle des sociniens.,
Le dogme de la prédestination chez Calvin lui-méme, comme
chez Luther, est resté sans grande influence sur le reste de son
systéme théologique et en particulier sur la formation de ses
doctrines sotériologiques. '



24 ALBERT RITSCHL

Les théologiens des deux confessions admettent que la satisfac-
tion a été opérée conjointement par Uobéissance active et I'obéis-
sance passive de Christ.

Cette proposition rencontra une grande opposition chez Jean
Piscator, d’Herborn, et 1l fut suivi dans cette voie par un certain
nombre de réformés. Il ne voulait accorder une valeur expia-
toire qu’a I'obéissance passive seule, et regardait 'obéissance
active seulement comme une condition nécessaire de la pre-
miere.

Il mettait en avant pour appuyer son dire six arguments dont
voici les deux principaux : 'imperfection des fidéles est aussi
bien expiée par la mort de Christ que leurs péchés antérieurs.
Il n’est donc pas besoin pour y porter reméde de recourir &
I’obéissance active de Christ. Cet argument a fait naitre pour y
répondre, chez les réformés comme chez les luthériens, la dis-
tinction suivante qui est due & Gerhard. La justification n’est
pas seulement le pardon des péchés, mais aussi 'imputation de
la justice de Christ. Le second et le plus important argument
de Piscator est que 'obéissance active de Christ ne peut pas
nous étre imputée, car il y était obligé par sa nature qui est
humaine autant que divine. Piscator a été précédé dans cette
voie par Ursinus sous I'influence de Mélanchton. Les luthériens
répondirent par leur doctrine de la communicatio idiornatum de
lanature divine & la nature humaine. Christ est, suivant eux, par
nature supérieur et non subordonné a la loi. Les réformés re-
connaissent que le Logos, devenu homme, s’est soumis a toutes
les conditions de la vie humaine ; mais ils déclarent que, comme
il ne I'a fait que pour le bien des hdmmes, son activité humaine
a une valeur expiatoire aussi bien que ses souffrances. Quel-
ques-uns comme Bucanus, Polanus, Amesius, Voetius, Heido-
nus, Witsius, ajoutent que toute I’'ccuvre médiatrice de Christ, sa
mort comme son activité, repose sur la position éternellement
établie de Christ comme garant et chef des élus. C’est comme
caput ecclesice et pour ceux qui lui appartiennent, que Christ
a agi et souffert. Cette considération n’a pas été mise en avant
par les luthériens, parce qu’elle venait des réformés; ils ont eu



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 25

tort, car elle aurait complété leur doctrine christologique que
contredit leur prétention de mettre Christ au-dessus de la loi.
D’ailleurs, ni réformés ni luthériens n’ont su tirer parti de la
suprématie accordée a la charge royale de Christ sur les deux
autres. Par 14, ils auraient clairement établi que Christ soustrait
véritablement les élus & I’obligation de la loi envisagée comme
moyen d’obtenir le salut, en méme temps que la grice de Dieu
les conduit & la vie éternelle par le chemin de I'obéissance fi-
dele a cette loi.

La distinction posée par Gerhard entre le pardon des péchés
et 'imputation de la justice de Christ, quoique admise par
les théologiens des deux confessions, ne se fait pas dans la
conscience du chrétien, et ne réussit pas a répondre a I’argu-
ment de Piscator que nous avons vu plus haut. Ce qui est fondé
sur le sentiment religieux , c’est la distinction entre la loi obli-
gatoire comme produisant le salut, qui est abolie par I’ceuvre
de Christ, et la loi restant obligatoire pour le racheté comme
régle de conduite et de vie. Par 13 seulement on peut répondre
a Piscator qui prétend que 'obéissance passive de Christ suffit
a nous délivrer de la malédiction de la loi. Il faut encore que
nous soyons délivrés de son joug, et c’est 14 ce qui rend expia-
toire 'obéissance active de Christ. La satisfaction donnée par
Christ a la justice de Diew se fonde donc, pour les théologiens
des deux confessions, sur Uaction coordonnée de 'obéissance pas-
stve et de Uobéissance active de Christ.

Mais notre salut ne se fonde sur la justice de Dieu que
d’'une maniére indirecte, et par U'intermédiaire de la satisfaction
opérée par Christ. Il se fonde directement sur la grace et
Pamour de Dieu; et I'ccuvre de Christ, comme garant et té-
moin de cet amour, se présente dans son unité active. Mais
les théologiens du dix-septiéme siécle n’ont pas su poursuivre
ce point de vue entrevu par la Formule de concorde. Ils ont
remplacé par la notion du mérite de Christ, quirépond a la vo-
lonté de Dieud’accorder la grice. (Gnadenwille Gottes.) Avant
méme que la distinction entre mérite et satisfaction eut été
clairement posée, cette notion de mérite a été employée exclu-
sivement par les luthériens, par Gerhard par exemple, pour



26 ALBERT RITSCHL

exprimer la condition positive de la justification. Mais elle n’a
pas été suffisamment délerminée par ceux mémes qui plus tard
en ont fait intentionnellement usage. Elle est d’ailleurs para-
lysée par leur idée de Dieu, qui ne leur permet pas d’admettre
qu’aucun avantage résulte pour lui de 'ceuvre de Christ.

La seule différence qu’on puisse remarquer sur ce point entre
les théologiens des deux confessions, consiste en ce que les
réformés attribuent aux mérites de Christ un avantage pour sa
propre gloire que la christologie des luthériens ne leur permet
pas d’admettre. Schneckenburger prétend encore que les ré-
formés rangent lincarnation dans le nombre des oceuvres
expiatoires de Christ, ce qui prouverait leur tendance & aban-
donner la notion de substitution, pour la remplacer par celle de
I’'anion de Christ avec les fidéles. Mais, d’un coté, les réformés
comme Ursinus et Matth. Martini, qui ont donné cette valeur
a 'incarnation, en faisaient une souffrance, et la placaient dans
la catégorie de 'obéissance passive. D’un autre coté, les luthé-
riens, s’ils coordonnent 'obéissance active et 'obéissance pas-
sive lorsqu’il s’agit de satisfaire & la justice divine, les réu-
nissent, aussi bien que les réformes, en une obéissance active
qui s’exprime dans les souffrances et la mort volontaire de
Christ, lorsqu’ils ont en vue le but de notre justification positive.

(est essentiellement & la charge royale de Christ dans son
exaltation qu’est réservée lapplicatio gratice. Par les autres
charges I’action de Ghrist est indirecte et subordonnée. Le lu-
thérien Baier propose comme premier elément de cetie appli-
cation la foi, dont il expose les effets, la régénération et la
conversion, et & laquelle il donne pour but prochain la justifi-
cation.

Les réformés, au contraire, proposent la justification comme
but direct de toute I'ceuvre de Christ dans son état d’exaltation,
a cornmencer par sa résurrection. Awmesius, en particulier, qui
peut compter comme leur représentant , distingue quatre mo-
ments dans la justification : 1° le décret éternel de Dieu; 2° la
proclamation de cette justification par la résurrection de Christ;
3° la premiére union du chrétien avec Dieu par la foi; 4° la ré-
conciliation certainement attestée en nous par le Saint-Esprit.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 21
Aussi peut-il dire qu’objectivement la justification précéde la
foi et 'ameéne, tandis que slubjectivement la foi est la cause de
la justification. Il est donc erroné d’admettre, avec Schnecken-
burger, que les réformés, avant Schleiermacher et comme lui,
n’ont appliqué 'acte de la justification qu’a ’humanité tout
entiere d’'une maniére générale, sans tenir compte de son
application personnelle.

Schneckenburger se trompe encore lorsqu’il se fonde sur
Paffirmation de plusieurs théologiens réformés, que Dieu pro-
nonce la sentence de justification secundum veritatem , pour
admettre que, suivant ces théologiens, cetle sentence est ana-
lytique et a pour objet le croyant ; tandis que pour les luthé-
riens, cette sentence, synthétique, a pour objet le pécheur.
L’examen attentif des textes montre que suivant Melchior,
Fr. Turretin et Salomon de Til particulierement, cette sen-
tence, en raison méme de sa conformité a la vérité ne peut avoir
pour objet la justice toujours imparfaite du croyant, mais la
justice parfaite de Christ qui lui est imputée et qui précede sa
foi; c’est donc bien un jugement synthétique et c’est bien le
pécheur qui en est ’'objet. La foi est, 1] est vrai, la condition né-
cessaire pour que ce jugement s’applique a lindividu, mais elle
n’en est pas le fondement. Ce qui distingue réellement les ré-
formés des luthériens, c’est que, donnant plus de valeur & Christ
comme chef de ’église, ils voient dans la sentence de justifica-
tion non-seulement un acte de la grace, mais encore un acte de
la justice divine.

Le point sur lequel la lutte a été le plus vive entre les deux
confessions, c’est celui qui concerne la délimitation du dessein
du salut, en rapport avec son application.

Cette question, que ’école avait déja traitée an moyen age, est
entrée, au dix-septieme siécle, dans la conscience religieuse et
ecclésiastique. Des deux cotés on admet que le résultat est le
meéme : le salut d’'une partie des hommes, des élus. On admet
encore que ce résultat est prévu de Dieu, et rentre dans 'orga-
nisme qu’ila donné au monde. Mais les réformés le font dépen-
dre uniquement du décret éternel de Dieu, et les luthériensy
font intervenir la résolution de chaque homme 4 embrasser la



28 ALBERT RITSCHL
foi. Ce qui doit étre, suivant ceux-ci, attribué a Dieu, ¢’est I'é-
ternel décret d’accorder le salut & la foi, et c’est ainsi qu’il I'a
prédéterminé !'. Ce n’est donc pas la doctrine de la prédestina-
tion qui a déterminé chez les luthériens celle de la rédemption,
mais bien plutdt le contraire ; aussi ne trouvons-nous pas pro-
prement chez eux un systéme. Les réformés, en limitant le
dessein de Dieu aux seuls élus, ont suivi une voie plus systé-
matique. De plus, ils ont relevé la notion de’église en donnant
pour but direct & I'ceuvre de Christ I'assemblée des fideles, et
ils ont fourni & la piété individuelle un appui plus solide que la
seule assurance du salut. Enfin, ils ont mieax ordonné leur
christologie en identifiant ’ceuvre de Christ dans ses deux états
d’inanitio et d’exaltatio. La doctrine Iuthérienne a pour incon-
vénient de ne pas unir organiquement la notion de I’église a
celle du mérite de Christ. L’intermédiaire du ministére de la
parole n’est pas suffisant pour empécher le sentiment de 1'iso-
lement dans la conscience religieuse, et présente une certaine
apparence de rapprochement du systéme catholique. De 13 les
deux écueils qui se présentent sans cesse pour les luthériens,
celui du cléricalisme et celui du piétisme inquiet et sectaire.
Les différences, en somme si secondaires, que nous venons de
signaler entre les théologiens des deux confessions, disparais-
sent dans la lutte qu’ils eurent & soutenir contre les tendances
contraires au christianisme et a I’église, qui voulaient annuler
la doctrine de la réconciliation par Christ. Ces tendances enrent
leur point culminant dans le socinianisme, mais c’est dans le
cercle des anabaptistes qu’elles ont pris naissance. Les principes
de ceux-ci sont lessuivants: Le christianisme est la réunion de
ceux qui sont effectivement saints ; I'église n’est que la collec-

‘ Arminius est le premier qui place au premier rang les mérites de Christ
dans P'élection. Les orthodoxes calvinistes voient dans ces mérites la suite de
Pélection , les arminiens en font la cause de cette méme élection, et les luthériens
les suivent dans cette voie. Quelques réformés ( Amesius, Witzius, Heidegger)
émettent 'opinion que I’élection en Christ est valable pour ’ensemble de ceux
qui, par leur union avec le chef (Christ), atteindront le but du salut. Cette vue,
qui brise avec la tradition de Luther et de Calvin, semble suivre la voie ouverte
par Zwingli, et &tre la plus conforme a la doctrine de Paul.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 29

tion des chrétiens et n’est pas un tout qui précede la foi indi-
viduelle. Les conséquences en sont le baptéme des adultes; le
christianisme universel antérieur, I’église et 1’état chrétien sont
nuls et non avenus, et un nouvel état politique social est & fon-
der sur les seules bases de I’Ancien et du Nouveau Testament.
Cette école, essentiellement opposée & l'esprit de la réforma-
tion, a plutot son origine dans la piété mystique et monastique
du moyen age. Ses représentants, fort peu théologiens, exal-
taient la sainteté de I'individu, diminuaient la valeur du péché,
et par conséquent ne voyaient plus en Jésus qu'un modéle;
puis ils en venaient & nier sa divinité comme Jean Denk et bien
d’autres.

Les mennonites, il est vrai, ont maintenu le principe réfor-
mateur de la justification par la foi; mais ils sont les seuls; car
les quakers admettent, comme principe justificateur, la lumiére
intérieure, indépendante de ’action historique de Christ, et ne
volent dans la mort de Christ qu’un exemple et un symbole. Les
mystiques et les théosophes luthériens, comme Schwenkfeld,
les onl suivis dans cette voie et ne tiennent la foi luthérienne,
tournée surtout vers I'ceuvre historique de Christ pendant sa
vie terrestre, que pour une forme inférieure de la piété. Ils la
laissent subsister, maisla subordonnent & la fol en Christ glo-
rifié.

Les sociniens vont plas loin encore et repoussent la doctrine
de la réconciliation par Christ. Le fondement théorique de leur
opposition & la doctrine de la réformation est la notion de I’ab-
solue liberté de Dieu, telle que I’entendait Duns Scot, qui disait
que Dieu aurait pu sauver les hommes par un simple homme,
ou par leurs propres ceuvres. 1lls en ont tiré les conséquences
par suite d’'une situation particuliere que leur faisait I'état de
I'Italie. Hommes instruits, sans troupeau qui les suivit, chefs
sans soldats, ils ont plus fondé une école qu’une église, et lui
ont donné pour signe distinctif la saine doctrine. La critique
des dogmes y a donc joué le principal role et les a conduits &
des révisions des dogmes de la trinité et de la rédemption, qui
ne sont aucunement la conséquence des principes de Luther et
de Calvin.



30 ALBERT RITSCHL

Suivant les sociniens, Dieu a décidé dans son absolue liberté
de conduire les hommes & 'immortalité et &4 la vie éternelle.
Christ comme prophéte accomplit son ceuvre par sa prédication
et son exemple. Il surpasse I’Ancien Testament en ce qu’il ré-
véle le dessein de Dieu d’accorder le pardon a tous ceux qui se
repentent véritablement et qui s’appliquent & se corriger. Au
contraire des orthodoxes quifont de ce pardon le principe, les
sociniens n’en font que la conséquence indirecte de la vie chré-
tienne. De la leur opposition contre le dogme de la satisfac-
tion.

Faust Socin nie la nécessité de ce dogme parce que Dieu peut
pardonner sans cela, et que I’Ancien Testament en fournit des
exemples. Il nie aussi la possibilité par les arguments suivants:
1° Il'y a contradiction entre l'idée du pardoln qui est le but, et
celle de la satisfaction qui est le moyen. 2° Ou la substitution est
injuste, ou elle n'est plus une punition quand un innocent
souffre par la faute d’un coupable; elle ne peut étre admise
lorsqu’il s’agit de 'accomplissement de laloi auquel Christ était
soumis. 3° La mort de Christ ne répond pas au but de la satis-
faction, puisque, Christ fat-il Dieu, sa divinité ne peut pas souf-
frir. 40 L’union de l’idée d’imputation avec celle de satisfaction
est inutile. 50 La doctrine de la satisfaction est contraire & celle
du devoir, et moralement dangereuse.

La seule idée que Socin maintienne est celle du mérite de
Christ, et cela prouve qu’elle répond aux rapports moraux et
non aux rapports juridiques entre Dieu et I'homme. Ces objec-
tions de Socin contre la doctrine des théologiens orthodoxes,
partent du point de vue faux qu’ils fondent la justification sur
une conception purement juridique des rapports de Dieu avec
I’homme. C’est au contraire sur des rapports fondamentale-
ment moraux que se base toute leur doctrine, qui n’envisage les
rapports juridiques ue comme un moyen. Socin, de son pointde
vue exclusif de la liberté en Dieu, reproche avec une certaine
justice aux théologiens orthodoxes de soumettire la divinité &
une sorte de nécessité. Ici les deux points de vue sont restés
incomplets. La ol Socin a eu quelquefois raison, c’est lors-
qu’il a attaqué les idées juridiques de la justification au nom



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 3N

des idées générales de justice et de moralité. Le péché ne
doit pas étre envisagé, comme il ’était par les orthodoxes,
au point de vue du droit civil et particulier; les idées d’infini
dans la coulpe et de substitution ne s’y accommodent pas. Mais
Faust Socin s’est complétement trompé lorsqu’il a opposé le
devoir de Christ d’accomplir la loi, & la satisfaction réalisée
par son obéissance active. Ces deux points de doctrine trou-
vent leur conciliation lorsqu’on reconnait Christ comme chefet
garant de son église.

Baur a voulu voir dans 'arminianisme une conciliation, faite
4 un point de vue supérieur, de ’orthodoxie et du socinianisme.
Cest & tort, car Grotius veut défendre la doctrine ecclésias-
tique contre les sociniens. Il montre qu’on peut concilier 'idée
du pardon avec celle de la satisfaction, en considérant Dieu non
plus du point de vue du droit privé, mais comme le maitre
d’une société morale, qui doit avoir ses lois. Seulement il dévie
vers le socinianisme en admettant que la nature du péché exige
seulement qu’une punition soit méritée, et non qu’elle soit exi-
gée. Il affirme, par des exemples del’Ancien Testament, que des
innocents ont été punis avec des coupakles, et en conclut qu’ils
peuvent l'dtre pour eux, quoique cela ne soit pas nécessaire.
La vraie raison du chatiment auquel Christ a été soumis est
suivant lui celle-ci: Tot et tam multa peccata, sine insigni exem-
plo, Deus transmittere noluit. Le socinien Crellius n’a pas eu de
peine & montrer la faiblesse de celte théorie de I’exemple, et
Baur reconnait lui-méme que Grotius n’a pas su résoudre en
une unité supérieure 'antinomie entre 'orthodoxie et le soci-
nianisme. Il attribue ce mérite i ses disciples Etienne Curcelle
et Philippe de Limborch. ,

Mais il n’est pas fondé i le faire; car les doctrines fondamen-
tales de ces théologiens sur Dieu et leur négation -de la néces-
sité d’'un chatiment expiatoire pour satisfaire & la justice de
Dieu, sont éminemment sociniennes. Ils répétent contre la
conception orthodoxe les arguments des principaux sociniens.
Cependant, et contrairement & ces derniers, ils voient dans la
mort de Christ un sacrifice. Cuscelle, le plus ancien, est celui
qui accentue le moins cette notion ; il s’attache & I'idée que la



32 ALBERT RITSCHL

mort de Christ est intervenue comme expression de la haine
de Dieu contre le péché, et prétend que les sacrifices de I’Ancien
Testament n’ont rien a faire avec I'idée de la satisfaction. Lim -
borch insiste davantage sur les fonctions sacerdotales de Christ,
mais il atténue la portée de son adhésion aux doctrines ortho-
doxes en donnant pour origine &4 ce sacrifice, non la justice,
mais le bon vouloir de Dieu. Tous les arminiens affaiblissent
par la notion de I'équité la souveraineté absolue de Dieu qui
sert de base a la prédestination calviniste ; et comme consé-
quence ils rattachent la sentence de la justification 2 la foi
agissante dans les ceuvres, c’est-a-dire & la justice inhérente
au croyant. C’est rentrer dans les eaux du moyen 4ge et faire
intervenir les ceuvres parmi les causes de la justification. Au
fond les arminiens n’ont réussi & concilier les doctrines hos-
tiles du socinianisme et de I'orthodoxie protestante qu’en se
placant au point de vue dépassé de la théologie catholique,
et en hésitant entre les doctrines de Duns Scot et de Thomas
d’Aquin.

( A suivre. ) C. MARTIN.




	La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation

