Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion d'lsraél jusqu'a la chute de I'état juif
Autor: Valeton / Kuenen, A.

Kapitel: XIlI: Le judaisme apres la chute de Jérusalem
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

586 D* A. KUENEN.

entrer dans le chemin indiqué par Jésus, peut-étre que la
guerre & mort et &té évitée; la condamnation de Jésus au
contraire était une violente protestation contre 'universalisme,
le maintien énergique da principe national et légal. Dés ce mo-
ment le sort d’Israél était décidé, sa religion devait causer sa
mort.

CHAPITRE XIII

Le judaisme aprés la chute de Jérusalem.

Le judaisme survécut a la chute de Jérusalem. La loi, les
synagogues, les scribes prirent entiérement la place da temple,
du culte, des prétres. Lesscribes réunis 4 Jabné (Jamnia), prés
de la Méditerranée, formérent sous Johanan ben Zacai un
tribunal, considéré bientot comtne le successeurlégitime duSan-
hédrin. La dignité de nasi (patriarche) devint héréditaire dans
la famille de Gamaliel II, arriére petit-fils d’Hillel. Les scribes
n’étaient pas 4 méme de conjurer I'esprit d’opposition contre
la domination étrangére. Sous le régne de Trajan (98-117), les
Juifs, alliés aux Parthes, se révoltérent en Afrique et en
Chypre. Sous celui d’Hadrien (117-138), les Juifs de Palestine,
conduits par Bar Cochba (Nomb. 24 : 17), en firent autant.
Ce fut la tentative d’Hadrien de rebatir Jérusalem sous le nom
d’Acelia ct de la consacrer & Jupiter Capitolin , qui donna lieu a
cette derniére guerre, entreprise avec un tel enthousiasme, que
méme quelques-uns des scribes les plus renommeés , comme le
rabbin Akiba, y prirent part. D’abord victorieux, les Juifs
furent entiérement défaits lors de la chute de la forteresse de
Béthar ; aprés ce temps lessoulévements, de plus en plus rares,
furent facilement réprimés. Parmi les scribes, il y en avait qui,
se cramponnant aux idées et aux usages du passé, n’eurent
pas le courage d’adapter le judaisme aux besoins de leur temps.
R. Ismail ben Elisha était le représentant de cette tendance,
dont R. Akiba fut 'antagoniste. Ne se laissant pas méme lier
par lesrégles grammaticales, croyant que tout, méme les déiails
les plus minutieux de la loi, avait une signification particuliére,
il interprétait 1a loi d’une maniére aussi arbitraire que possible,



LA RELIGION D'ISRAEL. H87

mais en harmonie avec les besoins de son temps. Les autres
rabbins P'imitérent; plus tard on I’a comparé & Moise et nommé
le restaarateur de la loi. Il commenca a compiler et & arran-
ger les différentes ordonnances de 1aloi orale (Mishna d’Akiba).
Le Sanhédrin le suivit dans celle voie, et Jehuda, surnommé le
saint, devenu nast vers la fin du second siécle, donna & la
Mishna la forme sous laquelle nous la possédons encore au-
jourd’hui. Le nom de ce travail signifie reproduction; les scri-
bes, depuis la chute de Jérusalem jusqu’a Jéhuda, portaient le
nom de répétiteurs. (Aram : Tanaim.) Ecrite en hébreu, la
Mishna admet pourtant une masse de termes nouveaux, soit
formés nouvellement, soit empruntés au grec et au latin, prin-
cipalement dans l'ordre juridique. L’esprit de la Mishna était
entierement juridique. R. Jehuda en rangea les ordonnances
en six séries (Séder, plur. Sedarim]: 1. Séder Zeraim traitant
de Vagriculture, 2. S. Moéd, des fétes, du Sabbat, etc. 3.S. Na-
schim, des femmes, du mariage, du divorce, 4. S. Nesitkim, de
la juridiction, 5. S. Kodachim, des sacrifices, des prémices, du
culte, 6. S. Tohoroth, de la pureté et des purifications. Chacune
de ces séries était divisée en un certain nombre de traités
(Massecheth plur. Massichtoth) dont le nombre monte 4 soixante-
(uatre , divisés en cing cent vingt-quatre chapitres. Jehuda
cependant n’accepta pas toutes les traditions; les autres for-
maient sous le nom de baraita’s un premier appendice (Tho-
sephta). La Mishna Jd’ailleurs, par ses préceptes souvent contra-
dictoires, donna lieu & beaucoup de disputes. Aussiles savants,
sous le nom d’Amora’s (interprétes), s’efforcaient-ils d’en don-
ner une explication officielle, qui, mise plus tard par écrit,
porte le nom de Gemara.

Apres la mort du nasi Juda 1I (275) commenca la décadence
des écoles de Palestine, suite nécessaire de la position toujours
plus triste des Juifs dans ’empire romain. Les événements
politiques favorisaient I’émigration en Babylonie; plusieurs
docteurs de la loi s’y rendirent, entre autres Abba Aréka (mort
247), qui jouissait d’une telle réputation qu’on le désignait seu-
lement sous le nom de Rab (maitre). Ils y fondérent des écoles
rivales de celles de la Palestine. Ayant comme celles-ci la



588 D* A. KUENEN.

Mishna pour base de leur examen , elles s’écartaient considé-
rablement de leurs sceurs dans linterprétation et formérent
une Gémara a elles. La Gémara de Palestine, terminée vers
425 lorsque le patriarchat y fut supprimé, et unie avecla Mishna,
porte le nom de Talmud Jerushalms ; celle de Babylone , ter-
minée vers I’an 500 par R. Asche et R. Abina, et unie aussi
avec la Mishna, porte celui de Talmud Babli. Les Gémara’s,
écrites dans les dialectes de Palestine et de Babylonie, se distin-
guent de la Mishna par leur contenu et leur caractére. Elles
quittent souvent le terrain du halachah (la couturne juridique)
pour entrer toul & coup sur celui du haggadah (le récit). Les
choses les plus hétérogénes s’y trouvent mélées. Si le Talinud
contient autant de subtilités et de folies que de paraboles et de
proverbes admirables, il ne saurait néanmoins étre trop apprécié
pour sa valeur historique; plusieurs générations y ont déposé
ce quelles pensaient et sentaient. La Gémara de Babylone,
plus récente que 'aulre, représente un stade plus avancé de la
tradition ; plus propre & la vie pratique, elle est devenue la vé-
ritable base du judaisme talmudique. Nous possédons encore
dix traités ajoulés plus tard au Talmud. Le haggadah fut pri-
mitivement mis par écrit sous la forme de commentaires sur
VA. T. appelés midraseh (examen). La traduction de I'A. T. en
arameen , récitée jusqu’alors sans étre jamais écrite, fut mise
par ecrit sous le nom de targéim (traduction). Il y en a un de
Térusalem, et un de Babylone, ce dernier est ordinairement at-
tribué & Onkelos. Enfin la langue hébraique allant expirer,
le texte hébreu des saints livres fut fixé par les savants, surtout
de I'’école de Tibérias. (VIme - Xme giecle.) Tous les phénomenes
grammaticaux furent annotés, les letires mémes comptées, et
toutes ces connaissances déposées dans un livre nommé la
Mazore. Le judaisme, tout en continuant en réalité 'ceuvre
d’Esdras, prit pourtant un autre caractére. La libre activité
des docteurs et le développement de la vie religieuse disparu-
rent entierement; et ce n’est que malgré le Talmud, que
le judaisme est encore entré dans de nouvelles phases de dé-
veloppement.

L’Islam devait exercer une grande influence sur le judaisme.



LA BELIGION D’ISRAEL. 589

Tolérés ainsi que les chrétiens moyennant le payement d’une
taxe, les Juifs n’avaient pas a4 se plaindre de leurs nouveaux
dominateurs. I[ls apprirent bien vite larabe, et prirent part,
surtout en Babylonie, aux mouvements scientifiques. Gouvernés
comme auparavant par le Resch Galoutha, ils avaient des écoles
célebres i Pumbaditha (589) et & Sura (689), dont les chefs (Gaon
plur. Géonin) purent souvent vésister aux Resch Galoutha.
Deux faits méritent surtoul notre attention dans cette période.
1° L’apparition (vers 750) de la secte des caréens (hommes de
I'Ecriture), fondée par Anan ben David qui, se bornant & 'au-
torité des saintes Ecritures, rejetait toute la tradition. D’aprés
M. Kuenen, les caréens faisaient revivre 'esprit sadducéen dans
le sens historique du mot; car si eux-mémes refusaient de
prendre ce nom, et déclinaient méme toute relation avec ce
parti, ce n’était que parce que le mot « sadducéen » était devenu
synonyme d’incrédule. Leur littérature, tout en embrassant
presque tout le terrain de la théologie, est de beaucoup infé-
rieure & celle du rabbinizme., Conservateurs, ils avaient plutot
pour but de restaurer le passé que de fonder quelque chose de
nouveau; leurs efforls n’ont presque pas eu de résultats.

20 L’activité de Saadiah ben Joseplh (imort 942), chef de I’école
de Sura. Son ouvrage principal, outre un écrit polémique
contre les caréens, par lequel il se fit connaitre, et sa traduc-
tion de ’Ancien Testament en arabe, fut son livre intitulé « les
religions et les dogmes, » premier essai d’une dogmaticque
juive. L’auteur admet trois sources pour la connaissance de la
vérité : ’'Ecriture, le Talmud, la raison. Le besoin de les con-
cilier le porte a4 de singuliers tours d’adresse, (ui font un
immense tort ay caractére scientifiqque de son ouvrage. Or c’est
la le cas de toute la théologie juive des siécles suivants.

Elle transporte son siége de plus en plus en Occident. R. Gers-
hom ben Jehudu (mort vers 1040) et R. Salomnon ben Isaac, plus
brievement Raschi, travaillérent avec beaucoup d’éclat en Alle-
magne et dans le midi de la France; ils se caractérisaient par
un grand attachement i la tradition. La position des Juifs en Espa-
gne avant la soumission de ce pays aux fanatijques Moravides
(1110) fut encore plus brillante. La philologie ne resta pas stérile



590 D* A. KUENEN,

pour linterprétation de I’Ancien Testament. Menahein ben
Serug et Dunash ben Labrat excellérent & cet égard. Mais ce sont
surtout Jehuda-ha-Levi (1080-1150), auteur de poésies religieu-
ses et du livre « Cosri» consacré & la défense de la religion
juive, Aben FEzra (1100 1175), auteur de commentaires ingé-
nieux, Abraham ben David, qui préconise le judaisme comme
« la fo1 élevée, » quifont de ce siécle ’apogée du judaisme occi-
dental. En 1135 naquit & Cordoue Moise Maimonides (mort1204).
Forcé d’embrasser I'Islam, son pére émigra & Cahira, en Egypte.
(’est 14 que Moise écrivit ses célebres ouvrages. Les principaux
sont: un commentaire arabe sur la Mishna, dont I’explication
du Pirke Aboth, espéce de systeme de morale, forme une partie;
un écrit hébreu, la « répétition de la loi » ou «la main forte, »
exposition systématique de tout le contenu du Talmud en 14
livres : une apologie arabe de la doctrine juive , intitulée «ins-
truction des erronés. » Représentant de la scolastique juive,
Maimonides s’efforce de reconnaitre les bases raisonnables de
la révélation, sans quitter toutefois le terrain de la tradition.

Pendant les premiers siecles aprés sa mort, ses travaux suf-
firent, mais lorsque les juifs commenceérent & se mélanger
davantage avec les chrétiens, ils durent nécessairement prendre
un autre point de déparl. Les écrits de Maimonides soulevérent
de grandes querelles, qui cependant n’ont pas d’intérét de prin-
cipe, et se perdent dans la condition sociale toujours plus déplo-
rable -des juifs. Depuis les croisades ils se virent exposés aux
plus cruelles persécutions (1348, 1349, 1391) ; ils furent chassés
de’Angleterre en1290, plus d’une fois de la France, de I’Espagne
et du Portugal (1492 et 1498), de quelques parties de I’Allema-
ane et de I'Italie. Les Pays-Bas offrirent & cuelques-uns un
asile hospitalier. L’étude des saintes Ecritures et de la tradition
fut régulierement poursuivie pendant cette période. Il parut
méme au XVIe siécle un systéeme du judaisme talmudique,
intitulé : Shulchan-aruch (table dressée) par Joseph Karo, 2crit
qui peut étre considéré comme I'expression définitive et com-
plete des exigences pratiques du judaisme.

Au XIIIe siecle s’était formée la Kabbale (tradition particu-
liere), On trouve dans le Talmud le titre d’un livre (que proba-



LA KELIGION D’ISRAEL. 591

blement nous possédons encore), le Sepher jezirah (livre de la
création), qui s’occupe d’une doctrine secréte sur ’origine du
monde et la nature de Dieu. Avant le XIIIe siécle 11 n’avait pas
exercé une grande influence. Moise ben Nachman en releva et
en développa les idées. Parut ensuite le livre Zohar (splendeur),
systeme des spéculations kabbalistiques. La critique lui ad’abord
assigné pour auteur Abraham ben Samuel Abulafic (1240), puis.
avec plus de raison Moise ben Shem Tob de Léon ; le livre se
donne lui-méme comme 'ceuvre d’un certain Siméon ben Jo-
chai, célébre docteur du premier siécle. Un des principaux
caracteres de ce livre est I'usage qu'il fait dela symbolique des
nombres; il préche la doctrine de 1’émanation, la métempsy-
chose, et la fol au rétablissement prochain d’Israél. Nommée
« ’ame delaloi, » 1a Kabbale a exercé une grande influence non
seulement an XIII* mais aussi au XVIe et an XVIIe siécle; preuve
évidente que le judaisme talmudique ne satisfaisait plus aux
besoins de plusieurs. La Kabbale se transporta en Orient par
Moise Kordovero (mort vers 1570) et Isaac Luria (1534-1573).
Elle dégénéra entierement en fanatisme chez ce dernier qui se
proclama le Messie, fils de Joseph. (On trouve déja dans le
Talmud l'idée de deux Messies, un fils de David et un fils de
Joseph; le dernier sera le précurseur du premier, et subira la
mort dans la lutte contre les ennemis du royaume de Dieu.)
Plus tard Shabbata: Zewi (né & Smyrne en 1641) se fit
un grand parti comme Messie ; ses partisans continuérent a le
vénérer malgré sa conversion a lislamisme, et a former
une secte sous le nom de Zoharites ou de Kabbalistes.
Leur prophéte Nathan agita méme quelques églises curopéen-
nes; Jacob Frank (1713-1798) en Allemagne était, du moins en
apparence, en relation avec eux. La secte des Hasidim (pieux)
ou Beshter, en Pologne, doil aussi sa naissance & la Kabbale.
Les rabbins, faute de force propre, sévirent contre-la Kabhale
par Panatheine; tout juif suspect d’y participer fut persécuté.
Uriel Acosta (1594-1640) et Baruch d'Espinoza (1632-1677) en
sont les preuves. Divisés enire eux, les Juifs étaient partout,
mais surtout en Allemagne, dans une condition déplorable.
L’éducation des enfants ne servail qqu’a les exclure de la société;



592 D" A. KUENEN.

on ne parlait aux éléves que de I’Ancien Testament et du
Talmud, et on le faisait d’'une maniere mécanique qui rendait
tout développement intellectuel entiérement impossible.

Enfin le XV1IIe siécle apporta des changements salutaires. Fré-
déric le Grand atténua les lois les plus vexatoires pour les Juifs.
La révolution poursuivit son ceuvre ; en 1791, les Juifs qui con-
sentirent & préter serment & la constitution furent reconnus
citoyens francais. Depuis 1850 la plupart des ordonnances op-
pressives sont supprimées en Allemagne; et ce qu’il y a encore
d’inégalilé entre les chrétiens et les juifs doit de plus en plus dis-
paraitre. Cette émancipation sociale des juifs coincida avec leur
reléevement intellectuel et moral. Le premier promoteur en fut
Moise Mendelsohn (1729-1786), ami de Lessing, nommé par ses
coreligionnaires le troisitme Moise (le second étant Moise Mai-
monides). Assisté par d’auteurs docteurs, il publia, 1780-1783,
une nouvelle traduction du Pentateuque, ayant pour but de subs-
tituer une conception historique & la conception traditionnelle
de la loi. Plusieurs juifs, éclairés par lui, passérent au christia-
nisme; d’autres, fidéles a la religion de leurs péres, continuérent
son ceuvre. Wesseler, I'riedleender, Homberg, sont les plus re-
nommeés. On s’occupa surtout de l'instruction de la jeunesse.
I’étude de la langue nationale et des autres branches de l'ins-
truction primaire fut mise a coté de celle de I’Ancien Testament
et du Talmud et lui donna un caractere plus social. Dans le culte
on substitua pour le sermon la langue nationale & I’hébreu. Il
fallait cependant introduire encore d’autres modifications. Un
grand obstacle pour réussir sous ce rapport, se trouvait dans
le manque de lien entre les différentes églises. Napoléon Ier
commenca & y subvenir. Il convoqua en 1806 & Paris cent dix
notables des églises juives de I’empire, pour leur poser quel-
(ques questions sur les rapports entre les devoirs religieux des
juifs et les lpis de 1’élat. Puis vinl en 1817 la convocation « du
grand Sanhédrin, » composé de soixante-onze députés qui pro-
posérent aprés sept séances une organisation compléete des
églises juives en France. En Allemagne une organisation sem-
blable ne put guere réussir.

Il1 s’agissait en outre de savoir jusqu’a quel point la réforme



LA RELIGION D’ISRAEL. 593

du judaisme était possible. A cela la critique seule pouvait
répondre. Il y a environ cinquante ans que I’on a posé les bases
d’une théologie juive scientifique. Rapoport, Zunz, Geiger et
d’autres ont bien mérité sous ce rapport; les théologiens chré-
tiens ont été leurs maitres. Quant a la réformation pratique, il
se formait a Berlin, Hambourg, Francfort-s.-M., Londres, etc.,
de petites associations qui opéraient telles ou telles modifica-
tions. Trois tendances différentes se sont manifestées. 1° Ceux
qui desapprouvent tout changement. 2° Ceux qui veulent s’en
tenir aux préceptes de la loi écrite. 3° Ceux qui ne voulant
observer que les principes, ne font pas difficulté de laisser de
coté méme le sabbat et la circoncision. Des conférences convo-
quées, 1844-46, a Brunswick, & Francfort-s.-M. et & Breslau,
dans le but de s’entendre, furent peu fréquentées, et ne don-
nerent que peu de résultats positifs. Il en ressortit cependant
la conviction qu’il ne faut plus sbnger a une réforme sur la
base du Talmud, quil faut choisir entre le rabbinisme quelque
modéré qu’il soit et une religion selon les besoins de nos jours.
Dans le premier synode juif, réuni a Leipzig, 1869, il fut dé-
crété & 'unanimité des voix que les principes de la société mo-
derne sont préchés dans le mosaisme et développés dans la
doctrine des prophétes. M. Kuenen est d’avis que c’est laencore
une illusion antihistorique. Le mosaisme, c’est-a-dire la loi
proclamée par Esdras, n’est qu’une des formes qu’a revétues
idée religieuse en Israél; si cette idée a encore de la vitalité
dans I'Israél d’aujourd’hui, elle se créera une nouvelle forme.
Le judaisme talmudique doit faire place a la civilisation mo-
derne, de méme que le judaisme sacerdotal a succombé sous
les coups de I'’empire romain. Le judaisine monothéiste, moral,
spirttuel, demeurera.
VALETON, fils.

C. R. 1872. 39



	Le judaïsme après la chute de Jérusalem

