Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion d'lsraél jusqu'a la chute de I'état juif
Autor: Valeton / Kuenen, A.

Kapitel: IX: Le judaisme et le parsisme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA KELIGION D’ISRAEL. 545
I'exil, ces lois n’étaient jamais exécutées; apres ce temps, ’année
du sabbat fut régulierement observée, I’année du jubilé ne le
fut jamais. Elles nous montrent le caractére abstrait et théorique
de méme que l'esprit conservateur du législateur.

Restent encore des lois détaillées sur les veeuax du Nazuréat
(Nomb. 6:1-21), sur les veeux en général (Lév. 27) et sur
ceux des femmes et des jeunes filles.

Il1 y a dans toute cette législation sacerdotale de grandes et
de magnifiques idées; celle d’'un peuple saint y a trouvé une .
large expression. Seulement, en liant si étroitement la sainteté
a 'observation minutieuse de nouveaux préceptes et d’usages
traditionnels, on lui 6ta le caractére de liberté et de dévoue-
ment personnel pour favoriser le formalisme et la casuistique.

CHAPITRE IX.

Le judaisme et le parsisme.

La seule chose que nous sachions de I’histoire des juifs pen-
dant le siecle qui suivit la mort de Néhémie et qui les laissa
encore sous la domination des Perses, est le meurtre commis
par le souverain sacrificateur Johanan sur son frére Jésua qui,
avec l'aide de Bagono, général d’Artaxerxe II Mnémon (404%-
361 av. J.-C.), avait voulu le supplanter. (Fl. Jos. Ant. 11: 7,
{1.) Du reste il est fort improbable que le peuple juif n’ait pas
souffert des guerres qui ont précédé la chute de I’empire
perse.

Un auteur juif, environ 200 ans avant notre ere (Pirke Aboth
1:1), parle de la grande synagogue, & laquelle la tradition ré-
vélée & Moise aurail été transmise par Josué. Plusieurs éléments
importants du judaisme postérieur, comme les priéres liturgi-
ques et I'insertion de quelques livres dans le canon, dérivent
(’elle. Le nombre de ses membres est évalué a 120, mais les
noms empruntés a I’Ancien Testament et pleins d’anachro-
nismes bizarres, prouvent que 'idée que l'auteur s’en formait
ctait vague et nébuleuse. Il semble cependant qu’elle comble

le temps entre le dernier prophéte et les docteurs du second
c. R. 1872, 36



546 D* A. KUENEN.

siecle avant notre ere. La loi de Moise devait étre mainienue,
interprétée et appliquée. Or les preétres, en tant que prétres,
ayant d’autres fonctions & remplir, ce travail ne pouvait leur
&tre confié entierement. Les scribes (ui, a2 Babylone, avaient déja
commencé a former une profession & part, se chargérent de
cette ceuvre; mais plusieurs d’entre eux étant ainsi qu’Esdras lui-
méme en méme temps prétres, la lutte qui plus tard devait
éclater entre ces deux professions, ne se manifesta pas immé-
diatement deés le début. La maniere dont les scribes étaient or-
ganisés nous est entiérement inconnue. L’esprit dans lequel
ils ont travaillé se montre par les résultats de leur activité. Le
texte de la loi élait provisoirement constitué, mais les scribes
ne se faisaient aucun scrupule d’y introduire les modifications
nécessaires. 11 y a, d’aprés M. Kuenen, dans la loi, des ordon-
nances postérieures a la proclamation solennelle par Esdras et
Néhéinie. (444 av. J.-C.) 1l est parfois fort difficile de discerner
ces additions postérieures; mais le fait que, sur les instances
d’Esdras et de Néhémie, les juifs promirent de payer chaque
année le tiers d’un sicle en faveur du sanctuaire (Néh. 10: 32),
prouve suffisamment que la loi (Ex. 30:11-16) qui exigeait
de chacun d’eux un demi-sicle a cet effet, n’existait pas de
leur temps. Lorsque les scribes voulaient introduire dans la
loi telle on telle modification qui leur semblait essentielle, ils la
faisaient entrer dans un récit ou un précepte partout ou ’occa-
sion leur semblait favorable, pour la couvrir ainsi de I'autorité
de Moise. Cet arbitraire inoui était pour eux une maniére de
témoigner de leur respect pour la loi, soit pour la mettre d’ac-
cord avec la position momentanée du peuple, soit pour écarter
des difficultés formelles.

La grande synagogue ne s’occupait pas seulement de la loi,
mais de tout le canon, dont on lui a attribué la rédaction finale;
et quoique la présence, dans le canon, d’écrits postérieurs
4 Pan 200 ou la grande synagogue prit fin (Pirke Aboth 1 : 2),
prouve le contraire, il est plus que probable que les scribes de
Jérusalem s’intéressaient a la collection des livres sacrés. Né-
hémie avait fait une sorte de bibliothéque des écrits sur les rois,
de ceux des prophéles, des poésies de David, et des lettres des



LA RELIGION D’'ISRAEL. b4t

rois de Perse. (2 Mach. 2:13.)Oncommenca déja bien vite & at-
tribuer une autorité & quelques-uns de ces documents; ce fut
surtout apres I’extinction de la prophétie que les écrits des pro-
pheétes furent hautement appréciés. Groupés les premiers et aug-
mentés des livres historiques, qu’on attribuait souvent a juste
titre aux prophétes, ils formaient la partie de I’Ancien Testa-
ment nommée les prophétes. Rassemblant ensuite les poésies
de David et d’autres produits poétiques, on posa la base de la
troisieme collection ajoutée a celles de la loi et des prophétes.
Les deux dernieres collections ne furent pas mises sur la méme
ligne que laloi ; on était bien loin de leur attribuer une autorité
divine; on les regardait simplement comme des livres sacrés.
Letravail des scribes ne se borna pas seulement, d’aprés M. Kue-
nen, a grouper les recueils ¢t les rouleaux d’écrits, mais aussi
a les arranger et a les former ; c’est ainsi qque plusieurs erreurs
traditionnelles, soit sur les dates soit sur les différents auteurs,
se sont produites, et que, par exemple, plusieurs prophé-
ties de la seconde moitié de I'exil ont été attribuées a4 Esaie,
contemporain d’Ezéchias, et d’autres du VIIIe et du VIe siécle a
Zacharie, contemporain de Zorobabel et de Josué.

Les scribes ne prirent pas moins a ceeur Uinterprétation et
'explication de la loi. La lol ne suffisait pas du tout & la prati-
que. Composée d’éléments de différents ages, elle contenait
souvent des préceptes contradictoires et d’autres qu’il était
impossible d’exécuter. Une foule de cas d’ailleurs étaient omis,
qui aussi bien que d’autres détails y auraient mérité une place.
La clarté enfin, surtout des lois pénales, laissait souvent beau-
coup a désirer. Il était contraire au point de vue légal d’aban-
donner aux juges la décision sur tel ou tel cas; il fallait cher-
cher une décision revétue d’une autorité divine. On la trouvait
dans la loi orale ou la tradition. En réalité, I’ceuvre des scribes
qui interprétaient les documents écrits et en adaptaient les
préceptes aux besoins du moment, fut regardée comme issue
des décisions de la loi, et considérée comme sainte. Remar-
quons: 1° Que chaque nouvelle génération de scribes, se tenant
consciencieusement aux décisions de ses prédécesseurs, sui-
vait réellement la tradition. 20 Que I'idée de la loi orale une



548 D" A. KUENEN.

fois formée, les nouvelles prescriptions se rangeaient tout na-
turellement dans cette forme. 3° Que les parties sacerdotales
de la loi contenaient les traditions des prétres de Jérusalem,
mises plus tard par écrit, et que, en formant ainsi une nouvelle
tradition qui devait compléter la loi écrite, on ne faisait que
marcher sur les traces des prédécesseurs.

Cette ceuvre des scribes devait se manifester d’abord dans la
Juridiction. Les gens de la grande synagogue, les scribes, ne
prononcaient pas les sentences ; c’était I’ceuvre des juges par-
ticuliers et des prétres; mais il était de leur devoir de veiller &
ce que toutes les sentences fussent conformes & la loi et & son
interprétation authentique. L’influence des scribes se répandit
encore plus par les synagogues. Née en Babylone, 'habitude de
se réunir souvent, surtout le Sabbat, pour s’édifier ensemble,
s’était transportée en Judée, quoiqu’on ne sache pas le moment
de son introduction. Le culte du temple ne suffisant pas pour
le but d’Esdras, la lecture publique de la loi, entierement con-
forme au caractére du judaisme, devint bientot une coutume
réguliére ; trois siécles aprés Esdras, on trouve partout des ba-
timents construits dans ce but; et dans la période du Nouveau
Testament la synagogue ne manquait presque en aucun lieu ot
se trouvaient un certain nombre de juifs. Généralement on com-
mencait dans ces réunions par une priere et la récitation de
quelques morceaux de la loi (nommée encore aujourd’hui
schema, écoutez, d’apres Deut. 6 : 4, pour ainsi dire la confession
de foi); suivait la priéere (théphillah) en certaines formules; puis
la lecture de la loi divisée de maniére & ce que toute la loi fat
lue en trois ans, quelquefois en un an, et suivie par la traduc-
tion, 14 ot ’hébreu n’était pas la langue maternelle ; puis la
lecture d’une partie des prophétes dont on donnait explication;
le tout était terminé par la bénédiction ou la priére. '

A co6té du danger de favoriser trop le formalisme par des or-
donnances toujours plus spécieuses (danger inséparable de tout
développement moral peu élevé), les bienfaits immenses de I'in-
fluence des scribes ne sauraient étre perdus de vue. Il répan-
dirent des connaissances religieuses jusque aux extrémités du
pays; et chaque Israélite fut pénétré du sentiment de 1’obli-



LA RELIGION D'ISRAEL. 549

gation pour lui de vivre conformément a la loi. Du reste, si la
répétition continuelle des mémes cérémonies faisait souvent
perdreau culte de sasignification et oublier sonsens symbolique,
d’autre part, le culte fut spiritualisé par 'introduction réguliére
des chants religieux. La période des scribes forme, d’aprés
M. Kuenen, lafloraison de la poésie et du chant religieux. Aupa-
ravant la musique du temple n’avait servi qu’a accompagner le
bruit des fétes; dés lors elle devint une partie essentielle du
culte. L’action d’assister au culte recut donc une signification
plus élevée. Les hymnes tels que Ps. 42 et 43 (qui ne forment
d’aprés M. Kuenen qu’un seul psaume), etc., font voir quels
étaient les sentiments de plusieurs et avec quelle tendresse on
parlait du sanctuaire; le culte était considéré moins comme un
devoir que comme un privilége. Les mémes sentiments se dé-
voilent dansles psaumes a I’égard de la loi; on la regardait non
pas comme un lourd fardeau, mais comme la plus grande bé-
nédiction de Jahveh (Ps. 119; 19: 8-14; les sept premiers ver-
sets de ce psaume sont, d’aprés-M. Kuenen, d’une dale plas re-
culée), etc.

En recueillant et en popularisant les trésors de la religion,
les scribes devaient nécessairement en tirer d’importantes con-
séquences pour la vie pratique et morale. Voulant en outre in-
dividualiser la religion, ils étaient souvent obligés de laisser
tant soil peu de coOté les éléments purement nationaux du mo-
nothéisme el d’insister davantage sur ce cui était plus généra-
lement humain et universel. Or quelque différent que fut d’ail-
leurs le point de départ des scribes et celui des sages du VIIIe
et du VII® siécle av. J.-C., il y a enlre eux sur ces deux points
de grands rapports. Désignés souvent dans le Talmud sous le
nom de « sages » et de « disciples des sages, » les scribes et
leurs éleves étaient dans un certain sens réellement leurs suc-
cesseurs et leurs héritiers. Le livre des Psaumes montre encore
un developpement dss croyances religieusesdans la période des
scribes. Les idées qui y sont énoncées sur le péché, sa propa-
gation dans humanité (Ps. 14:1-3;62:10;416:11, 130:1-4,
143 :1, 2), son origine (Ps. 51 : 7; 58 : 4, 103 : 14), son caractére,
sur la rémission des péchés (Ps. 32; 51; 103 : 8-14), sur la fra-



550 D' A. KUENEN.

gilité et le néant de I'homme (Ps.39, 90,103 : 15, 16), sur I’éter-
nité et U'invariabilité de Jahveh (Ps. 90 : 1, 2, 4; 93:1, 2;102:
26-28), sur la nature du vrai culte (Ps. 50; 40: 7), bien que dé-
rivées de la prédication prophétique, nous frappent par leur pu-
reté et leur profondeur. Avec la purification croissante de I'idée
de Jahveh, la vie religieuse de l'individu gagnait de plus en
plus en intimité. On cherchait la communion personnelle avec
Jahveh. La foi & 'immortalité personnelle, qui chez les pro-
phétes disparaissait entierement sous la conviction de 'immor-
talité du peuple, en devait étre la conséquence naturelle.

La période des scribes ne fut donc en aucune maniére une
période de stagnation; elle ne fut pas non plus fermée a l'in-
fluence du dehors. La maniere dont les juifs avaient appris a
connaitre les Perses, les avait rendus accessibles & I'influence
de leur religion. Or il y avait entre ces deux religions des rap-
ports remarquables (voir sur la religion perse:C. P. Tiele : La
Religion de Zarathoustra, etc.), témoin la ressemblance d’A-
houra-Mazda et de Jahveh, le caractére éminemment moral
des deux cultes, le grand prix attaché dans tous les deux
a la purelé, la grande ressemblance des purifications et méme
des idées sur l'origine du genre humain, etc. Il n’est done pas
étonnant que les deux religions se soient modifiées mutuel-
lement et que les juifs aient adopté de leurs maitres telle ou
telle cérémonie, telle ou telle idée religieuse. 1l est digne de re-
marque que le contact avec les Perses coincide chronologi-
(quement avec de grandes modifications introduites dans la re-
ligion d’'Israél, et qu’Esdras, 'auteur de toute la réformation,
est sorti de Babylone. Ce n’était cependant qu’autant que le
parsisme subvenait & des besoins d'Israél que les juifs en subi-
rent U'influence, et la féte de Purim est le seul emprunt fait &
la religion perse qu’on ne saurait expliquer par quelque néces-
sité religieuse.

L’influence perse se manifeste : 1°Dans la doctrine des anges,
chezZacharie, fils d’Iddo, contemporain de Zorobabel, peut-étre
déja chez Ezéchiel. Plus on insistait sur la transcendance de Jah-
veh, plus on devait charger et compliquer la tiche des auges;
il n’y a la rien d’étonnant. Le fait cependant que Zacharie parle



LA RELIGION D'ISRAEL. 551

de sept yeux ciselés sur une pierre (Zach. 3:9), de sept bras au
chandelier d’or (Zach. 4: 2), une fois méme de sept gardiens (le-
con ordinaire sept yeux) de Jahveh (Zach. 4 : 10), rappelle trop
les amégaspenta’s (ceux quine dorment jamais?) qui entourent
Ahoura-Mazda, pour qu’on puisse croire &4 une entiére indé-
pendance. Au IlI® siecle avant J.-C., et plus tard chez Daniel,
les anges sont représentés comme les gardiens de certains
peuples. (Deut. 32: 8 (LXX); Sir.17:17; Dan. 10: 12, 20, 21 ;
11:1;12:1.) On trouve chez Daniel pour la premiere fois les
noms des anges (Dan. 8:16;9:21;10:13,21;12:1), preave
quon; se les représente toujours davantage semblables aux
hommes. Le ciel se peuple d’une foule d’étres distincts quant
au rang et a Pactivité, désignés sous différents noms, dans les-
quels on croit retrouver les noms perses.

20 Dans la doctrine des démons, surtout de Satan; ce nom
hébreu signifie accusateur. Déja avant I'exil on se représentait
un Satan parmi « les fils de Dieu» qui entourent Jahveh (voir
Job. 1; 2); ce Satan de Job n’est encore gque le serviteur de
Jahveh, ’exécuteur de sa volonté. Dans les prophéties de Za-
charie il commence déja 4 s’élever contre Jahveh (Zach. 3: 2),
ei le Chroniqueur (III° siécle avant J.-C.) le rend entiérement
indépendant en rapportant en ces lermes le fait que Jahveh
excita David & faire le recensement d’Israél (2 Sam. 24:1):
« Et Satan se leva contre Israél et incita David & faire, » etc.
(1 Chron. 21 : 1.) Les prophétes, méme le second Esaie (Es. 45 :
T), n’avaient pas craint d’attribuer le mal 4 Jahveh ; cela sem-
blait cependant contraire a la pureté et la sainteté de Jahveh.
On attribua donc & Satan le role du démon de la religion perse,
Airo-mainyus, et on en fit une personne indépendante, opposee
&4 Jahveh. On trouve, en outre, dans le livre de Tobit, un
démon, Asmodée Achsmadaeva (Tob. 3: 8; 6:15), et dans le
livre d’'Hénoc, le Talmud et d’autres écrits juifs, plusieurs
autres démons, tandis que le Nouveau Testament montre I'in-
fluence et I’étendue de cette croyance.

3o Dans la foi a Vimmortalité personnelle. On peut expliquer
cette foi, que I'on trouve dans le livre de Daniel (écrit au milieu
du second siécle avant J.-C, (Dan. 12 :2) et dont on renconire



552 "~ D* A. KUENEN.

les traces au III¢ siecle (Eccl. 3: 21 ; ¢cp.6:6;9:2,5,6,10;
11 : 8), sans avoir recours a une influence étrangere. La souve-
raineté de Jahveh s’étendait, d’apres I'opinion générale, au dela
de la mort (Deut. 32 :39;1 Sam. 2: 6); on racontait méme
qu’Elie et Elisée avaient ressuscité des morts. En regardant de
plus en plus la communion avec Jahveh comme quelque chose
d’individuel, on en vint & substituer & I’espérance de ’existence
permanente du peuple celle de 'immortalité personnelle. La
vision symbolique d’Ezéchiel (Ezéch. 37) fournissait & cetle
espérance une expression d’autant plus suffisante, que, d’apres
les idées des Israélites, Vesprit, le souffle de vie, donné par
Jahveh aux hommes et aux bétes pour qu’ils vivent, ne subsiste
plus aprés qu’il leur a été retiré. Ce quireste de ’homme, c’est
son ombre qui descend dans le schéol (Gen. 37: 33; 2 Sam. 12;
23), mais sans (u’il y ait vie dans le sens propre du mot. 1l faut
pour qu’il vive que Dieu lui rende l'esprit. Le fait cependant
que ’espérance de Ja résurrection était un élément essentiel de
la doctrine de Zarathoustra et qu’elle se trouve dans le livre de
Daniel & coté d’une division de I’histoire universelle empruntée
probablement aux Perses, prouve suffisamment, d’apres
M. Kuenen, que le parsisme ne fut pas étranger a l'origine et
a la formation du dogme juif. Les germes cachés dans le ju-
daisme se montraient au jour aprés avoir été fécondés par le
contact d’une religion sous ce rapport plus développée.

CHAPITRE X

Le judaisme en Palestine sous la domination grecque et
les princes hasmonéens.

l.a victoire remportée par Alexandre le Grand sur I'empire
perse décida le triomphe de ’Occident sur I’Orient. L’esprit hel-
Iénique ne fut jamais chassé de ’Asie. Juda, incorporé a 'empire
d’Alexandre (332 av. J.-C.), ne cessa d’appartenir, apres la mort
du conquérant, & quelqu’un des royaumes grecs, quels que
tussent les princes qui s’y disputassent la suprématie. L’Ancien



	Le judaïsme et le parsisme

