Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion d'lsraél jusqu'a la chute de I'état juif

Autor: Valeton / Kuenen, A.

Kapitel: VIII: L'établissement de la hiérarchie et l'introduction de la loi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

532 DT A. KUENEN,

CHAPITRE VIII

L'établissement de la hiérarchie et l'introduction
de la loi.

Appartenant aux tribus de Juda et de Benjamin (Esdr. 2:
21-35; Néh. 7: 26-38), les juifs qui retournaient en Canaan se
regardaient néanmoins (témoin ’usage fréquent qu’ils font du
nombre douze (Esdr. 2 : 2; 6: 17) comme les vrais repré-
sentants de tout Israél. Il faut remarquer dans leur rangs:
1o La proportion des prélres au nombre de 4000 et des autres
employés du temple au nombre de 341 (360) (Esdr. 2: 36-58;
Néh. 7: 39-60), qui prouve que ces derniers, destinés & des
fonctions inférieures, se sentaient moins pressés de rentrer
dans leur pays. 2° La distinction entre les lévites et les chan-
tres, les portiers, etc., (Esdr. 7: 7, 24; Néh. 7:1 et aill.), qui
fait voir que les fonctions du temple n’étaient pas encore bornées
a la tribu de Lévi.

Ayant commencé sans délai & rebitir le temple (Esdr. 3:
1-13), les juifs furent bientot empéchés de continuer, car les
habitants du ci-devant empire des dix tribus s’étant vainement
offerts pour y prendre part, réussirent auprés du roi des Perses
a faire échouer le projet des nouveaux venus. (Esdr. 4:1-5.)
M. Kuenen place ici un mot sur l'origine et le point de vue
religieux de ces habitants du ci-devant royaume d’Ephraim.
Aprés la déportation d’une grande partie de ce peuple, les rois
d’Assyrie avaient envoyé dans le pays des colons de Babylone,
deCuth, eic. (2 Rois17 : 24; Esdr. 4:10.) Ceux-ci, se confondant
de plus en plus avec des Israélites, acceptaient tant soit peu leur
religion ; mais comme dans le nord du pays il y avait toujours
des Israéliles indépendants, les colons devaient continuer d’étre
désignés comme des non-Israélites, qui n’avaient servi Jahveh
que depuis peu de temps. (Esdr. 4: 2.) (’était une raison suf-
fisante pour que leurs offres ne fussent pas acceptées, tandis
que les Israélites indépendants (3 ce que M. Kuenen conclut
du fait que le nord du pays est plus tard habité par des juifs



LA RELIGION D’ISRAEL. 533

(1 Maccab. 5:9,14,17, etc.) furent admis & coopérer & 'ceuvre
des juifs. Irrités contre ceux-ci & cause de leurrefus, les colons
ne se laissérent pourtant pas détourner de la religion de Jahveh.
Plus tard ils construisirent méme un temple pour lui sur le
mont Garizim, et acceptérent le nom de «fils d’Israél.» Les
juifs cependant ne les reconnaissaient pas comme des fréres,
et les nomaient Cuthiens ou Samaritains.

Ce ne fut qu’aprés quinze ans, dans la deuxiéme année du
réegne de Darius, fils d’Hystaspe, que, grice aux efforts des pro-
phétes Aggée et Zacharie (auteur de Zach. 1-8), on recommenca
activement lareconstruction du temple (Agg. 2:21-24; Zach. 3;
%;6:9-15), qui fut achevé en quatre ans. (Esdr.6:14-22.) La
condition n’était cependant nullement ce qu’on avait espéré; la
réalité ne répondait pas aux attentes _; les propheétes devaient
s’en ressentir, ils manquaient de tout enthousiasme. Aggée se
caractérise par sa simplicité et un manque complet d’élévation.
Zacharie, plus que lui dépendant de ses prédécesseurs, res-
semble & Ezéchiel ; ses visions trahissent plus d’art et de ré-
flexion que d’inspiration. En un mot leurs discours bien mé-
dités ne sont qu’un écho de la parole vraiment prophétique.
D’aprés M. Kuenen, on trouve méme chez Zacharie des traces
de Pinfluence de la religion perse, par exemple dans l'idée
«des sept yeux de Jahveh qui parcourent toute la terre»
(Zach. 4 : 10), et dans la maniére dont il parle de Satan.
(Zach. 3.)

Nous manquons entiérement de renseignements sur ce qui
se passa en Juda dans la période qui va de 516, 'an de
Iachévement du temple, juscu’a 458, époque de Parrivée d’Es-
dras & Jérusalem, et cui, d’aprés M. Kuenen, est la période de la
naissance de la hiérarchie. Si, & coté du gouverneur perse, il y
avait encore de la place pour une autorité nationale, c’était
sans doute le grand sacrificateur ¢ui pouvail le mieux y pré-
tendre. Sa dignité, étant héréditaire, ne manquait pas de sta-
bilité ; représentant de 'unité religieuse, entouré d’une foule
de prétres, etc., il trouvait son autorité solidement appuyée.
Or la différence entre Aggée et Zacharie prouve, d’aprés M.
Kuenen, que ¢’était surtout 'influence des prétres qui appuyait



934 D' A, KUENEN.

ce pouvoir. Aggée, bienveillant envers les prétres (Agg. 2:
12-14), regarde Zorobabel comme I’élu de Jahveh. (Agg. 2:
22-24.) Zacharie, au contraire, prétre en méme temps que pro-
phéte, apprécie Zorobabel (Zach. 4), mais Josué le souverain
sacrificateur est pour lui le vrai représentant de son peuple.
(Zach. 3; 6: 9-15.)

On ne sait rien de la maniére dont le souverain sacrificateur
exerca son pouvoir; il n’y avait probablement encore ni con-
seil des anciens (gérousia) ni sanhédrin. Dans les graves cir-
constances on consultait les principaux du peuple (Néh. 2:
16; 7:71; 11 : 1 et aill.), on convoquait tout le peuple 4 Jéru-
salem. (Esdr. 10: 7.) On ne sait rien non plus (Néh. 12) de
ceux qui ont eu la dignité de grand sacriticateur. M. Kuenen
conclut du fait que lors du retour les prétres sont divisés en
quatre familles (Esdr. 2 : 36-39; Néh. 7:39-42) et plus tard en
vingt-deux classes (Néh. 12: 1-7), que c’est le grand prétre
Josué qui a fondé cette derniére division.

Nous pouvons cependant conclure de ce que nous savons
d’Esdras & I’état intérieur de la colonie juive et & l'esprit qui
animait ses conducteurs. On s’y rapprochait toujours plus des
peuples paiens par des mariages mixtes auxguels s’adonnaient
méme les prétres et les 1évites. (Esdr. 10: 18-24.) Le livre de
Ruth est, d’aprés M. Kuenen, un effort pour idéaliser et en-
courager cette mode d’un point de vue tout jahviste. Esdras et
Néhémie cependant la condamnaient comme une preuve de
I'indifférence du peuple. Or cette indifférence n’est pas éton-
nante. En face des désappointements continuels, il fallait une
foi plus que vulgaire pour ne pas douter de la vocation
d’Israél. Les écrits des prophetes, épars ¢a et 13, ne formaient
pas encore une littérature sacrée, capable de dominer tout le
développement de la vie nationale. Les prétres et les 1évites
étaient sans doute fidéles dans leurs fonctions, mais la nation
juive elle-méme courait risque de s’amalgamer avec les peuples
voisins. C’est dans ce danger toujours plus imminent que quel-
ques juifs restés en Babylonie et informés sans doute de I’état
de leur peuple (Néh. 1: 1, etc.), se sentirent poussés a se
rendre & Jérusalem ; ils y produisirent par leur arrivée toute



LA RELIGION D’ISRAEL. 535

une révolution. — Voici les documents que nous possédons
sur ce point :

1° Un récit en grande partie de la main d’Esdras méme, mais
tout & coup interrompu (Esdr. 7-10), sur son voyage & Jérusa-
lem (458 av. J.-C.) et sur sa premiére activité dans cette ville.
I’édit d’Artaxerxe, tel que nous le lisons, est d’'une couleur
trop juive pour étre authentique; on peut en conclure cepen-
dant qu’il fut favorable aux juifs. Outre les familles de Gersom
et de Daniel et la famille de Hattus descendante de David, 1496 .
personnes se joignirent & lui ; viennent encore grace aux efforts
d’Esdras, 38 lévites et 220 nethinim (esclaves du temple). Le
récit du jour de je@ine, célébré aux bords de la riviére d’Ahava,
témoigne de la piété en méme temps que de 'orgueil national
de cette colonie. La premiére ceuvre réformatrice d’Esdras fut
de faire prendre dans une assemblée du peuple, convoquée a
Jérusalem, et a laquelle tous les hommes devaient assister sous
peine de banissement, la résolution de renvoyer toutes les
femmes étrangéres avec leurs enfants. Quatre hommes seule-
ment s’y opposérent, et aprés un examen de deux mois le dé-
cret fut mis & exécution. Le chroniqueur qui a donné sa forme
actuelle au livre d’Esdras, nous laisse entierement sans lumié-
res sur lactivité d’Esdras dans les treize années qui suivirent.
M. Kuenen conclut cependant de la maniére dont il se montra
plus tard, que ce temps a été pour lui une période de repos et
d’inactivité forcés, dont il faut chercher la cause dans la néces-
sité de se préparer & I’ceuvre qu’il voulait accomplir, aussi bien
que dans les circonstances extérieures.

2° Le récit de Néhémie (Néh. 1-7; 12 : 27-43) sur sa mis-
sion en Juda comme gouverneur du pays (445 av. J.-C.) et sur ses
efforts pour rebétir les murailles de Jérusalem. Contrairement
a l'opinion vulgaire, M Kuenen est d’avis que ces murailles
avaient déja étérebities, mais qu’elles se trouvaient démolies de
nouveau. Or il parait, par un document authentique inséré dans
le livre d’Esdras, quoique & une place erronée (Esdr. 4: 7-23),
que c’est précisément sous le régne d’Artaxerxe que les colons
assyriens de Samarie se produisirent de nouveau comme accu-
sateurs des juifs, et empéchérent la seconde reconstruction



H36 DT A. KUENEN.

des murailles. Ces troubles expliquent en grande partie I'inac-
tivité d’Esdras. 1l faut remarquer deux choses dans le récit
de Néhémie. 1° Le fait que Néhémie indique a4 Esdras sa place
lors de l'inauguration solennelle des murailles de Jérusalem.
(Néh. 12: 36.) Cela prouve d’aprés M. Kuenen qu’il y eut dés
le commencement une bonne intelligence entre ces deux
hommes. 20 L’opposition que Néhémie rencontre chez quel-
ques-uns de ses compatriotes, surtout chez les prophetes de
Jahveh. (Néh. 6 :10-14.) M. Kuenen attribue cette opposition
4 son attachement prononcé au parti politico-religieux d’Esdras.

3¢ Le récit (Néh. 8-10) d’un fait arrivé au septiéme mois d’une
des années entre 444 et 433 av. J.-C., probablement au commen-
cement de cetle période, et qui nous fait voir I'activité d’Esdras
sous le gouvernement de Néhémie. Les deux premiers jours
de ce mois, Esdras fait, devant un grande assemblée, lalecture
« du livre de la loi de Moise, ordonnée par Jahveh & Israél. »
Suit, le quinziéme jour, lacélébration de la féte des tabernacles
d’apres les préceptes de Lév. 23 : 40-43 et « telle qu’elle n’avait
pas été célébrée depuis les jours de Josué, fils de Nun.»
Elle dure huit jours, pendant lesquels la lecture de la loi n’est
pas oubliée. Vient enfin, le vingt-quatrieme du méme mois, un
solennel jour de jetine; une grande partie en est de nouveaun
consacrée a la lecture de la loi, puis les lévites ayant fait une
longue et fervente confession des péchés, le peuple consentit
a conclure I'alliance solennelle préparée par les conducteurs
et les chefs, et dont nous trouvons I'acte dans Néh. 10. Le
contenu de cet acte se résume en ceci: « Marchez selon la
loi de Diew donnée a Israél par Moise le serviteur de Dieu, et
observez tous ses commandements, ses lois et ses institutions. »
(Néh. 10 : 29 et ss.) Lesobligations particuliéres nommeées dans
Néh. 10: 29-39, se rapportent surtout au sanctuaire, au culte,
aux preétres, etc. C’était donc la premiére proclamation de la
loi de Moise, dans laquelle les lois sacerdotales occupentla prin-
cipale place. (’était I’ccuvre d’Esdras efficacement secondé
par Néhémie, ccuvre dont il avait tracé le plan en Babylonie,
mais qu’il avait accomplie pendant les treize ans qui suivirent
son arrivée & Jérusalem 458-444, pendant lesquelles les cir-



LA RELIGION D’ISRAEL. 5317

constances politiques l'avaient condamné & une inactivité
apparente.

4° Le récit de Néhémie lui-méme (Néh. 13) sur une seconde
visite qu’il fit en Judée, I’année qui suivit son retour en Perse
comme gouverneur du pays. Sa grande préoccupation était alors
de faire observer plus fidélement la loi. Le temple dans fequel
le grand sacrificateur Eliasib avait accordé un appartement &
un de ses parents, ’Ammonite Tobija, fut purifié. Les dimes qui
n’avaient été payées que trés négligemment furent réglées de -
nouveau. La sanctification du sabbat, constamment profané, fut
rigoureusement maintenue; les portes de Jérusalem furent fer-
mees dés la veille, pour empécher les marchands étrangers d’en-
trer pendant le sabbat, et munies d’'une garde. Enfin, plusieurs
juifs ayant recommencé 4 épouser des femmes étrangéres, Né-
hémie les forga de les renvoyer; mais tandis qu’il réussit a cet
égard chez le peuple, il trouva une forte résistance chez le
petit-fils du grand sacrificateur Eliasib qui, ayant épousé la fille
de Sanbalat, un des chefs des Samaritains, et refusant constam-
ment de s’en séparer, fut forcé de quitter le pays. Flavius José-
phe (Ant. 11 : 7,§ 2; 8, § 2-4), qui fait de ce renitent le fréredu
grandsacrificateur Jaddua, contemporain d’Alexandre le Grand,
et qui lui donne le nom de Manassé, raconte qu’il se réfugia chez
son beau-pére et que c’est en son honneur que le temple de Jah-
veh sur le Garizim fut bati. Si les prieres de Néhémie (Néh, 13 :
14, 28) nous témoignent de son amour-propre et de son esprit
de vengeance, elles nous fournissent en méme temps la preuve
que ces réformes lui cotitaient de violents efforts. Or ces faits
sont affirmés par les prophéties de Malachie, le plus jeune con-
temporain d’Esdras et de Néhémie et partisan de leursidées. Lui
aussi trouve beaucoup a redire dans le peuple, surtout dans les
prétres. (Mal. 1:6-8: 2:5-12; 3:7-12.) Seulement les ten-
dances de ces hommes devaient nécessairement les porter a
regarder tous ceux qui ne suivaient pas les préceptes de la
nouvelle loi comme des malveillants, des ennemis de Jahveh.
(Néh. 6: 14.) M. Kuenen croit au contraire qu’il y en eut parmi
eux plusieurs auxquels ce jugement ne saurait s’appliquer.
1° La maniére violente dont Esdras et Néhémie exécutaient



538 DT A. KUENEN.

leurs projets devaient déplaire aux gens développés et modé-
rés. 20 Leur réformation limita fortement la liberté ; elle im-
posa aux laiques une masse d’obligations nouvelles, et tout en
étant dans l'intérét des prétres, elle définit exactement leurs
devoirs et leur Ota une partie de leur autorité personnelle en
plagant au-dessus d’eux la parole écrite. 3° Elle était dirigée con-
trel'indépendance de la vie religieuse et contre un jugement plus
humain du monde paien auquel plusieurs étaient disposés. Elle
était en d’autres termes anti-prophétique et anti-universaliste.
Porté i agir et & parler parce qu’il a contemplé, le prophéte,
I’homme de I’enthousiasme, ’enfant de la liberté, ne peut étre
entravé en aucune manieére, tout calcul anxieux lui est entiére-
ment étranger. Or, il n’y a pas de place pour un tel homme
dans la société d’Esdras et deNéhémie. Ce n’est pas que ces deux
législatleurs aient voulu réprimer la prédication prophétique.
Leur apparition et l'interruption de la prophétie ne sont pas
comme la cause et le résultat, ce sont les deux faces d’un méme
phénomeéne. Le temps de la libre prédication étant passé, vient
le temps de recueillir et de conserver les trésors acquis: le
prophéte devient scribe, voir Malachie. Il n’est pas étonnant
que plusieurs regrettassent ce changement et qu’ils I'imputas-
sent a la tendance représentée par Esdras et Néhémie. Il en est
de méme de l'attitude que, selon ces deux hommes, Israél de-
vait prendre vis-a-vis du monde paien. Bien qu’indispensable
pour l'indépendance d’Israél, le mur qu’ils élevaient entre le
peuple juif et les peuples paiens devait déplaire i plusieurs et
non-seulement & des indifférents. Avant I’exil, les sages d’Israél
avaient combattu le particularisme national. Apres 'exil, leur
tendance trouva des partisans et se manifesta entre autres dans
les livres de Ruth et de Jonas qui, d’aprés M. Kuenen, appar-
tiennent & cette période. Quoique le grand nombre de ceux
qui s’opposaient aux efforts d’Esdras et de Néhémie fut
poussé par des motifs d’indifférence, etc., ces autéurs méme
prouvent que toute l'opposition ne se bornait pas a cela. La
réformation faite par Esdras et Néhémie, quoique préparée par
les mesures d’Ezéchias pour centraliser le culte, par la réfor-
mation de Josias, enfin par Ezéchiel et ’auteur du Livre des



LA RELIGION D’ISRAEL. 539

origines, n’en opérait pas moins un changement réel dans la
condition religieuse des juifs, en substituant &4 la période de
Pesprit, de la parole libre, du prophéte, celle de la lettre, de
Vécriture, du scribe. Elle n’élait cependant pas contraire i ce
qui existaif, car 'idée qu’on se faisait de Jahveh était devenue
plus pure et plus élevée, mais le sentiment religieux avait
déja perdu de son intimité, et il fallait cet effort pour suppléer
4 ce qui manquait de plus en plus.

Quoiqu’elle se fit en premier lieu par les prétres, dans leur
esprit et leur intérét, elle n’aboutit pourtant pas au triomphe
de la hiérarchie, mais & celui de la loi ; le scribe devenait supé-
rieur au prétre, et le développement subséquent se fait non pas
dans la direction du temple, mais dans celle de la connaissance
des saintes Ecritures. C’est ici la fondation du judaisme, qui
trouve son point de départ dans la volonté révélée de Jahveh,
dans laloi acceptée comme la régle de la foi et de la vie.

Il nous faut donc regarder de plus prés cette loi. Le butn’en
était autre que celui des prophétes : de former un peuple saint,
c’est-a-dire consacré a Jahveh. La sainteté, qui doit étre une
qualité du peuple, résulte d’une action de Jahveh, celui-ci
sanctifie son peuple; il est dés la délivrance d’Egypte le Dieu
d’'Israél, et cetterelation se manifeste parl’ habitation deJahveh au
milieu du peuple. La sanctification du tabernacle, etc., est donc
étroitement liée & la consécration d’Israél au service de Jahveh.
Le législateur sacerdotal, ne pouvant ni ne voulant créer une
nouvelle condition, se rattacha a ce qui existait. Le temple était
encore le seul endroit ou il fit permis de sacrifier, rien ne fut
changé aux droits exclusifs des lévites, aux sacrifices et aux
fétes, aladistinction entre ce qui est pur et impur, a la foi, & la
vertu expiatoire des sacrifices. Le culte occupe danslaloi sacer-
dotale la premiere place. |

Elle donne des ordonnances détaillées sur les fétes:
1o Sur les trois grandes fétes : celle de Piques, dont elle
régle le repas pascal (Ex. 12:1-14) ; celle des pains azymes,
dont elle convertit le premier jour en un jour de repos
(Ex. 12:16; Lév. 23: 7; Nomb. 28 : 18); celle de la récolte ou
des tabernacles, alaquelleelle joint un huitiéme jour. (Lév. 23 :



540 DT A. KUENEN.

36; 29 : 35.) 2° Surla célébration du premier jour du mois (la
nouvelle lune), surtout du septiéme mois de I'an. (Nomb. 28 :
11-15; 29: 1-6; Lév. 23 : 23-25.) 3° Sur la féte des expiations,
le dixitme jour du septiéme mois. (Lév. 16; comp. 23 : 26-32;
Nomb. 29: 7-11.) Elle régle d’ailleurs les offrandes quotidien-
nes du matin et du soir, celle du sabbat, des nouvelles lunes
et des fétes. (Ex. 29 : 38-42 ; Nomb. 28 : 3-29, 39; Lév. 23: 12,
13, 18-20.) Tout cela dénote la méthode des prétres. Plu-
sieurs idées et usages originairement paiens avaient trouvé
acces aupres du peuple. Les propheétes, en général, fort indif-
férents au culte, désapprouvaient hautement ces solennités.
Les prétres, au contraire, recueillant ces éléments étrangers,
les faisaient entrer dans la religion de Jahveh, et enles rendant
ainsi inoffensifs, ils rehaussaient en méme temps la religion de
Jahveh et 'adaptaient aux besoins et aux habitudes du peuple.
Il en fut ainsi, d’apres M. Kuenen, de l'introduction de la féte
de la nouvelle lune et du repas pascal. La loi mosaique devint
ainsi une transaction entre la religion populaire et celle des
prophétes.

Le législateur ne donne pas de nouvelles ordonnances
sur la disposition du temple, les petites modifications ne
servent qu’a renforcer I'idée de la sainteté absolue de Jahveh.
Le grand sacrificateur seul peut entrer une fois par an dans’le
lieu trés saint; le lieu saint n’est accessible qu’aux prétres, les
lévites et les laiques doivent rester dans le parvis. Quant aux
revenus du temple et de ses employés, la loi y introduit des
modifications dans l'intérét des prétres. (Voir pour les offrandes
Lév. 6: 1618, 24-26, 29; 7: 6-10, 14, 28-34; Nomb. 18: 9, 10,
18 ; pour les dimes, Nomb. 18: 20-24; Lév. 27: 30-33 ; comp.
avec Deut. 14 : 22-29; 15 : 19-23; pour les premiers-nés et les
prémices, Nomb. 18: 12, 13, 15-18; Lév. 27 : 26, 27 ; pour ce
qui est interdit [cherem) et les offrandes élevées [therumah),
Nomb. 18: 11, 14, 19; pour les quarante-huit villes sacerdo-
tales, Nomb. 35: 1-8.)

Pour se présenter devant Jahveh, la loi exige une pureté ab-
solue, différente cependant pour le laique, le prétre et le sou-
verain sacrificateur.



LA RELIGION D’ISRAEL. 541

Pour le laique. Les Israélites seuls, admis dans I’alliance de
Jahveh par le signe conventionnel de la circoncision, peuvent
prendre part au culte. Or le fait que la circoncision est exigée
aussi des esclaves et des étrangers qui demeurent en Israél
prouve, d’aprés M. Kuenen, qu’elle perdait de plus en plus son
caractére religieux pour devenir une simple mesure de police.
Recu dansl’alliance de Jahveh, I'Israélite doit se garder de toute
soutllure. L'usage du sang, de la chair des animaux impurs et
des animaux purs, morts d’une maniére naturelle ou déchirés -
(Lév.11; 17 : 10-16), les maladies (Lév.12-15),'attouchement
d’an corps mort, lui otent la pureté. (Lév. 11: 39.) Il y a donc
des cas ou la souillure est inévitable, et ol une réhabilitation
est nécessaire. Elle se fait selon les préceptes détaillés de la loi,
de différenies manieres, surtout par le moyen des sacrifices.

Obligé de se tenir en grande partie aux idées qu’elle
trouvaift dans le peuple, la loi divise les sacrifices en quatre
classes auxquelles se joignent les oblations : 1° L’holo-
causte (Lév. 1), hommage public et solennel rendu & Jahveh,
forme la classe principale a laquelle appartiennent aussi
les offrandes quotidiennes du matin et du soir. 2° L’offrande
d’actions de grdaces (Lév. 3); elle se rapporte aux bénédictions
qu’on a regues ou qu’on attend de Jahveh. Les offrandes de ce
genre sont distinguées en sacrifices de louanges, en sacrifices
volontaires, en sacrifices de veeux. (Lév. 7 : 1245, 16-18; 23:19;
Nomb. 6: 14.) 3 et 40 Les offrandes pour le péché et pour le délit
(Lév. 4:1-6: 7 (en Hébr. 5: 27), 6 : 24-7: 7 (en Hébr. 6: 17-7 :
7), quiont une vertu expiatoire. Une partie en est brilée sur 'au-
tel, le reste est mangé par le prétre dans le lieu saint. L’expia-
tion se fait par le sang des victimes. Celles-ci sont, dans le sa-
crifice pour le délit, des animaux males, surtout des béliers; dans
le sacrifice pour le péché, généralement des animaux femelles;
le choix en est aussi plus grand. (Lév. 4: 3, 14, 23, 28; 5: 6,
8; 14:19, 22; 15: 29, 30, etc.) La signification en est diffé-
rente. Le sacrifice pour le délit sert & réparer la violation du
droit de propriété; il est soumis & la taxe du prétre, le dédom-
magement pour le tortfait y est trés souvent ajouté. (Lév. 5:15-
18; 6: 4, 5.) Le sacrifice pour le péché doit étre offert apres



542 D* A. KUENEN.

chaque négligence ou péché involontaire, comme aussi dans
les cas de souillure. (Lév. 4: 1 ss.;12 : 6, 8;14: 19, 22;
15: 14 ss., 29 ss; Nomb. 15:22-31.) L’offrande faite au nom
du peuple entier est toujours un sacrifice pour le péché et la
victime est brtilée entiérement. (Lév. 4:11-21;6:25-30; 7:
1-7; 16: 9; Nomb. 28: 15, 22, 30 ss.) — L’homme qui offre
le sacrifice améne lui-méme la victime, lui impose les mains
et I'immole. Cette imposition des mains se faisant également
dans toutes les classes d’offrandes, n’est donc pas une
transmission de la coulpe sur la victime, mais simplement
un signe que ’on reconnait la victime comme son propre
sacrifice. Dans toutes les offrandes le prétre asperge l'autel
d’'une partie du sang et verse 'autre partie autour de l'autel;
dans les sacrifices expiatoires il en asperge aussi les cornes soit
de I'autel des holocaustes, soit de celui des parfums, en ce der-
nier cas aussi par sept fois le voile du sanctuaire. C’est donc
par le sang cue la propitiation se fait, ’@me (le principe de vie)
se trouvant dans le sang. (Lév. 17 : 11.) Jahveh accepte 'dme
de la victime & la place de celle du pécheur. Les péchés com-
mis de propos délibéré ne pouvant étre expiés que par la mort
(Nomb. 15: 30, 31), la propitiation ne se fait que pour les pé-
chés involontaires, «les erreurs, » parmi lesquelles sont comp-
tés aussi les péchés commis par imprudence, par faiblesse, par
peur, et tous ceux (ui sont suivis de la repentance. (Lév. 5:
1-4; 6:1-5.) Or en multipliant ainsi les sacrifices expiatoires,
le 1égislateur en diminua nécessairement la signification et la
force, pour en faire une simple cérémonie.

Tout ce systéme de purification a son apogée dans le grand
jour des expiations [le jour], préparé par le Deutéronomiste
(Deut. 21:1-9) et par Ezéchiel (Ezéch. 45 : 18-20) et ayant
pour but de faire propitiation pour les péchés de tout le pays.
(Lév. 16.) C’est un jour de jetine absolu, les cérémonies en
sont destin¢es & faire une forte impression. Les offrandes du
grand sacrificateur sont 1a, ce jour, un veau pour le péché et
aussi un bélier comme holocauste, celui du peuple deux boucs
pour le péché et un bélier comme holocauste. Ayant immolé
le veau et un des boucs, indiqué par le sort, le grand sacri-



LA KHELIGION D’ISRAEL. 543

ficaleur emporte le sang dans le lieu trés saint, puis il trans-
met (comme il est dit ici expressément) par 'imposition des
mains tous les péchés du peuple sur le second bouc, envoyé
ensuite a4 Hazazel, démon que l'on croyait habiter le désert.
Enfin i1 se purifie et immole les holocaustes.

Pour les prétres, le devoir de la pureté est encore plus
sévere que pour les laiques. Les infirmités du corps le
rendent impropre & ces fonctions; il ne peut rendre les hon-
neurs funébres qu’a ses plus proches parents, et cela méme
est interdit au souverain sacrificateur. Toute la famille du
préire jouissant des prérogatives du sacerdoce, I'immoralité y
est plus sévérement punie qu’en d’autres familles; le souverain
sacrificateur ne peut épouser qu’une vierge. Enfin il lui est
rigoureusement défendu de manger la chair d’animaux morts
d’une maniére naturelle ou déchirés. (Lév. 21 et 22.)

En dehors de tout ce qui se rapporte plus ou moins direcle-
ment an culte, le législateur ne donne de préceptes détaillés
que sur les mariages licites et illicites (Lév. 18 et 20); pour le
reste il ne fait que répéter et compléter tant soit peu I'ccuvre
de ses prédécesseurs sans jamais en atténuer le caractére sa-
cerdotal. Il maintient toute la sévérité du droit pénal. 1l ren-
force leslois de rétribution(Lév.24 : 17-22; comp. Ex. 21 : 23-25)
et applique la peine de mort au blasphéme, a 'idolatrie, au sacri-
fice en dehors du seul sanctuaire, & I'inceste, 4 ’omission de la
circoncision, & la violation du sabbat, etc., etc. (Gen. 7:14;
Ex.12:15,19; 30: 33, 38; 31: 14; Lév. 7:20, 21, 25, 27; 17
4, 9;18:6-23, 29;19:8; 20:6; 22: 3;23:29; 24:10-23;
Nomb. 15: 30, 31; 19: 13, 20.) M. Kuenen ne voit dans toutes
ces lois que des menaces impossibles & exécuter, mais ayant
pour seul but de faire sentir la gravité de chaque transgression
de la loi,

Le législateur se tient en général aux anciennes lois sur
les lieux de refuge. (Nomb. 35 : 9-34; comp. Deut. 19:13;
4:4-43; Ex. 21 : 13, 14.) Ils ne servent qu’aumeurtrier invo-
lontaire, et celui-ci encore est obligé d’y rester jusqua la mort
du souverain. sacrificateur.

Les lois sur le droit militaire sont cruelles et sanguinaires



5797 DT A. KUENEN.

en méme temps que fort minutieuses. Le récit romantique de
la campagne contre Madian (Nomb. 31) ne sert qu’a en faire
voir les fruits bénis.

On trouve dans la loi quatre ordonnances sur le repos du
sabbat. (Ex. 31 : 12-17; 35: 1-3; Nomb. 15 : 32-36; Ex. 16 : 22-
30.) Elle le base sur le récit de la création, en punit la pro-
fanation par la peine de mort, et linactivité absolue etant
impossible, elle décide quels sont les travaux permis en ce
jour. Dans ces derniers préceptes elle montre une étroi-
tesse et une subtilité qui en font disparaitre l'idée reli-
gieuse, aussi bien que la tendance philanthropique mise
en avant par les législateurs précédents. (Ex. 23 : 12;
Deut. 5: 14, 15.) Les mémes idées se retrouvent dans la loi sur
Pannée sabbatique (Lév. 25:1-7), pendant laquelle le pays doit
rester en friche, tandis que d’aprés les lois précédentes les pro-
duits de cette année devaient étre donnés aux pauvres. (Ex. 23 :
10-11.) Vient ensuite, tous les cinquante ans, 'année du jubilé
(Lév. 25 : 8-55) qui marque le plus haut développement de I'idée
du sabbat; chacun recouvre alors son ancienne propriété, et la
liberté est rendue & l'esclave.

Les idées du législateur sur la propriété sont exposées
dans cette ordonnance. Chaque Israélite ayant vendu son
champ ou sa maison de campagne, garde toujours le droit
de les racheter aussitot qu’il le veut, soit qu’il le fasse
lui-méme, soit que son plus proche parent (goél, rache-
teur) le fasse pour lui. Le lévite posseéde ce méme droit pour
une maison de la ville pendant une année, tandis que ses
champs, situés dans la banlieue de la ville, ne doivent jamais
étre vendus. Enfin I'Israélite, qui s’est vendu comme esclave,
garde toujours le droit de seracheter pour un prix proportionné
au prix d’achat et au temps quidoit encore s’écouler avant ’an-
née du jubilé. Or cette loi devait se substituer & une loi du livre
de I’Alliance (Ex. 21: 2-11), répétée par le Deutéronomiste
(Deut. 15 : 12-18), mais qui n’était guére pratiquée (Jér. 34 : 8-22),
loi qui accordait la liberté a4 ’esclave hébreu apreés un service de
six ans. D’apréstoutes ces ordonnances, la terre est la propriété
de Jauhveh, I'Israélite n’en a que I'usufruit. (Lév. 25 : 23.) Avant



LA KELIGION D’ISRAEL. 545
I'exil, ces lois n’étaient jamais exécutées; apres ce temps, ’année
du sabbat fut régulierement observée, I’année du jubilé ne le
fut jamais. Elles nous montrent le caractére abstrait et théorique
de méme que l'esprit conservateur du législateur.

Restent encore des lois détaillées sur les veeuax du Nazuréat
(Nomb. 6:1-21), sur les veeux en général (Lév. 27) et sur
ceux des femmes et des jeunes filles.

Il1 y a dans toute cette législation sacerdotale de grandes et
de magnifiques idées; celle d’'un peuple saint y a trouvé une .
large expression. Seulement, en liant si étroitement la sainteté
a 'observation minutieuse de nouveaux préceptes et d’usages
traditionnels, on lui 6ta le caractére de liberté et de dévoue-
ment personnel pour favoriser le formalisme et la casuistique.

CHAPITRE IX.

Le judaisme et le parsisme.

La seule chose que nous sachions de I’histoire des juifs pen-
dant le siecle qui suivit la mort de Néhémie et qui les laissa
encore sous la domination des Perses, est le meurtre commis
par le souverain sacrificateur Johanan sur son frére Jésua qui,
avec l'aide de Bagono, général d’Artaxerxe II Mnémon (404%-
361 av. J.-C.), avait voulu le supplanter. (Fl. Jos. Ant. 11: 7,
{1.) Du reste il est fort improbable que le peuple juif n’ait pas
souffert des guerres qui ont précédé la chute de I’empire
perse.

Un auteur juif, environ 200 ans avant notre ere (Pirke Aboth
1:1), parle de la grande synagogue, & laquelle la tradition ré-
vélée & Moise aurail été transmise par Josué. Plusieurs éléments
importants du judaisme postérieur, comme les priéres liturgi-
ques et I'insertion de quelques livres dans le canon, dérivent
(’elle. Le nombre de ses membres est évalué a 120, mais les
noms empruntés a I’Ancien Testament et pleins d’anachro-
nismes bizarres, prouvent que 'idée que l'auteur s’en formait
ctait vague et nébuleuse. Il semble cependant qu’elle comble

le temps entre le dernier prophéte et les docteurs du second
c. R. 1872, 36



	L'établissement de la hiérarchie et l'introduction de la loi

