
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion d'Israël jusqu'à la chute de l'état juif

Autor: Valeton / Kuenen, A.

Kapitel: VIII: L'établissement de la hiérarchie et l'introduction de la loi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


532 Dr A. KUENEN.

CHAPITBE VIII

L'établissement de la hiérarchie et l'introduction
de la loi.

Appartenant aux tribus de Juda et de Benjamin (Esdr. 2 :

21-35; Néh. 7 : 26-38), les juifs qui retournaient en Canaan se

regardaient néanmoins (témoin l'usage fréquent qu'ils font du

nombre douze (Esdr. 2 : 2; 6: 17) comme les vrais
représentants de tout Israël. Il faut remarquer dans leur rangs :

1° La proportion des prêlres au nombre de 4000 et des autres
employés du temple au nombre de 341 (360) (Esdr. 2 : 36-58 ;

Néh. 7 : 39-60), qui prouve que ces derniers, destinés à des

fonctions inférieures, se sentaient moins pressés de rentrer
dans leur pays. 2° La distinction entre les lévites et les chantres,

les portiers, etc., (Esdr. 7 : 7, 24; Néh. 7 : 1 et aill.), qui
fait voir que les fonctions du temple n'étaient pas encore bornées
à la tribu de Lévi.

Ayant commencé sans délai à rebâtir le temple (Esdr. 3 :

1-13), les juifs furent bientôt empêchés de continuer, car les
habitants du ci-devant empire des dix tribus s'étant vainement
offerts pour y prendre part, réussirent auprès du roi des Perses
à faire échouer le projet des nouveaux venus. (Esdr. 4: 1-5.)
M. Kuenen place ici un mot sur l'origine et le point de vue
religieux de ces habitants du ci-devant royaume d'Ephraim.
Après la déportation d'une grande partie de ce peuple, les rois
d'Assyrie avaient envoyé dans le pays des colons de Babylone,
deCuth, etc. (2 Roisl7 : 24; Esdr. 4:10.) Ceux-ci, se confondant
de plus en plus avec des Israélites, acceptaient tant soit peu leur
religion; mais comme dans le nord du pays il y avait toujours
des Israélites indépendants, les colons devaient continuer d'être
désignés comme des non-Israélites, qui n'avaient servi Jahveh

que depuis peu de temps. (Esdr. 4: 2.) C'était une raison
suffisante pour que leurs offres ne fussent pas acceptées, tandis

que les Israélites indépendants (à ce que M. Kuenen conclut
du fait que le nord du pays est plus tard habité par des juifs



LA RELIGION D'ISRAEL. 533

(1 Maccab. 5 : 9,14,17, etc.) furent admis à coopérer à l'œuvre
des juifs. Irrités contre ceux-ci à cause de leur refus, les colons
ne se laissèrent pourtant pas détourner de la religion de Jahveh.
Plus tard ils construisirent même un temple pour lui sur le
mont Garizim, et acceptèrent le nom de «fils d'Israël.» Les

juifs cependant ne les reconnaissaient pas comme des frères,
et les nommaient Cuthiensou Samaritains.

Ce ne fut qu'après quinze ans, dans la deuxième année du

règne de Darius, fils d'Hystaspe, que, grâce aux efforts des

prophètes Aggée et Zacharie (auteur de Zach. 1-8), on recommença
activement la reconstruction du temple (Agg. 2:21-24; Zach. 3 ;

4 ; 6 : 9-15), qui fut achevé en quatre ans. (Esdr. 6 :14-22.) La
condition n'était cependant nullement ce qu'on avait espéré; la
réalité ne répondait pas aux attentes ; les prophètes devaient
s'en ressentir, ils manquaient de tout enthousiasme. Aggée se
caractérise par sa simplicité et un manque complet d'élévation.
Zacharie, plus que lui dépendant de ses prédécesseurs,
ressemble à Ezéchiel ; ses visions trahissent plus d'art et de
réflexion que d'inspiration. En un mot leurs discours bien
médités ne sont qu'un écho de la parole vraiment prophétique.
D'après M. Kuenen, on trouve même chez Zacharie des traces
de l'influence de la religion perse, par exemple dans l'idée
« des sept yeux de Jahveh qui parcourent toute la terre »

(Zach. 4 : 10), et clans la manière dont il parle de Satan.

(Zach. 3.)
Nous manquons entièrement de renseignements sur ce qui

se passa en Juda dans la période qui va de 516, l'an de

l'achèvement du temple, jusqu'à 458, époque de l'arrivée d'Esdras

à Jérusalem, et qui, d'après M. Kuenen, est la période de la
naissance de la hiérarchie. Si, à côté du gouverneur perse, il y
avait encore de la place pour une autorité nationale, c'était
sans doute le grand sacrificateur qui pouvait le mieux y
prétendre. Sa dignité, étant héréditaire, ne manquait pas de
stabilité ; représentant de l'unité religieuse, entouré d'une foule
de prêtres, etc., il trouvait son autorité solidement appuyée.
Or la différence entre Aggée et Zacharie prouve, d'après M.

Kuenen, que c'était surtout l'influence des prêtres qui appuyait



534 Dr A. KUENEN.

ce pouvoir. Aggée, bienveillant envers les prêtres (Agg. 2 :

12-14), regarde Zorobabel comme l'élu de Jahveh. (Agg. 2 :

22-24.) Zacharie, au contraire, prêtre en même temps que
prophète, apprécie Zorobabel (Zach. 4), mais Josué le souverain
sacrificateur est pour lui le vrai représentant de son peuple.
(Zach. 3; 6: 9-15.)

On ne sait rien de la manière dont le souverain sacrificateur

exerça son pouvoir ; il n'y avait probablement encore ni conseil

des anciens (gérousia) ni sanhédrin. Dans les graves
circonstances on consultait les principaux du peuple (Néh. 2:
16 ; 7 : 71 ; 11 : 1 et aill.), on convoquait tout le peuple à

Jérusalem. (Esdr. 10: 7.) On ne sait rien non plus (Néh. 12) de

ceux qui ont eu la dignité de grand sacrificateur. M. Kuenen
conclut du fait que lors du retour les prêtres sont divisés en

quatre familles (Esdr. 2 : 36-39; Néh. 7 :39-42) et plus tard en

vingt-deux classes (Néh. 12: 1-7), que c'est le grand prêtre
Josué qui a fondé cette dernière division.

Nous pouvons cependant conclure de ce que nous savons
d'Esdras à l'état intérieur de la colonie juive et à l'esprit qui
animait ses conducteurs. On s'y rapprochait toujours plus des

peuples païens par des mariages mixtes auxquels s'adonnaient
même les prêtres et les lévites. (Esdr. 10 : 18-24.) Le livre de

Ruth est, d'après M. Kuenen, un effort pour idéaliser et

encourager cette mode d'un point de vue tout jahviste. Esdras et

Néhémie cependant la condamnaient comme une preuve de

l'indifférence du peuple. Or cette indifférence n'est pas
étonnante. En face des désappointements continuels, il fallait une
foi plus que vulgaire pour ne pas douter de la vocation
d'Israël. Les écrits des prophètes, épars çà et là, ne formaient

pas encore une littérature sacrée, capable de dominer tout le

développement de la vie nationale. Les prêtres et les lévites
étaient sans doute fidèles dans leurs fonctions, mais la nation

juive elle-même courait risque de s'amalgamer avec les peuples
voisins. C'est dans ce danger toujours plus imminent que quelques

juifs restés en Babylonie et informés sans doute de l'état
de leur peuple (Néh. 1:1, etc.), se sentirent poussés à se

rendre à Jérusalem ; ils y produisirent par leur arrivée toute



LA RELIGION D'ISRAEL. 535

une révolution. — Voici les documents que nous possédons
sur ce point :

1° Un récit en grande partie de la main d'Esdras même, mais
tout à coup interrompu (Esdr. 7-10), sur son voyage à Jérusalem

(458 av. J.-C.) et sur sa première activité dans cette ville.
L'édit d'Artaxerxe, tel que nous le lisons, est d'une couleur
trop juive pour être authentique ; on peut en conclure cependant

qu'il fut favorable aux juifs. Outre les familles de Gersom
et de Daniel et la famille de Hattus descendante de David, 1496

personnes se joignirent à lui ; viennent encore grâce aux efforts
d'Esdras, 38 lévites et 220 nethinim (esclaves du temple). Le
récit du jour de jeûne, célébré aux bords de la rivière d'Ahava,
témoigne de la piété en même temps que de l'orgueil national
de cette colonie. La première œuvre réformatrice d'Esdras fut
de faire prendre dans une assemblée du peuple, convoquée à

Jérusalem, et à laquelle tous les hommes devaient assister sous

peine de banissement, la résolution de renvoyer toutes les
femmes étrangères avec leurs enfants. Quatre hommes seulement

s'y opposèrent, et après un examen de deux mois le
décret fut mis à exécution. Le chroniqueur qui a donné sa forme
actuelle au livre d'Esdras, nous laisse entièrement sans lumières

sur l'activité d'Esdras dans les treize années qui suivirent.
M. Kuenen conclut cependant de la manière dont il se montra
plus tard, que ce temps a été pour lui une période de repos et
d'inactivité forcés, dont il faut chercher la cause dans la nécessité

de se préparer à l'œuvre qu'il voulait accomplir, aussi bien

que dans les circonstances extérieures.
2° Le récit de Néhémie (Néh. 1-7; 12: 27-43) sur sa mission

en Juda comme gouverneur du pays (445 av. J.-C) et sur ses
efforts pour rebâtir les murailles de Jérusalem. Contrairement
à l'opinion vulgaire, M Kuenen est d'avis que ces murailles
avaient déjà été rebâties, mais qu'elles se trouvaient démolies de

nouveau. Or il paraît, par un document authentique inséré dans
le livre d'Esdras, quoique à une place erronée (Esdr. 4: 7-23),

que c'est précisément sous le règne d'Artaxerxe que les colons

assyriens de Samarie se produisirent de nouveau comme
accusateurs des juifs, et empêchèrent la seconde reconstruction



536 Dr A. KUENEN.

des murailles. Ces troubles expliquent en grande partie l'inactivité

d'Esdras. Il faut remarquer deux choses dans le récit
de Néhémie. 1° Le fait que Néhémie indique à Esdras sa place
lors de l'inauguration solennelle des murailles de Jérusalem.

(Néh. 12 : 36.) Cela prouve d'après M. Kuenen qu'il y eut dès

le commencement une bonne intelligence entre ces deux
hommes. 2° L'opposition que Néhémie rencontre chez

quelques-uns de ses compatriotes, surtout chez les prophètes de

Jahveh. (Néh. 6:10-14.) M. Kuenen attribue cette opposition
à son attachement prononcé au parti politico-religieux d'Esdras.

3° Le récit (Néh. 8-10) d'un fait arrivé au septième mois d'une
des années entre 444 et 433 av. J.-C, probablement au commencement

de cette période, et qui nous fait voir l'activité d'Esdras
sous le gouvernement de Néhémie. Les deux premiers jours
de ce mois, Esdras fait, devant un grande assemblée, la lecture
« du livre de la loi de Moïse, ordonnée par Jahveh à Israël. »

Suit, le quinzième jour, la célébration de la fête des tabernacles
d'après les préceptes de Lév. 23 : 40-43 et « telle qu'elle n'avait
pas été célébrée depuis les jours de Josué, fils de Nun. »

Elle dure huit jours, pendant lesquels la lecture de la loi n'est

pas oubliée. Vient enfin, le vingt-quatrième du même mois, un
solennel jour de jeûne ; une grande partie en est de nouveau
consacrée à la lecture de la loi, puis les lévites ayant fait une
longue et fervente confession des péchés, le peuple consentit
à conclure l'alliance solennelle préparée par les conducteurs
et les chefs, et dont nous trouvons l'acte dans Néh. 10. Le
contenu de cet acte se résume en ceci : « Marchez selon la
loi de Dieu donnée à Israël par Moïse le serviteur de Dieu, et

observez tous ses commandements, ses lois et ses institutions. »

(Néh. 10 : 29 et ss.) Les obligations particulières nommées dans
Néh. 10: 29-39, se rapportent surtout au sanctuaire, au culte,
aux prêtres, etc. C'était donc la première proclamation de la
loi de Moïse, dans laquelle les lois sacerdotales occupent la
principale place. C'était l'œuvre d'Esdras efficacement secondé

par Néhémie, œuvre dont il avait tracé le plan en Babylonie,
mais qu'il avait accomplie pendant les treize ans qui suivirent
son arrivée à Jérusalem 458-444, pendant lesquelles les cir-



LA RELIGION D'ISRAEL. 537

constances politiques l'avaient condamné à une inactivité
apparente.

4° Le récit de Néhémie lui-même (Nèh. 13) sur une seconde
visite qu'il fit en Judée, l'année qui suivit son retour en Perse

comme gouverneur du pays. Sa grande préoccupation était alors
de faire observer plus fidèlement la loi. Le temple dans fequel
le grand sacrificateur Eliasib avait accordé un appartement à

un de ses parents, l'Ammonite Tobija, fut purifié. Les dîmes qui
n'avaient été payées que très négligemment furent réglées de

nouveau. La sanctification du sabbat, constamment profané, fut
rigoureusement maintenue; les portes de Jérusalem furent
fermées dès la veille, pour empêcher les marchands étrangers d'entrer

pendant le sabbat, et munies d'une garde. Enfin, plusieurs
juifs ayant recommencé à épouser des femmes étrangères,
Néhémie les força de les renvoyer; mais tandis qu'il réussit à cet
égard chez le peuple, il trouva une forte résistance chez le

petit-fils du grand sacrificateur Eliasib qui, ayant épousé la fille
de Sanbalat, un des chefs des Samaritains, et refusant constamment

de s'en séparer, fut forcé de quitter le pays. Flavius Josephe

(Ant. 11 : 7, § 2 ; 8, § 2-4), qui fait de ce renitent le frèredu
grandsacrificateur Jaddua, contemporain d'Alexandre le Grand,
et qui lui donne le nom de Manasse, raconte qu'il se réfugia chez

son beau-père et que c'est en son honneur que le temple de Jahveh

sur le Garizim fut bâti. Si les prières de Néhémie (Néh. 13 :

14, 28) nous témoignent de son amour-propre et de son esprit
de vengeance, elles nous fournissent en même temps la preuve
que ces réformes lui coûtaient de violents efforts. Or ces faits
sont affirmés parles prophéties de Malachie, le plus jeune
contemporain d'Esdras et de Néhémie et partisan de leurs idées. Lui
aussi trouve beaucoup à redire dans le peuple, surtout dans les

prêtres. (Mal. 1:6-8: 2 : 5-12; 3 : 7-12.) Seulement les
tendances de ces hommes devaient nécessairement les porter à

regarder tous ceux qui ne suivaient pas les préceptes de la
nouvelle loi comme des malveillants, des ennemis de Jahveh.
(Néh. 6: 14.) M. Kuenen croit au contraire qu'il y en eut parmi
eux plusieurs auxquels ce jugement ne saurait s'appliquer.
1° La manière violente dont Esdras et Néhémie exécutaient



538 Dr A. KUENEN.

leurs projets devaient déplaire aux gens développés et modérés.

2° Leur réformation limita fortement la liberté ; elle

imposa aux laïques une masse d'obligations nouvelles, et tout en

étant dans l'intérêt des prêtres, elle définit exactement leurs
devoirs et leur ôta une partie de leur autorité personnelle en

plaçant au-dessus d'eux la parole écrite. 3° Elle était dirigée contre

l'indépendance de la vie religieuse et contre un jugement plus
humain du monde païen auquel plusieurs étaient disposés. Elle
était en d'autres termes anti-prophétique et anti-universaliste.
Porté à agir et à parler parce qu'il a contemplé, le prophète,
l'homme de l'enthousiasme, l'enfant de la liberté, ne peut être
entravé en aucune manière, tout calcul anxieux lui est entièrement

étranger. Or, il n'y a pas de place pour un tel homme
dans la société d'Esdras et deNéhémie. Ce n'est pas que ces deux

législateurs aient voulu réprimer la prédication prophétique.
Leur apparition et l'interruption de la prophétie ne sont pas

comme la cause et le résultat, ce sont les deux faces d'un même
phénomène. Le temps de la libre prédication étant passé, vient
le temps de recueillir et de conserver les trésors acquis : le

prophète devient scribe, voir Malachie. Il n'est pas étonnant

que plusieurs regrettassent ce changement et qu'ils l'imputassent

àia tendance représentée par Esdras et Néhémie. Il en est
de même de l'attitude que, selon ces deux hommes, Israël
devait prendre vis-à-vis du monde païen. Bien qu'indispensable
pour l'indépendance d'Israël, le mur qu'ils élevaient entre le
peuple juif et les peuples païens devait déplaire à plusieurs et

non-seulement à des indifférents. Avant l'exil, les sages d'Israël
avaient combattu le particularisme national. Après l'exil, leur
tendance trouva des partisans et se manifesta entre autres dans
les livres de Ruth et de Jonas qui, d'après M. Kuenen,
appartiennent à cette période. Quoique le grand nombre de ceux

qui s'opposaient aux efforts d'Esdras et de Néhémie fût
poussé par des motifs d'indifférence, etc., ces auteurs même

prouvent que toute l'opposition ne se bornait pas à cela. La
réformation faite par Esdras et Néhémie, quoique préparée par
les mesures d'Ezéchias pour centraliser le culte, par la
réformation de Josias, enfin par Ezéchiel et l'auteur du Livre des



LA RELIGION D'ISRAEL. 539

origines, n'en opérait pas moins un changement réel dans la
condition religieuse des juifs, en substituant à la période de

l'esprit, de la parole libre, du prophète, celle de la lettre, de

l'écriture, du scribe. Elle n'était cependant pas contraire à ce
qui existait, car l'idée qu'on se faisait de Jahveh était devenue
plus pure et plus élevée, mais le sentiment religieux avait
déjà perdu de son intimité, et il fallait cet effort pour suppléer
à ce qui manquait de plus en plus.

Quoiqu'elle se fît en premier lieu par les prêtres, dans leur
esprit et leur intérêt, elle n'aboutit pourtant pas au triomphe
de la hiérarchie, mais à celui de la loi ; le scribe devenait supérieur

au prêtre, et le développement subséquent se fait non pas
dans la direction du temple, mais dans celle de la connaissance
des saintes Ecritures. C'est ici la fondation du judaïsme, qui
trouve son point de départ dans la volonté révélée de Jahveh,
dans la loi acceptée comme la règle de la foi et de la vie.

Il nous faut donc regarder de plus près cette loi. Le but n'en
était autre que celui des prophètes : de former un peuple saint,
c'est-à-dire consacré à Jahveh. La sainteté, qui doit être une
qualité du peuple, résulte d'une action de Jahveh, celui-ci
sanctifie son peuple; il est dès la délivrance d'Egypte le Dieu

d'Israël, et cette relation se manifeste par Yhabitation deJahveh au
milieu du peuple. La sanctification du tabernacle, etc., est donc
étroitement liée àia consécration d'Israël au service de Jahveh.
Le législateur sacerdotal, ne pouvant ni ne voulant créer une
nouvelle condition, se rattacha à ce qui existait. Le temple était
encore le seul endroit où i! fût permis de sacrifier, rien ne fut
changé aux droits exclusifs des lévites, aux sacrifices et aux
fêtes, à la distinction entre ce qui est pur et impur, à la foi, à la
vertu expiatoire des sacrifices. Le mfte occupe dans la loi
sacerdotale la première place.

Elle donne des ordonnances détaillées sur les fêtes :

1° Sur les trois grandes fêtes : celle de Pâques, dont elle

règle le repas pascal (Ex. 12 : 1-14) ; celle des pains azymes,
dont elle convertit le premier jour en un jour de repos
(Ex. 12 : 16; Lév. 23 : 7; Nomb. 28 : 18); celle de la récolte ou
des tabernacles, àlaquelleelle jointun huitièmejour. (Lév. 23:



540 Dr A. KUENEN.

36; 29 : 35.) 2° Surla célébration du premier jour du mois (la
nouvelle lune), surtout du septième mois de l'an. (Nomb. 28 :

11-15; 29 : 1-6; Lév. 23 : 23-25.) 3° Sur la fête des expiations,
le dixième jour du septième mois. (Lév. 16; comp. 23: 26-32;
Nomb. 29: 7-11.) Elle règle d'ailleurs les offrandes quotidiennes

du matin et du soir, celle du sabbat, des nouvelles lunes
et des fêtes. (Ex. 29 : 38-42 ; Nomb. 28 : 3-29, 39; Lév. 23 :12,
13,18-20.) Tout cela dénote la méthode des prêtres.
Plusieurs idées et usages originairement païens avaient trouvé
accès auprès du peuple. Les prophètes, en général, fort
indifférents au culte, désapprouvaient hautement ces solennités.
Les prêtres, au contraire, recueillant ces éléments étrangers,
les faisaient entrer dans la religion de Jahveh, et en les rendant
ainsi inoffensifs, ils rehaussaient en même temps la religion de

Jahveh et l'adaptaient aux besoins et aux habitudes du peuple.
Il en fut ainsi, d'après M. Kuenen, de l'introduction de la fête
de la nouvelle lune et du repas pascal. La loi mosaïque devint
ainsi une transaction entre la religion populaire et celle des

prophètes.
Le législateur ne donne pas de nouvelles ordonnances

sur la disposition du temple, les petites modifications ne
servent qu'à renforcer l'idée de la sainteté absolue de Jahveh.
Le grand sacrificateur seul peut entrer une fois par an dans le
1 ieu très saint ; le lieu saint n'est accessible qu'aux prêtres, les
lévites et, les laïques doivent rester dans le parvis. Quant aux
revenus du temple et de ses employés, la loi y introduit des

modifications dans l'intérêt des prêtres. (Voir pour les offrandes
Lév. 6 : 16-18, 24-26, 29 ; 7 : 6-10,14, 28-34; Nomb. 18 : 9, 10,

18; pour les dîmes, Nomb. 18 : 20-24; Lév. 27 : 30-33 ; comp,
avec Deut. 14 : 22-29 ; 15 : 19-23 ; pour les premiers-nés et les

prémices, Nomb. 18 : 12, 13,15-18; Lév. 27 : 26, 27 ; pour ce

qui est interdit (cheremj et les offrandes élevées (therumah),
Nomb. 18 : 11, 14, 19; pour les quarante-huit villes sacerdotales,

Nomb. 35: 1-8.)
Pour se présenter devant Jahveh, la loi exige une pureté

absolue, différente cependant pour le laïque, le prêtre et le
souverain sacrificateur.



LA RELIGION D'ISRAEL. 541

Pour le laïque. Les Israélites seuls, admis dans l'alliance de

Jahveh par le signe conventionnel de la circoncision, peuvent
prendre part au culte. Or le fait que la circoncision est exigée
aussi des esclaves et des étrangers qui demeurent en Israël

prouve, d'après M. Kuenen, qu'elle perdait de plus en plus son
caractère religieux pour devenir une simple mesure de police.
Reçu dansl'alliance de Jahveh, l'Israélite doit se garder de toute
souillure. L'usage du sang, de la chair des animaux impurs et
des animaux purs, morts d'une manière naturelle ou déchirés

(Lév. 11 ; 17 : 10-16), les maladies (Lév. 12-15), l'attouchement
d'un corps mort, lui ôtent la pureté. (Lév. 11 : 39.) Il y a donc
des cas où la souillure est inévitable, et où une réhabilitation
est nécessaire. Elle se fait selon les préceptes détaillés de la loi,
de différenles manières, surtout par le moyen des sacrifices.

Obligé de se tenir en grande partie aux idées qu'elle
trouvait dans le peuple, la loi divise les sacrifices en quatre
classes auxquelles se joignent les oblations : 1° L'holocauste

(Lév. 1), hommage public et solennel rendu à Jahveh,
forme la classe principale à laquelle appartiennent aussi
les offrandes quotidiennes du matin et du soir. 2° L'offrande
d'actions de grâces (Lév. 3) ; elle se rapporte aux bénédictions
qu'on a reçues ou qu'on attend de Jahveh. Les offrandes de ce

genre sont distinguées en sacrifices de louanges, en sacrifices
volontaires, en sacrifices de vœux. (Lév. 7 :12-15, 16-18; 23 :19;
Nomb. 6: 14.) 3° et 4° Les offrandes pour le péché et pour le délit
(Lév. 4:1-6:7 (en Hébr. 5 : 27), 6 : 24-7 : 7 (en Hébr. 6 : 17-7 :

7), qui ont une vertu expiatoire. Une partie en est brûlée sur l'autel,

le reste est mangé par le prêtre dans le lieu saint. L'expiation

se fait par le sang des victimes. Celles-ci sont, dans le
sacrifice pour le délit, des animaux mâles, surtout des béliers ; dans
le sacrifice pour le péché, généralement des animaux femelles;
le choix en est aussi plus grand. (Lév. 4: 3,14, 23, 28; 5 : 6,
8; 14 : 19, 22; 15 : 29, 30, etc.) La signification en est
différente. Le sacrifice pour le délit sert à réparer la violation du
droit de propriété; il est soumis à la taxe du prêtre, le
dédommagement pour le tort fait y est très souvent ajouté. (Lév. 5 :15-
18; 6 : 4, 5.) Le sacrifice pour le péché doit être offert après



542 Dr A. KUENEN.

chaque négligence ou péché involontaire, comme aussi dans
les cas de souillure. (Lév. 4: 1 ss.; 12 : 6, 8; 14: 19, 22;
15: 14 ss., 29 ss; Nomb. 15: 22-31.) L'offrande faite au nom
du peuple entier est toujours un sacrifice pour le péché et la
victime est brûlée entièrement. (Lév. 4: 11-21; 6: 25 30; 7 :

1-7; 16: 9; Nomb. 28 : 15, 22, 30 ss.) — L'homme qui offre
le sacrifice amène lui-même la victime, lui impose les mains
et l'immole. Cette imposition des mains se faisant également
dans toutes les classes d'offrandes, n'est donc pas une
transmission de la coulpe sur la victime, mais simplement
un signe que l'on reconnaît la victime comme son propre
sacrifice. Dans toutes les offrandes le prêtre asperge l'autel
d'une partie du sang et verse l'autre parti© autour de l'autel ;

dans les sacrifices expiatoires il en asperge aussi les cornes soit
de l'autel des holocaustes, soit de celui des parfums, en ce dernier

cas aussi par sept fois le voile du sanctuaire. C'est donc

par le sang que la propitiation se fait, l'âme (le principe dévie)
se trouvant dans le sang. (Lév. 17 : 11.) Jahveh accepte l'âme
de la victime à la place de celle du pécheur. Les péchés commis

de propos délibéré ne pouvant être expiés que par la mort
(Nomb. 15 : 30, 3-1), la propitiation ne se fait que pour les
péchés involontaires, (des erreurs, » parmi lesquelles sont comptés

aussi les péchés commis par imprudence, par faiblesse, par
peur, et tous ceux qui sont suivis de la repentance. (Lév. 5 :

1-4; 6: 1-5.) Or en multipliant ainsi les sacrifices expiatoires,
le législateur en diminua nécessairement la signification et la

force, pour en faire une simple cérémonie.
Tout ce système de purification a son apogée dans le grand

jour des expiations (le jour), préparé par le Deutéronomiste
(Deut. 21 : 1-9) et par Ezéchiel (Ezéch. 45 : 18-20) et ayant
pour but de faire propitiation pour les péchés de tout le pays.
(Lév. 16.) C'est un jour de jeûne absolu, les cérémonies en

sont destinées à faire une forte impression. Les offrandes du

grand sacrificateur sont là ce jour, un veau pour le péché et
aussi un bélier comme holocauste, celui du peuple deux boucs

pour le péché et un bélier comme holocauste. Ayant immolé
le veau et un des boucs, indiqué par le sort, le grand sacri-



LA RELIGION D'ISRAEL. 543

ficaleur emporte le sang dans le lieu très saint, puis il transmet

(comme il est dit ici expressément) par l'imposition des
mains tous les péchés du peuple sur le second bouc, envoyé
ensuite à Hazazel, démon que l'on croyait habiter le désert.
Enfin il se purifie et immole les holocaustes.

Pour les prêtres, le devoir de la pureté est encore plus
sévère que pour les laïques. Les infirmités du corps le
rendent impropre à ces fonctions; il ne peut rendre les
honneurs funèbres qu'à ses plus proches parents, et cela même
est interdit au souverain sacrificateur. Toute la famille du

prêtre jouissant des prérogatives du sacerdoce, l'immoralité y
est plus sévèrement punie qu'en d'autres familles ; le souverain
sacrificateur ne peut épouser qu'une vierge. Enfin il lui est

rigoureusement défendu de manger la chair d'animaux morts
d'une manière naturelle ou déchirés. (Lév. 21 et 22.)

En dehors de tout ce qui se rapporte plus ou moins directement

au culte, le législateur ne donne de préceptes détaillés

que sur les mariages licites et illicites (Lév. 18 et 20) ; pour le
reste il ne fait que répéter et compléter tant soit peu l'œuvre
de ses prédécesseurs sans jamais en atténuer le caractère
sacerdotal. Il maintient toute la sévérité du droit pénal. Il
renforce les lois de rétribution (Lév. 24 :17-22; comp. Ex. 21:23-25)
et applique la peine de mort au blasphème, à l'idolâtrie, au sacrifice

en dehors du seul sanctuaire, à l'inceste, à l'omission de la
circoncision, à la violation du sabbat, etc., etc. (Gen. 7:14;
Ex. 12 : 15,19; 30 : 33, 38; 31: 14; Lév. 7 : 20, 21, 25, 27; 17 :

4, 9; 18 : 6-23, 29 ; 19 : 8; 20: 6 ; 22 : 3 ; 23 : 29 ; 24 : 10-23 ;

Nomb. 15 : 30, 31 ; 19 : 13, 20.) M. Kuenen ne voit dans toutes
ces lois que des menaces impossibles à exécuter, mais ayant
pour seul but de faire sentir la gravité de chaque transgression
de la loi.

Le législateur se tient en général aux anciennes lois sur
les lieux de refuge. (Nomb. 35 : 9-34.; comp. Deut. 19: 13 ;

4:41-43 ; Ex. 21 : 13, 14.) Ils ne servent qu'au meurtrier
involontaire, et celui-ci encore est obligé d'y rester jusqu'à la mort
du souverain sacrificateur.

Les lois sur le droit militaire sont cruelles et sanguinaires



544 Dr A. KUENEN.

en même temps que fort minutieuses. Le récit romantique de

la campagne contre Madian (Nomb. 31) ne sert qu'à en faire
voir les fruits bénis.

On trouve dans la loi quatre ordonnances sur le repos du
sabbat. (Ex. 31 : 12-17 ; 35 : 1-3 ; Nomb. 15 : 32-36 ; Ex. 16 : 22-

30.) Elle le base sur le récit de la création, en punit la
profanation par la peine de mort, et l'inactivité absolue étant

impossible, elle décide quels sont les travaux permis en ce

jour. Dans ces derniers préceptes elle montre une étroi-
tesse et une subtilité qui en font disparaître l'idée
religieuse aussi bien que la tendance philanthropique mise

en avant par les législateurs précédents. (Ex. 23 : 12;
Deut. 5 : 14,15.) Les mêmes idées se retrouvent dans la loi sur
l'année sabbatique (Lév. 25 :1-7), pendant laquelle le pays doit
rester en friche, tandis que d'après les lois précédentes les
produits de cette année devaient être donnés aux pauvres. (Ex. 23 :

10-11.) Vient ensuite, tous les cinquante ans, l'année du jubilé
(Lév. 25 : 8-55) qui marque le plus haut développement de l'idée
du sabbat; chacun recouvre alors son ancienne propriété, et la
liberté est rendue à l'esclave.

Les idées du législateur sur la propriété sont exposées
dans cette ordonnance. Chaque Israélite ayant vendu son

champ ou sa maison de campagne, garde toujours le droit
de les racheter aussitôt qu'il le veut, soit qu'il le fasse

lui-même, soit que son plus proche parent (goël, rache-

teur) le fasse pour lui. Le lévite possède ce même droit pour
une maison de la ville pendant une année, tandis que ses

champs, situés dans la banlieue de la ville, ne doivent jamais
être vendus. Enfin l'Israélite, qui s'est vendu comme esclave,
garde toujours le droit de se racheter pour un prix proportionné
au prix d'achat et au temps qui doit encore s'écouler avant l'année

du jubilé. Or cette loi devait se substituer à une loi du livre
de l'Alliance (Ex. 21 : 2-11), répétée par le Deutéronomiste
(Deut. 15 :12-18), mais qui n'était guère pratiquée (Jér. 34 :8-22),
loi qui accordait la liberté à l'esclave hébreu après un service de

six ans. D'après toutes ces ordonnances, la terre est la propriété
de Jahveh, l'Israélite n'en a que l'usufruit. (Lév. 25 : 23.) Avant



LA RELIGION D'ISRAEL. 545

l'exil, ces lois n'étaient jamais exécutées; après ce temps, l'année
du sabbat fut régulièrement observée, l'année du jubilé ne le

fut jamais. Elles nous montrent le caractère abstrait et théorique
de même que l'esprit conservateur du législateur.

Restent encore des lois détaillées sur les vœux du Nazuréal

(Nomb. 6:1-21), sur les vœux en général (Lév. 27) et sur
ceux des femmes et des jeunes filles.

Il y a dans toute cette législation sacerdotale de grandes et

de magnifiques idées; celle d'un peuple saint y a trouvé une

large expression. Seulement, en liant si étroitement la sainteté
à l'observation minutieuse de nouveaux préceptes et d'usages

traditionnels, on lui ôta le caractère de liberté et de dévouement

personnel pour favoriser le formalisme et la casuistique.

CHAPITRE IX.

Le judaïsme et le parsisme.

La seule chose que nous sachions de l'histoire des juifs pendant

le siècle qui suivit la mort de Néhémie et qui les laissa

encore sous la domination des Perses, est le meurtre commis

par le souverain sacrificateur Johanan sur son frère Jésua qui,
avec l'aide de Bagono, général d'Artaxerxe II Mnémon (404-
361 av. J.-C), avait voulu le supplanter. (Fl. Jos. Ant. 11: 7,

§ 1.) Du reste il est fort improbable que le peuple juif n'ait pas
souffert des guerres qui ont précédé la chute de l'empire
perse.

Un auteur juif, environ 200 ans avant notre ère (Pirke Aboth

1:1), parle de la grande synagogue, à laquelle la tradition
révélée à Moïse aurait été transmise par Josué. Plusieurs éléments

importants du judaïsme postérieur, comme les prières liturgiques

et l'insertion de quelques livres dans le canon, dérivent
d'elle. Le nombre de ses membres est évalué à 120, mais les

noms empruntés à l'Ancien Testament et pleins d'anachro-
nisrnes bizarres, prouvent que l'idée que l'auteur s'en formait
était vague et nébuleuse. Il semble cependant qu'elle comble
le temps entre le dernier prophète et les docteurs du second

C. R. 1872. 36


	L'établissement de la hiérarchie et l'introduction de la loi

