Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion d'lsraél jusqu'a la chute de I'état juif
Autor: Valeton / Kuenen, A.

Kapitel: VII: Les exilés d'Israél en Babylonie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

214 DT A, KUENEN.

L’exposition de cet état demandant la connaissance de I'his-
toire antérieure du peuple, un second chapitre est consacré &
ce sujet. La place importante que les prophétes occupent au
VIIIe siecle oblige 'auteur & s’occuper plus longuement de leur
activité. (Chap. 3.) Il trace & grands traits la marche que le
développement religieux d’Israél doit avoir suivi (chap. 4),
expose 'histoire de la religion de ce peuple pendant le temps
de Moise, la période des juges, le siecle de David et de Salo-
mon, le premier siecle apreés le schisme, le IXe et le VIII® siecles
avant notre ere (chap. b), et traite enfin du développement re-
ligieux de Juda depuis ce temps jusqu’a l'an 586 av. J.-C.
(Chap. 6.) C’est 12 que commence notre tiche; nous nous
proposons de suivre exactement la marche de 'anteur, en con-
servant la division des chapitres, ainsi que leur titre.

CHAPITRE VII

Les exilés d'Israél en Babylonie.

Apreés la ruine de Jérusalem et la triple déportation des juifs
par Nébucadnézar, la condition du ci-devant royaume de
Juda était, malgré le nombre assez considérable de ceux quiy
étaient restés, déplorable au plus haut degré. Le noyau du
peuple étant transporté en Babylonie, la nation d’Israél a
cessé d’exister dans son propre pays, et les exilés, plus encore
a cause de leur qualité que de leur nombre, peuvent désormais
étre considérés comme les véritables représentants de Juda et
partant de tout Israél.

Nous en trouvons (Ezéch.1:1, 3, etc.) une colonie, celle des
compagnons de Jéchonias, & Télabib, prés du fleuve Chébar
(selon 'opinion vulgaire , le Chaboras, qui se jette dans ’'Eu-
phrate prés de Circésium ; selon d’autres une riviére plus pe-
tite et plus prés de Babylone) ; mais, quant aux autres exilés,
I’historien juif rapporte seulement qu’ils furent amenés « & Ba-
bel, » expression dont il se sert aussi pour désigner la destina-
tion de la premiere colonie. Il n’y a pas de doute que plusieurs



LA RELIGION D'ISRAEL. 515

n’y poursuivissent leur métier ou ne cultivassent la terre ; ce-
pendant tous n’ayant pas Poccasion de le faire, les autres se
vouaient fort probablement au commerce. Ils jouissaient donc
d’une certaine liberté; leurs anciens conservaient l'autorité
qu’ils exercaient auparavant, et M. Kuenen croit que c’est déja
dans ces temps-la que furent posés les fondements de l'insti-
tution que nous trouvons plus tard en Babylonie, institution
d’aprés laquelle les juifs formaient une corporation indépen-
dante, gouvernée par le Resch Galoutha (le chef des exilés),
qui, comme I’Alabarch & Alexandrie, les représentait aupreés du
gouvernement.

Les catastrophes gui avaient frappé le peuple n’avaient pas
modifié ses convictions religieuses. Nous retrouvons sous ce
rapport parmi les exilés la méme diversité qui existait aprés la
mort de Josias. C’était d’abord le culte des dieux étrangers ;
en Egypte, on continua & adorer la « reine du ciel; » en Baby-
lonie , Moloch et d’autres idoles. (Jér. 44 : 17, 18 ; Ezéch. 20 :
32.) Vient ensuite le parti des Jahistes politiques qui, adver-
saires de Jérémie, instigateurs de 'opposition contre Nébucad-
nésar, avaient subi les premiers la peine de la déportation. Au
commencement, ils ne furent pas découragés pour cela; les
propheéetes Achab,Sédécias et Sémahja consolaient leurs compa-
onons d’infortune par la perspective d’une prochaine déli-
vrance, et Jérémie ayant écrit aux exilés pour les exhorter a la
patience, Sémahja s’adressa méme au grand sacrificateur So-
phonie, & Jérusalem, pour faire enfermer Jérémie. (Jér. 29 : 1-
28.) Cependant le jugement favorable que celui-ci porte sur
cette premiére colonie (Jér. 24), la lettre méme qu’il lui
écrit , font conclure que parmi ces premiers exilés, il y avait
aussi de ses amis. Or le cours des événements devait nécessai-
rement renforcer ce troisieme parti. — On a soutenu, de nos
jours, I'opinion que 'auteur du Deutéronome ne s’est pas borné
& orner ses propres lois des vieilles histoires des patriarches,
de Moise et de Josué, mais qu’en outre il a exposé & sa ma-
niére 'histoire d’Israél pendant la période des juges et des
rois , qu’ainsi les livres des Juges, de Samuel et des Rois, &
I'exception de quelques additions postérieures, ont été écrits par



516 D* A. KUENEN.

lui, et partant peu de temps apres la chute de Jérusaiem.
M. Kuenen ne se prononce pas ici sur cette question; toutefois
il est, selon lui, plus que probable que, dans ces premiéres
années de I'exil, des hommes, marchant sur les traces du Deu-
téronomiste et de Jérémie, ont invoqué I’histoire comme té-
moignage de leur mission divine. I1 n’y avait pas de moyen
plus efficace pour recommander leur maniére de voir.

Parmi les premiers exilés, les compagnons d’infortune de
Jéchonias (597 av. J.-C.), se trouve un homme qui mérite plus
particuliérement l'attention. C’est Ezéchiel, fils de Buzi, qui est
encore moins que les autres prophétes le représentant de son
siécle. Prétre dévoué dans le temple de Jérusalem, il fut en-
tierement terrassé par le coup de sa déportation. Dans la soli-
tude et l'inactivité relatives auxquelles il se voyait condamné
aux bords du Chébar, il se livrait & de sombres méditations, et
impressionné de la parole de Jérémie , il considérait, de con-
cert avec lui, les péchés de son peuple comme 'unique cause
de tous ses malheurs; mais, tandis qu’en Jérémie surnageait
une ineffable tristesse, Ezéchiel, souffrant lui-méme, était irrité
et ne se sentait nullement disposé & excuser, par compassion,
la conduite de ses compatriotes.

D’aprés les suscriptions de ses prophéties (1 : 2; 8 :1;
20:1;24: 1), Ezéchiel commenca sa carriére prophétique
dans la cinquieme année aprés sa déportation, et dans cette
année, ainsi que dans la sixiéme, septiéme et neuvieme,
se prononca plus ou moins explicitement sur le sort qui me-
nagait Jérusalem. D’aprés une seconde série de suscriptions
(26:1;29:1;30:20;31:1;32:1,17), il écrivit ses opi-
nions sur l'avenir des peuples voisins peu de temps avant la
chute de Jérusalem et immédiatement aprés cette catastrophe,
et v ajouta une prophétie dans la vingt-septiéme année de
son exil. (570 av. J.-C.) (29 : 17-30 : 19.) Les prophéties
enfin sur la restauration d’Israél (33-48) sont écrites, d’a-
pres les dates de la premiére et de la derniére, entre I'an-
née de la chute de Jérusalem (586 av. J.-C.) et la vingt-cin-
quieme année de son exil. {572 av. J.-C.) Il v a cependant,
selon M. Kuenen, dans ces prophéties des faits qui empé-



LA RELIGION D ISRAEL. 517

chent de croire que ces dates soient exactes. Quoiqu’il soit
vrai qu’il ait commencé sa carriéere prophétique dans la cin-
quieme année de son exil et que quelques-unes de ses pro-
phéties aient été écrites telles que nous les possédons dans
les années mémes d’ol elles sont datées, il n’est pas pro-
bable que lorsque, aprés vingt-cing ans, Jérémie se mit a faire
un vésumé de son activité (car son livre est, d’apres M. Kue-
nen, un résumé fait avec une grande liberté et un art non
moins grand), il se soit cru obligé de reproduire littéralement

tout ce qu’il avait dit en différentes occasions. |

Quelles sont les idées principales du prophéte? Ce sont d’a-
bord les péchés de son peuple qui Poccupent ; toute I'histoire
d’Israél ne se présente a lui que comme une série d’iniquités;
voir le tableau qu’il en donne, chap. 20, et les allégories dé-
taillées du 16¢ et du 23¢ chapitre.

Or il faut mettre cette idée en rapport avec son acception de
la justice de Jahveh. Ezéchiel combat le proverbe cité aussi
par Jérémie : « Nos péres ont mangé le verjus et les dents
des enfants en sont agacées. » Ce n’est, selon lui, que I'impie
(ui est puni de ses forfaits, que '’homme pieux qui est comblé
des faveurs de Jahveh , pour autant que cette impiété ou cette
pieté dure. Ne reculant devant aucune conséquence, le pro-
phéte développe largement cette notion de la justice de Jah-
veh (chap. 18 et ailleurs) et 'applique sérieusement a lui-
méme, en se pénétrant de la responsabilité qui repose sur
lui en vertu de sa vocation de prophéte. (3 : 16-21; 14: 9-
11; 33 . 1-9.) Elle est dailleurs parfaitement en harmo-
nie avec l'idée que le prophéte se forme de Dieu. Il ne peut
oublier 'immense distance qui le sépare de lui, et si la foi a sa
misericorde et & son amour ne lui mandque pas, c’est le senti-
ment de sa majesté , le respect et la crainte qui 'emportent.
Le terme: « fils de ’'homme », qu’il met plus de quatre-vingt-dix
fois dans la bouche de Jahveh, I’expression dont il se sert fié-
(quemment : « La main de Jahveh fut sur moi, » le fait que, le
premier parmi les propheétes, il désigne les anges comme les
interpretes des visions et comme les messagers de Jahveh au
prophéte, enfin la peinture détaillée de 'apparition de Juhveh,



518 D" A. KUENEN,

tout a pour but de produire une vive impression de la majesté
inaccessible de Dieu. L’idée qu’on se fait de Jahveh devient
plus élevée et plus pure , mais il se forme en méme temps un
large abime qui le sépare de I’homme.

La justice de Jahveh s’étend sur le monde paien aussi bien
que sur Israél. C’est surtout de I'avenir de Tyr (chap. 26-28)
et de I'Egypte (chap. 29-32) qu’Ezéchiel s’occupe. Quelque
puissants que ces peuples puissent étre (et le prophéte
se plait 4 dépeindre la magnificence de Tyr avec une
exactitude qui donne & sa prophétie une valeur inestimable
pour l’archéologie), leur ruine est inévitable. Quant & ’avenir
d’Israél, Ezéchiel en parle avec une certitude non moins grande.
De méme que ses prédécesseurs, il croit au retour des Israé-
lites dans leur patrie, & la réunion de Juda et d’Ephraim, a la
restauration de la dynastie de David, a la renaissance morale
du peuple. (17 : 22-24; 34; 36 : 16-38; 37.) Ce qu’il y a en lui
de caractéristique & cet égard, c’est : 1° I'idée symbolique
des ossements qui retournent & la vie (37 : 1-14) ; 20 I’attente
d'une derniére tentative des peuples paiens, Résch, Mésech,
Tubal, etc., sous la conduite de Gog, contre Israél, tentative
dans laquelle ils seront foudroyés, par la main de Jahveh,
avant méme d’avoir franchi les frontieres de Canaan. (Chap.
38, 39. Le fait qu’Ezéchiel,' pour indiquer Gog, nous ren-
voie aux paroles des prophétes précédents, sans que nous
puissions trouver quelque part 'annonce d’une telle attaque,
prouve évidemment, selon M. Kuenen , d’'un coté, la grande
liberté avec laquelle Ezéchiel explique leurs paroles, tout en
reconnaissant qu’ils ont une mission de Jahveh, et, d’'un autre
coté, le fait que toute cette peinture , qui se caractérise d’ail-
leurs moins par son élévation et sa verve que par sa grande
exactitude et sa prolixité , n’est pas le produit d’'un enthou-
siasme prophétique, mais d’une calme réflexion) ; 3¢ le tableau
de la nouvelle économie (chap. 40-48) qui s’établira aprés
le retour d’Israél dans sa patrie, tableau qu’on peut nommer
le plan complet de 'organisation du nouvel Israél.

Or, en remarquant que ce tableau ne contient pas seulement
des ordonnances sur la reconstruction du temple, etc., mais



LA RELIGION D'ISRAEL. 519

aussi sur I'inauguration de I’autel des holocaustes, sur les con-
ditions d’admission dans le sacerdoce, sur les vétements et la
pureté des prétres, sur les fétes et les sacrifices, M. Kuenen
se demande & quoi tout cela aurait servi si, du temps d’Ezé-
chiel, le Pentateuque tel que nous le possédons avait existé,
surtout parce qu’il résulte de la comparaison de ces deux sé-
ries de préceptes que les rapports de ceux d’Ezéchiel avec les
ordonnances sacerdotales du Pentateuque, sont ceux d’un pro-
jet provisoire en regard d’une loi définitive. Pour citer un exem-
ple : lors de la réformation de Jusias, tous les lévites avaient,
d’apres le Deutéronome, le droit de faire le service comme pré-
tres de Jahveh ; Ezéchiel désire un autre arrangement pour
Favenir. Selon lui, « les fils de Tsadok » seuls sont dignes de
cet honneur, les autres l'ont perdu ; ayant été les premiers &
commettre l'idolatrie, ils n’auront désormais que les fonc-
tions subordonnées. (44 : 10-16 et ailleurs.) Dans les lois du
Pentateuque, la distinction des prétres et des lévites est fon-
dée sur leur origine méme; les premiers, en tant que fils d’Aa-
ron, ont le droit exclusif du sacerdoce. Or si ce précepte avait
été connu du temps d’Ezéchiel , celui-ci aurait fait abstraction
de son explication historique. La comparaison d’autres détails
meéne , selon notre auteur, au méme résultat ; il en concluat
qu'Ezéchiel n’a connu que le Deutéronome et «le livre de l'al-
llance » (Ex. 20: 22-33 : 23 ; comp. 24 : 7), qu’il suppose con-
tinuellement et que partant les autres lois du Pentateuque
sont d’'une date plus récente.

Le tableau qu'Ezéchiel trace d’Israél régénéré est d’ailleurs
d’un grand intérét pour la connaissance psychologique du pro-
phete ; il nous fait connaitre la certitude inébranlable de sa foi
et son amour ardent pour le culte public. Parmi ses contem-
porains, sa parole semble avoir été fort peu gottée (33 : 30-
33); dans la génération suivante, qui était témoin de la déli-
vrance, elle avait encore une influence fort peu apparente ; un
siécle environ aprés la mort du prophéte, elle exercait une
immense influence sur la régénération d’Israél.

Aprés la mort de Nébueadnézar (561 av. J.-C.), son fils et
successeur, kvil-Mérodac, mit en liberté Jojachin et Padmit & la



520 DT A. KUENEN.

cour; mais si cette délivrance de son roi avait donné de I’espoir
au peuple captif, ses espérances furent trompées. Evil-Mérodac,
tué en 559, fut remplacé par son beau-frére Neriglissar. Aprés
lui, son fils, Laborosoarchod, monta sur le trone ; mais celui-
ci étant devenu, aprés un régne de neuf mois, la victime d’une
conjuration, Nabonédus ou Nabunita s’empara du pouvoir. (555
av.J.-C.)

Cependant les Perses s’étant débarrassés, en 558, de la su-
prématie des Médes , franchissaient le Tigre, aprés plusieurs
victoires, sous la conduite de Cyrus. Nabunita subit une grande
défaite ; sa capitale, Babylone, défendue par son fils Belsatsar,
succomba & une ruse de guerre, et la puissante monarchie
chaldéenne devint une province du grand empire perse. (538
av, J.-C.)

Ces événements devaient vivement intéresser les juifs exilés.
Depuis 'an 558, nous remarquons parmi eux un nouvel élan,
se manifestant par I’enthousiasme prophétique. Tout en avouant
que 'on n’a pas encore trouvé la réponse satisfaisante sur la
question de l’origine et de la date de toutes les prophéties ajou-
tées & celles d’Esaie, M. Kuenen regarde pourtant comme évi-
demment démontré que les prophéties Esa. 13 :1;14: 23;
21 : 110, 34, 35, 40-48 ou 49 ont été écrites dans le pays de
Iexil avant la chute de la monarchie chaldéenne. Elles nous
apprennent en outre, par leur parenté avec Jér. 50 et 51, que
ces derniers morceaux n’ont pas Jérémie pour auteur, mais
qu’ils furent écrits sous son nom vers la fin de l'exil. Or il n’est
pas étonnant que la ruine prochaine de U'empire chaldéen et
de la délivrance des Israélites forme le sujet principal de toutes
ces prophéties. (Esa. 14 :1-23, 34, 35, 46, 47; Jér. 50, 51.)
Elles étaient cependant bien loin de répéter simplement ce qui
avait déja été dit. Quoique, d’aprés M. Kuenen, il n’y ait aucun
rapport entre les grandes conquétes de Cyrus et le sort des
exilés dans I'’empire chaldéen , il avoue que, d’aprés lintime
conviction des prophétes, toutes les entreprises de Cyrus ne
furent couronnées d’un si brillant succés qu’a cause des Israé-
lites. Or, on comprend dés lors combien ces événements devaient
développer et modifier 'idée qu’on se formait de Jahveh. Déja



LA RELIGION D’ISRAEL. 521

avant l'exil, les prophétes avaient considéré les faits d’'une im-
portance prédominante ecomme des dispositions de Jahveh en
faveur de son peuple. Ce n’est cependant qu’a présent ue se
forme chez eux la ferme conviction que Jahveh régne sur toute
I’Asie, qu’il en modifie la condition conformément aux besoins
de son peuple , qu’ainsi la révolution violente dont ils étaient
les témoins n’était que l'accomplissement des promesses que
Jahveh avait faites par Jérémie et les autres prophetes. L’idée
qu’on se formait de sa puissance et de sa prescience devait s’en
ressentir et gagna toujours plus en élévation.

C’est surtout le second Esaie, l'auteur d’Esa. 40-66, qui
en appelle a ces événements pour exalter la supériorité de Jah-
veh. Poussé d’un coté par le spectacle de Babylone, « ce pays
des idoles » (Jér. 50 : 38), de l'autre par ce sentiment de 1’élé-
vation de Jahveh, il démontre avec un sarcasme mordant ’en-
tiere nullité des idoles. D’ailleurs, si ses prédécesseurs avaient
reconnu lunité de Jahveh , ils ne s’étaient pas étendus sur ce
sujet. Le second ksaie, au contraire, pose le monothéisme de
" la maniere la plus rigoureuse. Il est vrai que la majesté inac-
cessible de Jahveh pouvait faire douter de sa présence bienfai-
sante; mais le second Esaie n’en doute nullement, et c’est dans
le méme discours ou il parle avec tant de force de la distance
infinie qui sépare ’humanité de Jahveh, que nous trouvons ces
sublimes paroles: « Pourquoi donc dirais-tu, ¢ Jacob, et pour-
(uoi parlerais-tu ainsi, 6 Israél : ma voie est cachée 4 I’Eternel
et mon droit est inconnu & mon Dieu, » etc. (Esa. 40 : 27-31;
comp. 49:14-16; 57 15, etc.) Cependant, Uélection d’Israél par
Jahveh, n’était-elle pas directement contraire & ce que Jahveh,
en tant que le seul Dieu, devait & toutes les nations ? Cette
question se posa, et le second Esaie aussi consacra ses forces
4 y donner une réponse satisfaisante.

Rien n’est plus loin de la pensée du prophéte que I'idée qu’ls-
raél aurait pu prétendre par ses propres vertus a la distinction
qui lui est tombée en partage. Au contraire, le prophete pleure
continuellement sur les péchés et les iniquités de son peuple.
La cause de I'élection d’Israél ne se trouve qu’en Jahveh, dans
son amour, dans sa fidélité. (Esa. 43 : 3, 4, 25 et aill.) Seule-



529 DT A. KUENEN.

ment ce rapport intime entre le seul Dieu et un seul peuple,
comment peut-il se justifier? M. Kuenen ne prétend pas que
le propheéte ait agité cette question sous cette forme, mais il
trouve chez lui deux idées étroitement liées au probléme ; ce
sont ses idées sur le serviteur de Jahveh et sur la vocation de
celui- ci vis-a-vis du monde paien.

D’aprés M. Kuenen, le prophéte désigne comrne le « servi-
teur de Jahveh » le pewple d’Israél méme (Esa. 41 : 8; 44 : 2,
3, 2U; 45:4; 49: 1-7 et ailleurs), non pas le peuple réel,
mais le vrai Israél, c’est-a4-dire la meilleure partie du peuple,
qui posséde réellement les qualités qui devaient le caractériser
tout entier; distinction vague et peu précise. Or en nous rap-
pelant qu’il y eut de tout temps des prophétes qui apparte-
naient a cette meilleure partie, nous ne sommes pas étonnés
de voir que parfois le serviteur de Jahveh est dépeint d’une
maniére qui fait penser en premier lieu aux prophétes. (Esa.
44 226 ;50 : 4-10; 61 : 1-3 el ailleurs.) Selon I'acception de la
justice de Jahveh, le sort de chaque homme devant répondre a
son état vis-a-vis de Jahveh, « le serviteur de Jahveh » n’était
cependant pas exempté de 'humiliation et des douleurs de Uexil.
Comment expliquer ce fait? D’apres le prophéte : le serviteur de
Jahveh souffre en tant qu’il appartient & Israél ; il porte les pé-
chés de son peuple. 11 y a plus : la souffrance « du serviteur »
n’est pas seulement une triste nécessité qui lui est imposée par
Jahveh ; c’est sa tache & lui de porter cette souffrance; en le
faisant , il devient une bénédiction pour son peuple, ainsi que
pour le monde paien. (Esa. 49 : 4, 7;50 :5,6,10 et la su-
blime description, Esa. 52 : 13 -53 : 12.)

La réflexion religieuse gagne donc en profondeur. L’accep-
tion spirituelle d’Israél fait perdre & I’élection de ce peuple son
caractére arbitraire et lui donne une couleur éthique. En ex-
pliquant en outre la souffrance des fideles par leur rapport
avec lout le peuple, le second Esaie fait un grand pas en avant
dans la théodicée.

Tout cela devient encore plus évident quand nous fixons
notre attention sur lceuvre du serviteur de Jahveh. Le second
Esaie partage I’espérance religieuse, aussi bien que politique,



LA RELIGION D’ISRAEL. 523

que tous les peuples serviront un jour Israél, et pour lui aussi
cette conversion est la suite d’'un miracle. Mais & coté de ces
idées s’en trouvent d’autres d’une tout autre tendance. Ce sont
celles concernant Pactivité du serviteur de Jahveh parmi les
paiens. L'influence qu’il exerce sur eux a un caractére entiére-
ment moral ; sa prédication, ses souffrances, leur laissent une si
vive impression, qu’ilsse convertissent & Jahveh; et recounais-
sant I'intime relation entre lui et son serviteur, ils portent la
gloire de ce dernier & son faite. (Esa. 42 : 1,4, 6,49 :1,6,7;
52 : 13-15; 53 : 11, 12.) On pourrait douter que lacception -
politico-religieuse de la gloire d’'Israél dans les prophéties ajou-
tées au livre d'Esaie soit du méme prophete que ces derniéres
1dées ; 1l est en tout cas évident que celles-ci ne sont que des
indications, des présomptions, pour ainsi dire, qui franchissent
deja les limites de la religion juive en formant la transition &
un universalisme qui, d’aprés M. Kuenen, mérite d’autant plus
notre attention qu’il n’est pas introduit du dehors, mais qu’il
est le fruit du développement religieux d’Israél. Il n’est donc
pas étonnant que méme des prophétes el des poéles posté-
rieurs ne les aient pas recueillies et développées et qu’elles
n’aient fait que trés peu d’impression sur ses contemporains.
La grande foule du peuple, préoccupée des grands événements
qui s’accomplissaient, ne s’inléressait qu’aux présages d’'une
prochaine délivrance. (Cétait 14 aussi le principal contenu des
prophéties de ce temps.

Un fait vient encore expliquer cet enthousiasme. Les idées
et les usages religieux des Babyloniens étant enti¢rement con-
traires & ceux des juifs, ceux-ci devaient étre singuliérement
frappés par la ressemblance entre leur religion et celle des
Perses. Elle devait les fortifier dans leur confiance en Cyrus,
S1 Jérémie avait déja nommé Nébucadnézar le servileur de
Jahveh (Jér. 25 : 9; 43 : 10), le second Esaie va beaucoup plus
loin. Tout en reconnaissant que Cyrus n’appartient pas a la re-
ligion de Jahveh (Esa. 45 : 4), il 'appelle 'oint de Jahveh (Esa.
45 : 1) et 'indique méme comme « celui qui invoque le nom de
Jahveh. » (Esa. 41 : 25.) Sile propheéte ne 8’est pas rendu compte
du rapport entre les deux religions, il n’est pas moins évi-



524 D" A. KUENEN.
dent pourtant, d’aprés M. Kuenen, qu’il n’a pas considéré Cy-
rus comme un idolitre ordinaire.

Aprés la prise de Babylone, Cyrus devait nécessairement
fixer son attention sur les juifs. Quoiqu’il soitl évident que le
récit de Joséphe (Ant. 11 : 1, § 1, 2), qui attribue les dispositions
hienveillantes de Cyrus & 'influence sur son esprit de la pro-
phétie d’Esaie (Joséphe tient Esa. 40-66 pour I’ouvrage du con-
temporain d’Ezéchias), ne soit qu’une pure combinaison de sa
part, il se peut que Cyrus, ayant appris que les Juifs mettaient
leur attente en lui, ait trouvé dans ce fait un stimulant pour se
montrer bienveillant envers eux. Mais en dehors de cela, il de-
vait étre disposé & le faire. La Palestine formait la limite du
grand empire qu’il s’efforcait de fonder; il était dans son intérét
d’y avoir une population qui lui fit attachée et qui choisit son
parti dans une guerre éventuelle ; or il n’y avait pas de moyen
plus efficace pour cela que de renvoyer les juifs dans leur
pays. Dans la premiére année de son régne sur Babylone (533
av. J -C.), Cyrus proclama un édit dans ce sens, édit a la vérité
dont la forme, d’aprés 'historien juif (Esdr. 1 : 2-4), est d’une
couleur trop juive pour étre authenticue. Il est cependant his-
toriquement conslaté que Cyrus n’a pas seulement permis le
retour des Israélites, mais qu’il a encore favorisé la reconstruc-
tion du temple, en leur rendant les vases sacrés. (Esdr. 6 : 1-
5;1:741.) D’aprés deux récils de I’Ancien Testament, 42360
péres de famille, formant avec les femmes et les enfants environ
200000 personnes, profitérent de la permission de Cyrus. (Esdr.
2:64; Néh. 7: 66.) Alors méme que ce chiffre serait trop
élevé , le nombre de ceux qui retournérent en Palestine doit
avoir été considérable. Ils étaient conduits par Zorobabel, fils
de Séaltiel, descendant de David, comme nathirsatha (gouver-
neur), (Esdr.2 : 63; Néh. 7 : 65, 70) et par Josué, petit-fils du
grand sacrificateur Séraja, tué en 586 par Nébucadnézar. (2
Rois 25 : 18; Jér. 52 : 24; 1 Chron. 6: 14, 15.)

Nous avons parlé de I'isolement d’Ezéchiel ; ce que nous sa-
vons du second Esaie et de ses contemporains le rend encore
plus évident. Il y a sans doute quelques points de rapport entre
eux et Ezéchiel. Le second Esaie aussi nomme la sanclification



LA RELIGION D’ISRAEL. 525

du sabbat comme un des traits caractéristiques de I’homme
juste (Esa. 56 : 1-7) et nous rappelle ainsi des paroles d’'Ezé-
chiel sur ce méme sujet. (Ezéch. 20 : 12, 20, 21; 22 : 8, 26,
23 : 28, etc.) Mais quoique ces paroles doivent étre attri-
buées au second Esaie et non & un propheéte postérieur en
Juda ,. on peut assurer qu’en général I’esprit sacerdotal d’Ezé-
chiel n’existlait pas parmi les exilés lors de l'affranchissement
par Cyrus. Ezéchiel tient fort & la descendance des prétres de
Tsadok ; le second Esaie déclare, au contraire, ue Jahveh
prendra des Israélites ramenés de partout & Jérusalem pour en
faire des sacrificateurs et des lévites (Esa. 66 : 21), et il parle
des jetines d’'une maniére antilégale. (Esa. 58 : 3-7.) Comment
donc expliquer le fait que, peu de temps aprés, la conception
sacerdotale de la religion trouva de nombreux partisans parmi
ceux (ui étaient restés en Babylonie, comme si Ezéchiel, non-
seulement comme individu, mais dans toute une école, revi-
vait parmi eux ?

A considérer les grandes difficultés du voyage, etc., on ne
saurait nier que ceux qui restaient en Babylonie ne fissent un
choix sensé; par contre, ils s’exposaient au reproche d’étre
fort peu zélés pour la religion de Jahveh et le culte public.
Nous ne savons pas (uels molifs impérieux les portaient a res-
ter ; mais la députation au temple de Jérusalem, environ 520
av. J.-C. (Zach. 6 : 9-15), le tendre amour de Jérémie pour son
peuple et pour la religion de Jahveh (Néh. 41 : 1-2 : 8), surtout
le caractére d’Esdras et de sa colonie (458 av. J.-C.), prouvent
que ce n’était pas parce 'intérét pour la religion de leurs péres
s’était éteint. Seulement comment savons-nous que la concep-
tion sacerdotule de la religion régnait parmi eux? Le Penta-
teuque et le livre de Josué nous le montrent.

Il vy a dans ces livres un grand nombre d’éléments sacerdo-
taux, c’est-a-dire de morceaux d’'un contenu législatif et histo-
rique, écrits dans l'intérét des prétres et dans un esprit sager-
dotal. Quant aux lois elles contiennent : les ordonnances sur la
téte de Pique (Ex. 12 : 1-28, 43-50), les préceptes concernant
le tabernacle et la consécration des prétres (Ex. 25:1-31:17),
avec le récit détaillé de leur exécution (Ex. 35-40), tous les



526 D* A. KUENEN.

décrets du livre du Lévitique , enfin la plus grande partie des
Nombres , renfermant des lois et des morceaux & moitié histo-
riques, dont la tendance législative saute aux yeux. (Nomb. 3-
6;8:23-9:14;10:1-9, 15, 18, 19, 2830, 34, 35; Nomb.
1;2;7;8:1-22;9:1523; 26; 27 : 111 ; 31 ; 36.) M. Kuenen
les partage en trois groupes : 1° quelques lois sur ce qui est
pur et impur, sur le culte et les prétres, qu'on trouve fondues
avec des lois plus récentes (Lév. 18-23; 25; 26); 2° un systéme
complet d’ordonnances sacerdotales dont P'auteur connut et
adopta le premier groupe ; les lois (Ex. 12: 25-31; Lév. 1-17;
24 ; 27) et la plupart des morceaux sacerdotaux des Nombres
en font partie ; 3°les additions plus récentes, en général éiroi-
tement liées aux morceaux antérieurs de I'Exode, du Lévitique
et des Nombres. Quant aux morceaux historiques, le premier
récit de la création (Gen. 1 : 1-2 : 3) et tous les morceaux ap-
parentés du Pentateuque et du livre de Josué y appartiennent.
Ils sont du méme auteur que le second groupe de lois, avec
lequel 1ils forment un tout, nommé, d’aprés Ewald, Le livre des
origines. Peut-étre y a-t-il parmi ces récits quelques additions
plus récentes placées alors au méme rang que le troisieme
groupe de lois.

Or les lois du premier et du second groupe et les récits his-
toriques qut y appartiennent furent écrits, en Babylonie, entre
Uan 538 et 458 av. J.-C.

Preuves : 1° Lorsqu’Ezéchiel, en I'an 572 av. J.-C., écrivit sa
description du nouvel état juif (Ezéch. 40-48), il n’y avait encore
ni réglement écrit sur le culte, ni compléte législation sacer-
dotale, ni les lois du second groupe. 2°¢ Il n’y a dans les pro-
phéties écrites vers la fin de I’exil aucune trace ni de ces lois,
ni de lesprit qu’elles respirent. 3° Dans I’an 458, Esdras se
rendit & Jérusalem , ayani dans la main la loi de son Dieu
(Esdr. 7:14, 15), afin de lintroduire en Juda ou elle était en-
core inconnue. (Néh. 8: 15-18.) Or cette loi n’est autre que la
législation sacerdotale. En voici donc P'élaboration, d’aprés
M. Kuenen. Ezéchiel, en exprimant ses désirs pour 'avenir,
commengca a écrire les traditions sacerdotales. Les prétres, a
Babylone, marchérent sur ses traces. Lév. 18-26 est le reste



LA RELIGION D’iSRAEL, 527

d’un premier échantillon de cette 1égislation ; d’autres suivirent,
jusqu’a ce qu’enfin un systéme complet, enchéssé dans un cadre
historique, se trouva formé. Une activité aussi zélée des prétres
dans le pays de 'exil peut paraitre étrange, mais 1° la tiche
du prétre embrassant encore, outre le culte, une partie de la ju-
ridiction et l'exposition de la doctirine du pur et de 'impur, il
était naturel gue dans un pays étranger on altachat toujours
plus d’imnportance 4 ce dernier point, el que le prétre gardat
non-seulement ses fonctions, mais aussi ses honneurs ; 2° ceux
méme gui étaient restés en Babylonie continuaient & espérer
une restauration de I’état juif. Les prétres n’avaient donc au-
cune raison pour se soustraire & leur tiche, au contraire, les
prophétes s’étant joints & ceux qui retournaient en Juda, ils
devenaient de plus en plus les chefs naturels de leur peuple.
3° Le besoin d’édification qui se manifesta parmi les Juifs, en
Babylonie, devait les encourager. Quand on voit gqu’aprés le
retour d’Esdras les juifs commencent a avoir des réunions,
suriout destinées & la lecture de la loi, on peut en conclure
que cet usage, qui était en effet le moyen le plus naturel de
subvenir au manque de temple, existait déja en Babylonie. Il
devait étre un puissant aiguillon pour I’ceuvre des prétres. Or le
fait que plusieurs « docleurs » se rendirent en Juda avec Es-
dras (Esdr. 8 : 16) vient & 'appui de cette opinion. 4° Le con-
tact avec la religion des Perses devait exercer une certaine
influznce. Le fait qu’ils v trouvaient une religion qui pouvait
se mesurer avec la leur, et une législatlion religieuse qui ré-
glait la vie et le culte dans tous ses détails, devait pousser les
prétres & se rendre compte de ce qu’ils possédaient et & en
faire pour ainsi dire 'inventaire.

Pour connaitre entiérement ’état religieux des juifs en Ba-
bylonie, M. Kuenen examine encore de quelle maniére les
prétres se représentaient la marche du développement histo-
rique, et quel était leur idéal. C’est ce que le livre des origines
nous apprend. L’auteur trahit son caractére de prétre par son
amour de la religion de Jahveh et des priviléges du sacerdoce,
puis de statisticien par son amour de 'ordre et de la symétrie,
qui lui fait distinguer les différentes périodes et indiquer entre



528 D* A. KUENEN.

elles une gradation réguliére. La réalité historique n’a pour lui
que peu de valeur; il liche la bride & sa fantaisie qui cependant
n’est pastirés poétique; ses descriptions témoignent de beaucoup
de talent, mais elles sont séches et monotones, surtout quand il
les donne comme des actes authentiques, quoiqu’elles ne soient
rien moins que cela. Les récits qu’il trouvait de [I’histoire
d’Israél ne le satisfaisaient guere; I'organisation du culte, ete.,
exposée défectueusement par le Deutéronomiste, y manquait,
tandis qu’il y trouvait beaucoup de choses qui ne cadraient pas
avec sa maniére de voir. Il les laissa donc de coté, et n'adopta
que les lois sacerdotales placées par M. Kuenen dans le pre-
mier groupe.

L’auteur commence par le récit de la création (Gen. 1), qui
‘a pour but d’expliquer Iinstitution du sabbat. (Gen. 2:1-3.)
Vient ensuite la premiére période de I’histoire de I’humanité.
L’auteur n’en donne qu'une généalogie contenant, d’Adam
jusqu’a Noé, dixz noms empruntés a d’anciens documents, aux-
quels il ajoute 'année de la naissance et1’dge de chacun. (Gen.
5.) Ce n’est pas de U'histoire, ce n’est pas méme de la légende,
c’est un systéeme artificiel construit d’aprés guelques noms
mythiques. Suit le récit du déluge, joint plus tard & celui qu’un
de ses prédécesseurs en avait tracé (Gen. 6-8) et se termi-
nant par le récit de lalliance de Dieu avec Noé (Gen. 9:
1-16), dans lequel il prépare la défense mosaique de manger
le sang. (Lév. 3:17 et aill.) Suit ’énumération des descen-
dants de Noé, d’abord soixante-dix nations, grandes et petites,
nées de ses trois fils, puis les descendants de Sem jusqu’a
Abraham , au nombre de dix, dont la liste est le pendant de
celle d’Adam jusqu’a Noé. (Gen. 10: 1-7, 13-32; 11 : 10 ss.) Le
départ d’Abraham pour Canaan n’est pour lui, contrairement
a un récit précédent (Gen. 12: 1-3), qu'une migration ordi-
naire. (Gen. 11 : 27-32; 12: 4b, 5.) Il insiste sur l'alliance de
Dieu /El-Shaddai) avec Abraham ; le signe en est la circoncision
(Gen. 17), qui nous fait faire un pas de plus vers le mo-
saisme. La vie des patriarches est traitée trés briévement. (Au
Livre des origines appartiennent Gen. 19 : 29; 21 : 1b-5; 23;
25 :7-20, 26b; 26:6,34,35; 27:46-28:9; 31 : 170, 18;



LA RELIGION D’ISRAEL. 529
33:18,19; 35: 6a, 9-16, 23-29; 36; 37: 1, 2a; 46 : 5b, 27;
47 : 711, 27,28 ; 48: 3-6; 49: 1a, 28b-33; 50:12, 13, 22.)
L’auteur n’abonde en détails que dans le récit de la négociation
d’Abraham avec les Héthites pour I’achat de la tombe de Sara
(probablement parce qu’elle donne raison du droit des Is-
rag¢lites sur Canaan), et dans ses annotations chronologiques.
Suit une courte indication sur l'oppression en Egypte, dont la
durée est indiquée comme étant de quatre cent trente ans, juste
le double du temps entre la migration d’Abraham et 1’établis-
sement en Gosen. M. Kuenen conclut en outre du fait que le
départ des Israélites d’Egypte a lieu 2666 ans aprés la création
du monde, que l'auteur, de méme que le Babylonien Bérose
et ’Egyptien Manéthon, a eu un systéme chronologique  lui,
dans lequel la durée du monde est évaluée & 4000 ans, le dé-
part d’Egypte ouvrant le dernier tiers. La jeunesse de Moise
et son séjour en Madian sont passés sous silence. Avec Moise
commence une nouvelle période de la révélation de Dieu :il se
révéle comme Jahveh (Ex. 6) et annonce une nouvelle al-
liance. Le récit de Paffranchissement des Israélites est fondu
avec les anciens documents sur ce fait. (Au Livre des origines
appartiennent Ex. 12 : 1-23, 28, 37, 40-51.) Ce qui est caracté-
ristique chez notreauteur, c’est la maniére dontil rattache I'ins-
titution de la féte de Paque & la derniére des plaies qui ont
frappé 'Egypte; il trahit entiérement son caractere sacerdotal
dans la maniere dont il fait conclure I'alliance entre Jahveh et
Israél. Moise recoit d’abord des préceptes détaillés sur la cons-
truction du tabernacle, etc. (Ex. 25:1-31 : 17.) Suivent d’autres
révélations de Jahveh données dans le tabernacle méme soit a
Moise seul, soit a lui et & Aaron, sur les choses relatives au
culte, au sacerdoce, etc. (Voir lelivre du Lévitique.) Puis, dans
la seconde année aprés la sortie, le dénombrement de tout
Israél (Nomb. 1), 'arrangement de l'armée (Nomb. 2), la sé-
paration de la tribu de Lévi pour le service du sanctuaire. (Nomb.
3:5, ete.; 8:5, etc.) Peu de temps apres, le peuple, sur le point
d’entrer en Canaan (Nomb. 10: 11-28), est condamné & un
séjour de 40 ans dans le désert. (Nomb. 13 et 14; le récit en
estfondu avecles anciens documents.) L’auteur rapporte (Nomb.

¢. R. 1872. 35



530 DT A. KUENEN.

15; 16 (en partie) 17-19) quelques particularités et lois de cette
période qui finit par I'établissement dans le pays au deld du
Jourdain et la mort de Moise. (Nomb. 26-31; 32 (en partie) ;
33-36 ; Deut. 32 : 48-51; 34 : 1-3, 5, 7-9 appartiennent au Livre
des origines.)

D’aprés M. Kuenen, l'auteur veut donner : 1° un tableau
d’Israél du temps de Moise, 2° des lois pour l'avenir. Il s’agit
ici de l'idée que T'auteur s’est formée du passé. D’aprés deux
dénombrements faits dans la 2¢ et la 40me année apres la sortie,
le peuple compte, & Pexclusion de la tribu de Lévi, 600 000
hommes. (Nomb. 1 ; 26.) Ces listes mémes dénoncent, aux yeux
de M. Kuenen, leur non-authenticité par le fait que, tandis que
le chiffre total demeure le méme, le nombre des hommes de
chaque tribu varie considérablement dans les deux listes,
quoiqu’il en y ait toujours six dépassant le chiffre moyen de
50 000 hommes et six au-dessous. L’auteur divise ces 600 000
hommes en quatre groupes, le premier sous la conduite de
Juda a Torient, le second sous Ruben au midi, le troisiéme
sous Ephraim & T'occident, le quatrieme sous Dan au nord,
ce qui d’aprés M. Kuenen n’est nullement historique, parce que
cela est impossible & exécuter. Au milieu se trouve la tribu de
Lévi, rangée autour du tabernacle. Celui-ci qui, d’apres les
documents antérieurs, était une simple et petite tente, dressée
en dehors du camp (Ex. 33: 7 et aill.), est représenté comme
une tente grande et splendide, construite d’aprés le modéle
du temple de Salomon (Ex. 25-27); ’arche y est soigneuse-
ment masquée a tous les regards. (Nomb. 21.) C’est le seul en-
droit ou 1l soit permis de sacrifier (Lév. 17); le Deutérono--
miste avait reconnu que cette unité n’existait pas dans le désert.
(Deut.12: 8, 9.) L’auteur non content de faire faire I'élection des
lévites par Moise lui~-méme (Nomb. 3 : 5 etc.; 8: 5 etc.), établit
en outre une distinction marquée entre les descendants d’Aaron
et les autres 1évites (Ex. 28: 29; Nomb. 18: 3, 7), distinction
maintenue par Jahveh lors de la révolte de Coré. (Le récit de
notre auteur sur les prétentions de Coré (Nomb. 16: 6-11,
16-22, 35) est fondu avec un récit antérieur sur la révolte de
Dathan et d’Abiram. (Nomb. 16, 17.) Il attribue enfin au sou-



LA RELIGION D’ISRAEL. 531

verain sacrificateur, jusque-la primus inter pares, un rang
supérieur aux autres prétres. (Ex. 28: 2-38; Lév. 21 ; 22;
Nomb. 20 : 26, 28.) L’auteur nous propose ainsi tout un sys-
téme hiérarchique ; et si Aaron, malgré toutes les distinctions
qu’il lui accorde, est inférieur & Moise, Eléasar est déja supé-
rieur en rang a Josué. (Nomb. 24: 17; 27 : 18-23; Jos. 14:1;
21 :1.)

Il faut relever encore les trois points suivants: 1° L’auteur
donne pour motif du privilége des lévites leur adoption par
Jahveh comme remplacants des premiers-nés épargnés lors de
la sortie d’Egypte. (Nomb. 3: 11-13, 39-51.) 2° Il veille soi-
gneusement sur les revenus des prétres. (Nomb. 18.)3°11 assigne
aux prétres et aux lévites 48 villes particuliéres avec les jar-
dins qui les entourent. (Nomb. 35 : 1-8.) Mais cette disposition,
impossible & exécuter dans les détails, et dont nous ne trouvons
aucune trace dans les autres documents historiques, n’est
d’apres M. Kuenen qu’'une invention de auteur.

L’auteur ne parle que peu de I'établissement des Israélites
en Canaan (Jos. 4: 15-17,19; 5: 10-12), mais il s’étend d’au-
tant plus sur le partage de Canaan entre les douze tribus.
L’auteur veut qu’il se fasse par le sort, et d’autre part que
chaque tribu recoive selon sa grandeur, contradiction qui
prouve & M. Kuenen le caractére non historique de tout ce
récit. (Nomb. 34: 13-29 ; comp. 33 : 54; Jos.14:1, 2; 15: 1,
etc.; 18 : 10.)

M. Kuenen conclut que le Livre des origines a une immense
valeur, non pas comme document du passé, mais comme un
témoignage du présent, comme fait historique, comme une
preuve incontestable que le prétre en Babylonie sentait le
besoin de reconstruire le passé, afin de faire entrer dans la
consclence du peuple ses idées religieuses. Or il a réussi; son
acception du passé est demeurée traditionnelle jusqu’a nos
jours.



	Les exilés d'Israël en Babylonie

