Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Histoire de la doctrine de la liberté : dans ses rapports avec celle de la
grace

Autor: Astie, J.-F.

Kapitel: I: La réformation

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 279

transformer et cela & la faveur de I'erreur fondamentale qu’il
avait lui-méme mélée 4 la vérité. On présente d’abord 'idée de
grice et celle de mérite comme compatibles; ce qui conduit &
reconnaitre & I’homme naturel la capacité de faire le bien, un
libre arbitre, ets: miserum tamen integrum : effet de la grace
dépend entierement de lattitude prise par la volonté person-
nelle. Tandis que le pélagianisme gagne toujours plus de ter-
rain, ceux qui réagissent en s’appuyant sur Augustin ne savent
plus défendre que la moins heureuse de ses doctrines, celle de
la prédestination, et cela en se placant au point de vue du dé-
terminisme. Le concile de Trente subissant 'influence de la ré-
formation , tempére, il est vrai, la doctrine des scolastiques,
mais sans vevenir a celle de saint Paul et de ’Ecriture.

I

La réformation.

Ce fut le sentiment profond du péché et le besoin de salut
qui donnerent naissance a la réformation; mais les réforma-
teurs sentirent tellement leur faiblesse qu’ils ne crurent pou-
voir trouver le repos de leur conscience que dans la doctrine
de la grice accomplissant tout ce qui concerne le salut. Mais &
son tour, la doctrine de la grice ne parait fermement établie
que si on part de ’hypothése que tout en général a sa cause
dans la volonté absolue de Dieu. La théorie générale une fois
admise, la question spéciale du salut, se trouve par 14 méme
résolue ; il dépend de Dieu seul qui en est le garant ; nous en
sommes par conséquent pleinement certains. Augustin déja
s’était placé a ce point de vue; Luther et Mélanchthon firent de
méme au début de leur carriére; Calvin le systématisa avec
une logique irréprochable.

Mais c’est 14 confondre deux questions qu’il importe infini-
ment de distinguer; celle de la puissance divine et cellede la
grace: le probléme sur la cause de tout ce qui arrive et celui
plus restreint de la cause du renouvellement moral de’homme.
On confond ainsi deux domaines : celui dela vie de la nature
et celui de la détermination libre et morale ; deux conceptions



280 CHR.-ERNST LUTHARDT.

de l'univers se trouvent confondues, le déterminisme et la doc-
trine de la grice; deux points de vue se trouvent identifiés,
celui de la métaphysique et celui de la religion et de la morale;
Pintérét spéculatif et I'intérét théologique se combinent.

On se fit une grande illusion en croyant assurer la doctrine
de la grice au moyen du déterminisme qui, lui, peut tres
bien s’accommoder du pélagianisme. On part au fond d’une
conception imparfaite, éminemment physique, de la volonté de
Dieu; on suppose que la volonté de Dieu doit étre nécessaire-
ment suivie d’effet. Mais ce n’est 14 que la volonté de la puis-
sance et non celle de 'amour qui limite sa propre puissance
pour permettre a la libre détermination de la créature de se
développer et qui se regle d’aprés les décisions de celle-ci. On
prétend glorifier amour de Dieu sous le nom de gréce et on
ne s’apercoit pas qu’on lui fait tort en accentuant outre mesure
la puissance.

Luther partit bien du probléeme moral; mais il ne tarda pas
pas & le confondre avec la grande question métaphysique des
rapports de la volonté humaine en général avec la volonté et
Paction divine d’'une part et avec ’activité humaine d’autre part.
Gréce & cet élément métaphysique, Luther alla plus loin qu’Au-
gustin lui-méme. Il a dit son dernier mot & cet égard dans son
célébre écrit de De servo arbitrio, 1525. A partir de ce moment
il modifia ses vues sans les abandonner jamais entiérement, il
est vrai, mais en leur accordant moins d’importance. Le déter-
minisme continua bien A faire partie de sa conception générale
de 'univers, mais sans constituer comme par le passé une partie
essentielle de sa doctrine théologique. Du reste, le réformateur
ne s’inquiéta jamais de mettre d’accord les deux points de vue.
Il sentait trés bien qu’il y avait dans le déterminisme une por-
tion de vérité compatible avec sa doctrine théologique, mais il
ne se rendit jamais bien compte de 'usage qu’il en fallait faire.

Ayant eu le méme développement religieux que saint Paul
et I’évéque d’'Hippone, Luther fut tout naturellement conduit &
mettre ses écrits d’accord avec ceux de I'Ecriture. L’influence
de la mystique qu’il subit de bonne heure le poussa aussi dans
la méme direction. Il en est encore & comprendre la justifica-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 281

tion, comme Augustin et les mystiques, dans le sens de rendre
juste. Dans des théses de 1516, De viribus humanis sine gratid,
le réformateur part de I'idée fondamentale que ’homme n’est
en lui-méme que vanité, néant, et qu’il ne devient quelque
chose de positif que parla communion avec Dieu. Le seul cor-
rectif & son déterminisme & cette époque, c’est qu’il voit 'or-
gane de la révélation, non pas dansles sacrements et dans leur
action magique, mais dans l’effet moral de la Parole de Dieu.
I1 est ainsi conduit & placer la base de la vie nouvelle, non pas
dansl’amour, mais dans une foi repentante. C’était déja rompre
virtuellement avec l'idée d’une action magique de Dieu pour
se placer sur le terrain moral. La Parole fait en effet appel a la
conscience et 3 la détermination personnelle. L’action du Saint-
Esprit aurait aussi pu le confirmer dans son déterminisme s’il
P’avail congue immeédiate, tandis qu’il la rattache toujours &
celle de 1a Parole de Dieu. Luther parle bien de la nécessité de
passive se habere, mais il veut seulement dire par cette expres-
sion peu heureuse que Dieu seul pose en 'homme les bases de
la rénovation religieuse.

Malgré les deux courants, le déterminisme finit hien par
I’emporter sans réserve dans le traité De servo arbitrio contre
Erasme, 1525. Quoi qu’en pensent les luthériens modernes, il
est manifeste, les anciens I'ont reconnu, que Luther professe
ici lesidées réformées sur la prédestination.

Le réformateur ne traite pas entout premier lieu de I’essence,
de la puissance de la volonté en elle-méme, il se demande si la
volonté humaine abandonnée & ses propres forces peut faire le
bien; sa préoccupation n’est nullement philosophique mais émi-
nemment religieuse. Nous devons reconnaitre que notre salut
dépend exclusivement de Dieu; celanous conduit & cette humilité
salutaire a laquelle la grice est promise. Dieu produisant & lui
seul le salut, il en résulte qu’avant qu’il ait commencé son
ceuvre en nous, nous ne pouvons rien faire de bon ; nous ne
pouvons que pécher. Les vertus des paiens ne sont donc plus
aux yeux de Dieu que des péchés. Le péché nous a enlevé la
liberté de la volonté, nous sommes esclaves du mal ; nous ne
pouvons prendre plaisir qu’au mal sans jamais aimer le bien.



282 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Luther présente sans cesse cette pensée fondamentale pendant
le cours de 'ouvrage et elle forme également ses conclusions.

Mais il ne s’en tient pas 1a. Il appuie ces vérités de consideé-
rations plus générales qui lui sont fournies par sa conception de
Dieu et de ’homme.

(’est en Dieu seul, dans sa volonté, qu’il faut chercher la
cause de la conduite et de la destinée diverse des hommes.
Rien ne saurait empécher Tactivité de cette volonté, car elle
n’est autre que la toute-puissance de Dieu. La conception, on
le voit, est exclusivement physique. Cette volonté absorbe tout.
Dieu veut tout en tout ; il est seul libre, absolument libre ; sa
volonté est la seule norme de tout, et non pas une loi morale
qui ne peut étre, au contraire, qu'un fruit de sa volonté.
L’essence méme de Dieu ne peut rien pour déterminer sa vo-
lonté, celle-ci est absolue ; on ne peut comprendre sa justice;
il faut y croire.

Mais la science chez Dieu est inséparable de la volonté. Ce
qu’il prévoit doit nécessairement arriver, il ne reste aucune
place pour la liberté humaine. Ce n’est qu'a ces conditions-1a
que Diea peut étre vraiment Dieu. Il ne serait qu’une idole si
I'effet naccompagnail pas nécessairement sa prescience et sa
volonté. Mais tout étant ainsi ramené i Dieu, il faudra done
qu’il fasse aussi le mal? Pas précisément. Mais 1l n’en déploie
pas moins son activité dans la sphére du mal que dans celle du
bien; il pousse la volonté mauvaise des méchants & des mani-
festations correspondantes. Il ne fait rien de mal, mais il fait
des choses mauvaises ; car il se sert des méchants comme d’ins-
truments ; il s’en sert au moyen de sa puissance au service de
laquelle tout doit étre. Tel est le langage que le vif sentiment
de la toute-présence active de Dieu inspire & Luther. On ne
rendrait nullement sa pensée en interprétant ses paroles dans
le sens d’une simple permission. Dieu ne rend pas les hommes
méchants, mais il s’en sert pour de méchantes choses. Sils
sont mechants, cela tient & ce gque 'homme n’est pas seule-
ment pécheur mais, en tant que créature, ne peut vouloir que
le mal. Celui-ci a donc sa source dans la nature finie de
Phomme. Dieu a voulu qu’il péchit pour qu’il comprit bien



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 283

ce qu’il peut par lui-méme et combien il a besoin de Dieu.

A cette doctrine sur la volonté de Dieu correspond celle sur
la volonté de ’homme. Avec la liberté réelle, Luther sacrifie
laliberté formelle qui n’est qu’une abstraction, une fiction dia-
lectique. Il n’y a pas de milieu: la volonté humaine est déter-
minée par Dieu ou par Satan. Il n’y a pas de liberté formelle,
moralement indéterminée. C’est la nécessité qui régne dans
I'univers et non la liberté.

Mais que deviennent alors la justice et la grice de Dieu?
Sans doute tout cela doit paraitre inique & la raison; aussi la
justice divine est-elle un article de foi et non pas une connais-
sance de lintelligence. La vraie foi consiste & croire en la jus-
tice cachée de Dieu. On doit dire de méme de la grace. Si Dieu
distribue différemment son amour et sa haine, la cause doit en
étre cherchée non pas dans les individus, mais dans la volonté
éternelle de Dieu. Il y a en Dieu deux volontés, I'une révélée
par laquelle I’appel au salut est adressé a tous, 'autre cachée,
en vertu de laquelle il n’est efficace que pour quelques-uns.

Luther a sans contredit raison lorsqu’il défend contre Erasme
la doctrine de la grice, mais ses arguments sont loin d’étre tou-
jours satisfaisants. Il affirme d’une maniére heureuse la toute-
présence du Dieu vivant dont l’activité ne cesse jamais; mais
c’est aux dépens de la conception morale de Dieu et de ’'homme
et de facon a entrainer les plus ficheuses conséquences. La
notion de 'amour de Dieu pour les créatures manque entiere-
ment dans celivre ; la toute-puissance de Dieu se déploie sans
limite; il n’y a plus place pour un rapport personnel entre Dieu
et ’homme amené par des moyens moraux. Luther ne se rend
pas compte de la nature morale de la volonté et de la person-
nalité humaine ; il statue ainsi une toute-puissance absolue de
Dieu en face de la créature et une absence absolue de liberté
chez la créature en face du Créateur. Apres avoir altéré la doc-
trine de la grace, détruit la responsabilité, il manque finale-
ment le but qu’il se proposait. Que voulait-il prouver en effet ?
Le manque de liberté pour le bien. En réalité, il cherche & éta-
blir que I’homme n’a pas de volonté, qu’il nepeut se déterminer
moralement, il nie au fond la volonté morale.



9284 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Comment se fait-il que Luther n’ait jamais désavoué cet écrit
et que la Formule de concorde 1'ait sanctionné, bien qu’il se
trouve en contradiction avec plusieurs doctrines des livres
symboliques ? On conserva la thése principale de Luther sur
I'impuissance de la nature humaine pour le bien, sans s’in-
quiéter des théories déterministes qu’il invoque a Pappui. En
second lieu, en renvoyant méme, dans cet écrit, & Jésus etala
Parole révélée de Dieu, Luther fournit lui-méme les moyens de
réfuter le déterminisme. A quoi bon s’inquiéter encore d’une
volonté cachée dans le ciel alors qu’il insiste tant sur la volonté
manifestée et révélée sur la terre ? Enfin toutes les déclarations
subséquentes du réformateur confirment bien la pensée que le
déterminisme n’était pour lui qu’un simple moyen, fort distinct
de la vérité importante qu’il s’agissait d’établir.

Toutefois on ne peut ni soutenir qu’il y a dans les deux pé-
riodes du développement de Luther une simple différence dans
la maniére de présenter la prédestination (Liitkens), ni pré-
tendre (Philippi) que le réformateur a fini par devenir un anti-
prédestinatien décidé. Pour que la foi naisse chez un homme,
il faut d’abord que celui-ci y concoure et qu’elle ne soit pas
exclusivement I’ceuvre de Dieu; en second lieu, que la prédes-
tination ne porte pas, sans autre, sur les individus d’une fagon
immédiate. Dés que ces deux intéréts ne sont pas sauvegardés
on est exposé a4 aboutir dans le premier cas au déterminisme,
dans le second a la prédestination. La distinction entre une vo-
lonté de Dieu cachée et une volonté révélée se justifie comme
marquant la différence entre une volonté de puissance et une
volonté ayant le salut en vue. La premiére régle tout ce qui
concerne le cours général des choses de ce monde dont nous
faisons partie comme étres naturels et détermine notre des-
tinée terrestre. La seconde se rapporte a la sphere de la déter-
mination morale et de Pappropriation du salut qui a lieu dans
notre vie personnelle et qui décide de notre sort & venir. De
méme que notre vie naturelle n’existe qu’en vue de notre per-
sonnalité, la volonté de puissance chez Dieu n’existe qu’en vue
de sa volonté de sauver ; il ’a placée au service de I'amour.
Mais empiriquement il nous est impossible de prouver la chose,



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 285H

de montrer I'unité des deux volontés et partant de prouver la
généralité de la grice. Les deux semblent étre an contraire
dans une contradiction absolue. C’est en cela que Luther a rai-
son. Seulement il attribue le méme domaine aux deux volon-
tés, et méme plus tard il n’a pas suffisamment séparé les deux
sphéres dans lesquelles elles se déploient. Voili en quoi a con-
sisté son erreur.

Aprés avoir, comme Luther, professé la doctrine de la pré-
destination absolue, Mélanchthon en vint & un augustinisme
plus pur pour arriver finalement au synergisme.

Il fut conduit & nier la liberté par des motifs exclusivement
pratiques; par le besoin de protester contre toute tractation
philosophique de la théologie. Admettre laliberté de la volonté
c’est faire une concession & la raison et & la philosophie. C’est
ainsi que Mélanchthon qui devait consacrer sa vie entiére &
adoucir les angles, débute par une vive opposition qui n’était
pas dans son caractére, mais qui résultait du fait qu’il n’avait
pas lui-méme concu ces doctrines qui lui venaient du dehors,
et qu’il accentuait avec tant de rigueur. Ce qui le pousse sur-
tout a nier la liberté, c’est qu’il voit dans cette négation le meil-
leur moyen de favoriser la crainte de Dieu, la confiance en lui.
Ce qui le décide surtout, c’est la notion qu’il se fait de 'homme.
Il lui refuse toute connaissance des choses spirituelles ou reli-
gieuses, 4 la volonté humaine tout amour du bien. L’expé-
rience, 'Ecriture, la rédemption par Christ, s’accordent pour
établir que notre volonté est, & tous égards, esclave du péché.
L’essence du péché n’est autre que 'amour de soi; il est la
source d’ol1 proviennent les vertus paiennes qui sont privées
de toute valeur réelle. Son but est de combattre la doctrine
scolastique sur les opera moralic, sur le meritum congrui et
idée que 'homme commencerait lui-méme le travail de la re-
pentance dans lattrition. Dieu ne permet pas seulement les
choses; il régle tout, les destinant les uns & la vie, les autres &
la condamnation. En tout cela, le Créateur ne consulte que les
intéréts de sa gloire. L’ceuvre de l'appropriation subjective du
salut releve de Dieu seul. Grice a Vabsence d’élément spécu-
latif, par suite de la prédominance de I'élément exclusivement



286 CHR.-ERNST LUTHARDT.

logique, cette négation de la liberté parait encore plus cho-
quante dans la bouche de Mélanchthon que dans celle de Lu-
ther.

Mélanchthon méconnait la différence entre le gouvernement
du monde, la sphére de la natuare, et celle de la grice ; il oublie
aussi que 'homme a le pouvoir de se déterminer contre ses in-
clinations et ses penchants. Malgré cela il a raison en mainte-
nant 'impuissance de 'homme pour le bien et en glorifiant la
doctrine de la grice. Il insiste surtout sur I’'idée que le péché
et le bien résident non pas dans des actes isolés, mais dans la
disposition permanente du cceur. De la résulte 'incapacité pour
le bien puisque nous ne pouvons vaincre nos inclinations. La
grice doit donc tout faire et créer un homme nouveau. Mais du
fait que nous sommes fonciérement dominés par le péché, ré-
sulte-t-il qu’il n’y ait en nous que du mal? et que tout chez
nous doive étre regardé comme une manifestation du péché?
La priére du paien peut bien étre affectée par le péché qui se
trouve en lui et qui détruit aux yeux de Dieu la valeur de cet
acte ; mais ce n'est pas le péché qui l'inspire. Le fait ue la
grace accomplit tout n’exclut pas le concours de 'homme.

Mélanchthon ne tarda pas a sentir lui-méme la force de ces
considérations. (’est alors qu’il purifia sa doctrine du péché et
de la grace de tout élément déterministe et de ’erreur de la
prédestination. Cette évolution parait avoir coincidé avec la
controverse de Luther et d’Erasme sur le libre arbitre. L’étude
de I’Ecriture et des Péres grecs, qui font grand cas de laliberté,
parait avoir provoqué ce changement. Ce qui le détermina ce
fut le besoin de proclamer la sainteté absolue de Dieu, en ne
faisant en rien intervenir Diea comme cause du péché; le désir de
sauvegarder sa véracité quand il offre le salut & tous, et la néces-
sité de prévenir les ficheuses conséquences pratiques résultant
de la doctrine dela prédestination. Une connaissance plusappro-
fondie de la nature humaine, favorisée par les études classiques,
parait aussi avoir exercé sa part d’influence. C’est alors que Mé-
lanchthon rédigea la Confession d’ Augsbourg. On a voulu trouver
dans ce symbole des échos de son ancien point de vue détermi-
niste et des pierres d’attente du synergisme auquel il devait fina-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 287

lement aboutir. Il ne parait pas qu’il en soit ainsi : la confession
s'inspire d’'un augustinisme modéré. On reconnait que I’homme
peut faire le bien dans la sphére de la justice civile. Mais on ne
se demande pas s’il ne faut pas aller plus loiu encore, reconnai-
tre chez ’lhomme naturel un certain degré de moralité vraie qui
ménagerait la transition entre la vie ancienne et la vie nou-

velle.

Entre la justice civile que la confession d’Augsbourg accorde
a ’homme, et la faculté de se délivrer de la puissance du péché
et du diable qu’elle lui refuse, sans lui reconnaitre méme le
droit d'y concourir, se trouve le désir, I’aspiration plus ou moins
vivante et consciente vers cette délivrance qui sera un jour
I'ceuvre du Saint-Esprit. Cette aspiration, compatible d’ailleurs
avec la résistance naturelle & I’ceuvre de la grace, est cqquelque
chose de beaucoup plus intérieur et profond que cette simple
justice extérieure puisqu’il s’agit alors d’'un rapport non plus
avec le monde, mais avec Dieu.

C’est dans cette direction-14 qu’eut lieu la seconde évolution
de Mélanchthon. Il revient & l'idée qu’il est certaines choses
que Dieu se borne & permettre; il reconnait qu’on peut tomber
dans le quiétisme en maintenant que la conversion est exclusi-
vement ceuvre de Dieu ; il réclame un concours de la volonté
humaine non-seulement pour continuer mais pour commencer
I'ceuvre de la gréce ; la nature morale de ’homme implique
qu’il doit prendre une attitude active & 1’égard de la parole de
Dieu. L’élection ne vient ni du courant, ni du voulant, mais de
la miséricorde de Dieu; et toutefois cette ceuvre de Dieu ne
s’accomplit que dans la volonté et par la volonté qui fait des
efforts et ne résiste pas. Reste & savoir si ces mouvements de
la volonté sont simplement provoqués ou produits par le Saint-
Esprit.

Apres la mort de Luther, Mélanchthon devient plus précis et
garde moins de ménagements. Il s’éléve fortement contre ceux
gui nient le concours de la volonté humaine dans I'ceuvre de la
conversion ; il définit la volonté libre facultas applicandi se ad
gratiem. Le fait que I’un regoit la grice tandis que l'autre la
répudie, dépend de la position individuelle d’un chacun. Il



288 CHR.-ERNST LUTHARDT.

existe, il sommeille dans 'homme une certaine capacité de
prendre une attitude positive & I’égard de la grace ; cette vir-
tualité n’a besoin que d’étre éveillée; c’est en cela que ’'homme
se distingue du diable.

On voit donc reparaitre 13, dans la premiére édition des Loci
qui suit la mort de Luther, cette définition du libre arbitre,
comme facultas applicandi se ad gratiam que le réformateur
avait refusée 4 Erasme. Reste & savoir si 'attitude différente des
hommes en face de la grace, n’est pas elle-méme le fruit d’'une
action de la grdce qui rend la réception de celle-ci possible ?
Dans ce cas on pourrait sauvegarder le caractére universel de
la grace sans recourir au synergisme comme le faitici Mélanch-
thon.

Sans doute, empiriquement parlant, il est manifeste que nous
ne devons ni étre inactifs, ni résister, si nous voulons avoir le
Saint-Esprit. Mais c¢’est une erreur, déja au simple point de vue
logique, que de se hater de conclure que Pappropriation du
salut s’effectue par le concours égal de ces deux facteurs, la
non-résistance, le désir de la part de 'homme et I'action de
PEsprit de Dieu. Tout cela présuppose au contraire une posses-
sion, une réeception antérieure de la grace. La cause de la con-
fusion chez Mélanchthon vient de ce qu’il ne distingue pas
suffisamment entre le commencement et le développement
subséquent de la vie nouvelle.

L’homme est un agent libre avant sa conversion ; il ne prend
donc pas dans celle-ci une attitude exclusivement passive. Mais
ee n’est que par la conversion et par le Saint-Esprit qu’il rec¢oit
ta vraie liberté spirituelle. De sorte que la liberté qui précéde
et celle qui suit la conversion sont exactement dans le méme
rapport que la liberté formelle et la liberté réelle. Mais la pos-
session de la simple liberté formelle chez 'homme naturel ne
détermine pas seulement P’activité du Saint-Esprit, elle rend
encore possible un concours réel de la part de ’'homme. Com-
ment une pareille attitude réelle, se traduisant par des combats
spirituels, par 'approbation du bien, etc., peut-elle procéder de
la simple liberté formelle 7 C’est ici qu’intervient I'idée de I'at-
trait du Pére, attirant, touchant le pécheur. Du moment ou le



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 289

fait de ne pas résister, (de consentir au bien, de mener deuil,
de prier, etc.) est non-seulement provoqué, occasionné, mais
produit par Dieu, ce mouvement de notre volonté est quelque
chose de spécifiquement nouveau. Et cependant Mélanchthon
le dérive, ce mouvement de notre volonté, tant pour la forme
que pour lefond, de cette liberté formelle que I’homme posséde
en qualité d’agent libre. C’est 14 'erreur logique qui explique
tout ce qu’il y a d’obscur dans la conception et dans I'exposi-
tion de Mélanchthon.

Trop exclusivement préoccupé du coté pratique de la ques-
tion, il n’aborde jamais le probleme dogmatique proprement,
dit. Voila pourquoi il ne faut pas chercher chez lui le dernier
mot duprobléme des rapports de la volonté libre et de lagrace.
I1 fait sans doute dépendre le nouvel état de liberté réelle de
I’action de la grace ; mais d’autre part il fait provenir de la simple
liberté formelle de '’homme naturell ’attitude positive que celui-
ci prend & I'égard de la grace. C’est 1a confondre deux ordres
d’'idées fort distinctes. La liberté formelle de I'homme naturel
ne peut, & elle seule, en soi, impliquer, produire que la simple
capacité morale pour l'action de la grace. Mélanchthon, lui,
transforme cette simple liberté formelle de 'homme naturel en
une facultas applicandi se ad gratiam, exactement comme s’il
y avait chez I'homme inconverti un reste de liberté réelle. Pezel,
disciple de Mélanchthon, a rectifié la doctrine du maitre en ne
reconnaissant la volonté que comme facteur subordonné qui ne
concourt que dans la mesure ou il est déja guéri, régénéré par
I’action du Saint-Esprit. Tout en faisant ce pas en arriére, Pezel
en fait un autre en avant, lorsqu’il admet une certaine action de
Pesprit divin déja chez I’horme naturel. Il ne rechercherait
pas 'honnéteté sine divina frenatione animorum aut sine dono
heroico pertinente ad generalem actionem Dei. 11y a ici harmo-
nie entre Pactivité morale de Dieu en général et son activité
spéciale en vue de la régénération.

C’est sur ces deux points que portera tout le développement
subséquent de la doctrine. La controverse synergistique qui
éclata d’abord aprés la mort de Luther, ne fit pas avancer la
solution du probléme en proportion de l’agitation qu’elle pro-

. R. 1872, 19



290 CHR.-ERNST LUTHARDT.

voqua dans I'église. Tandis que Flacius, dans les longues confé-
rences de Weimar (1560), non content de revenir aux idées de
Luther sur le libre arbitre, allait jusqu’a enseigner que le péché
était devenu la substance de I’homme, non pas seulement au
sens moral, mais au sens ontologique, le représentant du syner-
gisme, Strigel finit par reconnaiire qu’il ne reste plus en
I’homme aucun élément de liberté réelle. La Formule de con-
corde, destinée a clore le débat, s’efforca de concilier ce point de
vue avec lanégation de la prédestination absolueet personnelle.

Dans la question du péché originel, ce symbole évite les deux
extrémes qui consistaient & concevoir ce fait d’une maniére
trop intérieure ou trop extérieure. En opposition & Flacius, on
voit encore dans le pécheur I'ceuvre de Dieu ; d’autre part le
péché originel n’est pas présenté comme un simple obstacle
extérieur empéchant le rayonnement des forces spirituelles
encore présentes, semblable & un mastic empéchant 'aimant
d’attirer le fer. Le péché originel est avec I’'homme dans un
rapport non pas meécanique mais organique. Il résulte de ce
fait que rien chez 'homme n’échappe & la corruption : nihil
sanum. On lui refuse en conséquence toute capacitas, aptitudo,
habilitas dans les choses spirituelles. Le contexte indique tou-
tefois qu’on lui refuse la capacitas activa et non la passiva.

Pour ce qui est de la question anthropologique, de l'appro-
priation du salut, Dieu ne doit pas seulement le vouloir; il faut
encore (que '’homme puisse étre sauvé : il ne doit pas étre uni-
quement subjectum convertenduim, mais encore convertibile. A
la question de la cause efficiente, s’ajoute celle de savoir com-
ment ’homme corrompu et incapable de se sauver peut cepen-
dant recevoir le salut.

Voici d’abord le coté négatif du probléme. Rien n’étant chez
Phomme a I’abri de la corruption, il ne reste plus en lui la
moindre possibilité de bien ; ne scintillula quidem spiritualivm
viriwm. Et comme le vouloir et le faire chez lui ne peuvent pas
étre indéterminés, n’étant pas conformes a Dien, ils doivent né-
cessairement lui étre hostiles : ad ex guce Deo displacent et ad-
versantur activum et efficax est.

On va jusqu’a dire gque I'homme naturel ne peut pas méme



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 291

soupirer apres la grace et I'Evangile. C’est la grace qui doit lui
donner la capacité de saisir la grace. On coupe court 4 tout
synergisme au point d’avoir l'air de nier tout organe pour la
grace.

Il faut toutefois ajouter ici une restriction trés importante que
la Formule de concorde ne fait pas elle-méme, sans toutefois
Pexclure. On ne prétend pas que ’homme ne puisse exclusive-
ment diriger sa volonté que sur des objets mauvais en eux-
mémes ; mais quel que soit I’objet en lui-méme sur lequel sa
volonté se porte, la volonté est entachée de péché. Le fait que
la volonté est affectée de péché ne ’empéche pas de 3e porter
sur un objet bon en lui-méme, ainsi sur Dieu.

Mais comme la volonté naturelle, méme alors u’elle se porte
sur un objet bon en soi, ne cesse pas d’étre hostile a Dieu, il
faut qu’'elle ne recherche pas la vérité morale de cet objet bon
en lui-méme. La valeur objective de I'objet voulu n’est nulle-
ment affectée, mais bien le coté subjectif de cette volonté. Dieu
lui-niéme peut étre I’objet de la volonté du pécheur, mais c’est
un Dieu voulu du pécheur, non tel qu’il est en réalité. Quand
donc la Formule de concorde va jusqu’a refuser & I’homme
méme le désir de la grice, de ’Evangile, il faut avoir bien soin
de placer I’accent sur ces derniers mots. On ne peut accuser la
corruption native au point de refuser 4 ’homme ’aspiration vers
qguelque chose de supérieur, de meilleur, de surnaturel ; seu-
lement il désire tout cela comme peut le faire un pécheur. Ce
n’est pas précisément le bien qu’il aime et recherche dans ces
choses supérieures et bonnes en elles-mémes. L’objet du désir
se trouve affecté par la nature pécheresse de celui-ci.

Mais comment, cela étant, 'homme peut-il étre encore sau-
vable, convertibile 2 il ne suffit pas que Dieu puisse et veuille le
sauver, 1l doit étre susceptible de I’étre. Il faut que ce soit
Dieu, la grace elle-méme qui le rende vitce ceternce rursus capaic
particepsque. 11 ne possede en lui-méme qu’une capacitatem
passtvam d’étre rendu apte & recevoir le salut. Reste & savoir
ou résidera cette capacité, si tant est quel’homme naturel pos-
séde un organe intérieur pour la grice.

Cette possibilité réside dans la nature rationnelle et morale



292 CHR.-ERNST LUTHARDT.

de 'homme ; il y a en lui une certaine capacité de se déterminer
moralement. Mais encore pour que Dieu le saisisse faut-il qu’il
y ait une anse ; ’homme doit étre encore dans quelque rap-
port intérieur avec Dieu : 'organe pour l'action divine ne peut
avoir échappé aux atteintes de la corruption ; mais celles-ci ne
peuvent avoir été jusqu’ale détruire entierement, sans cela Dieu
n’y pourrait plus rien ; ’homme aurait cessé d’étre convertis-
sable.

Il y a plusieurs déclarations de la Formule de concorde impli-
quant cette pensée, qu’elle n’exprime toutefois jamais d’une
facon positive et & laquelle elle ne fait pas la place légitime. Si
ailleurs, alors qu’il s’agissait du c6té négatif du probléme, nous
avons dua apporter une restriction, il n’est pas moins nécessaire
de compléter ici le coté positif. Il va sans dire qu’il faut se bor-
ner a déclarer plus décidément, & accentuer ce qui est d’ailleurs
déja impliqué dans le symbole.

Ainsi la Formule de concorde constate la présence d’une obs-
cure étincelle de la connaissance et de la volonté de Dieu, ce
qui est maintenir encore entre la créature et le Créateur Gn
reste de communion qui rend l'action de la grice possible; le
renouvellement a son point d’attache en ce qui est déja 1a en
homme; elle reconnait au pécheur la faculté de méditer I'E-
vangile aliguo modo, ce qui implique un intérét pour les choses
religieuses, ce qui offre un organe pour Paction de la grace.

Mais tout cela ne dépasse pas le point de vue d’une simple
capacité passive pour aboutir & une faculté active, ala facultas
se applicand: ad gratiam ; 'nomme demeure toujours un étre &
convertir ; quant a son fondement et & ses premiers effets, la
rénovation demeure l'acte de Dieu, bien que cette capacité
passive ait son fondement dans un rapport de ’homme avec
Dieu.

De cette restriction et de ce complément que nous avons ap-
portés & la doctrine de la Formule de concorde résultent des
conséquences que celle-ci ne tire pas. Il existe entre les hommes
une certaine différence suivant que leurs volitions, si défec-
tueuses qu’elles soient, portent sur ce qui est agréable ou dés-
agréable & Dieu. De la des différences morales par suite des-



HISTOIRE DE LA DOCGTRINE DE LA LIBERTE. 293

quelles les individus se trouvent plus ou moins éloignés du
royaume des cieux. Sans étre une préparation proprement dite
a la grace, puisque la disposition foncierement mauvaise n’a pas
disparu, c’est toutefois une présupposition différente pour l'ac-
tion divine, bien que ce soit dans la sphére de 'hostilité contre
Dieu. Il y a ici plus que simple 1égalité, justitia civilis, car il
s’agit d’un rapport intérieur avec Dieu. Les vertus d’aucun
homme ne sauraient lui ouvrir les portes du ciel ; mais les
femmes de mauvaise vie et les péagers en sont plus rapprochés
que les pharisiens.

I1 faut aller plus loin encore. Le sentiment de la corruption
humaine est tellement vivant qu’il ne nous permet pas de nous
attriouer la possibilité de cette attitude morale intérieure; il faut
y voir l’effet d’une action générale de la griace, méme dans le
domaine de la nature. C’est encore un point laissé dans 'ombre
par la Formule de concorde ; toutefois elle ne I’exclut pas; ce
qu’elle dit le réclame méme.

Restele probléme sotériologique portant sur le mode de la
conversion et de la nouvelle naissance. L’homme doit étre exclu-
sivement passif : toutefois cela est dit au pointde vue de la ques-
tion de causalité et non de celle du temps. L’homme est sans
contredit actif, mais & la suite de la causalité divine. On ne veut
pas dire autre chose quand on compare ’homme naturel & une
pierre ou & un tronc d’arbre. Il est sans doute une créature
rationnelle, mais dans les choses spirituelles, il n’est qu'untronc
d’arbre ; il ne contribue pas plus & sa conversion que ne le ferait
une pierre : il y contribue moins encore puisqu’il y résiste, ce
que celle-ci ne ferait pas.

Quoiqu’inévitable, le milieu historique étant donné, I'expres-
sion est évidemment malhéureuse. Elle est inexacte ; elle pouvait
étre mal comprise ; plusieurs raisons excellentes auraient di
empécher le symbole de ’employer.

Aprés la question de la cause de la conversion qui ne peut
étre cherchée qu’'en Dieu seul, vient celle des moyens : 1a Parole
et les sacrements. En opposition au synergisme on maintient
que I'nomme ne peut donner son assentiment qu’a la suite de
I’action de la grace. Le commencement de la rénovation est par



294 CHR.-ERNST LUTHARDT.

conséquent I’ceuvre exclusive de Dieu. Ce n’est pas a dire que la
conversion puisse s’effectuer sans la coopération de I’homme ;
mais celle-ci ne commence, ne doit commencer qu’a 'instant oli
il éprouve la premiére action libératrice de la grace le mettant
lui-méme en mouvement.

Mais alors comment échapper & la prédestination dont on ne
veut pas, et mettre d’accord 'article 2 et 'article 11 de la For-
mule de concorde ? — L’homme ne pouvant en rien concourir
a son salut, les décisions sur le sort individuel d’un chacun
doivent dépendre de Dieu seul. — L’efficace de la parole de la
prédication est telle qu’elle produit toujours son effet; Dieu rend
a tous la conversion possible, en tant qu’il leur fait annoncer
I’Evangile ; c’est ensuite a eux & se décider. — Mais pourquoi ne
fait-1l pas entendre la parole & tous ? C’est 12 une question qui
ne concerne pas la prédestination, mais le gouvernement de
Dieu. Si Dieu produisait lui-méme la foi, la conversion, il n’y
aurait pas moyen d’échapper a la prédestination. Mais il se
borne 4 rendre possible la détermination de I'homme de se
convertir. L’homme se décide donc, mais c’est l'action de la
prédication qui produit en lui la capacité de se décider. Le
moment décisif el critique, c¢’est I'attitude que l'individu prend
a I'égard de l’action puissante de la prédication.

Il faut toutefois, ajoute le symbole, que 'homme écoute, lise
I’Evangile ; qu’il ne méprise pas les moyens de grice ; du mo-
ment ou il les dédaigne, il ne saurait se plaindre si I'effet n’est
pas produit. — Mais il faut donc que 'homme naturel s’inté-
resse aux choses religieuses ? Ce n’est sans doute pas encore
la conversion ; il ne sort pas de sa condition naturelle; mais il
est bien prés de briser le cercle et de franchir les limites, puis-
qu’enfin il cherche.

On le voit, la Formule de concorde se laisse aller & parler
comme si, avant la prédication de la parole de Dieu, il pouvait
y avoir chez '’homme un désir, une recherche du salut éternel,
bien que cette attitude-la, rigoureusement parlant, ne puisse
étre qu’un résultat de la prédication ; tout cela n’est ni clair
ni décisif. Aussi, bien qu’exacte et juste en elle-méme, la dis-
tinction entre la vie extérieurement honnéte de ’homme natu-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 295

rel et la volonté spirituelle du régénéré ne suffit pas a elle seule
pour résoudre le probleme. Il y a dans ce domaine des degrés
infinis de rapprochement : ils ne peuvent pas tous étre ran-
gés dans la catégorie de la simple honnéteté extérieure ; ils im-
pliquent avec Dieu un rapport plus intime, plus profond, qui
sans étre ni I’état normal, ni méme son commencement, en est
comme un pressentiment, une prophétie.

Le plus grand reproche qu’on puisse faire a la Formule de
concorde ¢’est, non pas d’avoir exclu, mais d’avoir laissé de
coté cette portion de la vérité. Et qu’on ne dise pas qu'un sym-
bole ne doit s’occuper que des vérités générales et laisser aux
théologiens le soin d’accorder ce qui parait en désaccord. Une-
confession de foi qui avait fait, sans le moindre scrupule, tant
de théologie, aurait du tenir compte des modifications que ré-
clamaient ses théses abstraites. Ce qu’il y a d’incomplet dans
le symbole doit étre mis sur le compte de la théologie de I'épo-
que. Le plus pressant était de bien accentuer son opposition con-
tre Rome. Cela fait, on pouvait, sans danger pour la vérité, en
venir & accuser non-seulement 'opposition, mais aussi le rap-
prochement, le trait d’union entre ’homme naturel et le chré-
tien.

Les théologiens orthodoxes ne firent que de faibles tenta-
tives dans cette direction. On retrouve sur ce point trois nuan-
ces correspondant aux trois écoles (Wittenberg, Iéna, Helm-
stedt), que forme Porthodoxie luthérienne du XVIIe siécle.
Hunnius chercha & statuer une période préparatoire a la con-
version, mais on la restreignit tellement qu’il ne resta rien de
sa tentative. Musaeus prétend qu’il y a une attitude prépara-
ratoire de ’'homme, et selon Hornejus, il faudrait voir dans ce
fait une hction préparatoire de la grace. Ce sont 1a trois vérités
quon veut réunir en les mettant d’accord avec la profonde sé-
paration que les symboles, et apres eux ’orthodoxie, établissent
entre la vie de '’homme naturel et celle de 'homme régénéré.
Les efforts des divers théologiens orthodoxes aboutirent & des
résultats qui se trouvérent en contradiction avec les exigences
les plus impérieuses de la conscience morale et les faits les
moins incontestables de 'expérience. La plus rigide orthodoxie



9296 CHR.-ERNST LUTRARDT.

finit par nier dans le fait de la conversion toute décision hu-
maine, méme produite par la grace, ainsi que toute attitude
préparatoire, méme exclusivement négative, et sous 'action de
la grace. Et toutefois, bien (u’elle ait nié ces faits, l'ortho-
doxie n’a pu s’empécher de les confirmer indirectement en
enseignant que la grice est résistible et que Dieu appelle tous
les hommes (gratia resistabilis, vocatio generalis).

Dans la période qui suivit on développa les idées renfermées
dans la pensée d’'une vocation indirecte ; mais ce fut aux dé-
pens d’autres vérités qu’on sacrifia toujours plus.

Pendant le XVIIIe siécle on ne cessa de s’éloigner de la doc-
trine officielle. Ce furent d’abord les derniers représentants de
lorthodoxie qui la tempérerent; puis les rationalistes qui en-
seignérent ouvertement le pélagianisme. Dans ce méme temps
une tendance biblique, représentée parl’école de Bengel, cher-
chait 4 combler ’abime entre I’homme naturel et I'’homme ré-
généré, en admettant une action générale de la grace et une
certaine préparation au salut. L’école supranaturaliste de Tu-
bingue, au commencement de ce siécle (Storr, Steudel, Beck),
marcha dans la méme voie, en remettant en avant, & divers
égards, le point de vue des synergistes. Cette tendance essaie
plus ou moins heureusement de maintenir 'unité de dévelop-
pement de la vie morale, en jetant un pont entre I’état de na-
ture et I’état de grace que l'orthodoxie avait séparés par un pro-
fond abime.

Le renouvellement de la vie morale fut un second facteur qui
contribua a retirer I’époque des aberrations du pélagianisme.
Il se rattache a tout le développement philosophique moderne
pour obtenir sa formule théologique dans le supranaturalisme.
Kant ouvre la marche avec sa doctrine du malradical et de I'im-
peratif catégorique. Mais il ne sait pas s’élever jusqu’a l'idée
de la grice réclamée par ses prémisses. Schiller cherche & mé-
nager une transition en substituant 1’enthousiasme esthétique
au rigorisme légaliste de Kant. Mais les faits ont prouvé, a tou-
tes les époques, que 'amour du beau ne conduit pas précisé-
ment a la sanctification. Jacobi, allant plus au fond des choses,
renvoie ’homme & la voix divine qui lui parle dans le sentiment.



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 297

Mais elle se montre impuissante pour faire cesser les discordes
dans le cceur de 'homme. Fichte renverse la morale kantienne
en réclamant une vertu impliquant cet état de ’ame duquel
doivent découler nécessairementles bonnes ceuvres. Seulement
il oublie d’indiquer le moyen efficace de se placer dans cet état
d’4me. Schelling prend plus au sérieux encore le probléme de
la liberté. Mais il fait du mal quelque chose de nécessaire, d’iné-
vitable; la morale se trouve transformée en physique. Tous
ces essais eurent un résultat commun : la mission morale de
I’homme ne ful plus comprise d’'une maniére extérieure et dans
son isolement: on apprit & saisir I'individualité morale dans son
intériorité et dans sa totalité. Seulement aucun philosophe ne
sut indiquer comment ’homme peut mettre un terme a ’'anti-
thése morale qui constitue son étre. La logique de Hegel fut
aussi impuissante que l’esthétique. Il faut une intervention de
la gréace. C’est 14 le point de vue que maintient le supranatura-
lisme en opposition aux rationalistes. Mais Dcederlein, Rein-
hard, Steeudlin ne remontent pas plus haut que le semipélagia-
nisme et le synergisme.

La publication des théses de Harms, & P'occasion du jubilé
de la réformation, inaugura ’avénement d’un troisiéme facteur :
la réaction ayant pour but de restaurer la doctrine officielle du
XVIe siecle. Déja en 1821 trois écrits portérent l'attention sur
le probléme de la liberté. Bockshammer, se placant sur le ter-
rain philosophique et désirant sauvegarder la personnalité en
Dieu, part de la notion formelle de la liberté, mais en lui don-
nant un contenu moral en vertu de la communion non inter-
rompue qui existe encore entre Dieu et ’homme. Marheinecke
fit une exposition et une apologie de I’augustinisme, sommant
ses contemporains d’opter entre lui et le pélagianisme. Sarto-
rius compléta le précédent en exposant la doctrine luthérienne
sur le sujet. Il cherche & montrer que, en dépit de ’accusation
de Schleiermacher dans son traité sur1’élection, le luthéranisme
n’est pas inconséquent quand il repousse la prédestination.

Parmi les dogmaticiens modernes on remarque d’abord deux
tendances: I'une asa source dans I’école philosophique, l'autre
dans le sentiment religieux ; elles sont représentées par Mar-



298 CHR.-ERNST LUTHARDT.

heinecke et par Schleiermacher. Puis viennent les docteurs
orthodoxes, Sartorius, Thomasius, Philippi.

Marheinecke aussi longtemps qu’il est sous l'influence de
Schelling, a bienl’air de représenter ’augustinisme et le luthé-
ranisme, qu’il veut réconcilier avec les idées modernes ; mais,
en réalité, par suite du souffle philosophique qui I’anime, il
transforme entierement ces systémes. Le role du christianisme
se réduit & donner conscience & 'homme de ce qui existait
déja avant la venue par suite de la communion indissoluble
avec Dieu. Plus tard, quand Marheinecke subit I'influence de
Hegel, I'élément moral fut ouvertement sacrifié & I’évolution
dialectique. Hase, sans se rattacher & aucune école philosophi-
que d’'une maniére exclusive, semble dire que la doctrine d’une
action surnaturelle de la grice est plus pieuse que vraie.
Schleiermacher se rattache autant que possible aux formules
ecclésiastiques; 11 ne veut cependant pas qu’on attribue &
I’homme une passivité inconvenante, en le comparant & une
pierre ou & un tronc d’arbre. Mais il ne faut pas s’y tromper;
I'esprit est différent. Nous ne nous arréterons pas a signaler
son synergisme ; ce qu’il appelle péché et grice est tout autre
que ce qu'entend 1’église. Le premier est un fait primitif, insé-
parable de notre sensibilité, une des conditions indispensables
de notre existence actuelle; ce n’est qu’artificiellement qu’on
arrive a en faire quelque chose de coupable. La grice, a son
tour, a cessé d’étre une action personnelle partant du cceur
méme de Dieu pour devenir une force agissant sans con-
science : ’'homme en éprouve les effets par la circonstance
qu’il appartient aussi & la société humaine comme étre religieux.
Il n’y a ici rien desurnaturel au sens propre du mot; il ne reste
plus que la puissance de ’esprit religieux, partie intégrante de
la vie religieuse de I’humanité, qui ne laisse exister entre les
hommes que des différences graduelles et non spécifiques.

Ceux qui ont voulu compléter Schleiermacher en se rappro-
chant davantage de la Bible et de 1’église ont toujours conservé
de lui le synergisme. Chez Nitzsch la chose n’est guere qu’in-
diquée. Son idée fondamentale c’est que 'accomplissement de
Pceeuvre objective du salut et son appropriation subjective par



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE 299

homme ne peuvent s'effecluer que par des moyens moraux,
conformément & la nature de I’homme. (’était 14 une vérité re-
présentée par Mélanchthon & laquelle la Formule de concorde
n’a pas su faire la place qui lui revient. Ce symbole a méconnu
une certaine réceptivité active, un trahi velle, et enfin la dis-
position se applicare ad gratiam.— Sans doute la Formule de
concorde ne fait pas ce que Nitzsch réclame, mais elle n’inter-
dit pas de le faire.

Julius Miller renouvelle ces mémes critiques contre la
Formule de concorde. 11 y a encore une aspiration vers le bien
chez 'homme naturel ; il faut apporter des restrictions et des
réserves & la doctirine officielle, en s’inspirani de l'esprit de
Mélanchthon. — D’accord ; il faut admettre chez '’homme une
réceptivité qui est plus qu’une capacitas mere passiva. Mais
est-ce & dire que le triomphe de la grice chez les individus
résulte du fait que l'attrait pour les choses religieuses 'emporte
sur I'hostilité ? Cette aspiration ne peut-elle pas demeurer tou-
jours impuissante et inefficace, de sorte que la grace seule
provoque et crée chez 'homme un vouloir réel et effectif?
Miller se rattache, lui, & la premiére opinion. Il admet chez
I’homme naturel en présence de la grace, une attitude indépen-
dante et active, de laquelle dépend en derniére analyse 'effet
de laction divine sur 'homme. D’aprés lui il n’est pas un seul
moment dans lequel la grice agisse et communique quoi qhe
ce soit, sans qu’il y ait dans le pécheur une fonction assimila-
trice correspondante. En un mot, Dieu ne peut pas un seul
instant cesser de traiter ’homme comme un étre personnel.
Mais n’est-il pas des moments ou 'homme n’est que saisi,
ébranlé, sans qu’a l'instant méme il y ait en jeu une activité
assimilatrice correspondante? Il y ades émotions qui sont pro-
voquées en nous sans notre consentement ; toutefois elles sont
de telle nature qu’elles mettent notre volonté en demeure d’y
céder. Le fait que ces émotions surgissent dans un individu, sans
qu’il puisse s’y soustraire, n’implique nullement, comme le veut
Miiller, qu’elles soient irrésistibles. Les anciens théologien sont
déja insisté A satiété sur la distinction entre les « motus ine-
vitabiles et irresistibiles. »



300 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Toute la théologie moderne, dite de conciliation, s’est appro-
prié sur ce point les idées de Muller. Martensen, qui n’appar-
tient pas a cette école, accuse encore plus le synergisme, du
moins dans l'expression, en faisant disparaitre la distinction
fondamentale entre 1’état de nature et ’état de grace. Sartorius
a reproduit au contraire (dans son écrit Sol¢ Deo gloria!) la
doctrine luthérienne avec tous ses angles. Mais il est forcé,
lui, d’aller plus loin, en reconnaissant chez I’homme naturel
quelque chose qui dépasse la simple justice civile. Thomasius,
au contraire, cherche positivement a élargir le point de vue des
symboles. L’Evangile trouve des degrés divers de réceptivité
chez les paiens ; ce qui ne s’explique que par l'action que Dieu
produit sur les hommes au moyen des dispensations générales
de sa providence. Tout en prétendant que la distinction entre
lajustice civile et la moralité n’explique pas tout chez les paiens,
il se refuse & admetire encore (comme Miller et Martensen)
un bon élément chez ’homme, ce qui serait revenir aux erre-
ments du pélagianisme. Il préfere séparer 'homme naturel, en
lui-méme abstrait, tel qu’il ne se présente jamais dans I'expé-
rience, des manifestations de la grace divine telles qu’elles se
montrent méme dans le paganisme. Mais les symboles peuvent-
ils accorder que I'homme naturel ne soit qu'une abstraction?

Ensuite que fera-t-on rentrer dans la seule nature et que
rangera-t-on parmi les effets de la grice ? Le probléme est dif-
ficile, mais il ne peut étre évité. D’une part, la différence des
degrés de moralité est incontestable chez les paiens et la For-
mule de concorde ne peut expliquer ce fait; d’autre part, les
vertus des gentils ne peuvent étre regardées simplement comme
des splendida vitia ; dans un certain sens il faut les classer
parmi les ceuvres de la loi. Ce sont 14 des faits qu’il ne faut
pas s’aviser de vouloir nier & tout prix dans l'intérét de la dog-
matique ; car il s’agit de régler non pas les faits sur les dogmes,
mais les dogmes sur les faits.

Afin de mettre les deux d’accord, Thomasius rappelle la
conscience au moyen de laquelle 11 s’établit une communauté
de vie entre Dieu et ’'homme, et d’autre part les manifestations
de la grace qui se montrent partout dans le gouvernement du



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 301

monde. Le chatiment méme, auquel Dieu soumet les hommes,
est une réaction de la grace contre le péché; et, en ayant l'air
d’abandonner les peuples & eux-mémes, Dieu poursuit son
grand plan d’éducation. Cela nous explique les points de vue
différents des peuples et des individus, suivant l'attitude qu’ils
prennent en face des manifestations divines, soit dans la con-
science, soit au moyen des dispensations générales de la
Providence. Toutefois, nous ne pouvons voir en eux d’une part
que des degrés divers, toujours dans la sphére de la vie natu-
relle, et d’autre part que des effets de la grice qui imprime a
I’homme I'impulsion pour le bien. Le passage des Actes XVII, 24
et suivants nous laisse entrevoir cette pédagogie divine : si elle
ne réussit pas & provoquer une recherche consciente du bien,
du moins éveille-t-elle une aspiration inconsciente vers le
salut ; si la grande multitude demeure insensible, quelques in-
dividus, du moins, se laissent toucher. On peut admettre, pour
ce domaine-la, une espéce de griace prévenante qu’il faut dis-
tinguer soigneusement de la gratio spiritus sancti applicatrix,
sans confondre pour cela le domaine de la nature et celui de
la grace.

L’histoire que nous venons de faire du dogme de la liberté,
justifie amplement toutes ces prétentions de Thomasius. Mais
cette simple provocation de la grace prévenante ne suffit pas;
elle n’est pas en effet créatrice ; il faut donc qu’il y ait antérieu-
rement & son action quelque chose qu’elle provoque. La pen-
sée de Thomasius parait donc impliquer le point de vue de
J. Miiller et de Martensen, admettant chez ’homme une nature
supérieure qu’il s’agit d’exciter.

Mais il reste toujours une question importante : quel role cette
disposition joue-t-elle soit & I'égard de la grace travaillant &
convertir ’homme, soit & ’égard de la résistance que celui-ci
faital’ceuvre divine?Jusqu’a quel point cette disposition est-elle
indispensable pour que lagrice puisse atteindre son but? Tho-
masius ne s’explique pas sur ce point important, des rapports
entre la gratia preeveniens et la gratia applicatriz. Quand
Miller, dit-il, reproche aux luthériens de ne pas aboutir a la
prédestination, il oublie qu'’il faut distinguer entre le fait d’étre



302 CHR.-ERNST LUTHARDT.

saisi par la grace et la décision proprement dite pour le salut.
Le premier phénomeéne s’accomplit sans nul concours humain;
le second n’est quelattitude indépendante de I’homme qui n’est
rendue possible, il est vrai, que par le premier. Il faut absolument
étre d’abord saisi par la grace pour pouvoir ensuite se décider
pourelle. Car le témoignage général en faveur de Dieu dans la
conscience et dans 'histoire, dont tous les hommes font 'expé-
rience, ne saurait en tenir lieu; il ne dépasse pas, en effet, les
limites de 'humanité naturelle pour conduire jusqu’a 'unique
médiateur. Et toutefois, nous ne sommes pas en mesure de
prouver que cet appel a la conversion, dont nous devons main-
tenir le caractere universel, parvienne réellement & tous les
hommes. Quanta ’appel ala conversion, il s’agit de montrer
comment ’homme peut étre mis en disposition de s’approprier
la grace, sans qu’on détruise sa libre détermination, jusqu’alors
réglée, dominée par le péché, Il faut reconnaitre ici que la Pa-
role de Dieu exerce sur la pensée et sur la volonté de ’homme
une influence a laguelle i1l ne peut se soustraire. Par ce moyen,
la nue et pure faculté d’étre déterminé devient une vraie récep-
tivité et la possibilité de se décider pour le salut se trouve ré-
tablie. C’est ici le point, réplique Thomasius & J. Miller, ou
I’homme ne prend pas encore une attitude réceptive; celle-ci
doit en tout premier lieu etre produite en lui. Muller prétend
a tort que les luthériens modernes se sont seuls efforcés de dé-
couvrir ce point décisif. Toute I'histoire que nous venons de
faire montre clairement que telle est bien la préoccupation do-
minante dans toute la théologie luthérienne.

A cette exposition de Thomasius, jusqu’a présent la mieux
équilibrée de toutes, se rattachent la plupart des opinions d’au-
tres théologiens luthériens. Stahl n’attribue & 'homme avant
la conversion, ni la connaissance, ni le désir du vrai salat;
mais le sentiment d’étre abandonné de Dieu et un besoin
de la paix avec Dieu. D’aprés Harless ’homme ne peut arriver
a la conversion sans que le mouvement partant de Dieu en ait
provoqué un correspondant chez 'homme. Frank rappelle
Punion intime entre la conscience de Dieu et la conscience mo-
rale: il admet une action préparatoire de Dieu sur 'huma-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 303

nité en général; il reconnait divers degrés de moralité parmi
les hommes. Preger insiste particulidrement sur la maniere
dont Dieu se rend témoignage & lui-méme auprés des hommes.
L’idée de Dieu et la conscience, c’est-d-dire la révélation de
I’existence de Dieu et de sa volonté, témoignent de ce que de-
vraient étre la base et le but de notre vie; il en résulte une
contradiction entre ’homme déchu et ce témoignage ue Dieu
se rend & lui-méme, au plus profond de I’étre humain. De 14 le
sentiment de la culpabilité et de 'approbation. Tout cela ne
serait pas possible, si, pour les divers actes isolés, il n’y avait
pas un certain élément de liberté de choix, par conséquent du
moins la suspension de la domination du péché sur le moi. Au
moyen de cette activité de la grace prévenante, le moi estrendu
plus réceptif pour la loi et ’Evangile qui éclairent, émeuvent
I’entendement et la volonté, et mettent ’homme en demeure
de se prononcer, avec liberté de choix entre la perdition et le
salut.

(’est dans cette direction que Preger cherche le moyen de
concilier les éléments contradictoires renfermés dans les sym-
boles. Quant aux autres considérations, elles ne servent qu’a
exposer d’une maniére plus compléte le cours du dévelop-
pement de la vie morale. Ici Preger se trouve d’accord avec
P’opinion régnante, tout en accentuant plus que Frank le coté
psychologique individuel, qu’il a le tort de trop isoler des dis-
pensations historiques des peuples. Celles-ci, en effet, conservent
seules un contenu historique déterminé & ces deux facteurs: le
sentiment de Dieu et la conscience. Mais peut-on désigner par
le mot de grace ces facultés de notre nature morale gqui sont
un simple produit de la création? Il ne peut étre question de
grace qu'apres le péché. Hoffmann reconnait également que
I’homme naturel peut avoir une attitude morale, mais par suite
d’une grace générale antérieure & ’envoi de Christ. Delitzsch
attribue le fait & une action générale du logos, sans admettre
qu’il puisse jamais produire une compléte libération du péché.
Philippi ne voit au contraire dans tout cela quune confusion
de I’état de nature et de I’état de grace, du rationalisme. [1oublie
que, bien loin d’étre particuliere & Hofmann, cette idée s’est



304 CHR.-ERNST LUTHARDT.

toujours plus imposée a la dogmatique luthérienne depuis le
temps de 'orthodoxie. Son propre point de vue & lui n’est pas
essentiellement différent de celui qui précede et, quand il I'est,
on peut se demander s’il ya amélioration. L’homme, selon lui,
aspire apres la vérité et la justice, mais naturellement, sans au-
cune intervention de la grace.

Avant de résumer les résultats de notre histoire, il est in-
dispensable de consulter ’Ecriture qui nous fournira la norme
pour les apprécier. L’état normal de ’homme consistait d’apreés
la Genése dans une compléete harmonie avec le monde, avec lui-
méme et avec Dieu. Celle-ci, de laquelle les deux autres dépen-
daient, ayant été troublée, la corruption de la nature en fut la
conséquence. La honte et la crainte qui en résultent, témoi-
gnent de la persistance de la nature morale de I'homme et
servent de point d’attache pour un témoignage nouveau que
Dieu se rendra & lui-méme. L’homme étant plus disposé 4 écou-
ter la voix de la honte et de la crainte, il faut que Dieu vienne
A son aide par les chitiments. C'est le commencement de
I’ceuvre de la grace impliquant de la part de I’homme la pos-
sibilité d’une attitude correspondante qui, il est vrai, est un pro-
duit de ’ceuvre divine.

Dans la nature physico-spirituelle de 'homme domine une
puissance de corruption non-seulement physique, mais morale,
qui a pour effet de déterminer toute l'activité personnelle dans
le sens du péché et de la placer avec la volonté de Dieu dans
cette opposition et contradiction, désignée par cette expression
«la chair. » Dans sa pensée et dans sa volonté, 'homme est
tombé sous la domination de sa nature pécheresse, et par con-
sequent 1l est devenu moralement esclave. Entre l'intelligence
naturelle et la révélation se trouve une opposition empéchant
I’homme d’arriver au salut, jusqu’a ce que la puissance réno-
vatrice de la Parole ait levé cet obstacle au moyen de la foi, et
ainsi rendu possible une connaissance du salut qui est juste-
ment une intelligence au moyen de la foi. L’épitre de Paul met



	La réformation

