
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

H. Graetz. L'ecclésiaste traduit et expliqué'.

De tous les livres bibliques, l'Ecclesiaste est peut-être celui qui a

le moins bénéficié des progrès que les sciences philologiques et his-
torico-critiques ont faits depuis environ un siècle. Non pas que les

travaux publiés sur ce livre soient sans valeur, loin de là. Ceux, en

particulier, de Knobel (1836), Ewald (1837, 2e édition : 1867), Hitzig
(1847), Hengstenberg (1859) ont répandu du jour sur bien des points
de détail; on y trouve des idées intéressantes et justes, des aperçus
lumineux. Mais sans parler de ce qui, même après ces travaux, reste
obscur et douteux dans nombre de versets, c'est surtout le livre
dans son ensemble, c'est son but, son caractère, son plan, l'époque
et le milieu où il a été composé, qui, à vrai dire, ne sont encore
rien moins que suffisamment élucidés. Pour avoir une idée de

l'incertitude et de la confusion qui régnent à cet égard dans les

commentaires et les ouvrages d'isagogique, on n'a qu'à parcourir
l'introduction très étendue que M. Zöckler a placée en tête de son

explication de l'Ecclesiaste (dans le Bibelwerk de Lange, Ane. Test,
vol. XIII) et où il passe en revue les principales opinions des

critiques.

M. Grätz, après avoir longtemps partagé cette incertitude, croit
avoir découvert le mot de l'énigme et arraché au sphinx son secret.
Sa découverte, pense-t-il, jette un jour aussi décisif qu'inattendu sur
toutes ces questions, et résout sans difficulté les contradictions qui
ont fait jusqu'à ce jour le tourment des commentateurs consciencieux.

Son livre s'ouvre par une Introduction (pag. 1-52) où il expose
et motive les résultats auxquels il a été conduit. Vient ensuite le texte

' Kohélet oder der salomonische Prediger, übersetzt und kritisch erläutert von

Dr. H. Grätz, Professor an der Breslauer Universität. — Leipzig und Heidelberg,
1871. VIII et 200 pag. in-8.



646 BULLETIN.

avec traduction allemande en regard, et un commentaire exégétique
et critique qui court sous le texte et la traduction. (Pag. 54-143.)
L'auteur traite dans un Appendice (pag. 147-184) : 1° de l'époque de
la réception de l'Ecclesiaste dans le canon de l'Ane. Test, et de la
clôture de ce dernier; 2° de la traduction grecque du Kohélet; 3° des

grécismes qui se rencontrent dans notre livre. Le volume se termine
par un glossaire (pag. 185-200) où sont expliqués par ordre alphabétique

les néo-hébraïsmes dont l'Ecclesiaste abonde.
Voici en substance les résultats auxquels le professeur israélite

est arrivé.
I. Au milieu de toutes les divergences d'opinion, un point peut être

considéré aujourd'hui comme acquis, puisqu'il a été concédé même

par Hengstenberg, le critique conservateur par excellence : c'est, que
l'Ecclesiaste n'est pas de Salomon, comme il pourrait le sembler d'après
le titre: Paroles de Kohélet, fils de David, roi à Jérusalem. Déjà Grotius

a reconnu que le livre, d'après sa langue, doit être post-exilique.
Mais ce résultat négatif de la critique ne constitue qu'un premier pas

vers la solution du problème. Reste à savoir positivement à quel
moment de l'époque post-exilique notre écrit se rapporte, à quelles
circonstances de temps et de lieu, à quel état de choses politique
et moral il fait allusion. La plupart des critiques, depuis Umbreit
(1820), le font dater de l'époque persane alors que la Judée était
(dit-on) opprimée par les satrapes du roi de Perse. Quelques-uns en

ont placé la composition à l'époque gréco-macédonienne ; ainsi, entre

autres, Hitzig qui va jusqu'à l'an 204, c'est-à-dire au règne de Philopator

en Egypte et d'Antiochus le Grand en Syrie, alors qu'Onias II
était grand prêtre en Judée. Mais aucune de ces dates ne satisfait

pleinement aux données historiques fournies par le livre.
En effet, on y rencontre à plus d'une reprise des plaintes au sujet

d'un roi injuste et tyrannique, — non pas de rois au pluriel, ni de

satrapes. Ce roi régnait en Judée, dans le voisinage de l'auteur et

des lecteurs, — et non à Persépolis, ni à Antioche, ni à Alexandrie.
Ce n'était pas un roi héréditaire, il n'était pas même issu du peuple

juif, — il ne peut donc pas être question d'un roi de la dynastie
nationale des Hasmonéens. Ce prince était un parvenu, il est même

appelé un esclave (nacar) ; les nobles créés par lui ne sont, comme lui,
en réalité que des esclaves ; mais ils vont à cheval comme des princes,
tandis que la vraie noblesse du pays en est réduite à aller à pied, etc.

(IV, 13-16; V, 7; VIII, 1-4, 9; X, 4-7; 16-20.) Quel est ce roi? Dans

l'histoire juive il n'en est qu'un seul qui réponde à ce signalement,



THÉOLOGIE. 647

c'est Hérode, le parvenu iduméen qui, esclave des Romains lui-même'
traitait son peuple en vrai tyran.

Si l'Ecclesiaste date du règne d'Hérode, bien des choses s'expli
quent le plus simplement du monde: le pessimisme qui se fait jour
presque à chaque page; la couleur aramaïsante ou néo-hébraïque
du langage (voir le glossaire); les héllénismes, en partie déjà signalés

par le chanoine Zirkel (1792) etqu'on a essayé en vain de nier, —

par exemple pitgam yOéypa, la sentence (VIII, 11) ; lôb asher-yafèh

— xcàbv x'àyaSóv (V, 17); yarn tôb iò-r,pLipict, la bonne fortune, la

prospérité (VII, 14); adam, comme civOpwnoç àvhp (VII, 28, 29); le

nifal nôlad devenir, comp, yswâw et ytyvopai (IV, 14) ; sous le soleil

vf' rikicu ; shiddah s-sS« sedes, le siège, le chaise à porteur (II, 2),
etc. —Par là s'expliquent également le mieux les allusions, depuis
longtemps remarquées, aux idées et aux pratiques des Essèniens

(IX, 2, comp. Josephe, Bell. Jud. Il, 8, 6 ; X, 14 comp. ibid. II, 8, 12 ;

X, 15 comp, le même, Antiq. XVIII, 1, 5 et Pline Hist. Nat. V, 17),
ainsi que les allusions au rigorisme de l'école des Pharisiens
schammaïtes. (Par exemple Vil, 1, 2; comp. Babli Erubin pag, 13 6.) Il eu

est de même de certains traits que personne jusqu'ici n'a su expliquer

d'une manière satisfaisante; par exemple, ce jeune homme en

prison qui est le successeur désigné du vieux roi et à qui le peuple
est attaché (IV, 14, 15), ne serait-ce pas Alexandre, l'héritier
présomptif d'Hérode, le fils de la malheureuse Mariamne, jeté en prison
par son père qui le soupçonnait d'en vouloir à ses jours? (Comp. Jos.

Antiq. XVI, 1, 2; 8, 3.) Ce serment par lequel on s'est engagé à obéir
au roi (VIII, 2), ne rappelle-t-il pas le serment d'hommage qu'Hérode
imposa à ses sujets? (Jos. Antiq. XV, 10, 4.) Cette sortie violente
contre les femmes, « dont le cœur est un filet, et les mains, des

chaînes, » et qui sont « un mal plus cruel que la mort » (VII, 25-29),

comment ne pas y voir un trait décoché au gouvernement d'Hérode
et aux femmes de détestable mémoire qui y furent mêlées? El dans

cette déclaration VII, 19 : « la sagesse est plus utile au sage que dix
magistrats qui sont dans la ville, » n'est-il pas, peut-être, fait allusion

aux décemvirs des colonies et municipes romains? Enfin le rôle que
l'auteur fait jouer à son roi Kohélet s'explique aisément dans l'hypothèse

en question. Ce rôle est assez étrange au premier abord,
puisque c'est dans la bouche de ce roi, qui est censé parler du
commencement à la fin, que l'auteur a placé ses plaintes touchant le roi
vieux et insensé qui tyrannisait le pays. Or comme le roi Kohélet et
le roi tyran ne sont évidemment qu'un seul et même personnage



648 BULLETIN.

(comp, entre autres IV, 8), il en résulte que le prince qui est mis en

scène se critique et se condamne lui-même. N'y a-t-il pas là une

profonde ironie qui s'applique, on ne peut mieux, à Hérode, ce

prince qui, au terme d'un règne très long, célèbre par ses injustices
non moins que par sa magnificence et ses prodigalités (II, 1-11),
devait se dire que tout est vanité, et en était réduit à se demander avec

amertume quel serait finalement l'héritier qui recueillerait le fruit
de tant d'efforts? Quand au nom de Kohélet, il s'est fait une dépense
énorme d'érudition pour l'expliquer plausiblement. Qui sait si ce

n'était pas tout bonnement nn de ces sobriquets assez à la mode

chez les juifs de l'époque post-exilique? L'auteur d'un livre tel que
le nôtre était obligé d'user de précautions et de parler en énigmes,

pour se faire entendre de son public sans éveiller des soupçons en
haut lieu.

II. Quel était donc proprement son but? Son but était, tout en

fustigeant la tyrannie et la folie du prince, l'abjection des courtisans,
les bassesses des délateurs, de combattre l'influence pernicieuse que ce

régime exerçait sur le moral de bon nombre de ses compatriotes. Une

morne tristesse pesait sur les esprits principalement, paraît-il,
parmi la jeunesse. Chez plusieurs cette tristesse allait jusqu'au
dégoût de la vie. Ils condamnaient les joies les plus légitimes de l'existence,

fuyaient la société et le séjour des villes, se vouaient au célibat
et à l'abstinence (X, 15 ; IX, 7-9 ; XI), se morfondaient à méditer et
à raisonner sur les maux sans exemple, pensaient-ils, dont on avait
alors à souffrir, mettaient un zèle fiévreux à s'acquitter des pratiques
religieuses (IV, 17 - V, 6) et, désespérant de la vie présente, ne

croyaient pouvoir trouver du soulagement et un refuge que dans

l'espérance d'une vie à venir. (VI, 11 ; VII, 6.) Notre auteur s'attaque,

non sans ironie, à ce pessimisme de ses contemporains, à ce

désenchantement de la vie à cet excès de religiosité. Il oppose à

cette espèce de maladie morale un optimisme qu'on a souvent qualifié,
bien à tort, d'eudémonisme, d'épicuréisme, voire même de matérialisme.

Il veut faire sentir à ses lecteurs que leur manière de penser
et d'agir est non-seulement inutile, mais contraire à la volonté
suprême. A quoi bon tout ce chagrin et ce tourment? 1° L'état actuel
des choses n'est rien moins que nouveau ; il n'y a rien de nouveau
sous le soleil ; ce qui est, a déjà été et se reproduira encore à l'avenir.

2° On n'y peut rien changer. 3° Dieu l'a ainsi voulu, lui qui a
fixé à toute chose sa saison et qui fait tout pour le mieux en son

temps. Enfin 4° l'homme est incapable de saisir les causes finales,



THEOLOGIE. 649

malgré toute sa sagesse et tous ses raisonnements ; Dieu a arrangé
les choses de la sorte afin qu'on le craigne. Ce que l'homme, surtout
le jeune homme, a donc de mieux à faire dans ces circonstances,
c'est de jouir tranquillement de la vie présente pendant qu'il en est

temps, sans se tourmenter du pourquoi des choses et sans s'inquiéter
de ce qui pourrait arriver ni de ce qui viendra après ; car qui sait ce

qu: viendra après cette vie? (III, 19-22 ; VII, 14 ; IX, 4-10; XI, 4-6.)
Dans quel genre littéraire peut-on faire rentrer l'Ecclesiaste? A

coup sûr, ce n'est pas dans le genre sermon. Oe qui y domine, c'est
l'ironie. L'auteur vivait à une de ces époques où, pour parler avec

Juvénal, difficile est satiram non scribere. On peut le considérer
comme un poëte satyrique qui veut guérir ses lecteurs du mal qui
les ronge, tout en dirigeant contre eux sa verve.

III. Les idées ne se suivent pas dans un ordre bien rigoureux,
aussi est-il difficile d'indiquer le plan du livre. Le plus simple est de

distinguer trois parties : dans la première (chap. I et II) qui forme
l'introduction, et dans la troisième (chap. X à XII, 8) que l'on peut
envisager comme formant l'application, le discours présente une
certaine liaison, tandis que la deuxième partie (chap. III-IX), c'est-à-dire
le corps même de l'ouvrage, se compose de groupes d'idées entre
lesquels il n'existe guère de nexe logique. Pourquoi cette incohérence
On l'a expliquée en disant que l'auteur était peu rompu au métier
d'écrivain, qu'il n'avait pas d'ambition littéraire, qu'au moment de se

mettre à composer il ne savait pas lui-même au juste où il voulait en

venir, etc. D'autres ont pensé que ce défaut d'ordre et d'unité n'est

qu'apparent et, par des sous-entendus plus ou moins forcés, ils ont
cherché à l'effacer. Il est probable que c'est à dessein que l'auteur a

laissé tomber çà et là le fil du discours, et que ces solutions de

continuité lui ont été dictées essentiellement par sa prudence politique.
On remarque en effet, que ces interruptions ont lieu d'ordinaire là
où il s'est laissé aller à une sortie anti-royaliste: IV, 17; VIII, 6;
XI, 1, etc. Il est cependant des cas où l'incohérence n'est pas imputable

à l'auteur, mais où il faut admettre une dislocation du texte ;

ainsi V, 7 trouve sa place naturelle après VII, 10, et doit être
remplacé par VII, 11 et 12 ; X, 4 doit venir après VIII, 4 ; VII, 19 entre
IX, 17 et 18.

On a cru remarquer dans notre livre des interpolations et des

gloses, mais sans motif suffisant. En revanche, il est probable qu'il
s'y trouve quelques lacunes : entre les deux membres de phrase de

VIII, 6; entre IX, 11 et 12 ; avant X, 12.



65U BULLETIN.

Les six derniers versets du livre méritent une attention particulière.
Ainsi que l'a déjà reconnu Knobel, ce post-scriptum est un élément

hétérogène. Il diffère de ce qui précède tant sous le rapport du fond

que sous celui de la forme. D'où provient-il, et quel en est le but
Il a sans doute été ajouté à l'époque où l'Ecclesiaste fut définitivement

admis dans le canon, et où ce dernier fut clos. Les trois premiers
(XII, 9-11) sont une sorte d'apologie ou de captatio benevolentiae en

faveur de notre livre dont la canonicité et l'origine salomonique
avaient d'abord été contestées par les Schammaïtes. Les trois derniers

(XII, 12-14) servent d'épilogue, non au Kohélet seulement, mais à

tout le canon des hagiographes.
IV. Dans l'appendice, M. Grätz réfute les objections que l'on

pourrait tirer, contre la date tardive qu'il assigne à l'Ecclesiaste, soit
de l'histoire du canon, soit de l'existence d'une traduction grecque
de ce livre dans le recueil des LXX. Le premier de ces points, vu
son importance majeure, a fait le sujet d'un article spécial (Voyez
ci-dessus pag. 628) Disons quelques mots du second.

La version grecque de l'Ane. Test, passe généralement pour avoir
été achevée déjà au IIe siècle avant notre ère. C'est là une supposition

purement gratuite. Il est aisé de prouver que la traduction grecque

de l'Ecclesiaste ne peut pas avoir été faite avant la première moitié
du II' siècle après Jésus-Christ. En effet, cette traduction se distingue

par un littéralisme excessif, mais surtout par cette particularité que
la marque de l'accusatif eth y est rendue presque constamment par
<7Ùv. Or nous savons par Origene (Hexaples) et par Jérôme (ad Pam-

machium) que c'était là le caractère distinctif de la traduction
d'Aquila. Mais Aquila ne faisait, en cela, que suivre le système du

rabbin Akiba, chef d'école célèbre et, pendant quelque temps
première autorité exégétique de la Judée au commencement du IIe siècle
de notre ère. Ce rabbin attachait une importance toute particulière
à ce petit mot qu'il considérait toujours et partout comme servant
à amplifier ia notion du substantif qu'il précède. Comme il est constant

qu'Akiba était seul de cette opinion parmi les docteurs juifs et

que, d'autre part, on sait positivement qu'Aquila a été en rapport
avec lui, ce n'est évidemment qu'à lui que le traducteur grec a pu
emprunter cette singularité. Dès lors la traduction grecque du Kohélet

ne date que du IIe siècle et par conséquent, de ce côté-là, aucune
difficulté ne s'élève contre l'hypothèse d'après laquelle l'original
hébreu n'aurait été écrit que vers la fin du règne d'Hérode. Il paraît
que, pour l'Ecclesiaste, on fit entrer dans le canon des LXX la tra-



THEOLOGIE. 651

duction d'Aquila, tout comme pour le livre de Daniel on y admit celle
de Thèodotion qui date de l'an 160 environ.

V. Quant à l'interprétation du texte, il importe, pour bien
comprendre la terminologie et la phraséologie de l'auteur, de ne pas
perdre de vue l'époque en tout cas tardive où il a écrit. Au lieu de

recourir en première ligne à l'analogie de l'arabe, comme le font
Ewald et Hitzig, il faut se laisser diriger avant tout par l'analogie de

l'idiome néo-hébraïque ou mishnique. On arrive ainsi pour bien des

mots à des significations mieux en rapport avec le contexte et avec

l'esprit général du livre. Il ne faut pas perdre de vue non plus les

services importants que peuvent rendre, pour la reconstitution du

texte primitif ou du moins d'un texte correct, soit les versions
anciennes (Sept., Targ., Pésch., Vulg.) soit la caténe homilétique connue

sous le nom de Midrash Kohélet. Ce n'est pas à dire, pourtant, que,
malgré tous ces auxiliaires il ne reste encore plus d'une obscurité
dans les détails du texte.

Voici, pour terminer, quelques exemples d'explications nouvelles

proposées par M. Grätz.
Le mot hèbel qui revient si fréquemment, est loin d'avoir partout le

même sens. Il signifie proprement l'exhalaison, la vapeur (àxplç, Aq.).
Au métaphorique il désigne ordinairement une chose sans consistance

et sans constance, une vanité, un néant ; par exemple: IX, 9 les jours
de ta vanité ta vie éphémère. En tant que l'inconstance des biens

de cette vie est chose pénible, hèbel peut signifier: mal, chose fâcheuse,

par exemple VIII, 14. Au moral, le même mot s'applique à la sottise,
la folie, par exemple VII, 6.

Le verbe raah, dans bien des cas, ne doit pas se traduire par voir
mais ravah) par se délecter, jouir. Il en est déjà ainsi dans l'hébreu
classique (par exemple Job X, 15; Esa. LUI, 11), et plus souvent
dans notre livre, où raah est associé à sabac, se rassasier, comme
shatah, boire, à akal, manger. Comp. Ill, 13; VI, 6; Vili, 16;IX, 9

où Symmaque traduit fort bien par ànólauirov Ç&%.

Hecout rouach et racyon rouach ne signifient ni rongement ni tourment

d'esprit, mais action de paître, de poursuivre le vent (comp.
Osée XII, 2; Esa. XLIV, 20), tandis que racyon libbo, II, 22, signifie
la pensée de son cœur. (Racah araméen pour raçah, comp. Ps-

CXXXIX, 2, 17.)

I, 12: « Moi, Kohélet,/e suis devenu (hayiti) roi à Jérusalem, » et
non : j'ai été.

Les maximes VII, 1 et suiv. : « Mieux vaut le jour de la mort que



t>52 BULLETIN.

le jour de la naissance etc., » n'expriment pas la propre pensée de

l'auteur; ce sont, au contraire, quelques-uns des propos (dcbarim
VI, 11) pessimistes qu'il combat et qu'il traite de folie. (VU, 6, à la
fin.)

III, U : « Dieu a fait toute chose belle et bonne en son temps ; il
a aussi mis eth-hacôlam » — non pas : le monde, ni l'amour du monde,

pas pins que : l'éternité ou le sentiment de l'éternité ; encore moins,
avec Hitzig d'après l'arabe, la sagesse, mais : « l'ignorance dans leur

cœur, afin que l'homme ne comprenne pas l'œuvre que Dieu a faite
du commencement à la fin. » Ce sens (de calam, voiler, cacher; à lire
peut-être célem au lieu de 'ôlam) est le seul qui cadre avec le
contexte, et la pensée que le verset exprime alors revient plus d'une fois

dans le livre: III, 18; VIII, 17; XI, 5.

X, 16: « Malheur à toi, pays, dont le roi est un esclave, » et non:
« un enfant ; » nacar est ici 'èbed, comme on le voit clairement par
l'antithèse du vers. 17 : « Heureux es-tu, ô pays, dont le roi est un
fils d'hommes libres » (ben-chorim). L'auteur a employé à dessein un

terme équivoque.
XI, 6 : « Au matin (de la vie) sème ta semence (c'est-à-dire :

engendre des enfants), etc. » En général, tout ce chapitre parle à mots
couverts de la vie conjugale.

XI, 9 : « Kéjouis-toi, jeune homme, pendant ta jeunesse et laisse

ton cœur être de bonne humeur à la fleur de l'âge ; suis les voies de

ton cœnr et les délices de tes yeux, et sache (non pas : mais sache)

qu'au sujet de tout cela Dieu te fera venir en jugement, » c'est-à-dire

qu'il te demandera compte des joies de cette vie dont tu n'auras pas
profité, comme tu aurais pu et dû le faire. Comp. IX, 7 : « Va, mange
gaîment ton pain et bois ton vin d'un cœur joyeux, car dès

longtemps Dieu a pris plaisir à ce que tu fais. » Il ne faut pas oublier
que l'auteur veut convertir à son optimisme ceux qui se laissent aller
à un piétisme morose. Comp, aussi ce qui est dit à la fin du traité
Kiddoushin : « L'homme devra rendre compte de ce qu'il n'aura pas

joui de tout ce que son œil a vu. »

XII, 1 : « Pense à la citerne pendant les jours de ta jeunesse, etc., »

au lieu de : « à ton créateur. » Le texte présente une forme incorrecte

: bor'êka. On traduit communément comme s'il y avait boraâka

(participe de barâ, créer). Mais la mention du créateur est tout à

fait inattendue et déplacée dans ce nexe. Il faut lire beêrka, ta citerne,
et expliquer d'après Prov. V, 15 : « Bois de l'eau de ta citerne, » et

vers. 18 où la citerne est en parallélisme avec « la femme (Je ta jeu-



théologie. 653

nesse. > Ce sens se trouve déjà indiqué dans le Midrasch Kohélet,
ainsi que dans le Talmud de Jérusalem, Tr. Sotah, pag. 18 a.

XII, 7 : «... et que la poussière retourne dans la terre, comme elle
était, et que le souffle retourne à Dieu qui l'avait donné. » Ces mots ne
renferment pas un enseignement touchant l'immortalité personnelle
de l'esprit humain. Ils ne font que paraphraser le fait de la mort.
A ce moment-là, la poussière, l'élément matériel dans l'homme, redevient

de la poussière ; le souffle, au moyen duquel Dieu avait fait de

cette poussière un être vivant, le principe immatériel, remonte à sa

source, il retourne à Celui de qui il était émané. (Comp. Gen. II, 7.)
Dans tout ce qui touche à la grande question de l'état de l'homme
après cette vie, l'auteur de l'Ecclesiaste ne dépasse en rien l'ancien
point de vue hébreu.

H. V.

Merx. Archives pour l'exploration scientifique de l'Ancien

Testament *.

Le temps n'est plus où les études des orientalistes se concentraient

presque uniquement sur l'Ancien Testament, où l'on n'explorait les

autres dialectes sémitiques, ainsi que l'histoire, la géographie, les

religions et les coutumes de l'Orient, qu'en vue d'une intelligence plus
complète de la littérature biblique. Aujourd'hui le champ des études

orientales a pris une extension telle qu'une division du travail est

devenue indispensable. De là, à côté des grands journaux des diverses

sociétés orientales ou asiatiques, qui s'efforcent de représenter la

science dans son ensemble en tenant compte de ce qui se fait dans

chacune de ses branches, ces publications plus restreintes qui sont

consacrées à l'exploration détaillée de telle ou telle partie du champ

commun. Il n'existait pas de recueil de ce genre ayant spécialement
en vue l'Ancien Testament. Et cependant une foule de questions.
dans ce domaine, attendent encore une solution scientifique. De toutes

parts des problèmes surgissent, problèmes anciens et nouveaux.
Les travailleurs ne manquent pas, mais en général les auteurs de

monographies sont arrêtés par les difficultés pratiques qui entravent la

publication de leurs travaux. Un organe commun et plus ou moins

périodique était devenu nécessaire. C'est cet orgaue que M. Merx,

' Archiv für wissenschaftliche Erforschung des Allen Testamentes, heraus««

geben von Dr. Adalbert Merx. Halle, Waisenhaus. /"¦ vol. (i cahiers) 192 pag-
in-8. 1867-69. — //' vol. (encore incomplet) 2 cahiers, 250 pag. 1871-72.



654 BULLETIN.

actuellement professeur de langues orientales à Tubingue, a essayé
de créer, il y a quelques années, sous le titre que nous avons transcrit.

Le champ d'exploration embrasse les six grands domaines que voici:
1. Grammaire et lexicographie hébraïques. — 2. Exégèse et critique
du texte ainsi que leurs auxiliaires, les anciennes versions. — 3. Critique

supérieure ou historique. — 4. Géographie, histoire, antiquités
de la Palestine. — 5. L'élément théologique de l'Ancien Testament.

— 6. Histoire de l'étude de l'Ancien Testament dans son développement

à travers les siècles, dans la synagogue et dans l'église. — An
reste, les mots « Ancien Testament » sont pris dans leur acception
la plus large. Les Archives s'occupent non-seulement de la littérature
israélite canonique, mais de toute la littérature nationale des Juifs

jusqu'au terme de leur existence politique, c'est-à-dire jusqu'à la ruine
de Jérusalem et au temps de Bar-Kochba.

Les livraisons ont paru jusqu'ici à des époques indéterminées.
Chacune comprend une ou plusieurs dissertations proprement dites et

un certain nombre de communications diverses, de moindre étendue.

— La science étant cosmopolite, les travaux écrits dans une langue
étrangère sont admis au même titre que ceux écrits en allemand ;

latitude, du reste, dont il n'a guère été fait usage jusqu'ici. Protestants,

catholiques et Israélites étant également intéressés à ce que
l'Ancien Testament soit étudié avec le plus grand sérieux, puisque
tous le reconnaissent pour un livre saint, tous ont le même droit de

se faire entendre. Les uns et les autres n'ont qu'à gagner à se

rencontrer et à discuter sur un terrain neutre.
Voici les sujets traités dans le premier volume. (1867-69.)

I. Dissertations.
Fürst (l'auteur bien connu d'un dictionnaire hébreu-allemand)

Etude ethnographique sur les Sémites.

R. Schrcfter. Traduction arabe des petits prophètes, conservée

dans un manuscrit de la bibliothèque bodléienne. Texte, traduction
allemande et notes. I. Osée.

S. Baer. L'emploi du mélheg d'après les règles traditionnelles,
communiqué par le professeur Delitzsch.

K.-H. Graf (le commentateur de Jérémie, f 1869). Histoire de la

tribu de Lévi.
M. Schmidt et A. Merx. « L'Assomption de Moïse. » Introduction,

texte (latin) et notes.
M. Schmidt. L'Epître d'Aristée à Philocrate (sur la version de la

Loi de Moïse en grec) ; introduction et texte (grec) avec notes.



THÉOLOGIE. 655

F. Dietrich (le rééditeur du Lexique de Gesenius) sur différents

sujets de géographie biblique. 1. Kaphthor, 2. Qeriyoth en Moab,
3. Qiryalhayim en Moab, 4. Eglat schelischiya, 5. Jogbah ou Jogbeha
dans la tribu de Gad.

Pietro Perreau. Commentaire, jusqu'ici inédit, sur le Pentateuque,
du rabbin Emmanuel, fils de Salomon, d'après un manuscrit de Rossi.

H. Zotenberg. Histoire de Daniel, écrit apocryphe, publié et
traduit du persan, avec préface.

Siegfried. L'influence de Raschi sur Nicolas de Lyra et sur Luther
dans l'explication de la Genèse.

IL Mélanges.
Hitzig. Etymologie de quelques noms propres bibliques: Barnabas,

Barsabas, Bartimée.
Merx. Mélanges épigraphiques. — I. Les bamoth (hauts-lieux), les

contributions volontaires en vue de la construction de temples, et les

travaux d'utilité publique chez les Cananéens, d'après l'inscription
phénicienne de 'Umm el 'Awâmîd (avec pl. lithogr.). — II. Inscriptions

juives: 1. celle du tombeau de saint Jacques dans la vallée de

Josaphat; 2-5. divers autres fragments (avec pl. lithogr.).
Fleischer (de Leipzig). Etymologies sémitiques, d'après des

lettres écrites à M. Delitzsch. 1. adamah (la terre, le sol). 2. basar (la
chair) et bisser (annoncer une bonne nouvelle).

0- Blau. Remarques 1. sur des archaïsmes dans la langue
hébraïque ; 2. sur des noms de localités palestiniennes mentionnés dans

la table de Karnak en Egypte.
Th. Nœldeke. Questions grammaticales: 1. Faut-il prononcer le

pluriel de bdith (maison) bolthim ou bàtlhim 2. Le réflexif du kal

(hithpâked) à distinguer de celui du piël (hithpakked).
R. Schrceter. Explication de Deut. XXXII, 26 et de Jug. V, 15.

K.-H. Graf. De l'écrit primitif (Grundschrift) du Pentateuque.
J.-G. Vaihinger (pasteur à Cannstadt). Explication de quelques

passages difficiles de l'Ancien Testament: 2 Rois XXII, 1; Esa. VI,
10; Esa. XI, 11-13; Bath et Kor dans Ezéch. XLV, 11; Amos. V, 18-27;

époque de l'oracle d'Abdias.
Les deux premiers cahiers du second volume (1871 et 1872) renferment

la suite de la traduction arabe des petits prophètes, publiée par
R. Schröter. II Joël, et la fin du travail de Siegfried : L'influence de

Raschi sur Nicolas de Lyra et sur Luther. En outre:
Sigm. Maybaum. De la langue du Targoum sur les Proverbes et

de ses rapports avec la traduction syriaque.



656 bulletin.
Titus Tobler (le célèbre palestinologue suisse). M. J. de Saulcy

devant le tribunal de la vérité et de la science. Ecrit polémique (composé

il y a une dizaine d'années et destiné à paraître en français, ce

qui n'eut pas lieu vu l'impossibilité de trouver un éditeur en France).
C. Siegfried. Etudes philonieunes. — Jusqu'à quel point Philon

savait-il l'hébreu
Ose. Gebhardt Les 70 pasteurs du livre d'Hénoc et les interprétations

qui en ont été données, en tenant compte surtout de l'hypothèse

(de Volkmar) que ce livre fut écrit la première année de

l'insurrection de Bar-Kochba, par un partisan de ce pseudo-Messie.
En fait de Mélanges: Graf. Sur Amos V, 26. — Himpel. Importance

de la stèle de Mésa pour l'histoire de la langue et de l'écriture
hébraïques. — Merx. Est-il question du phénix dans Job XXIX, 18? —

Vaihinger. Les deux Zacharie (1-8. 9-14) ; Cant. Ill, 9, IO. — Nœl-
deke. Le Targouni des Proverbes dépend de la Peschito. — Merx.
Job XXX, 11.

H. V.

Recueil des dissertations publiées par le Dr C.-I. Nitzsch *.

Charles-Emmanuel Nitzsch, un des pères de la théologie évangélique

de notre siècle, est mort en 1868 avant d'avoir pu réaliser un projet

longtemps choyé: celui de réunir en quelques volumes les

nombreuses dissertations qu'il avait publiées, dans divers journaux et

revues, pendant son activité seini-séculaire comme écrivain théolo-
gique. Ce qu'il ue lui a pas été donné de faire à lui-même a reçu un
commencement d'exécution grâce à l'initiative d'un de ses éditeurs,
M. F.-A. Perthes, à Gotha. Deux volumes ont été publiés jusqu'à ce

jour. Ils comprennent les articles qui ont paru de 1828 à 1850 dans

les Theologische Studien und Kritiken. Voici l'indication des matières

qui y sont traitées ¦

Vol. I. Section Ire: Philosophie et histoire de la religion.
1. La notion de la religion chez les anciens.

2. Critique du programme inaugural du professeur Baur de

Tubingue: Primae rationalismi et supernaturalismi historiae capita potiora

(1827), ainsi que des suppléments ajoutés à ce travail dans une

annonce que Baur en avait faite dans le journal théologique de Steudel.

1 Gesammelte Abhandlungen von Dr. Carl Immanuel Nitzsch, 1er Band; X et

830 pag. 1870. — II« Band : VU et 456 pag. 1871.



THEOLOGIE. 657

3. Critique de l'ouvrage du Dr Ackermann sur les idées chrétiennes

dans Platon et dans la philosophie platonicienne (1835).

Section II": Apocalyptique et patristique.
1. Deux fragments d'une ancienne traduction latine de « l'ascension

d'Esaïe, » avec des notes complémentaires destinées à rectifier le
travail de Laurence sur cet apocryphe.

2. De la transposition encore inexpliquée de la deuxième et de la

troisième demande de l'oraison dominicale chez Tertullien.
3. D'une série d'erreurs talmudiques et patristiques qui se rattachent

au sobriquet incompris de Ben-Pandéra.

Section IIP : Symbolique.

Réponse protestante à la symbolique du Dr Moehler, avec un
appendice : Thèses protestantes.

Vol. II. Section IVe : Théologie biblique et dogmatique.
1. Extrait d'une revue de la littérature systématique des années

1834-1836. A. Introduction à cette revue. B. Critique de la théologie
biblique de Vatke.

2. ricetç ôsoû signifie-t-il serviteur de Dieu ou fils de Dieu? A propos
de Act. Ill, 13.

3. Sur cette affirmation (du Dr Marheineke) : « Parce que telle ou

telle chose est vraie et raisonnable, elle se trouve dans la Bible.»
4. Critique des leçons du Dr Twesten, professeur à Kiel, sur la

dogmatique de l'église évangélique luthérienne, d'après le compendium
du D' de Wette ; 1826-37.

5. Critique de l'ouvrage intitulé : « Examen de quelques chapitres
de la dogmatique chrétienne du Dr Schleiermacher par Ferd.
Delbrück, avec un appendice sur des sujets analogues ; 1827. »

6. Critique de la critique de la dogmatique de Schleiermacher par
C. Rosenkranz; 1836.

7. Annonce de la 2e édition du système de la doctrine chrétienne
à l'usage des leçons académiques, par C.-J. Nitzsch ; 1831.

8. De la trinité essentielle de Dieu, en réponse à l'épître dogmatique

du Dr Lücke.
9. Réponse théologique à la dogmatique philosophique du D'

Strauss.
Section Ve : Morale.
1. Le phénomène de l'antinomisme ou esquisse d'une histoire du

péché se faisant philosophe. (Fragment.)
2. Défense de la doctrine luthérienne du mariage contre une

interprétation frivole et un blâme rigoriste.

C. R. 1872. 4S



658 BULLETIN.

Section VIe : Droit ecclésiastique et catéchétique.
1. Critique de l'ouvrage intitulé : « Le libre choix des pasteurs.

Trois sermons précédés d'une préface sur les circonstances ecclésiastiques

des évangéliques dans la ville libre de Francfort, par J.-Chr.
Spiess, Dr Th. et pasteur de l'église réformée allemande de Francfort

sur le Main ; 1827. »

2. Réponse à une épître de Séderholm, concernant une hérésie
dans le catéchisme de Luther. (Il s'agit de la deuxième demande de

l'oraison dominicale, dans l'explication de laquelle Luther dit : « Le

règne de Dieu vient sans doute de lui-même, sans notre prière. »

H. V.

J.-G. Müller: Les Sémites dans leurs rapports avec les Chamites
ET LES JaPHÉTITES '.

M. Müller, professeur de théologie à l'université de Bâle, s'est fait
depuis longtemps avantageusement connaître par diverses publications

sur des sujets d'ethnographie biblique et d'histoire des religions,
en particulier par son Histoire des religions primitives de l'Amérique.
Dans le nouvel ouvrage que nous annonçons, il cherche à défendre

une thèse qui, dit-il, s'est imposée à lui il y a plus de trente-cinq
ans, et qu'il n'est plus, aujourd' hui, seul à soutenir. Cette thèse la
voici :

Les Sémites, c'est-à-dire les peuples qui figurent dans le dixième

chapitre de la Genèse comme descendants de Sem, ne constituent

pas une famille originairement distincte des Indo-germains et des

Chamites. Ce sont des Indo-germains chamitisés, tandis que les Japhé-
tites sont des Indo-germains demeurés purs. Il n'existe pas, à proprement

parler, de langues sémitiques. Les langues qu'on est convenu,
depuis Schlözer et Eichhorn, d'appeler de ce nom ne sont autre chose

que des idiomes chamiliques adoptés et parlés par des nations d'origine
indo-germanique.

Cette those est moins paradoxale qu'elle n'en a l'air au premier
abord. Elle offre le moyen le plus simple de concilier l'antique tradition
ethnographique des Hébreux avec les résultats de la linguistique
moderne, et le moyen unique de sortir de la confusion et des malentendus

1 Die Semiten in ihrem Verhältniss %u Chamiten und Japheliten, von J.-G.

Müller, Phil. u. Theol. Dr., der Th. ord. Professor in Basel. Gotha, R. Besser.

1872. — 300 pag. in-8.



THEOLOGIE. 659

auxquels donne lieu sans cesse l'emploi des termes de Sémites, race

sémitique, génie sémitique, idiome sémitique, religions sémitiques,
etc. (Voir surtout les ouvrages de Bl. Renan.) — La solution donnée

par M. Müller a déjà été indiquée par un égyptologue suisse, M.
Scheuchzer, de Zurich, ainsi que par M. Edouard Secretan, dans son

ouvrage posthume sur les Assyriens. (Lausanne 1871, pag. 41.)

Le savant bâlois défend sa thèse à grand renfort d'érudition et
avec beaucoup de lucidité. Son ouvrage est divisé en cinq livres,
subdivisés chacun en un certain nombre de chapitres.

I. L'origine indo-germanique des Semites se révèle déjà abstraction

faite des preuves fournies par la langue. Elle résulte d'abord du

fait que les peuples dits sémitiques ont eu leur berceau dans l'Ober-
land japhétique. Le nom de Sem signifie élévation, hauteur (Ewald
etc.); en arménien Sem Sim, mot qui désigne également les

montagnes d'Arménie. (Kiepert, d'après Moïse de Chorène.) - Cette
origine résulte aussi des caractères physiologiques des Sémites, de la
couleur de leur peau et de leurs cheveux, des traits de leur visage, etc.
Mais de bonne heure déjà, ces Indo-germains nomades quittèrent l'O-
berland japhétique pour aller s'établir dans les Pays-Bas occupés par
les Chamites. (Plaines de l'Euphrate et du Tigre, Arabie, Canaan,

Egypte.) Ils y subirent l'influence de l'antique civilisation chamitique
et apprirent dans leur nouvelle patrie l'agriculture, l'écriture
alphabétique, les arts, les métiers et les sciences.

II. Il en fut de même an point de vue linguistique. Les différents
peuples sémitiques, dans leur pays d'origine, avaient parlé un idiome
indo-germanique. En venant s'établir dans des pays chamitiques, ils

adoptèrent les uns plus tôt, les autres plus tard, des idiomes chamitiques.

Quelques-uns conservèrent des éléments indo-germaniques qui
se mêlèrent plus ou moins à la langue nouvelle, tout comme plus tard
les Francs mêlèrent des éléments allemands à la langue française. —
Une question importante est celle de savoir si l'égyptien est de la
même famille linguistique que le phénicien, l'éthiopien et les autres
idiomes dits sémitiques. Cette question est résolue affirmativement

par bon nombre d'égyptologues de premier ordre. (Benfey, Bunsen,

Brugsch, de Rougé, Ebers, etc.)

III. Ce qui est vrai des Sémites en général, l'est eu particulier des

Hébreux. Ceux-ci, appartenant à la branche des Sémites arrapachites
(chaldéens),sont sortis, comme les autres Sémites, del'Oberland japhétique

etse sont établis dans Canaan, un des Pays-bas chamitiques. Là,
leur teint se sera rapproché de plus en plus de celui des Chamites,



660 BULLETIN.

sans toutefois se confondre absolument avec le leur. (Voir les peintures

murales de l'Egypte ancienne et comp. Cant, des cant. V, 10 ;

Lament. IV, 7.) Là aussi, ils se sont approprié la culture chamitique
et en particulier la langue chamitique des Cananéens (phénicien). —

A quelle époque a eu lieu cet échange de l'idiome indo-germanique
primitif contre la « langue de Canaan?» (Es. XIX, 18.) Il est clair que
la transition de l'un à l'autre ne s'est opérée qu'à la longue. Elle aura
commencé déjà à l'époque patriarcale, alors que la famille d'Abraham
séjournait encore en Mésopotamie. L'assimilation d'éléments chamitiques

aura continué dans le pays de Canaan (cp. Gen. XXXI, 47); puis
en Egypte, où les Hébreux se trouvèrent, sans aucun doute, en contact

avec les établissements phéniciens de la côte; ensuite en Arabie,
où les Israélites séjournèrent parmi les Madianites (Thérachites cha-

mitisés); enfin et surtout après la conquête de Canaan, sous Josué et

les Juges.
Les livres IV et V sont consacrés aux Hyksos et aux Philistins, eux

aussi, selon M. Müller, Indo-germains par leur origine, mais plus ou

moins chamitisés dans la suite des temps. L'origine indo-germanique
des premiers est démontrée par des preuves tirées de Manéthon et
des monuments égyptiens. Celle des seconds ressort 1° de leur parenté
avec les Cretois, les Cariens et d'autres peuples indo-germaniques de

l'Asie Mineure; 2° de leur identité avec le berger Philitis en Egypte.
(Hérodote II, 124 et suiv.) Ils se sont chamitisés soit sous l'influence
de l'Egypte, soit plus tard sous celle des Phéniciens. On voit que les

résultats auxquels M. Müller est arrivé au sujet de la nationalité
des Philistins viennent confirmer jusqu'à un certain point l'hypothèse
de Hitzig (Urgeschichte und Mythologie der Philistäer, 1845,/, d'après

laquelle ils auraient été des Pélasges, c'est-à-dire des Indo-germains.
Relevons en terminant, comme particulièrement dignes d'intérêt au

pointde vue de la critique biblique et de la théologie de l'Ancien
Testament, les pag. 51 à 55, où notre auteur combat l'opinion d'Eichhorn,
de Wette, etc., d'après laquelle, dans le tableau ethnographique de la
Genèse, les peuples seraient groupés conformément au principe des

sympathies ou des antipathies nationales (par où s'expliquerait, par
exemple, l'origine chamitique assignée aux Cananéens); — pag. 103

à 108, où il démontre par de nombreuses analogies anciennes et
modernes, et sur la foi des meilleures autorités, la possibilité d'un

changement d'idiome chez un peuple, — et pag. 144 à 165, où il
traite de l'influence du milieu chamitique sur les idées religieuses, les

formes de culte et les noms de Dieu en usage chez les* Hébreux.
H. V.


	Théologie

