
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Une nouvelle édition du psautier de Salomon1, par E.-E.

Geiger.

Parmi les apocryphes et pseudépigraphes qu'a produits le judaïsme

post-canonique, se trouve un petit livre qui, plus que d'autres, est

digne d'une sérieuse attention. C'est le recueil des dix-huit psaumes

apocryphes attribués à Salomon. Peu connus dans l'antiquité, ignorés

au moyen âge, ils n'ont commencé que de notre temps à être remarqués

comme ils le méritent.
Les premières traces de l'existence de ce psautier se rencontrent

dans le IVe livre d'Esdras dont l'auteur paraît avoir profité de nos

psaumes (le IVe livre d'Esdras est de la fin du Ier siècle de notre ère).

— Il y est fait allusion, ensuite, çà et là dans les écrits chrétiens des

premiers siècles. Ainsi au 59a canon du synode de Laodicée (fin du

IVe siècle) il est interdit de lire dans l'église d'autres psaumes que
les seuls canoniques, — et Jérôme, combattant Vigilance, dit entre
autres ce qui suit : « Dans ton petit commentaire tu cites comme
étant de Salomon un témoignage qui ne vient point de lui ; car de

même qu'il existe un autre Esdras, il existe aussi un autre Salomon. »

— Dans le Codex Alexandrinus conservé à Londres, les psaumes de

Salomon se trouvaient autrefois à la suite des livres saints, avec les

épîtres de Clément de Home ; malheureusement ils en ont été
arrachés. — La Synopsis S. Scripturœ attribuée à Athanase mentionne
parmi les Antilégomènes des psaumes et odes de Salomon. De même
la Stichométrie attribuée à Nicéphore et qui, probablement, a été

écrite en Syrie au VIe siècle. — Dans un manuscrit conservé aujourd'hui

à Vienne en Autriche et datant du IXe ou Xs siècle, nos psau-

1 Der Psalter Salomo's, herausgegeben und erklärt von P. Ed. Ephr. Geiger,
Dr. Th., Conventual des Benedictiner-Stiftes St. Stephan in Augsburg. — Augsburg,

1871. VI et 167 pag. in-8.



THÉOLOGIE. 497

mes sont insérés entre les livres de la Sapience et de Sirach. — En
Occident on n'a eu connaissance de ce recueil que par un manuscrit
en parchemin apporté de Constantinople à Augsbourg au commencement

du XVIIe siècle. C'est d'après ce manuscrit, aujourd'hui perdu
ou égaré, que le texte grec du psautier de Salomon a été publié pour
la première fois,dans cernerne siècle, par le jésuite L. de la Cerda.

Divers auteurs, parmi lesquels Huet, ne tardèrent pas à en faire le
sujet de dissertations plus ou moins volumineuses. Le texte de de la
Cerda fut réimprimé à peu près tel quel par Fabricius dans son
Codex pseudepigraphus Yet. Test. (1713 et 1722.) Dès lors on ne s'est

plus guère occupé de ces psaumes jusqu'à Movers, qui en fit ressortir
l'importance historique et religieuse dans un savant article sur les

apocryphes. Il appelle notre psautier « une perle dans un tas de

balayures. » Après lui, plusieurs historiens et critiques ont voué leur
attention à ce document. Il suffit de nommer Ewald (Histoire du peuple

d'Israël, vol. IV), Dillmann (article sur les pseudépigraphes dans

l'Encyclop. d'Herzog), Delitzsch (Comment, sur les psaumes), Keim
(Vie de Jésus), Langen (Le judaïsme en Palestine à l'époque de Jésus-

Christ). Le professeur Hilgenfeld, de léna, a réédité ce psautier en

1868, dans la Zeitschrift für wissensch. Theologie, et en 1869, dans son

grand ouvrage intitulé : Messias Iudaeorum libris eorum paulo ante et

paulo post Christum natum conscriptis illustratus. Ce critique avait fait
collationner le texte inédit du manuscrit de Vienne, et il a essayé
d'amender le texte par ses propres conjectures. Dans le volume que
nous avons sous les yeux, un savant catholique, le P. Geiger, d'Augsbourg

(ne pas confondre avec le savant israëlite Abr. Geiger), a publié
à son tour l'ouvrage pseudépigraphe qui nous occupe. Le texte grec
y est précédé d'une introduction historique et critique (pag. 1-25),
accompagné d'une traduction allemande (pag. 28-79), et suivi de notes
concernant la critique du texte (pag. 80-94), ainsi que d'un commentaire

qui remplit près de la moitié du volume '. Nous allons résumer
l'introduction et donner, à titre d'échantillon, la traduction en français

d'un des morceaux du recueil.
1. Le psautier dit de Salomon a été composé à une époque où le

peuple juif était opprimé par des ennemis du dedans et du dehors.
Le trône vacant de David était l'objet de compétitions qui avaient le

' La même année (1871) M. le professeur Fritzsché, de Zurich, a publié également

ces psaumes dits de Salomon dans ses Libri apocrijphi Vet. Test, grace,
pag. 569-589, cp. p. XXV de la préface. M. Geiger n'a pas en' ore pu connaître
cet ouvrage.



498 BULLETIN.

déplorable effet de mettre aux prises des partis rivaux et d'allumer
la guerre civile. Les princes ont appelé à leur aide un étranger puissant,

à qui l'un des deux partis en présence a ouvert les portes de

Jérusalem. Le païen, après avoir pris pied dans la ville, s'est emparé
du temple occupé et défendu par le parti opposé, il a profané le

sanctuaire, rempli la sainte cité d'un horrible carnage, destitué les

princes, emmené captifs un grand nombre d'habitants et réduit Israël
en esclavage. — Dans ces maux, le poëte voit un juste jugement de

Dieu; la puissance païenne n'est qu'un instrument dans sa main

vengeresse. Mais ni les princes indigènes et leurs partisans, ni le

vainqueur étranger n'en ont le sentiment. Ils s'élèvent, les uns comme
les autres, au-dessus de Dieu et des lois divines, s'abandonnant. celui-
ci à un orgueil sans frein, ceux-là aux plus viles passions ; tous niant,
sinon l'existence de Dieu, du moins son souverain pouvoir. Aussi

Dieu, qui ne tient point le coupable pour innocent, les punit par où

ils ont péché. Le potentat païen qui, outre-passant son mandat, a

profané Jérusalem et asservi Israël, est misérablement assassiné

en Egypte. Les princes et leur famille sont exterminés, et leurs
partisans avec eux. Cependant Israël ne périt pas tout entier. Sans doute

tous ont péché, mais une partie de la nation n'a péché que par
ignorance et par entraînement. Dieu n'a pas permis qu'ils comblassent la
mesure de leurs défections. De la masse infidèle, oublieuse de
l'alliance avec le Dieu des pères, se distingue le parti théocratique, le

parti des foßov[tsvoi. ròv xóoiov, des §oü).oi fleoü, des saints du Seigneur, etc.

Eux aussi sont châtiés pour leurs péchés, mais le châtiment, tempéré

par la miséricorde, a pour but leur entière conversion et la constitution

du vrai peuple élu, du peuple dont Dieu est le roi éternellement.
Les sentiments théocratiques de notre poëte trouvent leur point
d'appui le plus solide dans l'ardeur de ses espérances messianiques
et eschatologiques.

2. I! n'est guère de livre où les espérances messianiques aient
trouvé une expression plus enthousiaste que le psautier de Salomon.

(Voy. surtout les Ps. XI, XVII et XVIII.) 11 nous montre que rien
n'est plus faux que cette affirmation de certains modernes : que le
judaïsme des derniers temps attendait, non un roi messianique, mais
seulement une ère messianique. On voit, au contraire, que plus les

circonstances politiques et celles de la vie privée étaient désolante,
plus les cœurs des bons théocrates soupiraient après la venue du
Messie et de son règne. C'est le Messie qui chassera les païens, qu1

exterminera les pécheurs, qui fera le bonheur du peuple affranchi.



THEOLOGIE. 499

Il est parlé de lui dans des termes qui semblent parfois être le fait
d'un poëte chrétien, mais qui, lorsqu'on y regarde de plus près, ne

dépassent pas, pourtant, le point de vue de la prophétie canonique.
Sur certains points il y a même plutôt recul : le Messie est un simple

homme, et son règne n'est pas universel. L'exclusisme juif se

traduit, çà et là, assez crûment. — A cette foi ardente dans l'avenir
du règne de Dieu, à cette attente d'une délivrance par l'Oint du

Seigneur, est intimement liée la perspective joyeuse de la résurrection
des justes en vie éternelle, tandis qu'une perdition éternelle est

réservée aux pécheurs.
3. Personne, aujourd'hui, ne songe plus à attribuer ces psaumes à

Salomon lui-même. Le nom de Salomon, suivant l'usage, ne devait
servir qu'à couvrir la personne de l'auteur et à revêtir son œuvre de

l'autorité qui s'attache à tout ce qui est antique, et dont jouissait en

particulier la mémoire de ce grand roi. — On a prétendu à tort que
l'époque de la composition de notre recueil était impossible à

déterminer. Les allusions historiques qu'il renferme sont suffisamment

claires pour permettre à la critique de dresser assez approximativement

son acte de naissance.

Ewald, suivi par Dillmann, pense que les plaintes contenues dans

nos psaumes se rapportent à l'oppression des Juifs par Antiochus

Epipbanès, de sorte que leur auteur aurait été un contemporain de

celui du livre de Daniel. D'autres, en dernier lieu Delitzsch et Keim,
ont cru y découvrir quelques allusions aux exactions commises par
Hérode le Grand. L'opinion de beaucoup la plus vraisemblable, celle

qui satisfait le mieux à toutes les données du texte, est celle proposée

d'abord par Movers et suivie dès lors par Langen, Hilgenfeld (et
Fritzsche), c'est que notre poëte aurait été contemporain de Pompée.

D'après cette hypothèse, les princes qui se disputent le trône de

David sont les frères ennemis Hyrcan III et Aristobule II, qui entrèrent

en lutte aussitôt après la mort de leur mère Alexandra (69 avant
J.-C.) Les partis rivaux sont celui des Sadducèens qui se donnèrent
à Aristobule, celui des Pharisiens qui appuyèrent Hyrcan, celui enfin
des républicains théocrates qui ne voulaient ni de l'un ni de l'autre
de ces deux princes. L'étranger (av6pw7r-oç à),).OTptoçXVII,9), auquel les

uns et les autres s'adressèrent, n'est autre que l'imperator romain,
Pompée. Nous savons en eftet, par les historiens de cette époque,

(Josephe Antiq. XIV; Guerre des Juifs 1,5; cp. Tacite hist. V, 9)

qu'Aristobule, après avoir échoué dans ses négociations avec Pompée,

prit les armes et alla se retrancher dans le temple. Le Romain,



500 BULLETIN.

qui l'avait suivi de près, fut reçu dans la ville par le parti d'Hyrcan.
Après un siège de trois mois, il s'empara du temple au milieu d'un
épouvantable carnage et pénétra jusque dans le sanctuaire. (63 avant
J.-C.) Aristobule, avec sa famille et beaucoup de notables, fut traîné à

Eome pour orner le triomphe de Pompée. Hyrcan fut nommé grand-
prêtre et èthnarque, mais il n'avait qu'un simulacre d'autorité, étant

placé sous la tutelle de l'iduméen Antipater et la haute surveillance
de Scaurus. Ce qui achève de recommander l'identification du

vainqueur étranger avec Pompée, c'est l'allusion à sa mort tragique
(II, 30 et suiv.) qui s'accorde jusque dans les détails avec la relation
de Dio Cassius (42, 3-5; cp. Plut. Pomp. VIII, 1, 2.)

4. La grecite des psaumes salomoniques est dans un rapport de

dépendance évident vis-à-vis des LXX. C'est ce qui a fait penser à

plusieurs critiques (Huet, Calmet, Hilgenf.) qu'ils sont l'œuvre d'un
helléniste, et que le texte grec est le texte original. Toutefois cette

dépendance qui, d'ailleurs, n'est pas absolue, ne peut fournir aucune

preuve décisive ni pour ni contre un original grec. Pourquoi un
traducteur familiarisé avec les LXX n'aurait-il pas pu rendre un original

hébreu dans un langage très semblable à celui de cette version?
La supposition de beaucoup la plus naturelle, vu les circonstances
où notre psautier a pris naissance et le but dans lequel il a été publié,
c'est qu'il a été composé en Palestine et dans un idiome sémitique.
Cette supposition est pleinement confirmée par la remarque que le

texte grec actuel offre des obscurités qui se dissipent lorsqu'on les

envisage comme provenant d'un original hébreu mal compris et mal

rendu. P. ex. II, 29 on lit to-j iu:ù-j qui ne donne aucun sens ; c'est
évidemment la traduction de ledabbêr qu'il aurait fallu rendre par
too xizo'/.iijui; — IV, 3 -oiy.ù.îx broderie machshabah (cp. Ex. 35, 35)

qui, dans ce passage, ne peut signifier que pensée ou dessein ; —

XVII, 37 izolloïç le rabbim, pour : aux archers, etc. Il n'est pas
nécessaire, dans ces cas-là, de recourir avec Hilgenfeld à l'idée que le

texte serait corrompu. — Il est donc fort probable que ces psaumes
ont été conçus et écrits en hébreu. Ce n'était plus alors, il est vrai,
la langue usuelle en Palestine, mais c'était encore la langue littéraire
et la langue sainte. L'auteur était, selon toute vraisemblance, un juif
appartenant au parti fidèle, théocratique, qui vivait vers le milieu
du dernier siècle avant notre ère. Le recueil aura été achevé peu de

temps après la mort de Pompée (48 avant J.-C.)
Quant à la traduction grecque qui seule est parvenue jusqu'à nous,

— l'original hébreu paraît s'être perdu de bonne heure, — elle date



THÉOLOGIE. 501

peut-être du IIIe siècle de notre ère. On peut l'inférer de l'emploi de

certains termes qui semblent dénoter la connaissance des versions
d'Aquila, de Symmaque et de Théodotion. Le traducteur était-il juif
ou chrétien? Il est difficile de le dire ; cependant, ce qui ferait incliner
vers la seconde alternative, c'est le xpusroçmptoç de XVII, 36, qui
paraît être la traduction de Meschiach Yahvéh, l'Oint du Seigneur.

Voici maintenant, à titre d'exemple, la traduction de la dernière
partie du Ps. XVII (vers. 23-51). Nous suivrons d'aussi près que
possible la traduction allemande, en profitant en même temps des
explications fournies par le commentaire.

Après avoir dépeint les calamités qui sont venues fondre sur sa

patrie, à cause des péchés du peuple et de ses princes, le poëte s'écrie:

Regarde, Seigneur! et suscite-leur le Roi promis,
Le Fils de David, pour le temps que tu as choisi, ô Dieu
Afin qu'il règne sur Israël ton serviteur!

Ceins-le de force,
Afin qu'il écrase les princes iniques ;

Qu'il purge Jérusalem des gentils qui la foulent et la ruinent,
Qu'il la purge avec sagesse, avec justice ;

Qu'il expulse les pécheurs de ton héritage,
Qu'il écrase l'orgeuil des pécheurs comme un vase de potier,
Qu'avec un sceptre de fer il brise leur consistance (Ps. 2, 9) ;

Qu'il anéantisse les nations impies par la parole de sa bouche,
Qu'à sa menace les nations s'enfuient de devant lui (Esa. Il, 4),

Et qu'il reprenne les pécheurs au sujet des sentiments de leur cœur!

Il rassemblera le peuple saint (Ex. 19, 6),

Et le gouvernera avec justice (Ps. 72, 2),
Il jugera les tribus du peuple sanctifié par le Seigneur son Dieu.

Il ne permettra pas que l'injustice séjourne au milieu d'eux,

Et nul homme qui pratique le mal n'habitera avec eux;
Car il les reconnaîtra pour être tous des fils de leur Dieu (Deut. 14,1)

Et il leur partagera le pays selon leurs tribus.
Il ne demeurera plus parmi eux de forain ni d'étranger.

Il jugera peuples et nations selon sa juste sagesse. (Sélah.)

A lui appartiennent les nations pour servir sous son joug (Ps. 2,8),
Et il glorifiera le Seigneur en soumettant toute la terre.

Il purifiera Jérusalem et la rendra sainte
Comme elle l'était au commencement,

Afin que les nations viennent des bouts de la terre



502 BULLETIN.

Pour voir sa gloire,
En amenant comme offrande ses fils exténués (Esa. 66,20),

Et afin qu'elles voient la gloire divine
Dont le Seigneur l'aura environnée. (Esa. 60, 9.)

Il sera un roi juste,
Instruit par Dieu lui-même en leur faveur. (Esa. 54, 13.)

Il n'y aura pas, en ces jours-là, d'injustice au milieu d'eux;
Car tous seront saints,
Et ils auront pour roi le Christ le Seigneur (ou l'Oint du S.)

Il ne mettra pas son espérance dans les chevaux, les cavaliers et
les arcs (Ps. 20, 8),

11 n'amassera ni argent ni or pour la guerre (Deut. 17, 16),

Et il ne donnera pas des espérances aux archers pour le jour
du combat.

Le Seigneur lui-même sera son roi (Ps. 44, 5):
Dieu fera habiter en assurance le Héros (Esa. 9, 5),
Et il aura compassion de toutes les nations qui le craindront;

Car il frappera la terre de la parole de sa bouche à jamais.
Il bénira le peuple du Seigneur

Sagement, avec joie.

Il sera pur de tout péché,
Pour régner sur un grand peuple,
Pour reprendre les princes
Et exterminer les pécheurs par la puissance de sa parole.

Et il ne faiblira pas, en son temps, à l'égard de son Dieu ;

Car Dieu l'a rendu vaillant par l'Esprit saint,
Il l'a rendu sage et bien avisé,

Il l'a doué de force et de justice (Esa. 11, 2),

Et la bénédiction du Seigneur est avec lui puissamment,
En sorte qu'il ne faiblira point.

Son espoir se fonde sur le Seigneur.

Qui donc peut lui faire résistance? (Ps. 21, 8.)

Il est puissant dans ses œuvres,
Et fort par la crainte de Dieu.

Il paît le troupeau du Seigneur avec fidélité et justice (Ezéch. 34,23;
Jér. 23, 3),

Et il ne permet pas qu'ils s'affaiblissent dans leur pâturage.

Il les conduira tous dans la sainteté;



THÉOLOGIE. 503

Il n'y aura pas, parmi eux, de fierté,
Et aucune oppression ne pourra s'exercer contre eux.

Telle sera la majesté du roi d'Israël
Que le Seigneur a choisi
Pour le préposer à la maison d'Israël,
Afin qu'il la dirigeât.

Ses discours sont affinés plus que l'or le plus précieux. (Ps. 12, 7;

cp. Esa. 51, 16.)

Dans les assemblées il jugera les peuples,
Les tribus de ceux qui sont sanctifiés.

Ses paroles sont semblables aux paroles des saints (anges)
Au milieu des peuples sanctifiés. (Ps. 89, 6, 8.)

Bienheureux ceux qui naîtront en ces jours-là,
Pour voir le bonheur d'Israël dans l'assemblée des tribus,
Ce bonheur que Dieu accordera

Que Dieu se hâte d'exercer sa miséricorde à l'égard d'Israël
Qu'il nous délivre de l'impureté d'ennemis profanes
Le Seigneur lui-même est notre roi dès maintenant et à jamais

H. V.

Dr Gustave Volkmar. — La prophétie et l'assomption
de Moïse1.

L'écrit apocryphe qui a pour titre l'Assomption de Moïse, a été, dès

le IIe siècle de l'ère chrétienne jusqu'au XIe, un ouvrage d'édification
apprécié dans l'église. Nous n'en possédions qu'un petit nombre de

fragments. A.-M. Ceriani, conservateur de la bibliothèque ambroi-
sienne à Milan, en a découvert un exemplaire sur un palimpseste, et

l'a donné au public dans son recueil intitulé Monumenta sacra et

profana. Sa publication renferme le premier tiers seulement de cet
apocryphe, constituant, il est vrai, la partie la plus importante de

l'ouvrage sous le nom de Prophétie ou Apocalypse de Moïse. Le manuscrit

publié par Ceriani remonte au VIe siècle. C'est une traduction
latine, mais fort littérale, de l'original grec. L'auteur de l'épître de

Jude, ainsi que le rédacteur de la seconde de Pierre, ont puisé dans

cet apocryphe.

1 Mose Prophétie und Himmelfahrt, eine Quelle für das Neue Testament.
Zum ersten Male deutsch herausgegeben, im Zusammenhang der Apocrypha
und der Christologie überhaupt, von D.-G. Volkmar. 1 vol. 8° de 162 pag.



504 BULLETIN.

Ces deux lettres canoniques ne sauraient remonter au siècle
apostolique. A cette époque, les faux docteurs que Jude combat étaient
inconnus. D'après le verset 8 de son épître, l'auteur avait sous les

yeux un livre racontant la dispute de Satan avec l'ange au sujet du

corps de Moïse, et déjà connu de ses lecteurs. Origene (230), Didyme
d'Alexandrie (360), Œcumenius,Evodius, parlent de ce livre et de son
contenu. C'est celui que Ceriani vient de retrouver.

M. Volkmar en donne une traduction, accompagnée d'un commentaire.

L'apocryphe nous transporte au moment où Moïse va quitter
la terre. Il nous fait assister aux dernières instructions du prophète
à Josué son successeur. Le législateur hébreu retrace à grands traits
et en langage prophétique l'histoire encore à venir du judaïsme.
Malheureusement l'ouvrage incomplet s'arrête avant le récit de la
fameuse dispute.

A quelle date ce livre a-t-il été écrit? Pour déterminer cette date,
il faut remarquer qu'au temps de l'auteur, la persécution sévissait

avec une grande violence contre les Juifs: la pratique de la circoncision

était punie par le supplice de la croix. Cela n'eut lieu que sous

Adrien, de 135 à 138. Puis la prophétie de Moïse mentionne un martyr

de l'unité de Dieu, auquel elle attache une grande importance.
Son nom évidemment mystérieux est Taxo. Traduit en chiffres, ce nom
équivaut au nombre de 431, qui est également celui des lettres du

grand rabbin Akiba-(Rabon Akba). Il est vrai que dans cette interprétation,

il faut négliger la lettre iod d'Akiba et lire Akba. Mais la même

suppression a lieu dans l'explication généralement admise du chiffre
mystérieux de l'Apocalypse 666 (l'empereur Néron). Le iod de Kaisar
a aussi été laissé de côté. Cette omission se retrouve aussi dans le
chiffre de Jean XXI, 6 (153) qui désigne, en vertu de la même méthode,

l'apôtre Pierre et ses partisans. (Siméon, fils de Jona, Cephas.)
Le Taxo de l'apocryphe est bien le fameux rabbin Akiba, le dernier

grand représentant du mosaïsme au milieu de cette persécution. Le
livre qui le mentionne n'a pu être écrit qu'après son martyre, c'est-

à-dire entre 136 et 138, ou l'an 137 après Jésus-Christ.

La prophétie de Moïse rappelle sur plus d'un point la prophétie

d'Esdras, cet autre écrit apocryphe, composé sous Néron, dans

l'automne de l'an 97. Mais l'époque de celui qui nous occupe est évidemment

plus agitée. Les idées se sont modifiées. Ainsi la prophétie
d'Esdras signale encore l'attente du Messie, tandis que l'Assomption
n'en parle pas. Cette espérance n'a pas survécu à la chute de Bar-
Cocheba. Esdras espère encore que Jérusalem sera restaurée. Son



THÉOLOGIE. 505

successeur désabusé accepte le titre de colonie, donné à la ville sainte.
Il ne croit plus à la possibilité du rétablissement du temple. On sent
qu'on est transporté dans le second siècle.

La découverte de Ceriani est venue confirmer et éclairer d'un jour
nouveau ce que l'on savait du judaïsme de cette époque, des persécutions

qu'il eut à subir, des discussions relatives à l'observation alors
si périlleuse de la loi, du rôle d'Akiba et de son martyre, de l'attente
d'un jugement exercé par Dieu sur les nations.

Cet écrit, destiné à fortifier la foi juive et l'attachement à la loi au

milieu des persécutions, a plus d'un point de contact avec le christianisme

primitif : comme les premiers chrétiens, le Moïse de l'Assomption

est un monothéiste très convaincu et prêt, s'il le faut, à subir le

martyre pour sa foi. Les chrétiens judaïsants affirmaient l'origine
divine de la loi, tout en refusant de se soumettre à ses prescriptions,
cérémonielles. C'est aussi là l'idée de notre auteur, qui l'exprime
sous une forme qui lui est propre : « une partie du corps de Moïse est
admise dans le ciel de l'éternité, dans les hautes régions du Dominateur

du monde, une autre partie est ensevelie. * L'assomption du

prophète rappelle l'ascension de Jésus-Christ. L'espérance d'une
éclatante justice, d'un soudain jugement du monde, qui se trouve
dans cet écrit, est propre au christianisme primitif.

Et cependant l'auteur de notre apocryphe est, non un chrétien judaï-
sant, mais un ennemi de la croix, un docteur du pharisaïsme. Il ne
fait aucune mention de Jésus-Clirist. La circoncision est pour lui le

signe distinctif de la vraie adoration, ce qui n'était plus le cas pour
les judaïsants, qui pourtant n'avaient pas cessé de la pratiquer. Puis

Akiba, que notre apocryphe exalte si fort, Akiba, le grand soutien
du rabbinisme de ce temps, était connu pour sa violente opposition
au christianisme. On lui attribue la sentence suivante : « Celui qui nie
la divinité de la loi, rejette la résurrection, et celui qui lit un livre mi-
néen (chrétien), n'a aucune part au monde à venir.» Comment celui qui
glorifie un tel homme, ne serait-il pas lui-même un fanatique adversaire

du Christ Mais il n'est pas toujours facile de démêler, dans le

grand courant des apocryphes et des apocalypses de la première époque

chrétienne, ce qui est favorable au christianisme et ce qui lui est

contraire. La séparation entre ces deux courants, qui sans doute

avait commencé dès l'origine, ne devient guère tout à fait distincte

que depuis la chute de Bar-Cocheba, ainsi que Credner l'a montré.

La prophétie d'Esdras est encore favorable au christianisme, le livre
d'Hénoch et l'assomption de Moïse lui sont déjà hostiles

C. R. 1872. 33



506 BULLETIN.

Dressons un tableau chronologique de cette littérature.
55-60 après J.-C. Paul et ses quatre épîtres. La doctrine de la

prédestination, l'élection de grâce, l'expression de médiateur de la loi

appliquée à Moïse (Gai. III, 19), se retrouvent dans notre apocryphe.
C'était là autant d'emprunts faits par l'apôtre à l'enseignement
rabbinique de Gamaliel.

De la fin de 68 à janvier 69. h'Apocalypse de Jean. Ce livre n'a

trouvé sa vraie explication que par la comparaison qui en a été faite

avec la Prophétie d'Esdras. Toute apocalypse a un premier plan, puis
un avenir prochain. Dans celle de Jean, le premier plan immédiat
est la persécution de Néron et le règne de Galba. L'auteur attend

encore après cela un règne de courte durée, qui sera le signal de l'a-
vénement du Christ glorifié.

73-110. Les trois évangiles de Marc, de Luc et de Matthieu.
L'apocalypse de Jean qui les précède et qu'ils ont souvent en vue, est leur
principal commentaire. On sent aussi dans ces trois écrits canoniques
l'influence de la Prophétie d'Esdras.

118-119. Epître de Barnabas. Elle envisage la Prophétie d'Esdras

comme un produit de l'Esprit du Christ et la cite comme tel.
135. Le Pasteur d'Hermas ne précède que de deux ans l'Assomption

de Moïse. Dans cette apocalypse romaine, la loi de Moïse est encore
l'évangile éternel.

138. Marcion rejette du christianisme tous les éléments judaïques.
Bar-Cocheba est tombé depuis peu. Le judaïsme et le judéo-christianisme

ont été jusqu'ici si étroitement unis, que la ruine de l'un semble

devoir entraîner la perte de l'autre.
145. L'épître de Jude. L'auteur de cette épître fait usage de la

Prophétie de Moïse qui avait paru récemment, ainsi que de celle
d'Hénoch, qui était de l'an 132. Il en tire un argument contre les Carpo-
cratiens qui s'introduisaient dans les églises de la Judée. Ceux-ci
substituaient au Christ réel un Christ, qui n'était que le chef des éons; ils
s'élevaient contre la Seigneurie (rupiàmì) de l'Adonaï de l'Ancien
Testament. L'auteur de l'épître de Jude, imitant en cela l'exemple de

Barnabas et d'Hermas, invoque contre ces hérétiques le témoignage
d'un écrit judaïque et hostile au christianisme.

Mais qui est l'auteur de cette épître? Jude, serviteur de Jésus-Christ
et frère de Jacques. Cette dernière expression, frère de Jacques, doit
être prise au sens figuré et ne peut désigner qu'un héritier de sa

charge, un évêque de Jérusalem. En effet, Eusèbe nous apprend que
le siège episcopal de cette ville était occupé, à l'époque de Bar-Co-



THEOLOGIE. 507

clieba, par un Jude, et que Marc fut le premier évêque de l'église purgée

de ses éléments juifs après l'édit d'Adrien (135). L'évêque Judas
s'était probablement retiré à Pella ou dans quelque autre ville de la
Palestine, à la tête de sa communauté, composée de judaïsants, et c'est
de là qu'il écrivit son épître Cette lettre aurait dû prendre place à

côté de celle de Polycarpe, parmi les écrits des Pères apostoliques.
C'est par erreur qu'elle est devenue canonique.

150. Justin martyr parle des redoutables persécutions dece temps
contre les Juifs.

155. L'évangile de Jean renferme une allusion à Bar-Cocheba.
(V, 43.) Le faux prophète juif a contribué à cette séparation définitive

de la lumière et des ténèbres que l'évangéliste du Logos a en vue.
175. Un recueil d'écrits sacrés se forme à Rome. L'évangile de la

vraie gnose est ajouté aux autres plus anciens. Le besoin se fait
sentir de conserver à Pierre sa supériorité comme chef de l'église
unie, à l'imitation des apocalypses de Jean et de Moïse, présentant
l'une le chef de la révolte contre Dieu (Apocalypse), l'autre le type
de la fidélité à la loi. (Akiba.)

180. Un chrétien catholique écrit la seconde épître de Pierre, dans
le but de recommander la collection, qui vient de se former. Le livre
d'Hénoch et l'assomption de Moïse étant déjà peu en faveur, cet écrivain

ne les cite pas directement et adoucit certains traits.
On a cherché à montrer que la Prophétie de Moïse a été composée

dans le premier siècle. C'est ce qu'ont fait Ewald, Hilgenfeld et son
collaborateur Gutschmid, qui n'ont pas voulu s'opposer trop complètement

à la tradition canonique.
Ils objectent à nos vues que la destruction du temple sous Titus

n'est pas mentionnée, ce qui serait inadmissible dans notre hypothèse.
Mais elle ne l'est pas davantage dans le quatrième évangile et dans

les épîtres de Paul à Timothée et à Tite, qui sont postérieurs à cette

catastrophe. La Prophétie d'Esdras, qu'Ewald place en l'an 80, se

borne à de simples allusions.

Hilgenfeld a fait remarquer que l'emplacement du temple est encore

aux yeux de l'auteur un lieu saint, ce qui est inexplicable dans le cas

où le temple aurait été détruit. Mais l'emplacement du temple avait
conservé pour les Juifs un caractère de sainteté, après que l'édifice
lui-même eut été renversé par Nébucadnetzar et avant qu'il eût été

relevé. Il en est encore de même actuellement.
Les adversaires de notre manière de voir ont prétendu, mais sans

raisons suffisantes, que Paul (Gai. III, 19; Rom. II, 15, 2 Cor. XI, 2,



508 BULLETIN.

8, 25 et suiv., etc.), l'auteur de l'apocalypse de Jean et les rédacteurs
des évangiles (MarcX, 19; Math. XXIV, 21), ainsi que l'auteur de la

première épître de Clément, ont fait des emprunts à la Prophétie de

Moïse ; mais ils n'ont pas réussi à le démontrer. Les passages qu'ils
invoquent s'expliquent tout naturellement par l'emploi d'autres

sources.
Le docteur Jos. Langen, professeur au séminaire catholique de

Bonn, a reconnu avec nous dans son ouvrage récent (Le judaïsme en

Palestine à l'époque de Christ) que l'auteur de l'Assomption de Moïse,

un juif hostile au christianisme, avait évidemment écrit son ouvrage
dans une époque fort agitée. Seulement, dans sa fidélité aux traditions
de l'église, il le place en l'an 75 après J.-C, peu après la première ruine
du temple et de la ville. Il écarte un passage renfermant une donnée

chronologique importante, sous prétexte que ce passage est incomplet

et mutilé. Langen donne aussi une explication inadmissible de la

persécution de la Prophétie de Moïse, où les confesseurs de la circoncision

étaient punis par le supplice de la croix, quand il affirme que
ce supplice, qui ne fut pas appliqué vers l'an 70, pouvait cependant
aisément être prévu, les Romains sachant déjà alors fort bien à quel
degré les intérêts religieux et les intérêts nationaux étaient confondus

chez les Juifs. Mais ce n'est que depuis Trajan et Adrien que
Rome comprit l'importance qu'avaient, comme racine du sentiment
religieux et point de départ de l'opposition politique, l'attachement
à la loi et le fait de la circoncision, qui lui servait du symbole.

Langen interprète le mot Taxo dans le sens d'un futur grec (deratTa-em)

traduction de l'hébreu aaroc, j'établirai. Mais on ne voit dans ce

livre aucune trace d'un original hébreu. Puis comment se fait-il que
Langen, qui place la Prophétie d'Esdras en l'an 97 après J.-C, assigne
à la Prophétie de Moïse la date indiquée ci-dessus, puisque ce dernier
écrit renferme une réminiscence de l'autre?

Langen reconnaît, non sans raison, une peinture malveillante des

chrétiens dans ces mots de l'apocryphe « des hommes trompeurs,
impies, nuisibles (pestilentiosi), qui se disent justes. » Mais peut-il expliquer,

dans son point de vue catholique, qu'un «apôtre » ait accordé
une valeur historique à un livre si évidemment hostile au christianisme

Dans une nouvelle étude de la question publiée dans l'Indicateur
scientifique de Göttingue, le Dr Ewald a maintenu à peu près ses
conclusions précédentes. D'après lui, l'épître de Jude a été composée au

plus tard de l'an 45 à l'an 80 après Christ. La Prophétie de Moïse, qui



THÉOLOGIE. 509

était répandue à cette époque et bien connue, quoique anonyme,
devait remonter à 65 ans environ, à l'époque du grand soulèvement de

Judas Gaulonite, étouffé l'an 6 après J.-C.

Ainsi, pour résumer, les théologiens dominés par leurs préventions
en faveur du canon, ont fait tous leurs efforts pour placer dans le
premier siècle de notre ère cet écrit, qui a servi de document pour deux

épîtres du Nouveau Testament. Mais, en rapprochant les uns des

autres les résultats qu'ils ont obtenus, on arrive à des données toutes
différentes. Ainsi, une partie du Nouveau Testament, les épîtres de

Jude et de Pierre (II), n'a pu être écrite avant le milieu du second

siècle.

Les apocryphes de l'Ancien Testament doivent être envisagés en

général comme la littérature nationale du judaïsme sous le joug
religieux de Rome. Le livre de Sirach et le premier des Macchabées

qui, ainsi que ceux de Jonas et de Daniel et plusieurs Psaumes,
datent de l'époque des Séleucides ou des Macchabées, font seuls exception

à cette règle.
L'idée d'un Christ céleste, étrangère au judaïsme, a pris naissance

chez les juifs à la suite de l'activité de Jésus et de la croyance à sa

résurrection.
Les apocryphes constituent un des éléments les plus importants de

la question christologique.
Si l'on veut bien comprendre les livres du Nouveau Testament, il

faut les comparer aux écrits contemporains, c'est-à-dire aux apocryphes

de l'Ancien Testament et aux Pères apostoliques. Le canon

catholique, que la Réforme a accepté, est une fiction, désormais
insoutenable, de l'ancienne église episcopale.

J.-F. Clarke. Dix grandes religions, essai de théologie
comparée *.

Ce livre, de cinq cents pages, est le fruit de la lecture d'environ
deux cents ouvrages publiés en Allemagne, en France et en Angleterre,

dont l'auteur nous fournit la liste. Ces données multiples de la
science sont appréciées à la lumière de deux grands principes qui
sont, selon le Dr Clarke, à la base de la philosophie des religions. Le

premier c'est que « Dieu éclaire de quelque inspiration tout homme

' Ten great Religions : an essay in comparative Theology. By James Freeman

Clarke. Pp. 528. Boston ; 1871.



510 BULLETIN.

venant au monde. » L'inspiration, en conséquence, est universelle,
et le fait qu'une religion existe et est capable de satisfaire, ne fût-ce
qu'en partie, les âmes humaines que Dieu a créées, prouve que cette
religion doit renfermer des éléments de vérité. Le second principe
c'est le fait que, tandis que toutes les autres religions sont ethniques,

contenant en soi des limitations qui les confinent dans les bornes de

races particulières, le christianisme, lui, est catholique, capable
d'accueillir toutes ces races et destiné à devenir en dernier lieu la
religion universelle. La raison de cette catholicité n'est autre que la
plénitude de vie qu'il tire de son chef et de sa source, Jésus-Christ,
en qui habitent à la fois la plénitude de la divinité et celle de

l'humanité.

Après une introduction sur les religions païennes et la religion
catholique (universelle), le Dr Clarke consacre, sous les titres
suivants, un chapitre à chacune des dix religions qui l'occupent :

Confucius et les Chinois, ou la prose de l'Asie; le Brahmanisme; le
Bouddhisme ou le protestantisme de l'Orient ; Zoroastre et le Zend

Avesta; les Dieux de l'Egypte; les Dieux de la Grèce; la Religion
de Rome; la Religion des peuples du Nord; la Religion juive; le

Mahométisme et l'Islam. Un douzième et dernier chapitre compare
entre eux le christianisme et ces dix grandes religions.

Cette comparaison n'est au reste pas condensée exclusivement à la
fin du volume^ elle se produit partiellement déjà dans chaque
chapitre. Ainsi, après avoir caractérisé un peuple et sa civilisation,
exposé, en citant les textes, les traits principaux de la doctrine et indiqué

l'esprit d'une religion, fourni dans la mesure possible des détails

sur son fondateur, l'auteur établit une sorte de parallèle entre cette

religion et le christianisme, pour mettre en évidence aussi bien les

portions de vérité qu'elle renferme que les lacunes qu'elle présente,

et constater, le cas échéant, l'influence exercée au sein de l'humanité

et de l'église par telle conception antique fortement accusée.

Cette influence, le Dr Clarke la reconnaît entre autres à la théologie
et à la piété mystique de l'Egypte, qui suivant lui sont encore à

l'œuvre dans l'église chrétienne, et prêchent au monde moderne la
leçon permanente « de la reconnaissance du divin dans la nature. »

Voici d'ailleurs les conclusions auxquelles arrive l'auteur dans son

appréciation des diverses religions mises en regard du christianisme :

La religion de Confucius renferme les éléments éthiques du

christianisme, mais elle manque de l'enthousiasme moral et de la foi
spirituelle de ce dernier.



THÉOLOGIE. 511

Le brahmanisme a une certaine analogie avec le catholicisme
romain, le bouddhisme avec le protestantisme. Le brahmanisme
s'accorde avec le christianisme en ce qu'il reconnaît l'esprit universel à
la base de tout, mais l'élément personnel que le christianisme ajoute
à cette vérité, lui fait défaut. « Quand le bouddhiste dit que le
Nirvana n'est rien ; il entend simplement que ce n'est pas quelque chose,

que c'est l'opposé de tout ce que nous connaissons.... Le bouddhisme
se rapproche du christianisme par les doctrines du salut individuel,
de la récompense et du châtiment, du Nirvana enfin, mot qui signifie
le monde absolu el éternel au delà du temps et de l'espace. »

Les points de contact entre la religion de Zoroastre et le
christianisme se trouvent dans la doctrine des anges et des démons, le

culte exclusif de l'invisible, et la manière pratique d'envisager la vie
comme une lutte entre le bien et le mal.

La religion de l'Egypte touche au christianisme, outre ce que nous
en avons dit plus haut, par quelques points du rituel et par certaines
doctrines qui ont fortement agi sur la manière de formuler les

dogmes de la trinité et de l'expiation.
Les Grecs avaient l'idée d'un Dieu immanent ; leur conception du

devoir et de l'inspiration rappelle le christianisme.
Les Romains ont légué au monde chrétien les données de l'organisation

de l'église romaine et le caractère légal de la théologie
scolastique, tandis que le christianisme réussissait à doter l'occident de

l'Europe d'une religion d'amour et d'inspiration.
Les peuples Scandinaves ont fourni à la chrétienté les éléments du

caractère qui a donné naissance au protestantisme.
Le judaïsme nous a transmis l'idée monothéiste. Le mahométisme

est une chute des hauteurs du christianisme à un niveau inférieur,
mais cette chute, il ne la fait pas « sans ramasser quelque chose qu'on
avait laissé tomber, » la doctrine de la simple unité de Dieu.

Les réflexions frappantes ne manquent pas dans ces chapitres et

nous montrent que l'auteur n'abandonne pas tous ses droits au

compilateur.

K.-H. Sack. — Ecrits théologiques '.

Les morceaux qui composent ce volume sont au nombre de six,

dont deux avaient déjà été publiés dans des revues.

I. Du rapport entre la sagesse et la science.— IL Fragments de

' Theologische Aufsülze, von K. Sack. — 1 vol. in-8 de X et 147 pag 1871.



512 BULLETIN.

morale chrétienne. — III. L'état et l'église. — IV. La nourriture
d'Elie, petit travail exégétique sur 1 Rois XVII, 2-9, où l'auteur tente

d'expliquer le miracle apparent par un fait naturel. Ce résultat est

obtenu par un changement de ponctuation : DTIIV (arabes) au lieu

de D^HIÎ? (corbeaux). — V. La doctrine réformée de la cène, essai

de prévenir, au moyen d'une exposition fidèle de la conception réformée,

les exagérations des différences confessionnelles. — VI. Courtes
observations sur la Vierge d'Orléans, de Schiller, concernant le

rapport entre la conception idéale du poëte et la vérité chrétienne réelle.

PHILOSOPHIE

REVUES

Zeitschrift fur philosophie und philosophische kritik
Tome LVI. — Première livraison. (1810.)

H. Ulrici. La question logique. III. Les catégories.
J.-H. de Fichte. L'âme, l'esprit, la conscience, au point de vue de la

psychophysique. (2e article.)
R. Hippenmayer. La critique de la psychologie rationnelle, d'après

Kam, son développement historique et sa signification.

Bulletin. — Leibnitz et Lessing, par R. Zimmermann. — Esquisse de

l'éthique philosophique, par Schmid. (1868.) — La religion, sa

nature et son histoire, par O. Pfleiderer. — Réponse à une critique

de la philosophie de l'Inconscient, par E. de Hartmann.
Réplique par Reichlin-Meldegg.

Seconde livraison.

H. Ulrici. La question logique. IV. Concept, jugement, syllogisme.
Reichlin-Meldegg. L'immatérialisme, lettre à H. Collyns-Simon.

Bulletin. — La vérité et ses caractères essentiels, par Brais. — Les

erreurs de l'ancienne philosophie classique, par 0. Caspari. (1868.)

— De studiis metaphysicis œtati nostrœ accomodandis, ad philoso-
phiee professores L. Laurilli. 1866.) — La doctrine de Dieu. (1867.)


	Théologie

