
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La cloture du canon de l'ancien testament

Autor: H.V. / Graetz, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CLOTURE

DU CANON DE I/ANCIEN TESTAMENT

D'APRÈS LE Dr H. GFLETZ »

Lorsque l'on consulte les ouvrages d'introduction, les
commentaires ou les encyclopédies théologiques sur la question si

importante de la formation et de la clôture de l'Ancien Testament,

on y trouve exposées les vues les plus aventureuses et
les plus confuses. Chacun connaît l'opinion reçue qui s'est
transmise pendant longtemps de manuel en manuel, avec tout
le bagage des preuves conventionnelles: c'est que Esdras ou
Néhémie ou bien encore la grande synagogue auraient fixé le

canon une fois pour toutes, en déclarant sacrés les 24 livres
qui constituent aujourd'hui l'Ancien Testament.

Cette hypothèse très commode, il faut en convenir, ne pouvait

suffire à la longue. Une première brèche y fut faite par les

résultats de la critique touchant le livre de Daniel. La composition

de ce livre à l'époque des Macchabées est aujourd'hui un
fait si généralement admis que même des exégètes orthodoxes
ont cru devoir l'accepter. Or ce livre, postérieur de près de

trois siècles à la prétendue clôture du canon, comment donc
avait-il pu y pénétrer après coup La même question se pose
à propos de plusieurs autres hagiographes. Voici d'abord le

' Kohélet oder der salomonische Prediger, übersetzt und kritisch erläutert
von Dr H. Groetz, Professor an der Breslauer Universität. — Anhang I. Der
alttestamenlliche Kanon und sein Abschluss. — Voir le compte-rendu de

l'ouvrage lui-même au Bulletin.



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN ILSTAMENT. 629

livre d'Esther : le récit, il est vrai, nous reporte au temps d'As-
suérus, c'est-à-dire de Xercès ou d'Artaxercès ; mais il n'a été
composé lui-même que plus tard, à l'époque des successeurs
d'Alexandre peut-être, en tout cas postérieurement à la date
traditionnelle de la clôture du canon, — et cependant il a trouvé
accès dans celui-ci. Voici ensuite les psaumes macchabaïques;
le nombre des exégètes scientifiques qui en nient l'existence et
la possibilité tend à diminuer de plus en plus. Enfin l'Ecclesiaste

: la plupart des commentateurs actuels le font dater des

derniers temps de la domination persane, quelques-uns le
font naître seulement à l'époque gréco-macédonienne, — et
cependant il a trouvé place, aussi bien que ces psaumes-là,
dans le canon fixé, dit-on, et fermé dès le temps de Néhémie,

c'est-à-dire un siècle au moins auparavant! Il est vrai que
Hengstenberg fait paraître l'Ecclesiaste précisément au
moment de la clôture du canon, de sorte qu'il y serait entré

pour ainsi dire à porte fermante. Mais ce ne sont pas des

raisons internes qui l'ont amené à fixer cette date ; il ne l'a
admise que par respect pour l'opinion traditionnelle touchant
l'époque de la fermeture du canon. — Il est donc de fait que
plusieurs hagiographes sont postérieurs à cette prétendue
clôture. Commentées écrits ont-ils pu, néanmoins, prendre
rang parmi les livres canoniques?

Bleek et d'autres avec lui, se représentent que les choses
ont dû se passer à peu près de cette manière-ci : dès qu'un
livre, revêtu d'un caractère biblique ou recommandé par son
titre comme provenant d'un auteur ancien, avait acquis de l'au
torité au sein de la communauté juive, on le mettait à la suite
du canon existant ; d'abord les Chroniques ainsi que les livres
d'Esdras et de Néhémie, puis les écrits réputés salomoniques
et, en dernier lieu, le livre de Daniel. — Mais, demanderons-

nous, qui donc, ou, pour préciser davantage, quelle autorité a

fait ces adjonctions Qui était ce on qui pouvait se permettre
pareille chose? Car enfin, si les mots canonique et canonicité
sont plus que de simples mots, s'ils servent à marquer la
différence qui existe entre littérature sacrée et littérature profane, il
est bien peu vraisemblable qu'on ait abandonné au premier



630 Dr H. GHiETZ.

venu le pouvoir d'ajouter aux livres anciens des livres
nouveaux et de conférer à ces derniers la même dignité qu'aux
autres. Ou bien alors, si l'insertion au canon était chose sans

importance majeure, si elle n'était pas soumise à certaines
conditions particulières et entourée de précautions et de réserves,
comment se fait-il qu'on ait ajouté Daniel aux hagiographes,
au lieu de l'insérer à sa place naturelle, c'est-à-dire parmi
les prophètes, avec lesquels ce livre a tant de rapports? C'est là

un fait que les critiques n'ont pas assez fait entrer en ligne de

compte, et qui est pourtant d'un grand poids dans la question
qui nous occupe.

Plusieurs auteurs tels que Bertholdt, de Wette, Movers, ont
placé la clôture du canon à une époque très tardive. Mais leur
argumentation manquait de solidité. Les raisons alléguées par
eux ne pouvaient soutenir l'examen. Aussi leur opinion n'a-t-
elle pu percer jusqu'à présent. En effet, aussi longtemps qu'on
ne parvient pas à indiquer d'une façon précise, à la fois l'époque

de la clôture, l'autorité qui l'a sanctionnée, et les motifs
qui ont dû diriger cette autorité, l'idée d'une canonisation
tardive demeurera toujours une idée en l'air. Les pages qui
suivent sont un essai de déterminer ces différents points et d'établir

ainsi sur des bases plus solides le résultat que les critiques
que nous venons de nommer n'ont fait qu'entrevoir et anticiper.
Nous verrons que la fixation ou la clôture du canon hébreu a

eu lieu à trois époques successivement:
1° Du temps de Néhémie ou, ce qui revient au même, de la

grande synagogue, et par cette dernière autorité, vers l'an 400

avant notre ère ;

2° A l'époque du soulèvement contre les Domains, par les

écoles schammaïte et hillélite, vers l'an 65 de notre ère;
3° Lors de la destitution du patriarche Gamaliel II, par

l'assemblée des Tanaïm (docteurs de la loi), vers l'an 90 de notre

ère.

I

De Wette le premier a fait la remarque que dans Dan. 9 :2
les mots : « Je fixai mon attention, dans les Livres, sur le nom-



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 631

bre des années au sujet duquel la parole de Jehovah avait été
adressée à Jérémie, le prophète, etc. » — renferment une trace
de l'existence du recueil des prophètes. Mais comme ce critique
lui-même n'a su faire aucun usage de cette trouvaille, ceux qui
sont venus après lui n'y ont attaché que peu ou point de
valeur. Et pourtant cette indication est du plus grand prix. Il
suffit de se rendre un compte exact du sens de ce mot aies
Livres » D'HSDri- Dans l'ancienne littérature talmudique sepha-

rim, au sens absolu, désigne les écrits des prophètes, à l'exclusion

non-seulement du Pentateuque (Livre de la loi ou Livre
par excellence), mais aussi des hagiographes. En effet sepha-
rim n'est employé qu'en parlant de ceux des livres saints qui
étaient lus dans les synagogues. Or les hagiographes, à l'exception

d'Esther, n'ont jamais été admis comme péricopes syna-
gogales. Même dans l'usage privé, les hagiographes étaient as-
sez^ rares. « Le tuteur, dit une loi (Tosifta Baba Balra Vili), ne
doit acheter pour son pupille que des choses nécessaires, ainsi

en particulier, il ne lui achètera que le Livre de la loi et les

Prophètes. » Toutes les halaches (règles) relatives à la manière
d'écrire et de relier les « Livres, » ainsi qu'à leur rapport avec
le Livre de la loi, ont uniquement traitauxProphètes; elles ne

s'occupent pas des hagiographes. Ainsi lorsqu'il est dit dans

une ancienne halache qu'il est défendu de réunir en un seul

volume le Pentateuque et les Prophètes. (Tr. Sepher Torah III,
Tr. Sopherim III,jerus.Tr. Megilla pag. 73 d.) Et ailleurs quand,

pour sauvegarder le caractère sacro-saint du Pentateuque, il est

prescrit que l'enveloppe destinée à ce dernier ne doit pas servir

pour un volume des Prophètes et que l'on ne doit pas non
plus poser un exemplaire des Prophètes sur un exemplaire de

la Torah. (Tosifta Megilla III.) Il est vrai que les commentateurs

talmudiques ont étendu ces dispositions aux D'O-lfO et qu'ils

ont compris aussi les hagiographes dans la catégorie des D"HSD-

Mais c'est, là une interprétation postérieure. Le terme sepharim,
Livres, ne désignait, dans l'origine, pas autre chose que les

écrits des Prophètes. Lors donc qu'il est dit dans le livre de

Daniel. « Je fixai mon attention, dans les sepharim, sur le



632 Dr H. GRAETZ.

nombre des années, etc. » cela suppose que lorsque ce livre fut
composé, c'est-à-dire au commencement des luttes soutenues

par les Machabées, les Prophètes étaient déjà rassemblés et

réunis en un même volume ou rouleau. En effet, tous les

Prophètes ne formaient qu'un seul volume, par où s'explique
l'expression, assez fréquente dans la Mischnah : « pour terminer

on lit dans le Prophète, » au lieu de : « dans le volume
des Prophètes. »

Il ressort également du Prologue de Sirach le jeune, à peu
près contemporain de l'auteur inconnu du livre de Daniel,
qu'il existait alors deux recueils de livres saints : ô vipoç y.ù ol

Ttptxf-nrai. A côté de ces livres-là, il existait bien d'autres écrits
d'un caractère religieux, mais ils n'avaient pas encore de

titre commun. C'est pourquoi Sirach les désigne par le terme
général et indéfini : rà SXkx -^Arpi« ßiß\i« ou rà ).o(7rà t«v ßiß\lm>. Le

nom D^ninSi yp«t?°à, Ecritures, n'était donc pas encore formé

et consacré dans la première moitié du IIe siècle avant notre
ère. Le recueil des Prophètes, au contraire, étant déjà fermé
et revêtu d'une dignité canonique, on comprend aisément que
personne n'ait osé y introduire le livre de Daniel qui venait
seulement d'être mis en circulation. — Et quels étaient les

livres qui faisaient partie de ce canon prophétique? C'est ce

que nous apprenons par Sirach aîné. Dans les chapitres 48 et
49 de son livre, il cite non-seulement Esaïe, Jérémie et
Ezéchiel, mais oï StàSex« -rrpoffiTM, c'est-à-dire les petits Prophètes
comme formant déjà un tout. Or Sirach aîné vivait probablement

vers l'an 300, au plus tard vers l'an 250. Ainsi déjà dans

ce temps-là, le canon des Prophètes était clos et renfermait les

mêmes écrits qu'il renferme aujourd'hui. Quant au recueil des

hagiographes, il n'en est pas encore question à cette époque.
En quel temps le canon des Prophètes a-t-il donc été clos?

Pour résoudre ce problème nous en sommes réduits à trois
témoignages qui, pris individuellement et en soi, ont peu de

valeur, mais qui sont dignes d'attention à cause de leur unanimité

sur la question de date.
Le plus ancien de ces témoignages se trouve au IIe livre des

Machabées. (2 :13.) L'auteur, sur la foi de mémoires écrits, ra-



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 633

conte que « Néhémie établit une collection de livres (ßißXuA-mnv)

et y rassembla les écrits concernant les Rois et les Prophètes,
ceux de David, et des lettres de rois concernant les donations »

(èmmolàç ßuaaiwv nsp't. âvaOeftâTwv). — Si nous n'avions d'autre
témoignage que celui-là, nous ne serions pas bien avancés; car
tout ce qui nous est raconté dans ce chapitre : comment Néhémie

découvrit le feu sacré et comment Jérémie avait caché
dans une grotte le tabernacle, avec l'arche sainte et l'autel des

parfums, — tout cela est tellement légendaire que la crédibilité

de ce qui concerne la « bibliothèque » fondée par Néhémie
en est singulièrement infirmée. D'ailleurs le fait d'une collection

d'écrits de David et de lettres de rois au sujet des àv«9s'^KT«

est si peu croyable, ce que l'auteur en dit est si vague, que l'on
s'étonne, à bon droit, qu'un critique aussi sensé que Bleek ait

pu prendre ce récit pour base et point de départ de son exposé
sur la formation du canon.

Mais nous avons encore deux autres témoignages qui
assignent la même date à la collection des livres saints. Une boraïtha
(note complémentaire) citée dans le Talmud de Babylone (Baba
Batra, pag. 146) dit que « les hommes de la grande synagogue
ont écrit Ezéchiel, les douze Prophètes, Daniel et le volume
d'Esther. » Cette indication, dès l'abord, fait l'effet de n'être pas
historique, et le fait qu'elle ne se rencontre que dans ce seul

passage, et non dans la Tosifta (supplément au Talmud) ou
dans le Talmud de Jérusalem, la rend très suspecte. Que veut
dire cette expression: « les hommes de la grande synagogue
ont écrit "OHD Ezéchiel, etc. » Ecrire signifierait-il ici recevoir

dans le canon L'expression serait assurément on ne peut
plus mal choisie. D'ailleurs il est dit ensuite qu'Esdras a écrit
son livre et une partie des Chroniques, de sorte qu'Esdras se

trouve placé postérieurement à la grande synagogue Et, chose

non moins absurde, la même boraïtha dit que le roi Ezéchias
et ses contemporains ont écrit Esaïe et les trois livres salomo-
niques. Bref, le contenu de cette seconde relation n'est, en soi,
pas plus historique que celui du passage des Machabées.

Le troisième témoignage ne vaut guère mieux. Il se trouve
dans le livre Abot di Rabbi Nathan, commentaire post-talmu-



634 Dr H. GR^TZ.

dique sur les « Maximes des pères. » Le passage en question

rapporte ce qui suit : « Ils (les sages) ont dit d'abord que les

écrits salomoniques sont apocryphes parce qu'ils ne renferment

que des paraboles, et qu'ils ne rentrent pas dans les

hagiographes; aussi les a-t-on mis de côté, jusqu'à ce que
vinrent les hommes de la grande synagogue qui les expliquèrent.

» Ces lignes renferment plusieurs erreurs manifestes ; en

effet, nous savons par une relation authentique de la Mishnah,

que les écrits salomoniques n'ont jamais été positivement
déclarés apocryphes de telle sorte qu'on les aurait mis de côté

ou cachés (733)- Nous savons également que, si controverse il

y a eu, elle n'a porté que sur le Cantique et l'Ecclesiaste,
jamais sur les Proverbes. Enfin, la même source authentique,
sur laquelle nous aurons à revenir, nous apprend que ce n'est

pas la grande synagogue qui a réhabilité ces deux écrits
controversés, mais l'école de Hillel. Sur tous ces points donc, le

témoignage des Abot est sans valeur.
Mais si, pris en eux-mêmes, ces trois témoignagnes ne sont

de nature qu'à inspirer la défiance, il est à remarquer, d'autre

part, qu'ils sont tous d'accord sur un point, c'est que du

temps de Néhémie ou de la grande synagogue il fut statué

quelque chose touchant la littérature sacrée, c'est qu'à ce

moment il fut pris à cet égard certaines décisions ou mesures.
Evidemment les trois auteurs que nous venons de citer avaient
ouï parler d'une activité littéraire de Néhémie et de la grande

synagogue. Ils avaient appris par la tradition qu'entre autres
choses ce corps s'était occupé de la canonisation de certains
écrits. Mais le souvenir exact de cette activité s'étant effacé

avec le temps, et les malentendus, le manque de critique,
l'imagination, en partie aussi certaines tendances et préoccupations

personnelles y aidant, chacun des trois arrangea les

choses à son point de vue et à sa façon. Quoi qu'il en soit, il
résulte de ces textes et de la tradition qui est à leur base, que
la grande synagogue ou Néhémie a joué un rôle actif dans la

fixation du canon.
Nous disons : la grande synagogue ou Néhémie; en effet,

bien que cela soit contesté de divers côtés, il est certain que



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 635

Néhémie et la grande synagogue ne font pour ainsi dire qu'un.
Il a été démontré à réitérées fois et par différents auteurs (N.
Krochmal, Dr J. Levy et M. Graetz) que la littérature talmudi-
que désigne par le nom de grande synagogue (ecclesia magna,
n?Ì"73n nOD3) l'assemblée ou le conseil que Néhémie

convoqua en vue de régler certaines questions. Le Midrash de

Ruth (45 c.) identifie même avec la grande synagogue l'assemblée,

présidée par Néhémie, dont il est parlé dans le livre de

Néhémie, chapitre 10; identification qui se retrouve dans le
Talmud de Jérusalem. (Tr. Schebiit pag. 35 c.) Les 85 noms énu-
mérés dans Néh. X sont considérés dans le Talmud comme
étant ceux des membres de la grande synagogue. D'un autre
côté, la tradition porte que ce corps se composait de 120 membres.

On arrive à ce chiffre si l'on admet qu'outre les
représentants de la race sacerdotale, des familles lévitiques et de

l'aristocratie israélite, l'assemblée comprenait encore, —comme
semble l'indiquer le texte, — des délégués des villes et des hommes

versés dans les lettres (D'O'OÜ)-

Si donc, d'une part, des relations talmudiques affirment très
nettement que la grande synagogue a fixé des règles
liturgiques et établi des institutions synagogales, qu'en particulier
elle a introduit la lecture régulière des péricopes tirées du

Pentateuque, et que, d'autre part, comme nous l'avons vu ci-
dessus, la tradition a conservé le souvenir que la même assemblée

ou ce qui revient au même Néhémie s'est occupé de la

canonisation des livres saints, on peut en conclure que le

canon des prophètes, dont la clôture est déjà attestée par Sirach
et Daniel, a été fixé par la grande synagogue, c'est-à-dire par le

grand conseil institué par Néhémie.
On est encore confirmé dans cette opinion lorsqu'on cherche

à se rendre compte des motifs qui ont dû pousser cette autorité

à clore le canon prophétique. Il est de notoriété générale

que, déjà pendant la durée du second temple, l'usage s'établit
de lire dans le temple el dans les synagogues, à côté des

péricopes de la loi, des morceaux tirés des prophètes, ce qu'on
appelait des haphtares. Cette lecture des prophètes quand et



636 D1' H. GR^TZ.

dans quel but a-t-elle été introduite? La raison indiquée par
Elias Levita, à savoir que les rouleaux du Pentateuque ayant
été déchirés et brûlés dans les temps qui précédèrent les
Machabées la lecture des prophètes dut suppléer à celle de la

loi, cette raison est insoutenable. Il est bien plus probable

que les haphtaroth furent introduites par suite de la lutte
avec le samaritanisme. La question qui divisait essentiellement

les Juifs et les Samaritains était celle de savoir si c'était
le temple de Jérusalem ou celui du Garizim qui était le
sanctuaire établi de Dieu. Une loi halachique statue que lorsqu'un
Samaritain désire passer au judaïsme il doit commencer par
abjurer la sainteté du Garizim, puis confesser la sainteté de

Jérusalem et la résurrection des morts. (Tr. Choutim, à la fin.)
La grande synagogue ne devait-elle pas sanctionner par une
institution spéciale la profession de la sainteté de Jérusalem et
de son temple, tout comme elle a sanctionné celle de la

résurrection en introduisant dans la prière quotidienne un
paragraphe relatif à cette croyance? Depuis que le temple du
Garizim était construit, Samballat et son gendre faisaient tout ce

qui était en leur pouvoir pour attirer à eux le plus grand nombre
possible de Judéens. Ne fallait-il pas opposer une digue aux
flots de la désertion C'est à ce but que devait servir surtout
la lecture des prophètes. Elle devait graver profondément dans
les esprits du peuple la conviction que ces hommes de Dieu
avaient insisté de tout temps sur la sainteté de Jérusalem et de

son temple. Telle est l'origine la plus probable des haphtares.
Les prophètes devaient-ils servir à des lectures publiques, il

était urgent de déterminer quels écrits appartenaient à cette

catégorie ; il fallait, en un mot, clore le canon des prophètes.
Les autres écrits alors existants ne pouvaient remplir au même

degré le but indiqué. C'est par la bouche des prophètes que
Dieu avait parlé, il les avait choisis comme il avait choisi
Moïse ; aussi était-ce par eux seulement ou par leurs écrits
que pouvait être affermie chez le peuple la conviction que Dieu
n'avait élu domicile qu'à Jérusalem et dans son temple.—Après
tout ce qui précède, on peut considérer comme suffisamment



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 637

démontré que le canon des prophètes a été fixé par la grande
synagogue, sinon du vivant même de Néhémie, du moins peu
après sa mort, vers l'an 400 avant notre ère. Si, à cette
époque, le livre de Daniel avait déjà été composé sans aucun
doute, il y eût été admis. D'un autre côté, il est clair que
d'autres écrits, qui étaient déjà en circulation en ce temps-là,
mais qui n'avaient pas un caractère prophétique, ne pouvaient
pas trouver place dans ce canon. Le livre de Ruth, par exemple

ne peut pas avoir été joint à celui des Juges ; encore
moins celui des Lamentations de Jérémie à l'ouvrage prophétique

du même auteur. Quand Origene rapporte que, chez

les juifs, -/ae' kßpcdovc, les Lamentations, avec l'Epître
(apocryphe), étaient jointes au livre de Jérémie (Eusèbe, Histoire
ecclésiastique, VI, 25), il ne peut pas avoir eu en vue les juifs
de Palestine. L'épître dite de Jérémie n'a jamais figuré dans le

canon palestinien. La notice d'Origene a trait, sans doute, au

canon des juifs alexandrins. C'est dans ce dernier que les
Lamentations et l'épître auront fait suite au livre prophétique,
de même que le livre de Ruth y faisait suite à celui des Juges.
Le canon palestinien des prophètes n'a jamais compris que
huit livres, savoir : Josué, les Juges, Samuel, les Rois, les trois
grands prophètes et les Douze, ces derniers ne formant qu'un
seul livre.

II

A côté de ces écrits canoniques, il existait d'autres livres

que l'on tenait généralement en haute estime, mais qui ne

jouissaient pas de la même autorité. Ce sont ceux que Sirach

(le jeune) appelle rà 3X1« Trca-pia ßißlia. Plusieurs d'entre eux
datent d'avant l'exil : Job, dont Sirach aîné fait mention dans

son panégyrique (chap. 49); deux recueils de psaumes, l'un
davidique, l'autre lévitique ou korachite, dont il se trouve déjà
des extraits dans les Chroniques ; puis le noyau du livre des

Proverbes, enfin les Lamentations. Les autres sont post-exi-
liques, mais ils ne tardèrent pas à être entourés, comme les



638 Dr H. GRAETZ.

précédents de la considération générale du moins parmi la
classe lettrée. Pendant la nuit qui précédait la fête des
propitiations on lisait au grand prêtre pour le tenir éveillé des

morceaux tirés de Job, d'Esdras, des Chroniques et de Daniel.
Mais comme ces volumes n'étaient pas réputés sacrés et inspirés

de Dieu, plusieurs ne les traitaient pas avec tout le respect
désirable. On en voyait même qui les employaient en guise de

couvertures pour leurs ânes.

Cette irrévérence scandalisait les hommes éclairés et
sérieux principalement les Pharisiens, qui sentaient la valeur
intrinsèque de ces écrits. On avisa au moyen de les préserver
d'un pareil avilissement. Ce fut l'occasion d'une nouvelle
canonisation. L'époque où elle eut lieu et l'autorité plus ou moins
officielle qui y procéda sont connues. Nous n'en sommes plus
réduits ici à de simples probabilités nous mettons le pied sur
terre ferme historique. Voici ce qu'on lit dans une Mishnah

(tr. Sabbat chap. 1) : « Certaines lois ont été arrêtées dans la
chambre haute d'Eléazar, fils de Chananya, fils d'Ezéchias
Ben-Garon alors qu'ils (les sages) le visitèrent. En ce temps,
la maison (c'est-à-dire l'école) de Schammaï eut la majorité
sur celle de Hillel. Ils interdirent dix-huit choses ce jour-là. »

Ces dix-huit choses n'ont pas d'intérêt pour nous ; elles sont
relatives aux rapports des juifs avec les gentils. Mais d'autres
points furent encore réglés à cette occasion. Au nombre de

ces points les deux talmuds s'accordent à ranger une ordonnance

prophylactique portant « que l'attouchement des écrits
saints devait avoir pour effet de souiller lévitiquement. » Un
traité tout entier, celui qui est intitulé Yadaïm, s'occupe de ce

genre de souillure. Nous y trouvons (chap. 6 : 6), relativement
au sujet qui nous intéresse, le passage qui suit :

« Les sadducèens interpellèrent R. Jochanan ben Sakkaï (le
disciple le plus eminent de l'école de Hillel), en disant : « Nous
» avons à nous plaindre de vous pharisiens, de ce que vous
» statuez que les écrits saints souillent les mains, tandis que
» les écrits des nouvelles du jour ne les souillent point. »

Jochanan répondit : « Sont-ce là tous vos griefs contre les phari-
» siens? N'ont-ils pas statué aussi que les ossements d'un âne



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 639

» ne souillent pas tandis que les ossements du grand prêtre
» Jean (Hyrcan) lui-même souillent? » — « C'est que, répliqué-
» rent-ils, plus un être est excellent, plus il a pour effet de
» souiller, afin qu'on n'en vienne pas à faire quelque ustensile
» des ossements de ses parents. » — Alors : « Eh bien, dit-il, c'est
» également à cause de leur plus grande excellence que les
» livres saints souillent les mains (la tosiphta ajoute : afin qu'on
» ne s'en serve pas en guise de couverture pour des bêtes),
» tandis que les livres des nouvelles du jour, qui n'ont rien de
» particulièrement excellent, ne les souillent pas. »

Ce passage nous fait connaître le motif qui a déterminé les

pharisiens à promulguer la singulière ordonnance dont nous
venons de parler : il s'agissait de mettre les livres saints à l'abri
de toute profanation. Mais de quels livres saints s'agit-il? Est-
ce du Pentateuque ou des livres prophétiques? Evidemment
non ; car à cette époque l'un et l'autre de ces recueils étaient
depuis longtemps réputés sacrés. C'est des hagiographes qu'il
est question. Nous apprenons également par les textes cités de

quelle autorité cette décision est émanée : de l'école de Schammaï

et de celle de Hillel réunies. La date, enfin, ne nous est

pas moins exactement connue : c'était au synode de

Jérusalem, environ l'an 65 de notre ère, peu d'années avant
la destruction du temple alors que la lutte à mort entre les

juifs et les gentils venait de se déchaîner avec fureur. (Comp.
Grsetz, Geschichte der Juden, IV, 2, pag. 496.)

L'importance de ce synode pour l'histoire de la fixation du

canon est généralement méconnue. Il ne s'agissait pas seulement,

alors, de savoir si tels ou tels livres, déjà reçus dans

le canon, devaient y être conservés comme le pense entre
autres Oehler dans son article sur le canon de l'Ancien Testament.

(Herzog, Real-Encyclopœdie VII, pag. 251.) Il s'agissait
bien plutôt de décider quels livres devaient être considérés
désormais comme écrits saints Enpïl ''3113, à quel livre
devait s'appliquer la règle prophylactique ci-dessus mentionnée,
en un mot : il s'agissait de la canonisation des hagiographes.

Incidemment, il est vrai, il fut question aussi du livre prophétique

d'Ezéchiel, que quelques-uns auraient voulu exclure de



640 Dr H. GRAETZ.

la lecture publique, à cause des divergences notables qui
existent entre ses dispositions législatives et celles du

Pentateuque. Mais quant à lui enlever le caractère de livre saint,

quant à l'exclure du canon, personne n'y songea.
Les débats paraît-il, furent vifs, tumultueux même.

L'admission de certains livres était fort controversée. Quels étaient

ces livres contestés? Il n'est pas possible de le dire avec certitude

: les actes de l'assemblée ne furent pas protocoles, et la

tradition sur ce point s'obscurcit par suite des troubles de cette
malheureuse époque et de la mort d'un grand nombre de

docteurs, qui périrent au milieu de l'effroyable catastrophe nationale.

Mais à en juger par ce qui est rapporté dans le traité
Adoyoth (5 : 3), ce fut surtout l'Ecclesiaste qui donna lieu à des

controverses. «Le Kohélet, disaient les schammaïtes, ne souille

pas les mains. » C'était pour eux un livre profane qui ne devait

pas être admis au nombre des hagiographes. Comme cette
école était alors en majorité, il est plus que probable que, pour
le moment, l'Ecclesiaste demeura exclu du canon.

Il serait intéressant de connaître la cause de cette antipathie
de l'école schammaïte pour le livre de l'Ecclesiaste. Mais ses

membres ne se sont pas prononcés à cet égard. On a cherché,
d'assez bonne heure déjà, à s'expliquer les motifs de cette
exclusion. L'un pensait que l'Ecclesiaste fut repoussé parce
que son contenu n'était pas le produit de l'inspiration divine,
mais celui de la sagesse subjective de Salomon. Mais on lui
répliqua avec raison que, à ce compte-là, les Proverbes également

auraient dû être exclus. Et l'on sait qu'en effet Théodore
de Mopsueste fut assez conséquent pour refuser le caractère
canonique aux Proverbes aussi bien qu'à l'Ecclesiaste, parce
que, disait-il, Salomon les avait composés ex sua saltern
persona ad aliorum utilitatem non ex prophetiœ accepta gratia,
sed saltern prudentia humana. D'autres, à ce que nous apprennent

divers écrits agadiques (homélitiques), ainsi que le
commentaire de Jérôme, attribuaient cette répulsion au fait que
l'Ecclesiaste renferme des propositions hétérodoxes en opposition

avec la Thorah ; ainsi quand il est dit : « Réjouis-toi, jeune



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 641

homme pendant ta jeunesse....; suis les voies de ton cœur et
les délices de tes yeux ; » tandis que Moïse a dit (Nomb. 15 :

39) : « Vous ne suivrez pas votre cœur et vos yeux. » D'autres
encore prétendaient que l'Ecclesiaste avait encouru celte
disgrâce parce qu'il donnait à entendre que tout travail, même
celui qui a pour objet l'étude de la loi, est une vanité, ou bien

parce que Kohélet se contredit lui-même en plus d'un endroit,
etc. La diversité même de ces motifs prouve suffisamment que
nous n'avons pas affaire à une tradition historique, mais à de

pures suppositions. En l'absence de renseignements authentiques,

on en est bien réduit, sans doute, à essayer de deviner
les secrets motifs des schammaïtes. Aux hypothèses qui
précèdent ne pourrait-on pas ajouter celle-ci, que cette école ne
tenait pas l'Ecclesiaste pour salomonique ou bien, — ce qui
est encore plus vraisemblable, — qu'elle avait reconnu dans

ce livre des allusions à son adresse Ce verset : « Ne sois pas

juste (ou pieux) à l'excès » et d'autres semblables ne
renfermaient-ils pas une critique mordante du rigorisme et des
exagérations religieuses des schammaïtes? Reconnaître comme saint

un pareil écrit, l'admettre dans le canon des hagiographes,
n'était-ce pas forger des armes contre soi-même

III

La question du canon revint à l'ordre du jour dans un synode

subséquent, celui de Jamnia, à l'époque où Gamaliel II fut
destitué de sa dignité de patriarche et remplacé par R. Eléazar

ben-Asaria. Soixante-douze docteurs de la loi (tanaïm) se

réunirent à cette occasion pour procéder à une révision des lois

sur la foi de la tradition orale. Le débat porta aussi sur quelques

hagiographes jusque-là controversés. Il résulte du témoignage

concordant de trois hommes dignes de foi, Ben-Asaï qui
avait encore connu personnellement les membres du synode,
Simon ben-.lochaï et le beau-frère deR. Akiba: 1° que, grâce
à la majorité hillélite, le Kohélet fut enfin reçu dans le canon,
— et 2° que la question de l'admissibilité du Cantique des Can-

c. K. 1872. 42



642 D' H. GRAETZ.

tiques fut posée (pour la première fois, paraît-il), et qu'après
discussion elle fut résolue affirmativement. — Comme, cependant,

les hagiographes, à l'exception du livre d'Esther, n'étaient
pas lus en public et qu'ainsi la sanction par l'usage (minliag)
leur faisait défaut, on conçoit sans peine que, jusque dans la
seconde moitié du IIe siècle, les docteurs de la loi aient pu différer

d'opinion sur les résolutions du synode de Jamnia concernant

les deux livres en question. Pour mettre fin à ces

divergences et à ces hésitations, le rédacteur de la Mishnah, R. Juda
le patriarche, statua par une halacha que le Cantique et
l'Ecclesiaste font partie des saintes Ecritures : « Tous les
hagiographes, dit-il, souillent les mains ; le Cantique des Cantiques
aussi, de même que le Kohélet, souille les mains. » On peut
donc dire, dans un certain sens, que la clôture définitive du

canon de l'Ancien Testament a eu lieu en même temps que
la rédaction de la Mishnah (vers 189 après Jésus-Christ).

Il paraît que ce fut à ce même synode de Jamnia (vers l'an
90 de notre ère) que certains autres livres, jusqu'alors estimés

presque à l'égal des Ketoubim (hagiographes), furent expressément

écartés. La Mishnah ne parle pas de ce fait, mais la
Boraïtha ou Tosifta qui souvent lui sert de complément, nous
laisse entrevoir ce qui se passa alors derrière les coulisses.
Elle nous apprend que « le livre de Ben-Sira et d'autres livres,
écrits depuis lors, demeurèrent exclus » du recueil. (Tos. Ya-
daïm IL) Le Talmud de Jérusalem (Sanh. X, pag. 28 a) se borne
à constater que le livre de Sirach et plusieurs autres dont il
cite les titres, ne font pas partie du canon, mais qu'on peut les

lire en particulier, vu qu'ils ne sont pas du nombre de ces

écrits « du dehors, » de ces livres minéens (c'est-à-dire
hérétiques, judéo-chrétiens) dont R. Akiba a dit que « ceux qui les
lisent n'auront pas de part au monde à venir. »

Pourquoi le livre de Sirach a-t-it été exclu, malgré l'autorité

semi-canonique dont il jouissait? Il faut sans doute chercher

la réponse à cette question dans l'épilogue de l'Ecclesiaste,
lequel épilogue n'est en réalité autre chose qu'un post-scriptum
atout le recueil des hagiographes, dans lequel le Kohélet
occupait dans l'origine la dernière place. Voici ce que nous y li-



LA CLOTURE DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT. 643

sons (Eccl. 12:12) : Quant à d'autres que ceux-là, c'est-à-dire :

pour ce qui est des autres écrits, outre ceux des sages qui sont
dans ce recueil et qui ont été transmis par les membres de

l'assemblée (comp, le vers. 11), — mon fils, recois instruction

: la composition de beaucoup de livres ne prend pas fin,
et beaucoup lire est une fatigue pour le corps. Cet avertissement

au lecteur, émané de l'assemblée des soixante-douze
docteurs ou sages réunis à Jamnia, nous fait comprendre le motif
qui les a guidés en arrêtant définitivement le nombre des

livres canoniques. Le moment semblait venu de fixer une
limite ; il fallait réagir contre la manie des livres et la multiplicité

des lectures. Trop de lecture, même religieuse, ne fait

qu'épuiser le corps sans profit pour l'esprit. Mieux vaut lire
moins et écouter davantage ; car, après tout, « craindre Dieu
et garder ses commandements, voilà l'essentiel pour tout
homme. » On n'admit donc dans le canon des hagiographes

que le strict nécessaire, et seulement des écrits portant un certain

cachet d'antiquité. Le Cantique et l'Ecclesiaste étaient
réputés salomoniques, non moins que les Proverbes. Job était
effectivement un livre très ancien. Le Psautier passait pour
être une œuvre davidique ou lévitique antérieure à l'exil, et
Ruth pour être plus ancien encore. Les Lamentations provenaient

de Jérémie. Esther, les Chroniques avec Esdras et

Néhémie, enfin Daniel, dataient de l'exil ou des premiers temps
après l'exil. — C'est ainsi que le canon se trouva constitué et
fixé, non pas du temps de Néhémie ou de la grande synagogue
ou de la domination persane, mais presque cinq siècles plus
tard, du temps de Domitien.

Il ne reste plus qu'à répondre à l'objection qu'on pourrait
élever contre cette assertion au nom de ce qu'on appelle le

canon de Josephe. Cet auteur dit (contra Apionem 1 : 8) qu'il
existe 22 livres saints, dont 5 de Moïse, 13 écrits par les
prophètes venus après lui, et 4 renfermant des hymnes sic tqv 0sóv

et des préceptes pour la vie. — On a l'habitude de faire rentrer

le livre de Job dans la catégorie des 13, de sorte que celle
des 4 aurait compris le Psautier et les trois écrits dits salomoniques,

et l'on conclut de là que Josephe, lorsqu'il composait



644 Dr H. GRiŒTZ.

son apologie contre Apion, considérait déjà l'Ecclesiaste et le

Cantique comme canoniques. Mais cette conclusion n'est rien
moins qu'exacte. En effet, de quelle sorte de livres se compose
la seconde catégorie mentionnée par l'historien juif? « Les

prophètes, dit-il, qui ont vécu après Moïse ont consigné dans
13 livres les choses qui se sont passées de leur temps, xà

xar'aùToùç npa^bévTix cvviypa-^av. » Il s'agit donc de livres historico-
prophétiques. Or il est impossible que Josephe ait compris dans

cette classe un livre comme celui de Job. — D'un autre côté,
on admet ordinairement que Ruth ne faisait qu'un avec les

Juges ; les Lamentations, avec le livre de Jérémie : autre
inexactitude. Ni Ruth ni les Lamentations ne faisaient partie,
anciennement, du canon prophétique ; d'ailleurs, le contenu
des Lamentations n'est nullement historique. Il faut donc
déduire Job du nombre des 13, et mettre à sa place, comme livre
distinct, l'écrit historique de Ruth. Restent alors pour la
troisième classe celle des livres poético-didactiques, les Psaumes,
les Proverbes, Job et probablement les Lamentations, lesquelles
peuvent fort bien rentrer dans la catégorie des fyvoi. 11 n'y a

place, dans ce cadre, ni pour le Cantique, qui d'ailleurs ne
renferme pas plus des préceptes pour la vie que des hymnes
en l'honneur de Dieu, — ni pour l'Ecclésiate qui, il est vrai,
aurait pu y entrer à la rigueur en qualité de didactique. On le

voit, tout ce qu'on peut conclure de l'énumération faite par
Josephe, c'est qu'il ne regardait pas le Cantique comme un écrit
canonique; et quant à l'Ecclesiaste, tout ce qu'on peut dire,
c'est que le catalogue en question est beaucoup trop indéter.
miné pour qu'il soit possible d'en tirer des conséquences
certaines relativement à la canonicité ou à la non-canonicité de

ce livre à l'époque où Josephe écrivait contra Apionem.

H. V.


	La cloture du canon de l'ancien testament

