Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La cloture du canon de l'ancien testament
Autor: H.V./ Graetz, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CLOTURE

DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT

D’APRES LE Dr H. GRETZ !

Lorsque 'on consulte les ouvrages d’introduction, les com-
mentaires ou les encyclopédies théologiques sur la question si
importante de la formation et de la cloture de PAncien Testa-
ment, on y trouve exposées les vues les plus aventureuses et
les plus confuses. Chacun connait Popinion recue qui s’est
transmise pendant longtemps de manuel en manuel, avec tout
le bagage des preuves conventionnelles: c’est que Esdras ou
Néhémie ou hien encore la grande synagogue auraient fixé le
canon une fois pour toutes, en déclarant sacrés les 24 livres
qui constituent aujourd’hui 'Ancien Testament.

Cette hypothése trés commode, il faut en convenir, ne pou-
vait suffire & la longue. Une premiére bréche y fut faite par les
résultats de la critique touchant le livre de Daniel. La compo-
sition de ce livre & I’époque des Macchabées est aujourd’hui un
fait si généralement admis que méme des exégétes orthodoxes
ont cru devoir l'accepter. Or ce livre, postérieur de prés de
trois siécles 3 la prétendue cloture du canon, comment donc
avait-il pu ¥ pénétrer aprés coup? La méme question se pose
a propos de plusieurs autres hagiographes. Voici d’abord le

* Kohélet oder der salomonische Prediger, iibersetzt und kritisch erliutert
von Dr H. Greetz, Professor an der Breslauer Universitit. — Anhang 1. Der
alttestamentliche Kanon und sein Abschluss. — Yoir le compie-rendu de I'ou-
vrage lui-méme au Bulletin.



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN 1'&STAMENT. 629

livre d’Esther : le récit, il est vrai, nous reporte au ternps d’As-
suérus, c’est-A-dire de Xerces ou d’Artaxercés; mais il n’a été
composé lui-méme que plus tard, & I’époque des successeurs
d’Alexandre peut-étre, en tout cas postérieurement a la date
traditionnelle de la cloture du canon, — et cependantil a trouvé
acceés dans celui-ci. Voici ensuite les psaumes macchabaiques;
le nombre des exégetes scientifiques qui en nient Pexistence et
la possibilité tend & diminuer de plus en plus. Enfin 1'Ecclé-
siaste : la plupart des commentateurs actuels le font dater des
derniers temps de la domination persane, quelques-uns le
font naitre seulement a I’époque gréco-macédonienne, — et
cependant il a trouvé place, aussi bien que ces psaumes-la,
dans le canon fixé, dit-on, et fermé deés le temps de Néhé-
mie, c’est-a-dire un siécle au moins auparavant! Il est vrai que
Hengstenberg fait paraitre I'Ecclésiaste précisément au mo-
ment de la cloture du canon, de sorte qu’il y serait entré
pour ainsi dire & porte fermante. Mais ce ne sont pas des rai-
sons internes qui l'ont amené a fixer cette date; il ne I'a ad-
mise que par respect pour l'opinion traditionnelle touchant
I'époque de la fermeture du canon. — Il est donc de fait que
plusieurs hagiographes sont postérieurs & ceile prétendue
cloture. Comment ces écrits ont-ils pu, néanmoins, prendre
rang parmi les livres canoniques ?

Bleek et d’autres avec lui, se représentent que les choses
ont di se passer & peu prés de cette maniére-ci : dés qu’un li-
vre, revétu d’un caractére biblique ou recommandé par son
titre comme provenant d’un auteur ancien, avait acquis de I'au
torité au sein de la communauté juive, on le mettait & la suite
du canon existant; d’abord les Chroniques ainsi que les livres
d’Esdras et de Néhémie, puis les écrits réputés salomoniques
et, en dernier lieu, le livre de Daniel. — Mais, demanderons-
nous, qui douc, ou, pour préciser davantage, quelle autorité a
fait ces adjonctions ? Qui était ce on qui pouvait se permettre
pareille chose? Car enfin, si les mots canonique et canonicité
sont plus que de simples mots, §’ils servent & marquer la diffé-
rence qui existe entre littérature sacrée et littérature profane, il
est bien peu vraisemblable qu'on ait abandonné au premier



630 D™ H. GRAETZ.

venu le pouvoir d’ajouter aux livres anciens des livres nou-
veaux et de conférer & ces derniers la méme dignité qu’aux
autres. Ou bien alors, si 'insertion au canon était chose sans
importance majeure, si elle n’était pas soumise a certaines con-
ditions particulieres et entourée de précautions et de réserves,
comment se fail-il qu’on ait ajouté Daniel aux hagiographes,
au lieu de l'insérer 4 sa place naturelle, ¢’est-a-dire parmi
les prophétes, avec lesquels ce livre a tant de rapports? C’est 1a
un fait que les critiques n’ont pas assez fait entrer en ligne de
compte, et qui est pourtant d’'un grand poids dans la question
qul nous occupe.

Plusieurs auteurs tels que Bertholdt, de Wette, Movers, ont
placé la cloture du canon & une époque tres tardive. Mais leur
argumentation manquait de solidité. Les raisons alléguées par
eux ne pouvaient soutenir ’examen. Aussi leur opinion n’a-t-
elle pu percer jusqu’a présent. En effet, aussi longtemps qu’on
ne parvient pas & indiquer d’une facon précise, a la fois I’épo-
que de la cloture, 'autorité qui I'a sanctionnée, et les motifs
qui ont da diriger cette autorité, I'idée d’une canonisation tar-
dive demeurera toujours une idée en l'air. Les pages qui sui-
vent sont un essai de déterminer ces différents points et d’éta-
blir ainsi sur des bases plus solides le résultat que les critiques
que nous venons de nommer n’ont fait qu’entrevoir et anticiper.
Nous verrons que la fixation ou la cloture du canon hébreu a
eu lieu & trois époques successivement :

1° Du temps de Néhémie ou, ce qui revient au méme, de la
grande synagogue, et par cette derniére autorité, vers I'an 400
avant notre ére;

20 A I’épocque du soulévement contre les Romains, par les
écoles schammaite et hillélite, vers ’an 65 de notre ére;

3° Lors de la destitution du patriarche Gamaliel II, par 'as-
semblée des Tanaim (docteurs de la loi), vers I'an 90 de no-
tre ére.

I

De Wette le premier a fait la remarque que dans Dan. 9 :2
les mots : « Je fixai mon attention, dans les Livres, sur le nom-



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT, 631

bre des années au sujet duquel la parole de Jehovah avait été
adressée a Jérémie, le prophéte, etc. » — renferment une trace
de I’existence du recueil des prophétes. Mais comme ce critique
lui-méme n’a su faire aucun usage de cette trouvaille, ceux qui
sont venus aprés lui n’y ont attaché que peu ou point de va-
leur. Et pourtant cette indication est du plus grand prix. Il
suffit de se rendre un compte exact du sens de ce mot « les Li-
vres » D"'\@Dﬂ Dans 'ancienne littérature talmudique sepha-
rim, au sens absolu, désigne les écrits des prophétes, a exclu-
sion non-seulement du Pentateuque (Livre de la loi ou Livre
par excellence), mais aussi des hagiographes. En effet sepha-
rim n’est employé qu’en parlant de ceux des livres saints qui
étatent lus dans les synagogues. Or les hagiographes, a 'excep-
tion d’Esther, n’ont jamais été admis comme péricopes syna-
gogales. Méme dans I'usage privé, les hagiographes étaient as-
sez rares. « Le tuteur, dit une loi (Tosifta Baba Batra VIII), ne
doit acheter pour son pupille que des choses nécessaires, ainsi
en particulier, il ne lui acheétera que le Livre de la loi et les
Prophétes. » Toules les halaches (régles) relatives & la maniére
d’écrire et de relier les « Livres, » ainsi qu’a leur rapport avec
le Livre de la loi, ont uniquement traitaux Prophétes; elles ne
s'occupent pas des hagiographes. Ainsi lorsqu’il est dit dans
une ancienne halache qu’il est défendu de réunir en un seul
volume le Pentateuque et les Prophetes. (Tr. Sepher Torah III,
Tr. Sopherim III, jerus. Tr. Megilla pag. 73 d.) Et ailleurs quand,
pour sauvegarder le caracléere sacro-saint du Pentateuque, il est
prescrit que I’enveloppe destinée & ce dernier ne doit pas ser-
vir pour un volume des Prophétes et que I'on ne doit pas non
plus poser un exemplaire des Prophétes sur un exemplaire de
la Torah. (Tosifta Megilla IIL.) Il est vrai que les commentateurs
talmudiques ont étendu ces dispositions aux D’;Hﬂ:-_) et qu’ils

ont compris aussi les hagiographes dans la catégorie des DM20.
Mais c’est 1a une interprétation postérieure. Le terme sepharim,
Livres, ne désignait, dans l'origine, pas autre chose que les
écrits des Prophétes. Lors donc qu’il est dit dans le livre de
Daniel . « Je fixai mon attention, dans les sepharim, sur le



632 D* H. GRAETZ.

nombre des années, etc. » cela suppose que lorsque ce livre fut
composé, c’est-a-dire au commencement des luttes soutenues
par les Machabées, les Prophétes étaient déja rassemblés et
réunis en un méme volume ou rouleau. En effet, tous les Pro-
phétes ne formaient qu’un seul volume, par ou s’explique
I’expression, assez fréquente dans la Mischnah : « pour termi-
ner on lit duns le Prophéte, » au lieu de: « dans le volume
des Prophétes. »

Il ressort également du Prologue de Sirach le jeune, a peu
prés contemporain de l'auteur inconnu du livre de Daniel,
qu’il existait alors deux recueils de livres saints: ¢ véuog xai oi
mpopirur. A cOLé de ces livres-la, il existait bien d’autres écrits
d’un caractére religieux, mais ils n’avaient pas encore de
titre commun. C’est pourquoi Sirach les désigne par le terme
général et indéfini : t& e wdrpiee Brfx OU & dorme: 6w PefSMiwv. Le
nom DY2AND, ypxpei, Ecritures, n’était donc pas encore formé
et consacré dans la premiere moitié du IIe siécle avant notre
ére. Le recueil des Prophetes, au contraire, étant déja fermé
et revétu d’une dignité canonique, on comprend aisément que
personne n’ait osé y introduire le livre de Daniel qui venait
seulement d’étre mis en circulation. — Et quels étaient les
livres qui faisaient partie de ce canon prophétique? C’est ce
que nous apprenons par Sirach ainé. Dans les chapitres 48 et
49 de son livre, il cite non-seulement Esaie, Jérémie et Kzé-
chiel, mais oi dwdexx wpopvtar, c’est-a-dire les petits Prophetes
comme formant déja un tout. Ovr Sirach ainé vivait probable-
ment vers I’an 300, au plus tard vers ’an 250. Ainsi déja dans
ce temps-1a, le canon des Prophetes était clos et renfermait les
mémes écrits qu’il renferme aujourd’hui. Quant au recueil des
hagiographes, il n’en est pas encore question & cette époque.

En quel temps le canon des Prophétes a-t-il donc été clos?
Pour résoudre ce probleme nous en sommes réduits a trois té-
moignages qui, pris individuellement et en soi, ont peu de va-
leur, mais qui sont dignes d’attention & cause de leur unani-
mité sur la question de date.

Le plus ancien de ces témoignages se trouve au II° livre des
Machabées. (2 :13.) L’auteur, sur la foi de mémoires €crits, ra-



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT. 633

conte que « Néhémie établit une collection de livres (£ifhobaxny)
et y rassembla les écrits concernant les Rois et les Prophétes,
ceux de David, et des lettres de rois concernant les donations »
(émioTodds Pugidéwy mept avadepdrav). -— Si nous n’avions d’autre té-
moignage que celui-1a, nous ne serions pas bien avancés;-car
tout ce qui nous est raconté dans ce chapitre: comment Néhé-
mie découvrit le feu sacré et comment Jérémie avait caché
dans une grotte le tabernacle, avec 'arche sainte et I’autel des
parfums, — tout cela est tellement légendaire que la crédibi-
lité de ce qui concerne la « bibliothéque » fondée par Néhémie
en est singulirement infirmée. D'ailleurs le fait d’une collec-
tion d’écrits de David et de lettres de rois au sujet des cvafépara
est si peu croyable, ce que auteur en dit est si vague, que I'on
s’étonne, & bon droit, qu'un critique aussi sensé que Bleek ait
pu prendre ce récit pour base et point de départ de son exposé
sur la formation du canon.

Mais nous avons encore deux autres témoignages qui assi-
gnent la méme date & la collection des livres saints. Une boraitha
(note complémentaire) citée dans le Talmud de Babylone (Baba
Batra, pag. 146) dit que «les hommes de la grande synagogue
ont écrit Ezéchiel, les douze Propheétes, Daniel et le volume
d’Esther. » Cette indication, dés I’abord, fait ’effet de n’étre pas
historique, et le fait qu’elle ne se rencontre que dans ce seul
passage, et non dans la Tosifta (supplément au Talmud) ou
dans le Talmud de Jérusalem, la rend trés suspecte. Que veut
dire cette expression: « les hommes de la grande synagogue
ont écrit 12N Ezéchiel, etc. ? » Ecrire signifierait-il ici rece-
voir dans le canon ? L’expression serait assurément on ne peut
plus mal choisie. D’ailleurs il est dit ensuite qu’Esdras a écrit
son livre et une partie des Chroniques, de sorte qu’Esdras se
trouve placé postérieurement a la grande synagogue ! Et, chose
non moins absurde, la méme boraitha dit que le roi Ezéchias
et ses contemporains ont écrit Esaie et les trois livres salomo-
niques. Bref, le contenu de cette seconde relation n’est, en soi,
pas plus historique que celul du passage des Machabées.

Le troisiéme témoignage ne vaut guére mieux. Il se trouve
dans le livre Abot di Rabbi Nathan, commentaire post-talmu-



634 D* H. GRAETZ.

dique sur les « Maximes des péres. » Le passage en question
rapporte ce qui suit: « Ils (les sages) ont dit d’abord que les
écrits salomoniques sont apocryphes parce gu’ils ne renfer-
ment que des paraboles, et qu’ils ne rentrent pas dans les
hagiographes; aussi les a-t-on mis de c6té, jusqu’a ce que
vinrent les hommes de la grande synagogue qui les explique-
rent. » Ces lignes renferment plusieurs erreurs manifestes ; en
effet, nous savons par une relation authentique de la Mishnah,
que les écrits salomoniques n’ont jamais été positivement dé-
clarés apocryphes de telle sorte qu’on les aurait mis de coté
ou cachés (TQJ) Nous savons également que, si controverse il
Y a eu, elle n’a'porté que sur le Cantique et I'Ecclésiaste, ja-
mais sur les Proverbes. Enfin, la méme source authentique,
sur laquelle nous aurons & revenir, nous apprend que ce n’est
pas la grande synugogue qui a réhabilité ces deux écrits con-
troversés, mais ’école de Hillel. Sur tous ces points donc, le
témoignage des Abot est sans valeur.

Mais si, pris en eux-meémes, ces trois témoignagnes ne sont
de nature qu’a inspirer la défiance, il est & remarquer, d’autre
part, qu’ils sont tous d’accord sur un point, c’est que du
temps de Néhémie ou de la grande synagogue il fut statué
quelque chose touchant la littérature sacrée, c’est qu'a ce
moment il fut pris & cet égard certaines décisions ou mesures.
Evidemment les trois auteurs que nous venons de citer avaient
oui parler d’une activité littéraire de Néhémie et de la grande
synagogue. Ils avaient appris par la tradition qu’entre autres
choses ce corps s’était occupé de la canonisation de certains
écrits. Mais le souvenir exact de cetle activité s’étant effacé
avec le temps, et les malentendus, le mangue de critique,
I'imagination, en partie aussi certaines tendances et préoccu-
pations personnelles y aidant, chacun des trois arrangea les
choses & son point de vue et a sa fagon. Quoi gu’il en soit, il
résulte de ces textes et de la tradition qui est & leur base, que
la grande synagogue ou Néhémie a joué un role actif dans la
fixation du canon.

Nous disons: la grande synagogue ou Néhémie; en effet,
bien que cela soit contesté de divers cotés, il est certain que



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT. 635

Néhémie et la grande synagogue ne font pour ainsi dire qu’un.
Il a été démontré a réitérées fois et par différents auteurs (N.
Krochmal, Dr J. Levy et M. Graetz) que la littérature talmudi-
que désigne par le nom de grande synagogue (ecclesia magna,

}"i’?'!"l;'}i‘j NQJD) l'assemblée ou le conseil que Néhémie con-

voqua en vue de régler certaines questions. Le Midrash de
Ruth (45 c.) identifie méme avec la grande synagogue ’assem-
blée, présidée par Néhémie, dont il est parlé dans le livre de
Néhémie, chapitre 10; identification qui se retrouve dans le
Talmud de Jérusalem. (Tr. Schebiit pag. 35 ¢.) Les 85 noms énu-
mérés dans Néh. X sont considérés dans le Talmud comme
étant ceux des membres de la grande synagogue. D’un autre
coOté, la tradition porte que ce corps se composait de 120 mem-
bres. On arrive 4 ce chiffre si 'on admet qu'outre les repré-
sentants de la race sacerdotale, des familles lévitiques et de
Paristocratie israélite, ’assemblée comprenait encore, — comme
semble 'indiquer le texte, — des délégués des villes et des hom-
mes versés dans les lettres (D";"_:,p).

Si donc, d’une part, des relations talmudiques affirment trés
nettement que la grande synagogue a fixé des régles litur-
giques et établi des institutions synagogales, qu’en particulier
elle a introduit la lecture réguliére des péricopes tirées du
Pentateuque, et que, d’autre part, comme nous 'avons vu ci-
dessus, la tradition a conservé le souvenir que la méme assem-
blée ou, ce qui revient au méme , Néhémie s’est occupé de la
canonisation des livres saints, on peut en conclure que le ca-
non des prophétes, dont la cloture est déja attestée par Sirach
et Daniel, a été fixé par la grande synagogue, c’est-a-dire par le
grand conseil institué par Néhémie.

On est encore confirmé dans cette opinion lorsqu’on cherche
a se rendre compte des motifs qui ont dit pousser cette auto-
rité & clore le canon prophétique. Il est de notoriété génerale
que, déja pendant la durée du second temple, 'usage s’établit
de lire dans le temple et dans les synagogues, & coté des péri-
copes de la loi, des morceaux tirés des prophetes, ce qu'on ap-
pelait des haphtares. Cette lecture des prophétes quand et



636 D" H. GRATZ.

dans (uel but a-t-elle été introduite ? La raison indiquée par
Elias Lévita, a savoir que les rouleaux du Pentateuque ayant
été déchirés et bralés dans les temps qui précédérent les Ma-
chabées , la lecture des prophétes dut suppléer a celle de la
loi, cette raison est insoutenable. Il est bien plus probable
que les haphtaroth furent introduites par suite de la lutte
avec le samaritanisme. La question qui divisait essentielle-
ment les Juifs et les Samaritains était celle de savoir si c’était
le temple de Jérusalem ou celui du Garizim qui était le sanc-
tuaire établi de Dieu. Une loi halachique statue que lorsqu’un
Samaritain désire passer au judaisme, il doit commencer par
abjurer la sainteté du Garizimn, puis confesser la sainteté de
Jérusalem et la résurrection des morts. (Tr. Choutim, & la fin.)
La grande synagogue ne devait-elle pas sanclionner par une
institution spéciale la profession de la sainteté de Jérusalem et
de son temple, tout cornme elle a sanctionné celle de la résur-
rection en introduisant dans la priére quotidienne un para-
graphe relatif & cette croyance ? Depuis que le temple du Ga-
rizim était construit, Samballat et son gendre faisaient tout ce
qui était en leur pouvoir pour attirer a eux le plus grand nombre
possible de Judéens. Ne fallait-il pas opposer une digue aux
flots de la désertion? (’est & ce but que devait servir surtout
la lecture des prophétes. Elle devait graver profondément dans
les esprits du peuple la conviction que ces hommes de Dieu
avaient insisté de tout temps sur la sainteté de Jérusalem et de
son temple. Telle est I'origine la plus probable des haphtares.

Les prophétes devaient-ils servir & des lectures publiques, il
était urgent de déterminer quels écrits appartenaient & cette
catégorie; il fallait, en un mot, clore le canon des prophétes.
Les autres écrits alors existants ne pouvaient remplir au méme
degré le but indiqué. C’est par la bouche des prophétes que
Dieu avait parlé, il les avait choisis comme il avait choisi
Moise ; aussi était-ce par eux seulement ou par leurs écrits
que pouvait étre affermie chez le peuple la conviction que Dieu
n’avait élu domicile qu’a Jérusalem et dans sontemple. —Apres
tout ce qui précéde, on peul considérer comme suffisamment



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT. 637

démontré que le canon des prophétes a été fixé par la grande
synagogue, sinon du vivant méme de Néhémie, du moins peu
apreés sa mort, vers 'an 400 avant notre ere. Si, a cetle
epoque, le livre de Daniel avait déja été composé , sans aucun
doute, il y eGt été admis. D’'un autre coté, il est clair que
d’autres écrits, qui étaient déja en circulation en ce temps-la,
mais qui n’avaient pas un caractére prophétique, ne pouvaient
pas trouver place dans ce canon. Le livre de Ruth, par exem-
ple,, ne peut pas avoir été joint & celui des Juges; encore
moins celui des Lamentations de Jérémie & I'ouvrage prophé-
tique du méme auteur. Quand Origéne rapporte que, chez
les juifs, xz«b Efpaiovs, les Lamentations, avec I’Epitre (apo-
cryphe), étaient jointes au livre de Jérémie (Eusébe, Histoire
ecclésiastique, VI, 25), il ne peut pas avoir eu en vue les juifs
de Palestine. L’épitre dite de Jérémie n’a jamais figuré dans le
canon palestinien. La notice d’Origéne a trait, sans doute, au
canon des juifs alexandrins. C’est dans ce dernier que les La-
mentations et I'épitre auront fait suite aun livre prophétique,
de méme que le livre de Ruth y faisait suite & celui des Juges.
Le canon palestinien des prophétes n’a jamais compris que
huit livres, savoir : Josué, les Juges, Samuel, les Rois, les trois
grands prophétes et les Douze, ces derniers ne formant gu’un
seul livre.

I

A coté de ces écrits canoniques, il existait d’autres livres
que lon tenait généralement en haute estime, mais qui ne
jouissaient pas de la méme autorité. Ce sont ceux que Sirach
(le jeune) appelle ¢ @« mérpx Peffhin. Plusieurs d’entre eux
datent d’avant I’exil : Job, dont Sirach ainé fait mention dans
son panégyrique (chap. 49); deux recueils de psaumes, 'un
davidique, autre lévitique ou korachite, dont il se trouve déj
des extraits dans les Chroniques; puis le noyau du livre des
Proverbes , enfin les Lamentations. Les autres sont post-exi-
liques, mais ils ne tardérent pas a étre entourés, comme les



638 DT H. GRAETZ.

précédents, de la considération générale, du moins parmi la
classe lettrée. Pendant la nuit qui précédait la féte des propi-
tiations, on lisait au grand prétre, pour le tenir éveillé , des
morceaux tirés de Job, d’Esdras, des Chroniques et de Daniel.
Mais comme ces volumes n’étaient pas réputés sacrés et inspi-
rés de Dieu, plusieurs ne les traitaient pas avec tout le respect
désirable. On en voyait méme qui les employaient en guise de
couvertures pour leurs 4nes.

Cette irrévérence scandalisait les hommes éclairés et sé-
rieux , principalement les Pharisiens, qui sentaient la valsur
intrinséque de ces écrits. On avisa au moyen de les préserver
d’un pareil avilissement. Ce fut 'occasion d’une nouvelle cano-
nisation. L’époque ol elle eut lieu et 'autorité plus ou moins
officielle qui y procéda sont connues. Nous n’en sommes plus
réduits ici & de simples probabilités , nous mettons le pied sur
terre ferme historique. Voici ce gqu’on lit dans une Mishnah
(tr. Sabbat chap. 1) : « Certaines lois ont éte arrétées dans la
chambre haute d’Eléazar, fils de Chananya, fils d’Ezéchias
Ben-Garon, alors qu’ils (les sages) le visitérent. En ce temps,
la maison (c’est-a-dire I’école) de Schammai eut la majorité
sar celle de Hillel. Ils interdirent dix-huit choses ce jour-1a. »
Ces dix-huit choses n’ont pas d’inlérét pour nous ; elles sont
relatives anx rapports des juifs avec les gentils. Mais d’autres
points furent encore réglés & cette occasion. Au nombre de
ces points les deux talmuds s’accordent & ranger une ordon-
nance prophylactique portant « que Pattouchement des écrits
saints devait avoir pour effet de souiller lévitiquement. » Un
traité tout entier, celui qui est intitulé Yadaim, s’occupe de ce
genre de souillure. Nous y trouvons (chap. 6 : 6), relativement
au sujet qui nous intéresse, le passage qui suit :

« Les sadducéens interpellerent R. Jochanan ben Sakkai (le
disciple le plus éminent de I’école de Hillel), en disant: « Nous
» avons & nous plaindre de vous, pharisiens, de ce que vous
» statuez que les écrits saints souillent les mains, tandis que
» les écrits des nouvelles du jour ne les souillent point. » Jo-
chanan répondit : « Sont-ce 14 tous vos griefs contre les phari-
» siens? N’ont-ils pas statué aussi que les ossements d’un ane



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT. 639

» ne souillent pas, tandis que les ossements du grand prétre
» Jean (Hyrcan) lui-méme souillent? » — « C’est que, réplique-
» rent-ils, plus un étre est excellent, plus il a pour effet de
» souiller, afin qu’on n’en vienne pas a faire quelque ustensile
» des ossements de ses parents. » — Alors: « Eh bien, dit-il, ¢’est
» également & cause de leur plus grande excellence que les
» livres saints souillent les mains (la tosiphta ajoute : afin qu’on
» ne s’en serve pas en guise de couverture pour des bétes),
» tandis que les livres des nouvelles du jour, qui n’ont rien de
» particulierement excellent, ne les souillent pas. »

Ce passage nous fait connaitre le motif qui a déterminé les
pharisiens 4 promulguer la singuliére ordonnance dont nous
venons de parler : il s'agissait de mettre les livres saints & ’abri
de toute profanation. Mais de quels livres saints s’agit-i1? Est-
ce du Pentateuque ou des livres prophétiques? Evidemment
non ; car a cette époque ’un et 'autre de ces recueils étaient
depuis longtemps réputés sacrés. (G’est des hagiographes qu’il
est question. Nous apprenons également par les textes cités de
quelle autorité cette décision est émanée : de I’école de Scham-
mai et de celle de Hillel réunies. La date, enfin, ne nous est
pas moins exactement connue : c’était auw synode de Jéru-
salem, environ l'an 65 de notre ére, peu d’années avant
la destruction du temple, alors que la lutte & mort entre les
juifs et les gentils venait de se déchainer avec fureur. (Comp.
Graetz, Geschichte der Juden, 1V, 2, pag. 496.)

L’importance de ce synode pour l'histoire de la fixation du
canon est généralement méconnue. Il ne s’agissait pas seule-
ment, alors, de savoir si tels ou tels livres, déja recus dans
le canon, devaient y étre conservés, comme le pense entre
autres Oehler dans son article sur le canon de I’Ancien Testa-
ment. (Herzog, Real-Encyclopedie VII, pag. 251.) Il s’agissait
bien plutét de décider quels livres devaient étre considérés
désormais comme écrits saints UTP77 2D, a quel livre de-
vait s’appliquer la regle prophylaétique ci-dessus mentionnée,
en un mot : il s’agissait de la canonisation des hagiographes.
Incidemment, il est vrai, il fut question aussi du livre prophé-
tique d’Ezéchiel, que quelques-uns auraient voulu exclure de



640 DT H. GRAETZ.

la. lecture publiqgue, & cause des divergences notables qui
existent entre ses dispositions législatives et celles du Penta-
teuque. Mais quant & lui enlever le caractere de livre saint,
quant a ’exclure dw canon, personne n’y songea.

Les débats , parait-il, furent vifs, tumuliueux méme. L’ad-
mission de certains livres était fort controversée. Quels étaient
ces livres contestés? Il n’est pas possible de le dire avec certi-
tude : les actes de l’assemblée ne furent pas protocolés, et la
tradition sur ce point s’obscurcit par suite des troubles de cette
malheureuse époque et de la mort d’un grand nombre de doc-
teurs, qui périrent au milieu de T'effroyable catastrophe natio-
nale. Mais & en juger par ce qui est rapporté dans le traité
Adoyoth (5 : 3), ce fut surtout I'Ecclésiaste qui donna lieu & des
controverses. « Le Kohélet, disaient les schamimaites, ne souille
pas les mains. » (’était pour eux un livre profane qui ne devait
pas étre admis au nombre des hagiographes. Comme cette
école était alors en majorité, il est plus que probable que, pour
le moment, I’Ecclésiaste demeura exclu du canon.

Il serait intéressant de connaitre la cause de cette antipathie
de I’école schammaite pour le livre de I’Ecclésiaste. Mais ses
membres ne se sont pas prononcés a cet égard. On a cherché,
d’assez bonne heure déja, & s’expligner les motifs de cette
exclusion. L’un pensait que P’Ecclésiaste fut repoussé parce
que son contenu n’était pas le produit de I'inspiration divine,
mais celul de la sagesse subjective de Salomon, Mais on lui ré-
pliqua avec raison (ue, & ce compte-la, les Proverbes égale-
ment auraient du étre exclus. Et 'on sait qu’en effet Théodore
de Mopsueste fut assez conséquent pour refuser le caractere
canonique aux Proverbes , aussi bien qu’a I’Ecclésiaste , parce
que, disait-il, Salomon les avait composés ex sua saltem per-
sona ad aliorum utilitatem , non ex prophetic accepte gratia,
sed saltem prudentic hwmana. D’autres, 4 ce que nous appren-
nent divers écrits agadiques (homélitiques), ainsi que le com-
mentaire de JérOme, attribuaient cette répulsion au fait que
I'Ecclésiaste renferme des propositions hétérodoxes en opposi-
tion avec la Thorah ; ainsi quand il est dit: « Réjouis-toi, jeune



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT. 641

homme , pendant ta jeunesse....; suis les voies de ton cceur et
les délices de tes yeux; » tandis que Moise a dit (Nomb. 15 :
39) : « Vous ne suivrez pas votre cceur et vos yeux. » D’autres
encore prétendaient que I’Ecclésiaste avait encouru celte dis-
grace parce qu’il donnait & entendre que tout travail, méme
celui qui a pour objet I’étude de la loi, est une vanité, ou bien
parce que Kohélet se contredit lui-méme en plus d’un endroit,
etc. La diversité méme de ces motifs prouve suffisamment que
nous n’avons pas affaire & une tradition historique, mais a de
pures suppositions. En I'absence de renseignements authen-
tiques, on en est bien réduit, sans doute, & essayer de deviner
les secrets motifs des schammaites. Aux hypothéses qui pré-
cédent ne pourrait-on pas ajouter celle-ci, que cette école ne
tenait pas I’Ecclésiaste pour salomonique, ou bien, — ce qui
est encore plus vraisemblable, — qu’elle avait reconnu dans
ce livre des allusions & son adresse ? Ce verset : « Ne sois pas
juste (ou pieux) & 'exces, » et d’autres semhlables ne renfer-
maient-ils pas une critique mordante du rigorisme et des exageé-
rations religieuses des schammaites ? Reconnaitre comme saint
un pareil écrit, 'admettre dans le canon des hagiographes,
n’était-ce pas forger des armes contre soi-méme ¢

11

La question du canon revinta 'ordre du jour dans un synode
subséquent, celui de Jamnia, & I’époque ol Gamaliel II fut
destitué de sa dignité de patriarche et remplacé par R. Eléazar
ben-Asaria. Soixante-douze docteurs de la loi (tanaim) se réu-
nirent & cette occasion pour procéder a une révision des lois
sur la foi de la tradition orale. Le débat porta aussi sur quel-
ques hagiographes jusque-la controversés. Il résuite du témoi-
gnage concordant de trois hommes dignes de foi, Ben-Asai qui
avait encore connu personnellement les membres du synode,
Simon ben-Jochai et le beau-frére de R. Akiba: 1° que, grace
i la majorité hillélite, le Kohélet fut enfin recu dans le canon,
— et 2¢ que la question de 'admissibilite du Cantique des Can-

c. R, 1872. 42



642 D' H. GRATZ.

tiques fut posée (pour la premiere fois, parait-il), et qu’apres
discussion elle fut résolue affirmativement. — Comme, cepen-
dant, les hagiographes, 4 I’exception du livre d’Esther, n’étaient
pas lus en public et qu’ainsi la sanction par I'usage (minhag)
leur faisait défaut, on concoit sans peine que, jusque dans la
seconde moitié du 11¢ siécle, les docteurs de la loi aient pu diffé-
rer d’opinion sur les résolutions du synode de Jamnia concer-
nant les deux livres en question. Pour mettre fin & ces diver-
gences et & ces hésitations, le rédacteur de la Mishnah, R. Juda
le patriarche, statua par une halacha que le Cantique et I’Ec-
clésiaste font partie des saintes Ecritures: « Tous les hagio-
graphes, dit-il, souillent les mains; le Cantique des Cantiques
aussi, de méme que le Kohélet, souille les mains. » On peut
donc dire, dans un certain sens, que la cloture définitive du
canon de I’Ancien Testament a eu lieu en méme temps que
la rédaction de la Mishnah (vers 189 apres Jésus-Christ).

Il parait que ce fut & ce méme synode de Jamnia (vers I'an
90 de notre ére) que certains autres livres, jusqu’alors estimés
presque a I’égal des Ketoubim (hagiographes), furent expressé-
ment écartés. La Mishnah ne parle pas de ce fait, mais la Bo-
raitha ou Tosifta qui souvent lui sert de complément, nous
laisse entrevoir ce qui se passa alors derriére les coulisses.
Elle nous apprend que « le livre de Ben-Sira et d’autres livres,
écrits depuis lors, demeurerent exclus » du recueil. (Tos. Ya-
daim IL.) Le Talmud de Jérusalem (Sanh. X, pag. 28 a) se borne
a constater que le livre de Sirach et plusieurs autres dont il
cite les titres, ne font pas partie du canon, mais qu’on peut les
lire en particulier, vu qu’ils ne sont pas du nombre de ces
écrits « du dehors, » de ces livres minéens (c’est-a-dire héré-
tiques, judéo-chrétiens) dont R. Akiba a dit que « ceux qui les
lisent n’auront pas de part au monde a venir. »

Pourquoi le livre de Sirach a-t-il été exclu, malgré I’auto-
rité semi-canonique dont il jouissait ? Il faut sans doute cher-
cher la réponse a cetie question dans I’épilogue de I’Ecclésiaste,
lequel épilogue n’est en réalité autre chose qu’un post-scriptum
a tout le recueil des hagiographes, dans lequel le Kohélet oc-
cupait dans 'origine la dernicre place. Voicl ce que nous y li-



LA CLOTURE DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT. 643

sons (Eccl. 12:12) : Quant & d’autres que ceux-la, c’est-a-dire:
pour ce qui est des autres écrits, outre ceux des sages qui sont
dans ce recueil et qui ont été transmis par les membres de
’assemblée (comp. le vers. 11), — mon fils, recois instruc-
tion : la composition de beaucoup de livres ne prend pas fin,
et beaucoup lire est une fatigue pour le corps. Cet avertisse-
ment au lecteur, émané de I'assemblée des soixante-douze doc-
teurs ou sages réunis & Jamnia, nous fait comprendre le motif
qui les a guidés en arrétant définitivement le nombre des li-
vres canoniques. Le moment semblait venu de fixer une li-
mite ; il fallait réagir contre la manie des livres et la multipli-
cité des lectures. Trop de lecture, méme religieuse, ne fait
qu’épuiser le corps sans profit pour ’esprit. Mieux vaut lire
moins et écouter davantage; car, aprés tout, « craindre Dien
et garder ses commandements, voild P’essentiel pour tout
homme. » On n’admit donc dans le canon des hagiographes
que le strict nécessaire, et seulement des écrits portant un cer-
tain cachet d’antiquité. Le Cantique et I’Ecclésiaste étaient ré-
putés salomoniques, non moins que les Proverbes. Job était
effectivement un livre trés ancien. Le Psautier passait pour
étre une ceuvre davidique ou lévitique antérieure a lexil, et
Ruth pour étre plus ancien encore. Les Lamentations prove-
naient de Jérémie. Esther, les Chroniques avec Esdras et Né-
hémie, enfin Daniel, dataient de I’exil ou des premiers temps
apreés l'exil. — C’est ainsi que le canon se trouva constitué et
fixé, non pas du temps de Néhémie ou de la grande synagogue
ou de la domination persane, mais presque cing siécles plus
tard, du temps de Domitien.

Il ne reste plus qu’a répondre & l'objection qu’on pourrait
élever contre cette assertion au nom de ce qu’on appelle le
canon de Josephe. Cet auteur dit (contra Apionem 1 :8) qu’il
existe 22 livres saints, dont 5 de Moise, 13 écrits par les pro-
phétes venus apres lui, et 4 renfermant des hymnes ez v 0edv
et des préceptes pour la vie. — On a I’habitude de faire ren-
trer le livre de Job dans la catégorie des 13, de sorte que celle
des 4 aurait compris le Psautier et les trois écrits dits salomo-
nitju-es, et I’on conclut de 1a que Joséphe, lorsqu’il composait



644 D" H. GRATZ.

son apologie contre Apion, considérait déja 'Ecclésiaste et le
Cantique comme canoniques. Mais cette conclusion n’est rien
moins qu’exacte. En effet, de quelle sorte de livres se compose
la seconde catégorie mentionnée par l'historien juif ? « Les
prophétes, dit-il, qui ont vécu apres Moise ont consigné dans
13 livres les choses qui se sont passées de leur temps, t«
xoT oToE mpoyfivra auviypechoy, » Il s’agit donc de livres historico-
prophétiques. Or il est impossible que Joséphe ait compris dans
cette classe un livre comme celui de Jobh. — D’un autre coté,
on admet ordinairement que Ruth ne faisait qu’un avec les
Juges ; les Lamentations, avec le livre de Jérémie : autre
inexactitude. Ni Ruth ni les Lamentations ne faisaient partie,
anciennement, du canon prophétique ; d’ailleurs, le contenu
des Lamentations n’est nullement historique. Il faut donc dé-
duire Job du nombre des 13, et mettre a sa place, comme livre
distinct, I'écrit historique de Ruth. Restent alors pour la troi-
sieme classe celle des livres poético-didactiques, les Psaumes,
les Proverbes, Job et probablement les Lamentations, lesquelles
peuvent fort bien rentrer dans la catégorie des Juvoe. Il 0’y a
place, dans ce cadre, ni pour le Cantique, qui- d’ailleurs ne
renferme pas plus des préceptes pour la vie que des hymnes
en ’honneur de Dieu, — ni pour I’Ecclésiate qui, il est vrai, au-
rait pu y entrer a la rigueur en qualité de didactique. On le
voit, tout ce qu'on peut conclure de I’énumération faite par
Joséphe, c’est qu’il ne regardait pas le Cantiqgue comme un écrit
canonique ; et quant a I'Ecclésiaste, tout ce qu'on peut dire,
c’est que le catalogue en question est beaucoup irop indéter.
miné pour qu’il soit possible d’en tirer des conséquences cer-
taines relativement & la canonicité ou 4 la non-canonicité de
ce livre 4 ’époque ou Josephe écrivait contra Apionem.

H. V.




	La cloture du canon de l'ancien testament

