Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs
Autor: Roget, Philippe / Lubboch, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RELIGION

ET LES

NOTIONS MORALES DES PEUPLES SAUVAGES OU PRIMITIFS

PAR

Sir JOHN LUBBOCH *

La religion des sauvages, tout en offrant un intérét particu-
lier, est peut-&tre & plusieurs écards la partie la plus ardue de
mon sujet. Quoiqu’il soit impossible de traiter ces maliéres
sans étre obligé de mentionner des choses qui heurtent nos
sentiments et nos idées, je m’efforcerai d’éviter ce qui risque-
rait d’'impressionner péniblement le lecteur. Si les sauvages nous
présentent le lamentable spectacle de superstlitions grossiéres
et de formes de culte barbares, un esprit religieux ne peut que
ressentir une sorte de satisfaction a retracer les évolutions
graduelles qui ont amené desidées plus justes et des croyances
plus relevées.

M. Arbousset cite les remarques qui lui furent faites par
Sekesa, Cafre trés respectable. Les voici dans leur touchante
simplicité: « Votre message, dit-il, est justement ce qu’il me
faut, et ce que je cherchais avant de vous connaitre, comme
vous allez 'entendre et en juger par vous-méme. Il y a douze
ans, je menais paitre mon troupeau; le temps était brumeux; je

! Cel article est I'analyse de quatre chapitres de l'ouvrage intitulé: The Origin
of Civilisalion and the primitive condition of wman. Henlal and secial condition
of savayes. By Sir John Lubboch. Londres 1870, in 8, xvi and 380 pag.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 595

m’assis sur un rocher et me posai des questions bien chagri-
nantes; oui chagrinantes, parce que j’étais incapable d’y
répondre. Qui a touché les étoiles de ses mains? Sur quels
piliers reposent-elles? Les eaux ne se lassent jamais, elles ne
connaissent d’auire loi que de couler, sans s’arréter du matin
jusqu’an soir el du soir jusqu’au matin; mais ou s’arrétent-
elles? et qui les fait couler ainsi? Les nuages aussi vont et
viennent, et ils crévent en eau sur la terre. D’oll viennent-ils?
qui les envoie ? Certainement les sorciers ne nous donnent pas
la pluie, car comment pourraient-ils le faire ? et pourquoi ne
]es vois-je pas de mes yeux lorsqu’ils montent au ciel pour la
chercher? Je ne peux pas voir le vent; qu’est-il? qui le produit,
le fait souffler, rugir et nous frapper d’épouvante ? Sais-je com-
ment le blé pousse? hier il n’v en avail pas un brin dans mon
champ, aujourd’hui J’y suis retourné et j’en ai trouvé ; qui peut
avoir donné & la terre la sagesse et le pouvoir de le produire?
— Alors J’ensevelis inon visage dans mes deux mains. »

Il s’agit ici d’'un cas exceptionnel. En thése générale, les sau-
vages ne s’avisent guére de semblables questions ; ils adoptent
plutdt les idées quileurviennent lout naturellement, de telle sorte
que les conceptions religieuses de races apparlenant au méme
degré de développement intellectuel sont & peu prés identiques,
quelque distincle que puisse élre leur origine, et quelque éloi-
gnées gue soient les peuplades qui les professent.

La plupart de ceux qui ont tenté de se rendre compte des
diverses superstitions des races sauvages, 'ont fait en les do-
tant d’un systéme d’idées beaucoup plus élaboré que celui
(qu’elles possédent en réalité. Ainsi Lafitau suppose que le feu
élait adoré parce qu’il représente si bien «cette supréme intel-
ligence, dégagée de la nature, dont la puissance est toujours en
activite. » Il observe encore au sujet des idoles que «la dépen-
dance ol nous sommes de 'imagination et des sens, ne nous
permettant pas de voir Dieu aulremeni qu’en énigme, comme
parle saint Paul, a causé une espece de nécessité de nous le
montrer sous des images sensibles, lesquelles fussent aulant de
symboles qui nous élevassent jusqu’a lui, comme le portrait
nous remet dans l'idée celul dont il est la peinture. » Plu-



596 SIR JOHN LUBBOCH,

tarque supposait que le crocodile était adoré en Egypte, parce
que n’ayant pas de langue, il était un type de la Divinité qui
faisait des lois pour la nature par sa simple volonté. Ces expli-
cations sont radicalement fausses.

Je me suis demandé si je ne devrais pas intituler ce chapitre
Les Superstitions plutdt que La Religion des sauvages ; mais je
me suis arrété a ce dernier titre, soit parce que plusieurs de ces
superstitions se transforment graduellement en des conceptions
plus élevées, soit par une certaine répugnance & condamner
une croyance sincére quelconque, tout absurde et imparfaite
qu’elle puisse étre. On doit admettre néanmoins que la religion
telle qu’elle est comprise par les races sauvages inférieures
differe essentiellement de la ndtre ; je dirai méme u’elle en est
I’antithése. En effet, leurs divinités sont malfaisantes et non
bienfaisantes, elles peuvent étre contraintes par la force a se
plier aux désirs de '’homme, elles exigent des sacrifices san-
glants et se réjouissent de voir couler le sang humain, elles
sont mortelles et non immortelles ; on peut s’en approcher par
des danses plutdt que par des priéres, et souvent elles approu-
vent ce que nous appelons vice plutdt que ce ue nous regar-
dons comme vertu.

A dire vrai, ce qqu’on appelle religion chez les races inférieures
est a la religion sous une forme plus élevée, ce que 'astrologie
est & lastronomie, ou l’alchimie & la chimie. L’astronomie
dérive de l’astrologie, toutefois I’esprit de ces deux sciences
présente une opposition compléte; nous trouvons la méme
différence entre les religions des races arriérées et celle des
races avanceées.

Bien qu’on découvre les coincidences les plus remarquables
entre les religions professées par des races diverses, une des
difficultés spéciales que présente 1’étude de la religion, provient
du fait que tandis qu’une nation s’en tient généralement & une
seule langue, nous pouvons presque dire, relativement & la
religion, quot homines tot sententice, et qu’il n’existe pas deux
hommes ayanl exactement les mémes vues, quelque désireux
qu’ils soient de se trouver d’accord.

Plusieurs voyageurs ont indiqué cette difficulté. Ainsi le



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 597

capitaine Cook dit, en parlant des insulaires de la mer du Sud :
« Nous n’avons pas été capables d’acquérir une connaissance
quelque peu claire et conséquente de la religion de ces peu-
plades; elle nous a paru comme la religion de la plupart des
autres pays,enveloppée de mystére et remplie de contradictions
apparentes. »

Ces difficultés proviennent en grande partie du fait que lors-
que 'homme, par I'effet d’'un progrés naturel ou de U'influence
d’une race plus avancée, arrive a la conception d’une religion
supérieure, il retient encore ses anciennes croyances qui che-
minent pendant un certain temps cole & cote, bien gu’en
compléte opposition avec ses croyances plus élevées, jusqu’a
ce que l'importance des anciennes diviniiés s’abaisse dans
I’échelle sociale, et ne soit plus que le partage des ignorants et
de la jeunesse.

Jusqu’ici, on avait I’habitude de classer les religions d’a-
prés la nature de Pobjet du culte, le fétichisme, par exemple,
étant le culte d’objets inanimés, le sabéisme celui des corps
célestes. La véritable pierre de touche me semble étre la notion
de la divinité. Les premiéres grandes phases de la pensée re-
ligieuse peuvent étre, & mon avis, considérées de la maniére
sulvante:

L’athéisme, en entendant par ce terme non la négation de
Pexistence d’une Divinité, mais Pabsence d’idées définies a ce
sujet ;

Le fétichisme, dans lequel 'homme suppose qu'il peut
contraindre la Divinité a se plier & ses désirs;

L’adoration de la nature ou le totémisme, ou les objets de 1a
nature, tels que les arbres, les lacs, les pierres, les animaux,
etc., sont I'objet d’un culle;

Le chamanisme, dans lequel les divinités supérieures sont
beaucoup plus puissantes que 'homme et d’'une nature diffé-
rente ; le lieu de leur résidence est aussi trés éloigné et acces-
sible seulement aux chamans ;

L’idoldtrie ou anthropomorphisme, ol les dieux revétent
encore plus complétement la nature de ’homme, tout en étant
plus puissants. Ils sont encore accessibles & la persuasion, il®



598 SIR JOHN LUBBOCH.

sont une partie et non les créateurs de la nature, ils sont repré-
sentés par des images ou 1doles.

Dans la phase sunivante, la divinité est considérée comime
l'auteur, et non simplement comme une partie de la nature ;
pour la premiére fois elle devient un étre surnaturel.

La derniére phase, enfin, est celle ou la morale se trouve
associée a la religion.

L’opinion que la religion est générale et universelle, a été
émise par plusieurs autorités respectables; et pourtant elle est
contredile par le témoignage de nombreux observaleurs dignes
de foi.

Dans les temps anciens et dans les temps modernes, des voya-
geurs, des commercants et des philosophes, des prétres catholi-
ques et des missionnaires protestants, ont constaté I’existence,
dans chaque partie du globe, de races humaines totalement dé-
pourvues de religion, Le fait est d’autant plus frappant que, dans
plusieurs cas, 1l a grandement surpris celui qui le rapporte, et
s’est trouvé en compléte opposition avec les idées (u’il s'était
formées d’avance.

« Il est évident, dit M. Bik, que les Arafuras de Vorkay (une
des Arus du sud) ne possédent aucune religion ; ils n’ont pas
la moindre conception de 'immortalité de ’Ame. A toutes mes
questions sur ce sujet, ils répondaient : Jamais aucun Arafura
n'est revenu vers nous aprés la mort; par conséquent, nous
ne savons rien d’un état futur, et ¢’est la premiére fois (que nous
en entendons parler. Ils n'ont également aucune notion de la
création du monde ; ils répondaient simplement: Aucun de
nous n’a connaissance de cela, nous n’en avons jamais entendu
parler, et, par conséquent, nous ne savons (ui a fait le monde.
Voulant me convaincre encore plus pleinement de lcur igno-
rance d’'un Etre supréme, je leur demandai 4 qui ils avaient
recours dans leur détresse, lorsque se livrant & la péche loin
de leurs demeures, ils se voyaient surpris sur mer par des tem-
pétes violentes, et qu’aucun pouvoir humain n’était capable de
les sauver de la destruction eux, leurs femmes et leurs enfants.
Les plus 4gés d’entre eux, apres avoir consullé les autres, ré-
pondirent qu’ils ignoraient qui ils pourraient appcler & leur



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 59

secours; puis ils me demandérent d’avoir la bonté, si je le sa-
vais, de le leur enseigner. »

« Les plus sauvages des Bédouins, dit Burton, s’informeront
ou il esl possible de trouver Allah , et lorsqu’on leur demande
le but de cette question, ils répondent: Si seulement les Eesa
pouvaient I'attraper, ils lui passeraient sur place leurs lances au
travers du corps. Qui, si ce n’est lui, dévaste leurs demeures,
et tue leur bétail et leurs femmes ? Toutefois & celte incapacilé
toute sauvage de concevoir I'idée d’un Etre supréme, ils joi-
gnent les croyances les plus ridicules; il en est qui ne vou-
draient pas rencontrer un simple pélerin, de crainte d’étre
tués par un regard ou par un mot. »

Lichtenstein affirme que chez les Koossa, Cafres, il n’y a pas
apparence d’un culte religieux.

Le pére Begert dit des Californiens, antérieurement a leur
conversion au christianisie, qu’ils n’avaient point de magi-
strats, point de police, el point de lois; les idoles, les temples,
le culte et les cérémonies religieuses leur étaient inconnus;
ils ne croyaient pas au seul et vrai Dieu, et n’adoraient pas
non plus de fausses divinités... Leur langue n’a pas de mots
correspondants & ceux de Dieu et d’dme.

Robertson s’exprime 4 peu prés dans les mémes termes sur
plusieurs tribus qui ont élé découvertes en Amérique.

En présence de si nombreux témoins, il pourrait, & premiére
vue , sembler extraordinaire qu’il existit encore sur ce point
quelque divergence d’opinion. Cela vient de ce qu’on ne s’est
pas toujours entendu sur le terme de religion et de I'idée ou
'on est que des voyageurs, comme en effet le cas a d( se pré-
senter, soit par ignorance de la langue, soit pour avoir sé-
journé trop peu de temps dans un pays, n’ont pas su se rendre
compte d’une religion qui existait réellement. Une erreur de
ce genre fut commise par les auleurs de la plus ancienne des-
cription de Taiti. :

Nous obtiendrons une vue plus claire de la question en exa-
minant les superstitions des races qui ont une religion rudi-
mentaire et en essayant de suivre le développement graduel
de ces idées.



600 SIR JOHN LUBBOCH.

Dulaure observe avec vérité que le sauvage « aime mieux
soumettre sa raison, souvent révoltée, & ce que ses institutions
ont de plus absurde, que se livrer & I’examen, parce que ce
travail est toujours pénible pour celui qui ne s’y est point
exercé. » J'acquiesce complétement & cette thése et je crois
qu’'a travers les différents systémes religieux des races infé-
rieures on peut sulvre une marche ascendante naturelle et
inconsciente.

Les réves sont intimement liés aux formes inférieures de la
religion. Ils ont pour le sauvage une réalité et une importance
(que nous pouvons 4 peine apprécier. « Les réves, dit Burton,
d’aprés nos Yorubiens et beaucoup de nos fétichistes, ne sont
pas une action irréguliére et une activité partielle du cerveau,
mais bien autant de révélations apportées par les ménes des
morts. Les Groénlandais croient aussi a la réalité des réves, et
sont persuadés que la nuit ils chassent, se visitent, font la cour,
et ainsi de suite. Comme il est de toute évidence que le corps ne
prend aucune part & ces expéditions nocturnes, la conclusion
naturelle c’est qu’ils ont un esprit qui peut quitter le corps.
A Madagascar, les habitants de lile entiere considérent les
réves avec unrespect religieux, et s'imaginent que leurs bons
démons (car je ne sais quel autre nom donner a leurs divini-
tés inférieures) leur disent dans leurs réves ce qu’ils doivent
faire ou les avertissent de ce qu’ils doivent éviter. Enfin les
sauvages, quand ils révent 4 leurs amis ou & leurs parents
défunts, croient fermement étre visités par leurs esprits, et
tirent de 14 la conclusion non, il est vrai, que 'dame est immor-
telle, mais qu’elle survit au corps. Ainsi les Monyanjas de
PAfrique du sud fondent expressément leur croyance a une
vie future sur le fait que leurs amis les visitent dans leur som-
meil. De plus les sauvages sont rarement malades; leurs souf-
frances proviennent généralement de blessures; leurs morts
sont en général violentes. Comme une lésion extérieure recue
a la guerre cause de la douleur, ils attribuent leurs souffrances
intérieures a4 quelque ennemi intérieur. Il résulte de 14 que
lorsque ’Australien, peut-étre aprés un repas trop copieux,
a le sommeil troublé, il ne doute jamais de la réalité de



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 601
ce (ui se passe , mais se figure (u’il esi attaqué par quelque
étre que ses compagnons ne peuvent voir.— Dans certains cas,
la croyance que l'homme posséde un esprit semble avoir
été suggérée par l'ombre du corps. Ainsi chez les Fid-
jiens, quelques-uns parlent de 'homme comme ayant deux
esprits. Son ombre est appelée « esprit sombre,» qui va, di-
sent-ils , & Hades. L’autre est sa ressemblance réfléchie dans
I’eau ou un miroir, et 'on suppose gu’elle reste prés de la
place ou I'homime meurt. — Le tonnerre aussi est regardé
comme une véritable divinité, ou comme une voix céleste.
« Une nuit, dit Tanner, Pichelo, un chef de "’Amérique du
nord, fut trés alarmé de la violence de 'orage; il se leva et
offrit du tabac au tonnerre, en le suppliant de s’arréter. »

Les Hottentots , suivant Thunberg, ont une idée trés vague
d’'une divinité bienfaisante. « Ils ont des notions beaucoup plus
claires d’'un mauvais esprit qu’ils redoutent comme étant la
cause de la maladie, du tonnerre, de la mort et de tous les mal-
heurs qui leur arrivent. »

Les Abipones de I'Amérique du sud, si bien décrits par
Dobritzhoffer, avaient quelques vagues notions d’un mauavais
esprit, mais aucune d’un bon.

En Virginie et en Floride on adorail le mauvais esprit et non
le bon, parce que le premier pouvait étre apaisé, tandis que
le dernier devait faire sGrement tout le bien en son pouvoir.

Le Peau rouge, dit Carver, vit dans une continuelle appré-
hension des attaques d’esprits malfaisants, et pour les détour-
ner il a recours aux charmes, aux cérémonies fantastiques de
son prétre, ou a l'influence puissante de ses manitous. La
crainte a naturellement dans ses actes de dévotion plus de part
que la reconnaissance, et il prend plus de peine pour conjurer
le courroux des étres méchants que pour s’assurer la faveur des
bons. Les Tatars de Hatschiutzi considéraient aussi le mauvais
esprit comme plus puissant que le bon.

Burton entendit une vieille femme, appartenant a la tribu
arabe des Eesa, qui, & 'occasion d’'un mal de dents, adressait &
Allah la priére suivante : « Oh ! Allah, puissent tes dents te faire
mal comme les miennes! Oh! Allah, puissent tes gencives étre



602 SIR JOHN LUBBOCH.

aussi sensibles que les miennes ! » Peut-on donner & de pareils
sentiments le nom de religion ? N’en sont-ils pas bien plutot,
dans le sens spirituel, précisément I'inverse?

Dans la Nouvelle-Zélande , chaque maladie passe pour élre
causée par une divinité particuliere qui se loge momentané-
ment dans la partie affectée. Tel est le motif des incantations
prononcées sur le malade dans le dessein ou d’apaiser ou de
mettre en fuite la divinité irritée; dans cette derniére intention
on tient les propos les plus menacants et les plus outra-
geants. Si en certains pays les fous sont considérés avec tant
de vénération, cela vient de ce gqu’on les regarde comme la
demeure spéciale de certaine divinité,

Les sauvages qui altribuent les maladies & la magie, en con-
cluent naturellement que la mort provient de la inéme cause.
Loin d’avoir adopté I'idée d’une vie future, ils n’ont pas méme
appris que la mort est le terme naturel de U'existence présente.
Nous rencontrons chez eux la conviction, trés généralement
répandue, que ce que nous appelons mort naturelle n’existe
pas et quun homme mourant autrement qu’a la suite de
blessures, est viclime de la magie. « Les Bechuanas, dit Phi-
lip, et toutes les tribus cafres n’ont aucune idée (u’on puisse
mourir autrement que de faim, de mort violente ou par l'in-
fluence d’un sortilége. Un homme mourat-il & ’dge de quatre-
vingt-dix ans, si la faim et la violence n’ont pas été la cause
de sa mort, celle-ci est attribuée a la sorcellerie ou & la ma-
gie, et il faut du sang pour. Pexpier ou la venger.» Steven-
son constate que dans PAmeérique du sud, « les Indiens, lors-
gw’'un homme meurt de mort naturelle, consultent un ou
plusieurs devins qui en général nomment enchanteur meur-
trier; ceux-ci sont crus si implicitement que I'objet malheu-
reux de leur caprice ou de leur malice est sar d’étre sa-
crifié¢ aux croyances superstitieases de la foule. » Wallace
trouva la méme 1dée répandue chez les tribus des Amazones.
Muller la mentionne comme prévalant chez les Dacotahs,
Hearne chez les Indiens de la Baie d’'Hudson.

Mais quelque redoutables que soient les esprits pour diver-
ses raisons, il ne s’ensuit nullement qu'ils soient considérés



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. K03

comme étant nécessairement plus sages ou plus puissants
que les hommes. Les natifs des iles Nicobar avaient I’habi-
tude de dresser des épouvantails pour éloigner les Eewees de
leurs villages. Les Kamtschadales, snivant Kotzebue, insultent
leurs divinités, si leurs souhaits ne s’accomplissent pas. Ils
ressentent méme du mépris pour elles. Si Kutka, disent-ils,
n'avait pas été si stupide, aurait-il fait des rochers inaccessibles
et des riviéres trop rapides?

Le négre de la Guinée bat son fétiche si ses veeux ne sont pas
exauceés, et il le cache dans sa ceinture lorsqu’il se dispose a
faire une chose dont il ait honte, afin que le fétiche ne
puisse volr ce (ui se passe.

Les Kyamyka de Chittagong sont bouddhistes. Leurs temples
de village renferment une petite rangée de cloches et une image
de Boudha, que les villageois adorent en général matin et
soir en commencant par sonner les cloches pour avertir la di-
vinilé de leur présence.

Les Tartares de I’Altai se représentent Dieu sous la forme
d’'un vieillard & longue barbe et en uniforme d’officier russe de
dragons. Les Grecs et les Romains eux-mémes croyaient des
histoires de nature & donner une idée peu relevée, non-scule-
ment du caractére moral, mais encore de l'intelligence et du
pouvoir de leurs dieux. C’est ainsi que ceux-ci étaient exposés
a étre vaincus par des mortels. Mars, bien qu’il fat le dieu de
la guerre, fut blessé par Diomeéde et s’enfuit en poussant des
cris de douleur. Ils avaient peu ou point de pouvoir sur les élé-
ments, ils n’avaient aucune prescience, et étaient souvent re-
présentés comme étant soit mentalement, soit moralement infé-
rieurs aux bommes. Méme Homeére ne semble pas avoir congu
I'idée de la toute-puissance. En fait on peut dire avec vérité
(que le sauvage a beaucoup plus de respect pour son chef
que pour son dieu.

Le peu de considération que les sauvages ont pour les es-
prits apparait d’une maniére frappante dans leur conduite
pendant les éclipses. Partout 'on rencontre des races d’hom-
mes cul croient que le soleil et la lune sont vivants et qui se
figurent que pendant la durée des éclipses ils se disputent



604 SIK JOHN LUBBOCH.

entre eux ou sont attaqués par les mauvais esprits de lair.

Les Groénlendais s'imaginent que pendant 1’éclipse la lune
rode autour de leurs maisons pour dérober leur peaux, leurs
vivres et méme pour tuer ceux d’entre eux qui n’ont pas
diiment observé les régles de l'abstinence. Ils se mettent alors
a cacher tout ce qu’ils peuvent, et les hommes transportent des
coffres et des chaudrons au sommet de la maison et frappent
dessus dans le but d’effrayer la lune et de la faire retouruer a
sua place. Les Indiens Chiquitos, suivant Dobritzhoffer, croient
que, durant les éclipses, le soleil et la lune sont cruellement
déchirés par des chiens, dont ils se représentent I'air comme
rempli, attribuant la couleur rouge-sang de ces astres aux
morsures de ces animaux. Aussi pour défendre leurs chéres
planétes contre ces dogues aériens, font-ils voler une pluie de
fleches au ciel, en vociférant de toute leur force.

Une des grandes difficultés qui empéchent d’arriver & une
conception quelque peu claire du systéme religieux des races
inférieures provient de la confusion de la foi & des esprits et de
la fol & un esprit immortel. Toulefois les deux croyances sont
essentiellement distinctes; et 'esprit n’est pas nécessairement
tenu pour immortel parce gu’il ne périt pas avec le corps. Les
négres, par exemple, dit un de nos observateurs les plus sa-
gaces, le capitaine Burton, les négres croient a4 un esprit, mais
non & Pesprit; & un présent immatériel, mais non a un
avenir éternel. Ne comptant sur rien aprés la vie présenle, il
n’y a pas d’espoir pour-eux au dela de la tombe. Ils se Jamen-
tent et gémissent en désespérés. « Amekwisha, il est fini » est
la derniére parole de 1'Africain de I’est sur un parent ou un ami.
« Tout est fini pour toujours, » chantent les Africains occiden-
taux. La moindre allusion & la perte de la vie fait palir leur
peau noire. « Ah! s’écrient-ils, c’est une triste chose que de
mourir, que de laisser maison et logis, femme et enfanls, de ne
plus porter de bon drap bien doux, de ne plus manger de
viande et de ne plus fumer de tabac. »

Suivant Hearne, bon observateur et placé de maniére a juger
avec connaissance de cause, les Indiens de la baie d’Hudson
n’avaient aucune idée d’'une vie quelconque aprés la mort.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 605

Dans d’autres cas I'esprit est supposé survivre quelque temps
au corps et hanter les alentours de son ancienne demeure.

Demandez au négre, dit M. Du Chaillu, ol est 'esprit de son
bisaieul, il vous répondra qu’il I'ignore; c’est 1a tout. Faites-lui
la méme question sur ’esprit de son pére ou de son frére qui
est mort hier, le voici rerapli de crainte et de terreur; il croit
qu’il erre en général prés de Pendroit ou le corps a été en-
terré, et chez plusieurs tribus le village est déplacé immé-
diatement apres la mort d’un habitant. La méme croyance pré-
vaut chez les Cafres Amazulu, ainsi que M. Callaway en a
donné la preuve. lls croient (ue les esprits de leurs péres et
freres défunts vivent encore parce qu’ils apparaissent dans les
réves; par le raisonnementl inverse, les aieuls sont généra-
lement considérés comme ayant cessé d’exister.

D’autres négres croient gqu’aprés la mort ils deviennent des
blancs, — idée curieuse qu’on retrouve en Australie. Cer-
tains genres de mort sont supposés tuer Pesprit aussi bien
que le corps. Enfin, la méme ou les idées sur ’aAme et une vie
future sont plus développées, elles sont loin de suivre tou-
Jours la direction de nos croyances.

La crovance aux esprits differe donc essentiellement de
nos notions relatives a ane vie future. Les esprits sont mor-
tels, ils hantent les cimetiéres et planent autour de leurs pro-
pres tombeaux. Et si un degré supérieur de développement
est atteint, le séjour des d&mes séparées du corps n’est pas un
ciel, mais simplement une terre meilleure,

La divination et la sorcellerie sont répandues sur une tres
grande échelle. Leurs trails caractéristiques sont si connus et
si semblables les uns aux autres dans le monde entier que
quelques exemples suffiront.

Dans la Nouvelle-Zélande, avant d’entreprendre une expédi-
tion guerriére, on fiche en terre deux rangées de batons, figu-
rant les deux partis. Si le vent fait tomber en arriere les ba-
tons de 'ennemi, il sera défait ; s’ils tombent en avant, il sera
victorieux. Le méme criterium s’applique 3 'autre rangée.

Ceci est un cas de divination, mais de 12 & la sorcellerie il
0’y a qu’un pas. Une fois reconnu que la chute d’un baton pré-



606 SIR JOHN LUBBOCH.

lude certainement & celle de la personne qu’il représente, il
suit Jde 12 qu’en renversant le balon, on peut amener la mort
de la dite personne. A Mataku il existe un bosquet consacré
au dieu Tokalau, le vent. Le prétre y promet la destruction dans
les quatre jours, d’un ennemi, si ceux qui désirent sa mort ap-
portent une parltie de ses cheveux, de ses hardes ou de la
nourriture qu’il a laissée. Le prétre entretient un feu et n’ap-
proche de l’endroit que sur les mains et les genoux. Si la vic-
time se baigne avant le quatriéme jour, le charme est rompu.
Cependant la méthode la plus commune est le Vakadranikau,
c’est-a-dire un composé de certaines feuilles qui sont censées
posséder un pouvoir magique ; elles sont enveloppées dans
d’autres feuilles ou renfermées dans une petite boite de bam-
bou qu’on enterre dans le jardin ou ¢u’on cache sous le chaume
de la maison de l'individu qu’il s’agit d’ensorceler. L’imagina-
tion des naturels est tellement dominée par I'effroi qu'inspirent
ces sortiléges, qu’on en cite qui, se sachanl les objets d’en-
chantements de cette espece, se sont couchés sur leurs nattes
et y sont morts de peur.

Ceux qui ont des raisons de soup¢onner un individu de com-
ploter contre eux évitent de manger en sa présence, ou ont
grand soin de ne Jaisser aucune parcelle de nourriture derriére
eux; puis ils arrangent leurs vétements de maniere qu’il soit
linpossible d’en rien enlever. Quelques-uns se batissent une
petite maison et ’entourent d’un fossé, dans la pensée que 'eau
neutralisera les charmes dirigés contre eux.

Dans d’autres cas le fait de savoir le nom d’une personne
suffit pour exercer une action contre elle; en effet, sur toute
la surface duglobe il régne une confusion plus ou moins grande
enlre une chose ou une personne et le nom de cette chose ou
de cetle personne, et de la vient 'importance attachée chez les
Américains du nord-et les insulaires de la mer du Sud & un
échange de noms. Les Romains eux-mémes, lorsqu’ils assié-
gealent une ville, accomplissaient une cérémonie curieuse, ba-
sée sur la méme idée. lls invoquaient la divinité tutélaire de
la cité, et, la tentant par l'offre de sacrifices et de récom-
penses, la persuadaient de trahir ses amis et ses adorateurs.



LA RELICION DES PEUPLES SAUVAGES. 607

Dans cette cérémonie le nom de la divinité tutélaire était con-
sidéré comme étant de grande iruportance; voila pourquoi le
secret du nom de la divinité tutélaire de Rome était religieuse-
ment gardé.

Généralement pourtant on regardait comme une condition
indispensable que le sorcier elit en sa possession un objet qui
fat dans un rapport uelconque avec le corps de la victime et
qui devint le véhicule par lequel le démon entrat en celul qu’on
voulait faire passer & 1’état de possédé.

Nous ne devons pas étre surpris de trouver cette foi & la sor-
cellerie chez des sauvages, puisque nous en voyons encore au-
jourd’hui des restes au sein méme des races les plus civilisées.
De la méme maniére que nos esprits frappeurs et nos tour-
neurs de tables, les magiciens chinois disent a la personne qui
les consulte, sans 'avoir jamais vue, son nom et toutes ses cir-
constances de famille, le nombre de ses enfants, leur adge et
cent autres détails ¢u’on suppose volontiers étre connus des
démons.

Dans toutes les parties de 'Inde, dit De Faira, « on rencontre
des magiciens extraordinaires. Lorscque Vasco de Gama mit &
la voile & Calicut, quelques-uns d’entre eux montraient dans des
bassins pleins d’eau les troix vaisseaux qu’il avait avec lui. Au
moment ot Don Francisco d’Almeyda, le premier vice-roi de
I'Inde, se disposait aretourner en Portugal, quelcquessorciéres
de Cochin lui prédirent qu’il ne passerait pas le cap de Bonne-
Espérance; etil fut enterré 1a.» (C’est un peu exagéré, caril
passa le cap et fut enseveli ala haie de Saldanha, quelques lieues
audeld.) Ce qui suit est plus extraordinaire encore. A Mascate, il
v a des sorciers (uimangent 'intérieur d’une chose, rien qu’en
fixant les yeux dessus. Un de ces fascinateurs, en fixant les yeux
sur un bateka ou melon d’eau, en absorba P'intérieur; en effet,
apres I’avoir ouvert pour vérifier I'expérience, on le trouva vide,
et le sorcier, pour la satisfacjion des spectateurs, le revomit.

« Douter de la réalité de la magie, dit Lafitau, est une in-
dustrie des athées et un effet de cet esprit d’irréligion qui fait
aujourd’hui des progrés si sensibles dans le monde..... Pour
établir cependant cet esprit d’incrédulité, il faut que ces pré-



608 SIK JOHN LUBBOCH.

tendus esprits forts veuillent s’aveugler au milieu de la lumiére,
gu’ils renversent I’Ancien et le Nouveau Testament ; qu’ils con-
tredisent toute I'antiquité, I'histoire sacrée et la profane. On
trouve partout des témoignages de ce commerce des hommes
avec les divinités du paganisme, ou, pour mieux dire, avec les
démons. »

Lafitau ne nie pas que certains de ces enchanteurs ne fussent
des imposteurs, maisil déclare que « ce serait rendre le monde
trop sot, que de vouloir le supposer, pendant plusieurs siécles,
la dupe de quelques misérables joueurs de gobelets. »

Labat est persuadé qu’il y a dans ce domaine « des faits d’une
vérité trés constante, » et, aprés avoir rapporté cuatre de
ees faits, il conclut : « Il me semble que ces quatre faits suffisent
pour prouver qu’il y a véritablement des gens qui ont com-
merce avec le diable et qui se serventdelui en hien des choses. »

Quelques-uns méme de nos récents missionnaires, suivant
Williams, croyaient les sorciers polynésiens réellement doués
d’'une puissance surnaturelle, et voyaient en eux des agents
des pouvoirs infernaux. Qui plus est, Williams lui-méme ne
regardait pas la chose comme « impossible. » Certes nous
avons sujet d’étre surpris que des Européens puissent croire a
de pareilles choses, et il semble que des missionnaires aussi
eredules et aussi ignorants devraient s’instruire plutdt que
d’enseigner & d’autres. En revanche, il n’est pas surprenant
que des sauvages croient a la magie, ni méme que les magi-
eiens croient en eux-meémes.

A dire vrai nous ne devons nullement supposer que les sor-
ciers soient toujours ou généralement des imposteurs. D’aprés
Popinion d’écrivains dignes de foi, tels que Dobritzhoffer,
Sproat, Muller, etc., un grand nombre d’entre eux croient
de trés bonne foi & leur sagesse supérieure.

Cette illusion pent étre attribuée principalement & 1a pratique
du jetine, trés généralement répandue chez ceux qui aspirent
a I'état de magicien Chez les Chirokees « une abstinence de
sept jours rend le dévot fameux. » Les Tétes-plates de I'Oré-
gon ont une coutume a peu pres identique. Chez eux ce sont
plusieurs eunes gens a la fois qui font cette retraite. « Ils



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 609

passent trois jours et trois nuits dans l’accomplissement de
ces rites, sans boire ni manger. En raison de la prostration
physique et de l’excitation intense de I'imagination qui se pro-
duisent dans ce laps de temps, leur sommeil doit étre troublé
et visité par des visions appropriées a leurs idées. » Ces vi-
sions sont prises naturellement pour des apparitions d’esprits.

Ceux qui par des jeQines prolongés ontainsi purifié et dégagé
leur esprit des idées grossiéres, sont supposés capables d’'une .
vue de I’avenir plus claire que celle (ui est départie aux hom-
mes ordinaires. Ils sont appelés « Sarotkatta » par les Hurons
et « Agotsinnachen » par les Iroquois, termes qui signifient lit-
téralement « voyants. »

A premiére vue, 1l pourrait paraitre hors de propos de parler
ici de la danse, mais chez les sauvages elle n’est pas un simple
amusement. C’est, dit Robertson, une occupation sérieuse et
importante, qui se méle & chaque événement de la vie publique
ou privée. Si deux tribus américaines ont besoin d’entrer en
relations, les ambassadeurs de I'une s’approchent en exécutant
une danse solennelle et présentent le calumet, embléme de la
paix ; les sachems de l'autre le recoivent avec la méme céré-
monie. C’est par une danse exprimant leur ressentiment et
la vengeance qu’ils méditent, qu’ils déclarent la guerre & un
ennemi. Soit qu’ils aient & apaiser le courroux des dieux ou &
célébrer leurs bienfaits, soit qu’ils se réjouissent de la nais-
sance d’un enfant, ou pleurent la mort d’un ami, les sauvages
ont des danses appropriées & chacune de ces situations. En cas
d’indisposition, c’est une danse qu’on prescrit comme le moyen
le plus efficace de ramener la santé; et sile malade ne peut
supporter lui-méme la fatigue d’un pareil exercice, le médecin
ou le sorcier ’exécute en son nom, comme si la vertu de son
agilité pouvait étre transférée a4 son patient. Chez les Kols de
Nagpore, le colonel Dalton décrit plusieurs danses qui, dit-il,
« se rattachent toutes plus ou moins & quelque cérémonie reli-
gieuse. »

Cette idée n’est en aucune facon une idée qui n’apparticnne
qu’aux sauvages. Socrate reconnaissait dans la danse une partie
de la religion, et nous savons qu’il en était de méme de David.

c. R. 1872, 40



610 SIR JOHN LUBBOCH.

Les sacrifices rentrant si généralement dans le cérémonial
religieux, nous n’avons pas a nous étonner sidans toute I’é-
tendue de 'Amérique Vacte de fumer est en connexion étroite
avec les cérémonies religieuses el joue le méme role que l'of-
frande de I’encens dans ’ancien monde. Chez les Souitrals, une
des tribus aborigénes de 'Inde, ceux (qui vaquent et assistent
aux observances religieuses sont généralement en état d’i-
vresse, coutume qui nous rappelle le culte de Bacchus chezles
Grecs et les Romains.

En retracant I'évolution graduelle des croyances religieuses,
nous devons commencer par les Australiens, qui possédent
simplement certaines idées vagues relatives & l'existence de
mauvais esprils et une crainte générale de la magie. On ne
peut pas dire que cette croyance ait de l'influence sur eux pen-
dant le jour; mais la nuit, elle leur inspire une répugnance in-
vincible & s’écarter des feux de leur campement, ou & dormir
pres d’une tombe. Ils nont aucune idée de la création, n’a-
dressent pas de priéres et n’observent aucune forme ou céré-
monie religieuse. Les mots « bon » ou « mauvais » n’ont rap-
port qu’au gout ou au bien-étre, et ne comportent aucune
notion de bien ou de mal. Certains Australiens croient cue les
blancs sont des noirs ressuscilés. Cette étrange notion ne
peut guére étre d’origine missionnaire, puisqu’elle a déja
été trouvée chez les naturels au nord de Sydney en 1795. Elle
se rencontre aussi chez les négres de la Guinée. Toutefois les
jdées des Australiens & ce sujet semblent avoir été trés variées
et trés confuses. Ils n’avaient certainement la-dessus aucune
vue générale et définie.

Les Veddahs de Ceylan, suivant Davy, croient en des étres
malfaisants, mais « n’ont aucune idée d’un Dieu supréme et
bienfaisant, ou d’'une existence future, pas plus que d’un sys-
téme de récormpenses et de punitions; et par conséquent leur
opinion est qu’il importe peu de faire le bien ou le mal. »

La religion des Bachapins, tribu cafre, a été décrite par Bur-
chell. Ils étaient sans culte extérieur et, autant qu’il lut a été
possible de s’en assurer, n’accomplissaient aucun acte de dé-
volion privée; ils n’avaient aucune croyance en une divinité



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 611

bienfaisante, bien qu’ils redoutassent un étre méchant nommé
« Muleemo » ou « Murimo. » Ils n’avaient aucune idée d’une
création. Méme lorsque Burchell la leur suggéra, ils n’attribue-
rent point la création & Muleemo, mais « affirmérent que chaque
chose se fzisait d’elle-méme, et que les arbres et les herbages
croissaient par leur propre volonté. » Ils croyaient a la sor-
cellerie et & 1a vertu des amulettes.

Le docteur Vanderkemp, le premier missionnaire des Cafres,
« ne put jamais s’apercevoir qu’ils eussent aucune religion, ou
aucune idée de I’existence de Dieu. M. Moffat, qui passa plusieurs
années dans I'Afrique méridionale en qualité de missionnaire,
dit qu’ils étaient totalement dépourvus d’idées théologiques.

Le révérend chanoine Callaway a récemment publié un trés
intéressant mémoire sur le systéme religieux des Amazilu,
peuplade un peu plus avancée dans ses conceptions religieuses.
La premiére partie est intitulée « Unkulunkulu ou la tradition
concernant la création. » Il ne parait pas néanmoins que Un-
kulunkulu soit envisagé comme un créateur, ou méme comme
une divinité. Il est simplement le premier homme, le zulu Adam.
Une certaine complication résulte du fait que non-seule-
ment 'ancétre de ’humanité entiére, mais aussi le premier de
chaque tribu, est appelé Unkulunkulu, de sorte qu’il y a plu-
sieurs Unkulunkulu, ou Unkulunkulus. Aucun d’eux toutefois
ne posséde aucun des attributs de la divinité; on ne leur offre
ni priéres ni sacrifices; a dire vrai, ils n’existent plus, étant
morts depuis longlemps. Unkulunkulu n’était créateur en au-
cun sens, et en réalité on ne lui attribuait aucun pouvoir spécial.
Il sortit de « Umklanga » c’est-a-dire d’un lit de roseaux, mais
comment, c’est ce que personne n’a su. M. Callaway, d’ac-
cord sur ce pointavec M. Casalis, estime que « jamais 1l n’est
entré dansla téte des Zulus que la terce et le ciel pussent élre
Peeuvre d’un étre invisible. » Un naturel croyait que les hom-
mes blancs avaient fait le monde. Comme Moffat s’efforcait de
donner & un chef quelque explication au sujet de Dieu, son au-
diteur s’écria: « Sije pouvais I'attraper, je le transpercerais de
ma lance, » et cependant c’était un homme dont le jugement
sur d’autres sujets méritait considération. Toutefois ils ne sont



612 SIR JOHN LUBBOCH.

pas totalement dépourvus d’une sorte de croyance en des étres
invisibles, croyance qui comme nous l'avons déja vu, se fonde
en partie sur 'ombre, mais principalement sur le réve.

Nous avons 1a la religion & son degré infime, puisqu’elle se
réduit & croire a I’existence d’étres malfaisants plus immatériels
que nous, mais pourtant mortels comme nous et qui, s’ils sont
a certains égards plus puissants, a d’autres le sont encore
moins. Le fétichisme du négre marque décidément un pas en
avant. La religion, si I’on peut lul donner ce nom, se systéma-
tise et prend une plus grande importance. Néanmoins, a un
autre point de vue, on peut presque considérer le fétichisme
comme une anti-religion. En effet, le négre croit au moyen du
fétiche pouvoir faire violence & sa divinité. Au fond, le fétichisme
n'est pas autre chose que la sorcellerie. Nous avons déja vu
que sur toute la surface du globe les magiciens croient qu’en
se procurant une partie quelconque d’un ennemi, ils acquie-
rent un pouvoir sur lui. Méme un lambeau de vétement suffit,
et ¢’ils ne peuvent l'obtenir, ils supposent tout naturellement
qu’une lésion faite & une image affectera ’original.

« Dans I'Inde, dit Dubois, une certaine quantité de boue est
moulée en figurines sur la poitrine desquelles on écrit les
noms des personnes qu’'on a I'intention de tourmenter, On perce
ces figures avec des épines, on les mutile, afin de frapper d’ane
lésion correspondante la personne représentée. » Lord Kames
dit qu’'au temps de Catherine de Médicis « c’était une coutume
trés répandue de prendre en cire la ressemblance de ses en-
nemis, afin de les torturer en faisant rotir la figure sur un feu
lent et en la piquant avec des aiguilles. »

Il est possible d’admettre que le fétichisme soit une exten-
sion de cette croyance. Le négre suppose que la possession
d'un fétiche représentant un esprit met cet esprit sous sa
dépendance. Nous savons que les négres battent leur fétiche
si leurs priéres ne sont pas exaucées, et sans doute ils s’ima-
ginent sérieusement infliger ainsi une souffrance a la véritable
divinité.

La méme image ou le méme objet peut étre un fétiche pour
un homme et une idole pour un autre; cependant les deux



LA RELIGION DES PEUPLES SAULVAGLS 613

notions difféerent essentiellement. Une idole est véritablement
un objet de culte, tandis gqu’au contraire la fonction du fétiche
est de soumettre la divinité au contrdle de 'homme.

Tout objet peut servir de fétiche; il n’est point nécessaire
qu’il représente la figure humaine. Méme un épi de mais peut
remplir le role.

Le terme de fétichisme s’associe en général dans notre esprit
a I'idée de la race négre; mais il désigne bien plutdt une phase
de développement correspondante qui existe dans plusieurs
autres parties du monde. Les Badagas ( Hindoustan), suivant
Metz, sont encore dans une condition qui s’éléve peu au-dessus
du fétichisme. La prewmiére chose venue deviendra pour eux
un objet de culte, pour peu qu’il prenne fantaisie au chef ou au
prétre du village de la diviniser.

A Jeypore, le corps d’un petit rat musqué passe pour un ta-
lisman précieux. Le corps desséché de cet animal est renfermé
dans un étui de bronze, d’argent ou d’or, selon les ressources
de I'individu, qui le suspend autour de son cou ou se ’attache
au bras pour se rendre invulnérable. Iles tribus chez les-
quelles ces cas se présentent doivent étre considérées comme
étant dans un état de fétichisme, déguisé toutefois et modifié
par des emprunts faits aux religions hindoues plus relevées
qu’elles ont adoptées sans les comprendre.

Bien que les Peaux rouges de I'’Awmérique du nord aient
atteint un degré supérieur de développement religieux, ils
conservent encore des fétiches sous la forme de « sacs & mé-
decine. »

« Chaque Indien & I’état primitif, dit Catlin, porte son sac a
meédecine sous une forme ou sous une autre. Voici comment la
nature du sac & médecine se détermine. A quatorze ou quinze
ans, le gars s’en va seul dans la prairie, ou il reste deux, trois,
quatre et méme cing jours, étendu sur le sol, méditant et jea-
nant. Il reste éveillé autant qu’il le peut, mais, lorsqu’il s’endort,
le premier animal qu’il voit en réve devient sa « médecine. »
Aussitot que possible, il tue un animal de ’espéce en question
et fait de sa peau un sac & médecine. A l'inverse du neéegre in-
constant, le Peau rouge ne change jamais de fétiche. Il devient



614 SIR JOHN LUBBOCH.

pour lui un embléme de succés, comme le bouclier chez les
Grecs, et le perdre est un déshonnear. »

En Chine aussi, si, aprés avoir longtemps prié les images,
on nobtient pas un exaucement, on leur donne leur congé
comme & des dieux impuissants; quelquetois on leur inflige
les traitements les plus outrageants, on les accable des plus
dures épithétes et, en certains cas, de coups.

Les négres de Whydah (Afrique occidentale) et, je crois, les
negres en général, s’abstiennent de manger la béte ou la plante
qu’ils ont choisie pour leur fétiche. Dans I'Issini, au contraire,
« manger le fétiche » est une cérémonie solennelle qui fait
partie des prestations de serment ou qui a la valeur d’un gage
d’amitié.

Le fétichisine, & parler strictement, n’a ni temples, ni idoles,
ni prétres, ni sacrifices, ni priéres. Il est entiérement indépen-
dant de la morale. Dans la plupart des puissantes monarchies
négres, la religion a bien fait quelques progrés quant a l'orga-
nisation ; mais, bien que nous y trouvions soit des édifices sa-
crés, soit des prélre.s, la religion a peu ou point progressé au
point de vue intellectuel.

Aprés le fétichisme, vient le totémisme. Le sauvage n’aban-
donne pas sa fol au fétiche, dont, & dire vrai, aucune race
d’hommes ne s’est encore entiérement affranchie; mais
il y ajoute une croyance 3 des étres d’'une nature supérieure
et moins malérielle. A celte phase du développement tout peut
étre adoré : arbres, pierres, rivieres, montagnes, corps cé-
lestes, plantes et animaux. Le culte des aniimaux est trés pré-
dominant chez les races parvenues & un degré de civilisation
quelque peu supérieur a celui qui est caractérisé par le féti-
chisme. On a douné de ce fait des explicalions tirées de fort
loin qui dénotent peu d’intelligence de la nature des sauvages.
Le culte des animaux est susceptible toutefois d’une explicalion
trés simple : il tire probablement son origine de la coutume de
nommer d’abord des individus, puis lears familles, d’apres
certains animaux. Une famille, par exemple, qui aurait tiré
son nom: de lours, en serait venue a considérer cet animal



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 615

d'abord avec inlérét, puis avec respect et enfin avec une sorte
de crainte religieuse.

L'usage d’appeler les enfants d’aprés un animal ou une plante
est tres répandu. Les Issines de la Guinée nomment leurs
enfants « d’aprés une béte, un arbre ou un fruit, au gré de leur
fantaisie. » En Chine aussi le nom est fréquemment « celui
d’une fleur, d’un animal ou de quelque chose de pareil. »
« En Australie, il existe une certaine connexion mystérieuse
entre la famille et son kobong (nom donné au totem). Par
exemple un membre dela famille ne tuera jamoais un animal de
’espéce a laquelle appartient son kobong, s'il le trouve en-
dormi; s’il le tue, c’est toujours & son corps défendant et ja-
mais sans lui accorder une chance de fuite. »

Ici nous constatons un certain sentiment & ’égard du kobong
ou lotem, mais qui reste en dech de 'adoration, tandis qu’en
Amérique ce sentiment est devenu une véritable religion.

Le totem des Peaux rouges, dit Schoolcraft, est un symbole
du nom de Pancétre : c’est généralement un quadrupede, un
oiseau, ou un autre objet du régne animal. Il sert pour ainsi
dire de nom de famille, et jamais il n’cst emprunté a la nature
inanimée. Son importance provient du fait que des individus y
voient sans la moindre hésitation la souche d’oli procéde leur
race. Quelque nom qu’ils aient porté dans leur vie, c’est le totem
qui est inscrit sur leur tombe. La tortue, 'ours et le loup sem-
blent avoir été les toteins primilifs honorés dans la plupart des
tribus; ils occupent un rang de premiére importance dauvs les
traditions des Iroquois et des Lenapis ou des Delawares.

Les Osages se croient issus d’un castor; aussi ne tuent-ils
pas cet animal. Dans I’Afrique méridionale, les Bechuanas sont
subdivisés en hommes du crocodile, hommes du poisson, hom-
mes du singe, du buffle, du lion, de ’éléphant, de la vigne, etc.
Nul n’ose manger de la chair ou porter la peau de I'animal & la
tribu duquel il appartient. Dans ce cas cependant les totems ne
sont pas adorés; d’ailleurs, si nous ne perdons pas de vue que
la divinité d’un sauvage est simplement un étre d’une nalure
légérement différente de la sienne et généralement un peu plus



616 SIR JOHN LUBBOCH.

puissante que lui-méme, nous comprendrons immédiatement
que plusieurs animaux, tels que 'ours ou I’éléphant, corres-
pondent suffisamment & sa conception d’une divinité.

Les animaux nocturnes, tels que le lion et le tigre, s’y prétent
mieux encore, parce que l'effet s’accroit ici du mystére. Mais
de tous les animaux, c’est le serpent qui est par excellence un
objet de culte. Non-seulement il est malveillant et mystérieux,
mais sa morsure, si insignifiante en apparence et néanmoins
si mortelle, produisant des effets fatals avec promptitude et par
des moyens hors de proportion avec le résultat, suggeére
presque irrésistiblement au sauvage la notion de quelque chose
de divin. Selon M. Fergusson, le serpent fut anciennement
adoré en Egypte, dans I'Inde, la Phénicie, la Babylonie, la
Gréce, aussi bien qu’en Italie, ou cependantil ne semble pas
avoir été trés répandu. Chez les Lithuaniens, chaque famille
entretenait un serpent vivant en guise de dieux pénates. En
Asie on a trouvé des preuves de ’existence de ce culte : en Perse,
dans le Cachemire, le Camboge, le Thibet, en Chine, et des ves-
tiges & Ceylan et chezles Kalmouks. En Afrique, le serpent était
adoré dans quelques parties de la haute Egyple supérieure et en
Abyssinie. Chez les négres de la cote de Guinée, 1l est la prin-
cipale divinité. C’est & lui que les habitants ont recours en
cas de sécheresse, de maladie, ou d’autres calamilés. Aucun
négre ne ferait intentionnellement le moindre mal & un serpent,
et celui qui lui en ferait sans le vouloir serait certainement mis
a mort. Quelques matelots anglais en ayant tué un qu’ils
avaient trouvé dans leur maison, furent atlaqués furieusement
par les naturels, qui les massacrérent tous et bralérent leurs
établissements sur toute I’étendue du pays. On lrouve de pe-
tites huttes construites expres pour les serpents, qui y sont
servis et nourris par de vieilles femmes. Outre ces huttes il y
avait des temples qui pour des négres étaient d’une grande
magnificence, ayant de vastes cours, des appartements spa-
cieux et de nombreux serviteurs. Chacun de ces temples avait
un serpent spécial.

Dans les iles Fidji, le dieule plus généralement connu est
Ndengei, qui semble une personnification de l'idée abstraite



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 617

d’existence éternelle. Il n’est sujet & aucune émotion ou sensa-
tion, ni & aucun désir, sauf la faim. Le serpent, symbole de I'é-
ternité, luisert dedemeure. Quelques traditions le représcntent
avec la téte et une partie du corps de ce reptile, le reste de sa
personne étant en pierre, embléme de durée perpétuelle et
immuable.

Dans lesiles des Amis le serpent d’eau était trés vénéré. En
Amérique les serpents étaient adorés par les Aztéques, les
Péruviens, les Natchez, les Caraibes, etc.

Le culte des serpents étant a ce point répandu et présentant
des traits similaires -en aussi grand nombre, nous ne pouvons
nous étonner qu’on y ait vu quelque chose de spécial, qu’on
ait essayé de lui découvrir une origine unique, et que quelques-
uns aient pensé y trouver la religion primitive de ’homme.

Les races & demi civilisées du Mexique et du Pérou étaient
plusavancées dans leursconceptions religieuses. Dans le second
de ces pays, le soleil était la grande divinité. Cependant, méme
a I’époque de la conquéte, plusieurs espéces d’animaux étaient
encore tenus en grande vénération par les Péruviens, et dans le
nombre le renard, le chien, le lama, le condor, l'aigle et le
puma, outre le serpent. Chaque espece d’animal était sup-
posée avoir au ciel un représentant ou un archétype. Une idée
analogue avail cours an Mexique, mais ni dans un pays ni
dans l'autre il ne serait exact de dire qu’a I’époque de la con-
quéte les animaux fussent reconnus par la nation comme des
divinités réelles.

Les Polynésiens aussi avaient en général dépassé la phase du
totémisme. Les corps célestes n’étaient pas adorés, et lorsque
des animaux passaient pour vénérables, ¢’était plutdot comme
représentants des divinités que dans I'idée qu’ils fussent
eux-mémes des divinités. Les Tahitiens toutefois avaient un res-
pect superstitieux pour diverses espéces de poissons et d’oi-
seaux. L’évéque de Wellington nous apprend que «les araignées
étaient pour les Maoris les objets d’un respect particulier, et les
prétres les assurant d’ailleurs que les 4mes des fidéles allaient
au ciel sur les fils de la Vierge, ils avaient grand soin de ne
pas détruire les toiles ni les fils d’araignées. »



618 SIK JOHN LUBBOCH.

Ermann rapporte qu’en Sibérie « 'ours polaire étant la plus
forte des créatures de Dieu et celle qui semble se rapprocher
le plus de I’étre humain, n’est pas moins honoré par les Samoy-
eédes que son congénére noir 'est par les Ostiaks. Méme ils
jurent par la gorge de ce puissant animal, qu’ils tuent et man-
gent néanmoins ; mais une fois tué, ils marquent leur respect
pour lui de diverses maniéres. »

« Les Hindous, dit Dubois, exlravagants en tout, offrent des
hommages ou un culte plus ou moins solennel a presque toutes
les créatures vivantes, qu’elles soient uadrupédes, oiseaux
ou reptiles. » Le beeuf en particulier est regardé comme sacré
dans presque toute I'étendue de I'Inde et de Ceylan.

Les anciens Egyptiens avaient une grande dévotion pour les
animaux et de nos jours méme sir S. Baker constate que sur
Je Nil blanc les indigénes ne font pas du beeuf leur nourriture.

Ellis nous raconte qu’a Madagascar les naturels regardent
les crocodiles « comme doués d’un pouvoir surnaturel, implo-
rent leur indulgence ou recourent a des charmes pour se pro-
téger contre eux, plutot que deles attaquer. »

Les nations de ’Europe méridionale avaient progressé pour
la plupart au deld du culte des animaux. méme & I’époque la
plus reculée des temps historiques La sainteté extraordinaire
attribuée aux beeufs du soleil dans le XII® chant de 'Odys-
see est un fait & peu prés unique dans la mythologie grecque,
et M. Gladstone le considéere comme étant d’origine phénicienne.
Il est vrai qu’il y esl parlé du cheval avec un mystérieux res-
pect, et que les divinités en plusicurs occasions prenaient la
forme d’oiseaux ; mais cela n'implique pas un culte.

La déification des animaux explique assez bien I'habitude
conslalée chez diverses races sauvages de faire des excuses aux
animaux «u’ils tuent & la chasse: ainsiles Vogulitzi de Sibérie,
quandils ont tué un ours, lui tiennent un discours en forme,
et déclarent « que le blime doit retomber sur les fleches et sur
le fer, qui ont éLé les premiéres taillées et le second forgé par
les Russes. » Pallas raconte quelque chose d’analogue d’un
Ostiak.

Les habitants de Sumatra parlent des ligres avec une sorte



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 619
de terreur religieuse et hésitent a les appeler par leur nom
ordinaire rimaw ou manchang, ils leur donnent respectueuse-
ment le nom de salwae (animaux sauvages) ou méme nenek
(ancétres) soit qu’ils les tiennent pour tels, soit qu’ils croient
avoir 12 un moyen de les apaiser et de les flatter.

Peut-étre y a-t-il plus de difficullé & s’expliquer la déifica-
tion des objets inanimés. Cependant, les noms des individus
etant tirés non-seulement des animaux, mais quelquefois des
étres inanimés, cet usage pouvait conduire & rendre un culte
aux derniers aussibien qu’aux premiers. Au surplus quelques-
uns présentent d’une maniére frappante I'apparence de la vie.
Personne ne s’étonnera que les riviéres aient été considérées
comme vivantes. La continuité de leur mouvement, le bouil-
lonnement et les tourbillons aleur surface, le balancement des
roseaux et autres plantes aquatiques, le murmure et le gazouil-
lement pour Poreille, la clarté et la transparence pour les yeux,
se combinent pour impressionner d’une maniére étrange méme
I’homme civilisé.

Comment étre surpris ensuite de ce culte du soleil, de la
lune et des étoiles, ot 'on a vu une forme spéciale de religion,
désignée par le nom de sabéisme? Primitivement cependant
ce culte ne differe pas essentiellement de l'adoration des
montagnes et des riviéeres. Tenant compte de ce que nous
savons sar le soleil, il y a la pour nous & premiére vue une
forme de religion plus relevée, mais nous devons nous rappe-
ler que les races inférieures qui adorent les corps célestes n’ont
aucune idée de leur distance, ni par conséquent de leur gran-
deur, ignorance qui explique leurs idées bizarres relativement
aux éclipses, et d’autres encore. Ainsi les habitants de la Nou-
velle-Zélande croyaient que Mawe, leur ancétre, avait attrapeé
le soleil dans un nceud coulant et I'avait si grievement blessé
que depuis lors ses mouvements se sont ralenlis et les jours
se sont allongés en consécuence.

Le sauvage explique tout mouvement par la vie. Il fut diffi-
cile d’0ter au chef de Teah la persuasion que la montre de
Lander était en vie et avait la faculté de se mouvoir. (Cest
pour cette raison probablement que dans la plupart des lan-



620 SIR JOHN LUBBOCH.

gues les objets inanimés sont distingués par leurs genres: ils
furent considérés a l'origine comme méles ou feinelles. De l&
vient 'usage de briser ou de braler les armes quon en-
fouissait avec les morts. On a supposé généeralement (jue c’était
pour Oter la tentation de les dérober. Cette raison toutefois
n’est pas plausible, les sauvages respectant la sainteté de la
tombe. De méme qu’ils tuent les femmes, les esclaves et le
cheval favori d’un homme pour qu’ils puissent 'accompagner
dans 'autre monde, ils « tuent » les armes, afin que les esprits
des arcs, etc., puissent aussi suivre leur maitre et celui-ci faire
son entrée dans P'autre monde armé et muni ainsi qu’il con-
vient a un grand chef.

En Chine, une coutume assez semblable s’observe aux funé-
railles des personnages de marque.

On voit qu’a cette phase du développement, toule chose est
regardée comme ayant vie et étant plus ou moins une di-
vinité.

M. Fergusson croit que le culte de I'arbre, associé & celul du
serpent, fut la foi primitive de I’humanité. Telle est aussi 'opi-
nion de M. Wake, ¢ui ne peut voir une simple coincidence
dans la diffusion de ce culte chez les Polynésiens, parmi les
tribus africaines du Zambéze , les négres de I’Afrique équato-
riale, & l'occident, et méme dans I’Australie septentrionale.
Toutefois le culte de I'arbre, se retrouvant en Amérique, ne
saurait étre, a notre sens, la « preuve de 'origine commune
des diverses races qui le pratiquent. » G’est un exemple, entre
beaucoup, propre & démontrer que 'esprit humain dans sa
marche ascendante traverse des phases identiques ou au moins
similaires.

Le culte de I'arbre existait jadis en Assyrie, en Gréce, en Po-
logne, en France. Nous connaissons par Tacite les bocages sa-
crés de la Germanie, et ceux d’Angleterre sont familiers & cha-
cun. Au VIIIe siecle, saint Boniface trouva nécessaire d’ubattre
un chéne sacré et récemment encore, & Loch Siant, dans I'ile de
Skie, un taillis de chénes était regardé comme tellement sacré
que personne ne voulait se hasarder 4 en couper la plus petite
branche. De nos jours, le culte de I'arbre régne dans Afrique



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 621

centrale, au midi de I'Egypte et dans le Sahara. Les négres
de la Guinée adressaient leur culte & trois divinités : les ser-
pents, les arbres et la mer, Les négres du Congo adorent un
arbre sacré nommé « mirrone.» On en plante généralement un
prés des maisons, et on le considére comme le dieu tutélaire
de I’habitation. On place des calebasses de vin de palmier au
pied de ces arbres en cas qu’ils aient soif.

L’arbre bo a de fervents adorateurs dans I'Inde et & Ceylan.
Il n’y a pas certainement au monde d'idole plus ancienne, en
tous cas plus vénérée, que le grand bo de Ceylan.

Dans quelques parties de Sumatra 'on conserve la croyance
superstitieuse que certains arbres, en particulier ceux d’un
aspect vénérable, par exemple un vieux jawi-jawi ou bananier,
sont la résidence ou, pour mieux dire, la charpente matérielle
de certains esprits des bois; opinion qui répond exactement a
I'idée que les anciens se faisaient des dryades et des hama-
dryades. Les Fidjiens adoraient aussi certaines plantes. Un
grand chéne était vénéré par les Indiens du lac Supérieur. Au
Mexique, M. Tylor observa un antijue cypreés d’une dimension
considérable, aux branches duquel étaient attachées les of-
frandes votives des Indiens, des centaines de méches de rudes
cheveux noirs, des dents, des morceaux d’étoffe de couleur,
des lambeaux de linge et des bouts de ruban. L’arbre était
vieux de plusieurs siécles et, sans doute, on lui avait attribué
quelque influence mystérieuse, et il avait été décoré de simples
offrandes de cette sorle longtemps avant la découverte de
I’Amérique. Dans le Nicaragua, 1'on adorait non-seulement de
grands arbres , mais méme le mais et les féeves. Le mais était
aussi adoré dans la province péruvienne de Huanca.

Les anciens Celtes adoraient les arbres, et méme De Brosses
dérive le mot kirk, actuellement adouci en church (église), de
quercus (chéne), cette espéce étant particulierement sacrée.

Nous passons maintenant au culte de 'eau sous toutes ses
formes, lacs, riviéres et sources, que nous trouverons n’avoir
pas été répandu sur une moindre étendue. Il a prédominé pour
un temps dans ’Europe occidentale. D’aprés Cicéron, Justin
et Strabon, il y avait prés de Toulouse un lac ou les tribus



622 SIR JOHN LUBBOCH.

avoisinantes avaient coutume de déposer des offrandes d’or et
d’argent. Tacite, Pline et Virgile font aussi allusion & des lacs
sacrés. La Bretagne a le célébre puits de Sainte-Anne d’Auray,
qui attire encore la foule des pélerins. L’Ecosse et I'Irlande
sont pleines de légendes sur le kelpie ou esprit des eaux.

L’histoire grecque ne se tait pas absolument sur le culte des
rivieres. Pélée consacra une boucle des cheveux d’Achille au
Sperchius. Ceux de Pylos sacrifiaient un taureau a Alphée
Okeanos (I’océan), et diverses sources étaient regardées comme
des divinités. Toutefois au temps d’'Homeére le culte de I'eau
tombait en désuétude ; il appartenait, sans doute, & un degré
de développement dépassé , plutot qu’a une race différente,
comme le suppose M. Gladstone. Dans I’Asie septentrionale, les
Tongouses adorent différentes sources. Les Bouriates, bien
que bouddhistes, ont des lacs sacrés. La divinité de ’eau, dit
Dubois, est « reconnue par tous les peuples de I'Inde. » Outre
le culte bien connu du Gange sacré, les tribus des Neilgherries
adorent des riviéres sous le nom de gangamna. Les Khonds
adorent aussi des riviéres et des sources. Hérodote signale
la présence de sources sacrées chez les Libyens. Dans ’Amé-
rique du nord, les Dacotahs adorent un dieu des eaux sous le
nom d’Unktahe. Une grande partie de leurs croyances super-
stitieuses se rapportent a cette divinité. Carver observe que
lorsque les Peaux rouges arrivent sur les bords du Mississipi
ou de cuelque considérable masse d’eau, ils présentent des
offrandes & I’esprit qui y réside. |

Au Pérou, la mer était, sous le nom de Mama Cocha, la
principale divinité des Chinchas ; une branche des Collas tirait
aussi son origine d’une riviére ; il y avait encore une déesse
spéciale de la pluie. Dans le Paraguay, on se rend les riviéres
propices par des offrandes de tabac.

Le culle des pierres et des montagnes est une forme de
religion qui n’est pas moins en honneur que celles déja dé-
crites.

M. Dulaure, dans son Histoire abrégée des cultes, explique la
genese du culte des pierres en lui donnant pour origine le res-
pect rendu aux pierres qui marquent les limites. Nul doute



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 623

que cette hypothése n’ait touché juste en ce qui concerne
quelques cas spéciaux. C’était évidemment le caractére d’Her-
meés ou de Terme. Nous pouvons expliquer peut-étre en par-
tant de 1a les traits caractérisques d’Hermés ou Mercure, dont
le symbole était une pierre dressée.

Mercure ou Hermeés, dit Lampriére, était le messager des
dieux. Il était le patron des voyageurs et des bergers ; il con-
duisait les Ames des morts dans les régions infernales ; il ne
présidait pas seulement aux occupations des orateurs, des mar-
chands, des déclamateurs, mais il était aussi le dieu des vo-
leurs, des filous et de toute gent malhonnéte. Il inventa les
lettres et la lyre, et c’est & lui que remontent les arts et les
sciences. Il est difficile & premiére vue de saisir la connexion
entre ces offices divers. Cependant ils sont tous les consé-
quences de la coutume de marquer les limites par des pierres
dressées. De la le nom d’'Hermés, ou de Terme (la borne).
Dans les temps troublés des anciens ages, on avait ’habitude,
pour éviter les querelles, de laisser une zone de terrain neutre
entre les possessions des différentes nations. C’est ce qu’on
appelle les marches. De la le titre de marquis , qui signifie un
officier préposé a la garde de la frontiére ou marche. N’étant
pas cultivées , ces marches étaient utilisées comme paturages.
Les marchands y venaient échanger, sur terrain neutre, les
produits de leurs pays respectifs ; on y négociait, et pour les
mémes raisons, les traités. C’est encore la que se célébraient
les jeux et les exercices nationaux. Les pierres dressées ser-
vaient 2 indiquer les lieux de sépulture, et enfin I'on y gravait
les lois ou les décrets, la mention des événements remarquables
et les louanges des défunts. On voit ainsi comment Mercure,
représenté par une simple pierre dressée, était le dieu des
voyageurs parce qu’il était une limite, des bergers parce qu’il
présidait aux paturages ; il conduisait les 4mes des morts dans
les régions infernales parce que, dés les temps les plus anciens,
des pierres dressées étaient employées comme pierres tumu-
laires ; il était le dieu des marchands parce que le commerce
se faisait principalement sur les frontiéres, et celui des voleurs
par sarcasme. Il était le messager des dieux parce que les am-



624 SIR JOHN LUBBOCH.

bassadeurs se rencontraient aux frontieres, et présidait a I’élo-
quence pour la méme raison, etc.

On peut croire toutefois que le culte de la pierre, sous ses
formes les plus simples, a une origine différente de celle qui
vient d’étre exposée, et n’est tout simplement qu’une des nom-
breuses formes de cette vénération indistincte qui caractérise
I'esprit humain dans une phase particuliére de son développe-
ment.

Pallas remarque que les Ostiaks et les Tongouses adorent
des monlagnes, et les Tatars des pierres. Prés du lac Baikal est
un rocher sacré qul passe pour étre le séjour spécial d’un
mauvais esprit el qui est, en conséquence, trés redouté des
natifs. Dans I'Inde, le culte de la pierre est tres répandu. Le.
dieude chaque village khond est représenté par trois pierres.

Les Arabes avant Mahomet adoraient une pierre noire. Les
Phéniciens adoraient aussi une divinité sous la forme d’une
pierre informe. Le dieu Héliogabale était simplement une pierre
noire de formme conique.

Dans ’Europe occidentale le culte des pierres est dénoncé a
diverses reprises pendant le moyen age, ce qui prouve combien
il était encore en honneur chez le peuple. Ainsi le culte des
pierres ful condamné au VIIe siécle, par Théodoric, arche-
véque de Canterbury, et figure parmi les actes de paganisme
interdits par le roi Edgar au Xesiécle et par Canut au X1I¢ siecle.

« Les I‘rancais, dit Dulaure, adorérent des pierres plusieurs
sieécles apres l’établissement du christianisme parmi eux. Di-
verses lois civiles et religieuses attestent la persistance de ce
culte. Un capitulaire de Charlemagne et le concile de Septine,
de ’an 743, deéfendent les cérémonies superstitieuses qui se
praticquent auprés des pierres consacrées 4 Mercure et & Ju-
piter. Les conciles d’Arles, de Tours, le capitulaire d’Aix-la-
Chapelle, de I'an 789, enfin plusieurs synodes renouvellent ces
prohibitions. »

En Irlande, au Ve siécle, le roi Laoghaire adorait un pilier
en pierre qui fut renversé par saint Patrick. Dans quelques-
unes des Hébrides le peuple attribuait & une pierre noire le
pouvoir de rendre des oracles.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 625

Bruce observe queles Abyssiniens paiens « adorent un arbre
et également une pierre. » Dans la Floride on adorait une
montagne appelée Olaimi, et les Natchez de la Louisiane
avaient pour divinité une pierre conique,

Quant au culte du feu, on peut dire qu’il a été & peu pres
universel. Depuis l'introduction des allumettes chimiques, il
nous est difficile de nous représenter la peine qu’un sauvage
trouve a se procurer de la lumiére , surtout par un temps hu-
1mide. On dit que quelques tribus australiennes ne savaient
comment s’y prendre, et que d’auires, lorsque leur feu s’étei-
gnait, allaient & plusieurs milles emprunter une étincelle 3 une
autre tribu, plutét que d’essayer d’en produire une nouvelle
eux-meémes.

(C’est pour cela que dans des parties du monde séparées par
de grandes distances, nous trouvons la coutume de mettre a
part une ou plusieurs personnes devant avoir pour unigue oc-
cupation d’entrelenir un feu continuel. De 14 sans doute l'ori-
gine des Vestales, et I'idée que le feu a un caractére sacré de-
vait se former ensuite naturellement.

Suivant Lafitau, Huet a fait une longue énumération des
peuples qui entretenaient ce feu sacré. Dans I’Asie, outre les
Juifs et les Chaldéens, outre les peuples de la Phrygie, de la
Lycie et en général de I’Asie Mineure, ce culte était encore
répandu parmi les Perses, les Medes, les Scythes, les Sar-
mates, toutes les nations du Pont et de la Cappadoce, toutes
celles des Indes, dans lesquelles on se faisait un devoir de se
jeter dans les flammes et de s’y consumer en holocauste, et
parmi toutes celles des deux Arabies, ou chaque jour a cer-
taines heures on faisait un sacrifice au feu, dans lequel plu-
sieurs personnes se dévouaient. En Afrique le feu était adoré
non-seulement chez les Egyptiens, mais encore en Ethiopie,
en Libye, dans le temple de Jupiter-Ammon, etc.

En Europe le culte de Vesta était si bien établi que, sans
parler de Rome et de I'Italie, il n’y avait point de ville de la
Grece qui n’ett un temple, un prytanée, et un feu éternel, ainsi
que le remarque Gasaubon dans ses notes sur Athéneée.

Huet affirme que 'abolition de ce culte est de date récente

c. R. 1872. M



626 SIR JOHN LUBBOCH.

dans I’'Hibernie et dans la Moscovie, et qu’il fleurit de son
temps non-seulement chez les Gaures, mais encore chez les
Tartares, les Chinois et en Amérique chez les Mexicains. Cette
énumeération n’est pas compléte.

Les Natchez avaient un temple ou ils entretenaient un feu
perpétuel. Au Pérou « la flamme sacrée était confiée aux soins
des vierges du soleil, et si par suite d’une négligence quel-
conque elle venait a s'éteindre, I'événement était regardé
comme une calamité qui présageait quelque éirange désastre
pour la monarchie. » Le feu est aussi tenu pour sacré au Congo.

Personne ne songe a s’étonner de la grande diffusion du culte
du soleil, de la lune et des étoiles. C’est & peine cependant si
I’on peut lui reconnaitre un caractére plus élevé qu’aux for-
mes précédentes de totémisme. Inconnu en Australie, il 'est
a peu pres en Afrique.

Dans les pays chauds le soleil est considéré généralement
comme malfaisant, et l'inverse a lieu dans les pays froids.

Chez les Natchez il était le principal objet du culte religieux.
Chez les Comanches du Texas « le soleil, la lune et la terre
sont les principaux objets du culte. » Lafitau observe que les
Américains n’adoraient pas les étoiles et les planétes, mais seu-
lement le soleil. Les Ahts du nord-ouest de ’Amérique adorent
a la fois le soleil et la lune, mais la lune surtout. Ils font du soleil
un féminin, et de la lune un masculin et méme I’époux dusoleil.

Dans I'Inde centrale « le culte du soleil comme divinité su-
préme est le fondement de la religion des Hos et des Oraons
comme de celle des Moonnahs. Il est invoqué par les premiers
comme Dhurmi, le saint. Il est le créateur et le conservateur,
et eu égard & sa pureté ses adorateurs lui offrent des animaux
blancs. »

Comme on pouvait s’y attendre d’aprés leurs habitudes et
surtout d’aprés leur prédilection pour les cérémonies noctur-
nes, nous trouvons chez les négres des traces du culte de la
lune. Dans 'Afrique occidentale, suivant Marolla, & I'appari-
tion de chaque nouvelle lune, ces gens tombent & genoux, ou
bien s’écrient debout et en frappant des mains : « Puissé-je re-



LA KELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 627

nouveler ma vie comme tu es renouvelée. » Néanmoins ils
ne paraissent vénérer ni le soleil, ni les étoiles.

Il est & remarquer que les corps célestes ne paraissent pas
étre adorés par les Polynésiens. Suivant lord Kames, « les ha-
bitants de Célebes ne reconnaissaient autrefois d’autres dieux
que le soleil et la lune. »

Jusqu’a présent nous avons vu que les animaux et les plan-
tes, ’eau, les montagnes el les pierres, le feu et les corps cé-
lestes sont ou ont été tous adorés trés généralement. Ce sont 1a
effectivement les principales divinités de I’hoinme a cette.
période-ci de son développement religieux. Mais il s’en faut
qu’elles soient les seules. Les Scythes adoraient un cime-
terre de fer comme symbole de Mars; « ils ameénent a ce
cimeterre chaque année du bétail et des chevaux en sacrifice ;
et ils offrent & ces cimeterres plus de sacrifices qu’au reste de
leurs dieux. » Les Iidjiens pareillement considéraient « cer-
taines massues avec un respect superstitieux; et les négres
d’Irawo, ville du Yoruba occidental, adoraient une barre de fer
en s’acquittant de ces cérémonies tres dispendieuses.

Dans I'Inde centrale, nous 'avons déja dit, une grande va-
riété d’objets inanimés sont traités comme des divinités. On dit
que les Todas adorent une clochette de buffle. Les Hotas ado-
rent deux assiettes d’argent, qu’ils regardent comme mari et
femme ; « ils n’ont pas d’autre divinité. » Suivant Nonnius, la
lyre sacrée chantait, sans que personne la touchéat, la victoire
de Jupiter sur les Titans.

PHILIPPE ROGET.




	La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs

