
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs

Autor: Roget, Philippe / Lubboch, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA KELIGION
ET LES

NOTIONS MORALES DES PEUPLES SAUVAGES OU PRIMITIFS

Sir JOHN LUBBOCH

La religion des sauvages, tout en offrant un intérêt particulier,

est peut-être à plusieurs égards la partie la plus ardue de

mon sujet. Quoiqu'il soit impossible de traiter ces matières
sans être obligé de mentionner des choses qui heurtent nos

sentiments et nos idées, je m'efforcerai d'éviter ce qui risquerait

d'impressionner péniblement le lecteur. Si les sauvages nous

présentent le lamentable spectacle de superstitions grossières
et de formes de culte barbares, un esprit religieux ne peut que
ressentir une sorte de satisfaction à retracer les évolutions

graduelles qui ont amené des idées plus justes et des croyances
plus relevées.

M. Arbousset cite les remarques qui lui furent faites par
Sekesa, Cafre très respectable. Les voici dans leur touchante

simplicité: «Votre message, dit-il, estjustement.ee qu'il me

faut, et ce que je cherchais avant de vous connaître, comme
vous allez l'entendre et en juger par vous-même. Il y a douze

ans, je menais paître mon troupeau; le temps était brumeux; je

' Cet article est l'analyse de quatre chapitres île l'ouvrage intitulé : The Origin
of Civilisation and the primitive condition of man. Mental and social condition

ofsavuijes. By Sir John Lublioch. Londres 1S70, in 8, xvi and 380 \ii\g.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 595

m'assis sur un rocher et me posai des questions bien
chagrinantes; oui chagrinantes, parce que j'étais incapable d'y
répondre. Qui a touché les étoiles de ses mains? Sur quels
piliers reposent-elles? Les eaux ne se lassent jamais, elles ne
connaissent d'autre loi que de couler, sans s'arrêter du matin

jusqu'au soir et du soir jusqu'au matin ; mais où s'arrêtent-
elles? et qui les fait couler ainsi? Les nuages aussi vont et

viennent, et ils crèvent en eau sur la terre. D'où viennent-ils?
qui les envoie? Certainement les sorciers ne nous donnent pas
la pluie, car comment pourraient-ils le faire? et pourquoi ne

jes vois-je pas de mes yeux lorsqu'ils montent au ciel pour la
chercher? Jene peux pas voir le vent; qu'est-il? qui le produit,
le fait souffler, rugir et nous frapper d'épouvante? Sais-je
comment le blé pousse? hier il n'y en avait pas un brin dans mon
champ, aujourd'hui j'y suis retourné et j'en ai trouvé; qui peut
avoir donné à la terre la sagesse et le pouvoir de le produire?
¦— Alors j'ensevelis mon visage dans mes deux mains. »

Il s'agit ici d'un cas exceptionnel. En thèse générale, les

sauvages ne s'avisent guère de semblables questions ; ils adoptent
plutôt les idées qui leur viennent lout naturellement, de telle sorte

que les conceptions religieuses de races appartenant au même

degré de développement intellectuel sont à peu près identiques,
quelque distincte que puisse être leur origine, et quelque
éloignées que soient les peuplades qui les professent.

La plupart de ceux qui ont tenté de se rendre compte des

diverses superstitions des races sauvages, l'ont fait en les
dotant d'un système d'idées beaucoup plus élaboré que celui
qu'elles possèdent en réalité. Ainsi Lafitau suppose que le feu

était adoré parce qu'il représente si bien «cette suprême
intelligence, dégagée de la nature, dont la puissance est toujours en
activité. » Il observe encore au sujet des idoles que « la dépendance

où nous sommes de l'imagination et des sens, ne nous

permettant pas de voir Dieu autrement qu'en énigme, comme
parle saint Paul, a causé une espèce de nécessité de nous le

montrer sous des images sensibles, lesquelles fussent autant de

symboles qui nous élevassent jusqu'à lui, comme le portrait
nous remet dans l'idée celui dont il est la peinture. » Plu-



596 SIR JOHN LURROCH.

tarque supposait que le crocodile était adoré en Egypte, parce
que n'ayant pas de langue, il était un type de la Divinile qui
faisait des lois pour la nature par sa simple volonté. Ces

explications sont radicalement fausses.

Je me suis demandé si je ne devrais pas intituler ce chapitre
Les Superstitions plutôt que La Religion des sauvages ; mais je
me suis arrêté à ce dernier titre, soit parce que plusieurs de ces

superstitions se transforment graduellement en des conceptions
plus élevées, soit par une certaine répugnance à condamner

une croyance sincère quelconque, tout absurde et imparfaite
qu'elle puisse être. On doit admettre néanmoins que la religion
telle qu'elle est comprise par les races sauvages inférieures
diffère essentiellement de la nôtre ; je dirai même qu'elle en est

l'antithèse. En effet, leurs divinités sont malfaisantes et non

bienfaisantes, elles peuvent être contraintes par la force à se

plier aux désirs de l'homme, elles exigent des sacrifices
sanglants et se réjouissent de voir couler le sang humain, elles

sont mortelles et non immortelles ; on peut s'en approcher par
des danses plutôt que par des prières, et souvent elles approuvent

ce que nous appelons vice plutôt que ce que nous regardons

comme vertu.
A dire vrai, ce qu'on appelle religion chez les races inférieures

est à la religion sous une forme plus élevée, ce que l'astrologie
est à l'astronomie, ou l'alchimie à la chimie. L'astronomie
dérive de l'astrologie, toutefois l'esprit de ces deux sciences

présente une opposition complète; nous trouvons la même
différence entre les religions des races arriérées et celle des

races avancées.
Bien qu'on découvre les coïncidences les plus remarquables

entre les religions professées par des races diverses, une des

difficultés spéciales que présente l'étude de la religion, provient
du fait que tandis qu'une nation s'en tient généralement à une
seule langue, nous pouvons presque dire, relativement à la

religion, quot homines tot sentential, et qu'il n'existe pas deux
hommes ayant exactement les mêmes vues, quelque désireux

qu'ils soient de se trouver d'accord.
Plusieurs voyageurs ont indiqué cette difficulté. Ainsi le



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 597

capitaine Cook dit, en parlant des insulaires de la mer du Sud :

« Nous n'avons pas été capables d'acquérir une connaissance

quelque peu claire et conséquente de la religion de ces
peuplades ; elle nous a paru comme la religion de la plupart des

autres pays, enveloppée de mystère et remplie de contradictions
apparentes. »

Ces difficultés proviennent en grande partie du fait que lorsque

l'homme, par l'effet d'un progrès naturel ou de l'influence
d'une race plus avancée, arrive à la conception d'une religion
supérieure, il retient encore ses anciennes croyances qui
cheminent pendant un certain temps côte à côte, bien qu'en
complète opposition avec ses croyances plus élevées, jusqu'à
ce que l'importance des anciennes divinités s'abaisse dans

l'échelle sociale, et ne soit plus que le partage des ignorants et
de la jeunesse.

Jusqu'ici, on avait l'habitude de classer les religions
d'après la nature de l'objet du culte, le fétichisme, par exemple,
étant le culte d'objets inanimés, le sabéisme celui des corps
célestes. La véritable pierre de touche me semble être la notion
de la divinité. Les premières grandes phases de la pensée
religieuse peuvent être, à mon avis, considérées de la manière
suivante :

L'athéisme, en entendant par ce terme non la négation de

l'existence d'une Divinité, mais l'absence d'idées définies à ce

sujet;
Le fétichisme, dans lequel l'homme suppose qu'il peut

contraindre la Divinité à se plier à ses désirs;
L'adoration de la nature ou le totémisme, où les objets de la

nature, tels que les arbres, les lacs, les pierres, les animaux,
etc., sont l'objet d'un culte ;

Le chamanisme, dans lequel les divinités supérieures sont
beaucoup plus puissantes que l'homme et d'une nature
différente ; le lieu de leur résidence est aussi très éloigné et accessible

seulement aux chamans ;
L'idolâtrie ou anthropomorphisme, où les dieux revêtent

encore plus complètement la nature de l'homme, tout en étant
plus puissants. Ils sont encore accessibles à la persuasion, ils



598 SIR JOHN LUBBOCH.

sont une partie et non les créateurs de la nature, ils sont représentés

par des images ou idoles.

Dans la phase suivante, la divinité est considérée comme
l'auteur, et non simplement comme une partie de la nature ;

pour la première fois elle devient un être surnaturel.
La dernière phase, enfin, est celle où la morale se trouve

associée à la religion.
L'opinion que la religion est générale et universelle, a été

émise par plusieurs autorités respectables; et pourtant elle est

contredite par le témoignage de nombreux observateurs dignes
de foi.

Dans les temps anciens et dans les temps modernes, des

voyageurs, des commerçants et des philosophes, des prêtres catholiques

et des missionnaires protestants, ont constaté l'existence,
dans chaque partie du globe, de races humaines totalement
dépourvues de religion. Le fait est d'autant plus frappant que, clans

plusieurs cas, il a grandement surpris celui qui le rapporte, et
s'est trouvé en complète opposition avec les idées qu'il s'était
formées d'avance.

« Il est évident, dit M. Bik, que les Arafuras'de Vorkay (une
des Arus du sud) ne possèdent aucune religion; ils n'ont pas
la moindre conception de l'immortalile de l'âme. A toutes mes

questions sur ce sujet, ils répondaient: Jamais aucun Ara fura
n'est revenu vers nous après la mort ; par conséquent, nous

ne savons rien d'un état futur, et c'est la première fois que nous
en entendons parler. Ils n'ont également aucune notion de la

création du monde; ils répondaient simplement: Aucun de

nous n'a connaissance de cela, nous n'en avons jamais entendu

parler, et, par conséquent, nous ne savons qui a fait le monde.

Voulant me convaincre encore plus pleinement de leur
ignorance d'un Être suprême, je leur demandai à qui ils avaient

recours dans leur détresse, lorsque se livrant à la pèche loin
de leurs demeures, ils se voyaient surpris sur mer par des

tempêtes violentes, et qu'aucun pouvoir humain n'était capable de

les sauver de la destruction eux, leurs femmes et leurs enfants.

Les plus âgés d'entre eux, après avoir consullé les autres,
répondirent qu'ils ignoraient qui ils pourraient appeler à leur



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 59 »

secours; puis ils me demandèrent d'avoir la bonté, si je le
savais, de le leur enseigner. »

« Les plus sauvages des Bédouins, dit Burton, s'informeront
où il est possible de trouver Allah et lorsqu'on leur demande
le but de cette question ils répondent: Si seulement les Eesa

pouvaient l'attraper, ils lui passeraient sur place leurs lances au
travers du corps. Qui, si ce n'est lui, dévaste leurs demeures,
et tue leur bétail et leurs femmes? Toutefois à celte incapacité
toute sauvage de concevoir l'idée d'un Etre suprême, ils
joignent les croyances les plus ridicules; il en est qui ne
voudraient pas rencontrer un simple pèlerin, de crainte d'être
tués par un regard ou par un mot. »

Lichtenstein affirme que chez les Koossa, Cafres, il n'y a pas

apparence d'un culte religieux.
Le père Begert dit des Californiens, antérieurement à leur

conversion au christianisme, qu'ils n'avaient point de

magistrats, point de police, el point de lois; les idoles, les temples,
le culte et les cérémonies religieuses leur étaient inconnus;
ils ne croyaient pas au seul et vrai Dieu, et n'adoraient pas
non plus défausses divinités... Leur langue n'a pas de mots
correspondants à ceux de Dieu et d'âme.

Robertson s'exprime à peu près dans les mêmes termes sur
plusieurs tribus qui ont été découvertes en Amérique.

En présence de si nombreux témoins, il pourrait, à première
vue, sembler extraordinaire qu'il existât encore sur ce point
quelque divergence d'opinion. Cela vient de ce qu'on ne s'est

pas toujours entendu sur le terme de religion et de l'idée où
l'on est que des voyageurs, comme en effet le cas a dû se
présenter soit par ignorance de la langue, soit pour avoir
séjourné trop peu de temps dans un pays, n'ont pas su se rendre
compte d'une religion qui existait réellement. Une erreur de

ce genre fut commise par les auleurs de la plus ancienne
description de Taïti.

Nous obtiendrons une vue plus claire de la question en
examinant les superstitions des races qui ont une religion rudi-
mentaire et en essayant de suivre le développement graduel
de ces idées.



600 SIR JOHN LLBBOCH.

Dulaure observe avec vérité que le sauvage « aime mieux
soumettre sa raison, souvent révoltée, à ce que ses institutions
ont de plus absurde, que se livrer à l'examen, parce que ce
travail est toujours pénible pour celui qui ne s'y est point
exercé. » J'acquiesce complètement à cette thèse et je crois
qu'à travers les différents systèmes religieux des races
inférieures on peut suivre une marche ascendante naturelle et
inconsciente.

Les rêves sont intimement liés aux formes inférieures de la
religion. Ils ont pour le sauvage une réalité et une importance
que nous pouvons à peine apprécier. « Les rêves, dit Burton,
d'après nos Yorubiens et beaucoup de nos fétichistes, ne sont

pas une action irrégulière et une activité partielle du cerveau,
mais bien autant de révélations apportées par les mânes des

morts. Les Groënlandais croient aussi à la réalité des rêves, et
sont persuadés que la nuit ils chassent, se visitent, font la cour,
et ainsi de suite. Comme il est de toute évidence que le corps ne
prend aucune part à ces expéditions nocturnes la conclusion
naturelle c'est qu'ils ont un esprit qui peut quitter le corps.
A Madagascar, les habitants de l'île entière considèrent les
rêves avec un respect religieux, et s'imaginent que leurs bons
démons (car je ne sais quel autre nom donner à leurs divinités

inférieures) leur disent dans leurs rêves ce qu'ils doivent
faire ou les avertissent de ce qu'ils doivent éviter. Enfin les

sauvages, quand ils rêvent à leurs amis ou à leurs parents
défunts, croient fermement être visités par leurs esprits, et
tirent de là la conclusion non, il est vrai, que l'âme est immortelle

mais qu'elle survit au corps. Ainsi les Monyanjas de

l'Afrique du sud fondent expressément leur croyance à une
vie future sur le fait que leurs amis les visitent dans leur
sommeil. De plus les sauvages sont rarement malades ; leurs
souffrances proviennent généralement de blessures; leurs morts
sont en général violentes. Comme une lésion extérieure reçue
à la guerre cause de la douleur, ils attribuent leurs souffrances
intérieures à quelque ennemi intérieur. Il résulte de là que
lorsque l'Australien, peut-être après un repas trop copieux,
a le sommeil troublé, il ne doute jamais de la réalité de



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 601

ce qui se passe, mais se figure qu'il est attaqué par quelque
être que ses compagnons ne peuvent voir. — Dans certains cas,
la croyance que l'homme possède un esprit semble avoir
été suggérée par l'ombre du corps. Ainsi chez les Fid-
jiens, quelques-uns parlent de l'homme comme ayant deux

esprits. Son ombre est appelée « l'esprit sombre, » qui va,
disent-ils à Hadès. L'autre est sa ressemblance réfléchie dans
l'eau ou un miroir, et l'on suppose qu'elle reste près de la

place où l'homme meurt. — Le tonnerre aussi est regardé
comme une véritable divinité, ou comme une voix céleste.
« Une nuit, dit Tanner, Pichelo, un chef de l'Amérique du
nord, fut très alarmé de la violence de l'orage ; il se leva et
offrit du tabac au tonnerre, en le suppliant de s'arrêter. »

Les Hottentots, suivant Thunberg, ont une idée très vague
d'une divinité bienfaisante. « Ils ont des notions beaucoup plus
claires d'un mauvais esprit qu'ils redoutent comme étant la

cause de la maladie, du tonnerre, de la mort et de tous les
malheurs qui leur arrivent. »

Les Abipones de l'Amérique du sud, si bien décrits par
Dobritzhoffer, avaient quelques vagues notions d'un mauvais

esprit, mais aucune d'un bon.
En Virginie et en Floride on adorait le mauvais esprit et non

le bon, parce que le premier pouvait être apaisé, tandis que
le dernier devait faire sûrement tout le bien en son pouvoir.

Le Peau rouge, dit Carver, vit dans une continuelle
appréhension des attaques d'esprits malfaisants, et pour les détourner

il a recours aux charmes, aux cérémonies fantastiques de

son prêtre, ou à l'influence puissante de ses manitous. La
crainte a naturellement dans ses actes de dévotion plus de part
que la reconnaissance, et il prend plus de peine pour conjurer
le courroux des êtres méchants que pour s'assurer la faveur des

bons. Les Tatars de Hatschiutzi considéraient aussi le mauvais

esprit comme plus puissant que le bon.
Burton entendit une vieille femme, appartenant à la tribu

arabe des Eesa, qui, à l'occasion d'un mal de dents, adressait à

Allah la prière suivante : « Oh Allah, puissent tes dents te faire
mal comme les miennes Oh Allah, puissent tes gencives être



602 SIR JOHN LUBBOCH.

aussi sensibles que les miennes »Peut-on donner à de pareils
sentiments le nom de religion N'en sont-ils pas bien plutôt,
dans le sens spirituel, précisément l'inverse?

Dans la Nouvelle-Zélande chaque maladie passe pour être
causée par une divinité particulière qui se loge momentanément

dans la partie affectée. Tel est le motif des incantations
prononcées sur le malade dans le dessein ou d'apaiser ou de

mettre en fuite la divinité irritée; clans cette dernière intention
on tient les propos les plus menaçants et les plus
outrageants. Si en certains pays les fous sont considérés avec tant
de vénération, cela vient de ce qu'on les regarde comme la

demeure spéciale de certaine divinité.
Les sauvages qui attribuent les maladies à la magie, en

concluent naturellement que la mort provient de la même cause.
Loin d'avoir adopté l'idée d'une vie future, ils n'ont pas même

appris que la mort est le terme naturel de l'existence présente.
Nous rencontrons chez eux la conviction, très généralement
répandue, que ce que nous appelons mort naturelle n'existe

pas et qu'un homme mourant autrement qu'à la suite de

blessures, est victime de la magie. « Les Bechuanas, dit Philip,

et toutes les tribus cafres n'ont aucune idée qu'on puisse
mourir autrement que de faim, de mort violente, ou par
l'influence d'un sortilège. Un homme mourût-il à l'âge de quatre-
vingt-dix ans, .si la faim et la violence n'ont pas été la cause
de sa mort, celle-ci est attribuée à la sorcellerie ou à la magie,

et il faut du sang pour l'expier ou la venger. » Stevenson

constate que dans l'Amérique du sud, « les Indiens,
lorsqu'un homme meurt de mort naturelle, consultent un ou

plusieurs devins qui en général nomment l'enchanteur meurtrier;

ceux-ci sont crus si implicitement que l'objet malheureux

de leur caprice ou de leur malice est sûr d'être
sacrifié aux croyances superstitieuses de la foule. » Wallace
trouva la même idée répandue chez les tribus des Amazones.

Müller la mentionne comme prévalant chez les Dacotahs,
Hearne chez les Indiens de la Baie d'Hudson.

Mais quelque redoutables que soient les esprits pour diverses

raisons, il ne s'ensuit nullement qu'ils soient considérés



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVaGES. K03

comme étant nécessairement plus sages' ou plus puissants

que les hommes. Les natifs des îles Nicobar avaient l'habitude

de dresser des épouvantails pour éloigner les Eewees de

leurs villages. Les Kamtschadales, suivant. Kotzebue, insultent
leurs divinités, si leurs souhaits ne s'accomplissent pas. Ils
ressentent même du mépris pour elles. Si Kutka, disent-ils,
n'avait pas été si stupide, aurait-il fait des rochers inaccessibles
et des rivières trop rapides?

Le. nègre delà Guinée bat son fétiche si ses vœux ne sont pas
exaucés, et il le cache dans sa ceinture lorsqu'il se dispose à

faire une chose dont il ait honte, afin que le fétiche ne

puisse voir ce qui se passe.
Les Kyamyka de Chittagong sont bouddhistes. Leurs temples

de village renferment une petite rangée de cloches et une image
de Boudha, que les villageois adorent en général matin et
soir en commençant par sonner les cloches pour avertir la
divinile de leur présence.

Les Tartares de l'Altaï se représentent Dieu sous la forme
d'un vieillard à longue barbe et en uniforme d'officier russe de

dragons. Les Grecs et les Romains eux-mêmes croyaient des
histoires de nature à donner une idée peu relevée, non-seulement

du caractère moral, mais encore de l'intelligence et du

pouvoir de leurs dieux. C'est ainsi que ceux-ci étaient exposés
à être vaincus par des mortels. Mars, bien qu'il fût le dieu de

la guerre, fut blessé par Diomede et s'enfuit en poussant, des

cris de douleur. Ils avaient peu ou point de pouvoir sur les

éléments, ils n'avaient aucune prescience, et étaient souvent
représentés comme étant soit mentalement, soit moralement
inférieurs aux hommes. Même Homère ne semble pas avoir conçu
l'idée de la toute-puissance. En fait on peut dire avec vérité
que le sauvage a beaucoup plus de respect pour son chef

que pour son dieu.
Le peu de considération que les sauvages ont pour les

esprits apparaît d'une manière frappante dans leur conduite
pendant les éclipses. Partout l'on rencontre des races d'hommes

qui croient que le soleil et la lune sont vivants et qui se

figurent que pendant la durée des éclipses ils se disputent



604 SIR JOHN LUBBOCH.

entre eux ou sont attaqués par les mauvais esprits de l'air.
Les Groënlendais s'imaginent que pendant l'éclipsé la lune

rôde autour de leurs maisons pour dérober leur peaux, leurs
vivres et même pour tuer ceux d'entre eux qui n'ont pas
dûment observé les règles de l'abstinence. Ils se mettent alors
à cacher tout ce qu'ils peuvent, et les hommes transportent des
coffres et des chaudrons au sommet de la maison et frappent
dessus dans le but d'effrayer la lune et de la faire retourner à

sa place. Les Indiens Chiquitos, suivant Dobritzhoffer, croient

que, durant les éclipses, le soleil et la lune sont cruellement
déchirés par des chiens, dont ils se représentent l'air comme
rempli, attribuant la couleur rouge-sang de ces astres aux
morsures de ces animaux. Aussi pour défendre leurs chères

planètes contre ces dogues aériens, font-ils voler une pluie de

flèches au ciel, en vociférant de toute leur force.
Une des grandes difficultés qui empêchent d'arriver à une

conception quelque peu claire du système religieux des races
inférieures provient de la confusion de la foi à des esprits et de

la foi à un esprit immortel. Toutefois les deux croyances sont
essentiellement distinctes; et l'esprit n'est pas nécessairement
tenu pour immortel parce qu'il ne périt pas avec le corps. Les

nègres, par exemple, dit un de nos observateurs les plus sa-

gaces, le capitaine Burton, les nègres croient à un esprit, mais

non à l'esprit ; à un présent immatériel, mais non à un
avenir éternel. Ne comptant sur rien après la vie présente, il
n'y a pas d'espoir pour eux au delà de la tombe. Ils se lamentent

et gémissent en désespérés. « Amekwisha, il est fini » est
la dernière parole de l'Africain de l'est sur un parent ou un ami.
« Tout est fini pour toujours, » chantent les Africains occidentaux.

La moindre allusion à la perte de la vie fait pâlir leur
peau noire. « Ah s'écrient-ils, c'est une triste chose que de

mourir, que de laisser maison et logis, femme et enfanls, de ne

plus porter de bon drap bien doux, de ne plus manger de

viande et de ne plus fumer de tabac. »

Suivant Hearne, bon observateur et placé de manière à juger
avec connaissance de cause, les Indiens de la baie d'Hudson
n'avaient aucune idée d'une vie quelconque après la mort.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 605

Dans d'autres cas l'esprit est supposé survivre quelque temps
au corps et hanter les alentours de son ancienne demeure.

Demandez au nègre, dit M. Du Chaillu, où est l'esprit de son

bisaïeul, il vous répondra qu'il l'ignore; c'est là tout. Faites-lui
la même question sur l'esprit de son père ou de son frère qui
est mort hier, le voici rempli de crainte et de terreur ; il croit
qu'il erre en général près de l'endroit où le corps a été

enterré, et chez plusieurs tribus le village est déplacé
immédiatement après la mort d'un habitant. La même croyance
prévaut chez les Cafres Amazulu, ainsi que M. Callaway en a

donné la preuve. Ils croient que les esprits de leurs pères et
frères défunts vivent encore parce qu'ils apparaissent dans les

rêves; par le raisonnement inverse, les aïeuls sont généralement

considérés comme ayant cessé d'exister.
D'autres nègres croient qu'après la mort ils deviennent des

blancs, — idée curieuse qu'on retrouve en Australie.
Certains genres de mort sont supposés tuer l'esprit aussi bien

que le corps. Enfin, là même où les idées sur l'âme et une vie

future sont plus développées, elles sont loin de suivre
toujours la direction de nos croyances.

La croyance aux esprits diffère donc essentiellement de

nos notions relatives à une vie future. Les esprits sont mortels,

ils hantent les cimetières et planent autour de leurs propres

tombeaux. Et si un degré supérieur de développement
est atteint, le séjour des âmes séparées du corps n'est pas un
ciel, mais simplement une terre meilleure.

La divination et la sorcellerie sont répandues sur une très

grande échelle. Leurs traits caractéristiques sont si connus el
si semblables les uns aux autres dans le monde entier que
quelques exemples suffiront.

Dans la Nouvelle-Zélande, avant d'entreprendre une expédition

guerrière, on fiche en terre deux rangées de bâtons, figurant

les deux partis. Si le vent fait tomber en arrière les
bâtons de l'ennemi, il sera défait ; s'ils tombent en avant, il sera
victorieux. Le même criterium s'applique à l'autre rangée.

Ceci est un cas de divination, mais de là à la sorcellerie il
n'y a qu'un pas. Une fois reconnu que la chute d'un bâton pré-



606 SIR JOHN LUBBOCH.

lüde certainement à celle de la personne qu'il représente, il
suit de là qu'en renversant le bâton, on peut amener la mort
de la dite personne. A Malaku il existe un bosquet consacré

au dieu Tokalau, le vent. Le prêtre y promet la destruction dans
les quatre jours, d'un ennemi, si ceux qui désirent sa mort
apportent une partie de ses cheveux, de ses hardes ou de la
nourriture qu'il a laissée. Le prêtre entretient un feu et
n'approche de l'endroit que sur les mains et les genoux. Si la
victime se baigne avant le quatrième jour, le charme est rompu.
Cependant la méthode la plus commune est le Vakadranikau,
c'est-à-dire un composé de certaines feuilles qui sont censées

posséder un pouvoir magique ; elles sont enveloppées dans

d'autres feuilles ou renfermées dans une petite boîte de bambou

qu'on enterre dans le jardin ou qu'on cache sous le chaume
de la maison de l'individu qu'il s'agit d'ensorceler. L'imagination

des naturels est tellement dominée par l'effroi qu'inspirent
ces sortilèges, qu'on en cite qui, se sachant les objets
d'enchantements de cette espèce, se sont couchés sur leurs nattes
et y sont morts de peur.

Ceux qui ont des raisons de soupçonner un individu de

comploter contre eux évitent de manger en sa présence, ou ont
grand soin de ne laisser aucune parcelle de nourriture derrière

eux; puis ils arrangent leurs vêtements de manière qu'il soit
impossible d'en rien enlever. Quelques-uns se bâtissent une
petite maison et l'entourent d'un fossé, dans la pensée que l'eau

neutralisera les charmes dirigés contre eux.
Dans d'autres cas le fait de savoir le nom d'une personne

suffit pour exercer une action contre elle ; en effet, sur toute.

la surface du globe il règne une confusion plus ou moins grande
entre une chose ou une personne et le nom de cette chose où
de cette personne, et de là vient l'importance attachée chez les

Américains du nord -et les insulaires de la mer du Sud à un
échange de noms. Les Domains eux-mêmes, lorsqu'ils
assiégeaient une ville, accomplissaient une cérémonie curieuse,
basée sur la même idée. Ils invoquaient la divinité tutélaire de

la cité, et, la tentant par l'offre de sacrifices et de

récompenses, la persuadaient de trahir ses amis et ses adorateurs.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 607

Dans cette cérémonie le nom de la divinité tutélaire était
considéré comme étant de grande importance; voilà pourquoi le

secret du nom de la divinité tutélaire de Rome était religieusement

gardé.
Généralement pourtant on regardait comme une condition

indispensable que le sorcier eût en sa possession un objet qui
fût dans un rapport quelconque avec le corps de la victime et

qui devînt le véhicule par lequel le démon entrât en celui qu'on
voulait faire passer à l'état de possédé.

Nous ne devons pas être surpris de trouver cette, foi à la
sorcellerie chez des sauvages, puisque nous en voyons encore
aujourd'hui des restes au sein même des races les plus civilisées.
De la même manière que nos esprits frappeurs et nos
tourneurs de tables, les magiciens chinois disent à la personne qui
les consulte, sans l'avoir jamais vue, son nom et toutes ses

circonstances de famille, le nombre de ses enfants, leur âge et
cent autres détails qu'on suppose volontiers être connus des

démons.
Dans toutes les parties de l'Inde, dit De Faira, « on rencontre

des magiciens extraordinaires. Lorsque Vasco de Gama mit à

la voile à Calicut, quelques-uns d'entre eux montraient dans des

bassins pleins d'eau les troix vaisseaux qu'il avait avec lui. Au
moment où Don Francisco d'Almeyda, le premier vice-roi de

l'Inde, se disposait à retourner en Portugal, quelques sorcières
de Cochin lui prédirent qu'il ne passerait pas le cap de Bonne-

Espérance; etil fut enterré là.» (C'est un peu exagéré, car il
passa le cap et fut enseveli à la baie de Saldanha, quelques lieues
au delà.) Ce qui suit est plus extraordinaire encore. A Mascate, il
y a des sorciers cjui mangent l'intérieur d'une chose, rien qu'en
fixant les yeux dessus. Un de ces fascinateurs, en fixant les yeux
sur un bateka ou melon d'eau, en absorba l'intérieur; en effet,
après l'avoir ouvert pour vérifier l'expérience, on le trouva vide,
et le sorcier, pour la satisfaction des spectateurs, le revomit.

« Douter de la réalité de la magie, dit Lafitau, est une
industrie des athées et un effet de cet esprit d'irréligion qui fait
aujourd'hui des progrès si sensibles dans le monde Pour
établir cependant cet esprit d'incrédulité, il faut que ces pré-



608 SIR JOHN Lt'BBOCH.

tendus esprits forts veuillent s'aveugler au milieu delalumière,
qu'ils renversent l'Ancien et le Nouveau Testament; qu'ils
contredisent toute l'antiquité, l'histoire sacrée et la profane. On

trouve partout des témoignages de ce commerce des hommes
avec les divinités du paganisme, ou, pour mieux dire, avec les

démons. »

Lafitau ne nie pas que certains de ces enchanteurs ne fussent
des imposteurs, mais il déclare que « ce serait rendre le monde

trop sot, que de vouloir le supposer, pendant plusieurs siècles,
la dupe de quelques misérables joueurs de gobelets. »

Labat est persuadé qu'il y a dans ce domaine « des faits d'une
vérité très constante, » et, après avoir rapporté quatre de

ces faits, il conci ut : « Il me semble que ces quatre faits suffisent

pour prouver qu'il y a véritablement des gens qui ont
commerce avec le diable et qui se servent de lui en bien des choses. »

Quelques-uns même de nos récents missionnaires, suivant.

Williams, croyaient les sorciers polynésiens réellement doués
d'une puissancg surnaturelle, et voyaient en eux des agents
des pouvoirs infernaux. Qui plus est, Williams lui-même ne
regardait pas la chose comme « impossible. » Certes nous
avons sujet d'être surpris que des Européens puissent croire à

de pareilles choses, et il semble que des missionnaires aussi
crédules et aussi ignorants devraient s'instruire plutôt que
d'enseigner à d'autres. En revanche, il n'est pas surprenant
que des sauvages croient à la magie, ni même que les magiciens

croient en eux-mêmes.
A dire vrai nous ne devons nullement supposer que les

sorciers soient toujours ou généralement des imposteurs. D'après
l'opinion d'écrivains dignes de foi, tels que Dobritzhoffer,
Sproat, Müller, etc., un grand nombre d'entre eux croient
de très bonne foi à leur sagesse supérieure.

Cette illusion peut être attribuée principalement à la pratique
du jeûne, très généralement répandue chez ceux qui aspirent
à l'état de magicien Chez les Chirokees « une abstinence de

sept jours rend le dévot fameux. » Les Têtes-plates de l'Oregon

ont une coutume à peu près identique. Chez eux ce sont

plusieurs eunes gens à la fois qui font cette retraite. « Ils



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGHS. 609

passent trois jours et trois nuits dans l'accomplissement de

ces rites, sans boire ni manger. En raison de la prostration
physique et de l'excitation intense de l'imagination qui se

produisent dans ce laps de temps, leur sommeil doit être troublé
et visité par des visions appropriées à leurs idées. » Ces

visions sont prises naturellement pour des apparitions d'esprits.
Ceux qui par des jeûnes prolongés ont ainsi purifié et dégagé

leur esprit des idées grossières, sont supposés capables d'une
vue de l'avenir plus claire que celle qui est départie aux hommes

ordinaires. Ils sont appelés « Sarotkatta » par les Hurons
et « Agotsinnachen » par les Iroquois, termes qui signifient
littéralement « voyants. »

A première vue, il pourrait paraître hors de propos de parler
ici de la danse, mais chez les sauvages elle n'est pas un simple
amusement. C'est, dit Robertson, une occupation sérieuse et
importante, qui se mêle à chaque événement de la vie publique
ou privée. Si deux tribus américaines ont besoin d'entrer en

relations, les ambassadeurs de l'une s'approchent en exécutant
une danse solennelle et présentent le calumet, emblème de la
paix ; les sachems de l'autre le reçoivent avec la même
cérémonie. C'est par une danse exprimant leur ressentiment et
la vengeance qu'ils méditent, qu'ils déclarent la guerre à un
ennemi. Soit qu'ils aient à apaiser le courroux des dieux ou à

célébrer leurs bienfaits, soit qu'ils se réjouissent de la
naissance d'un enfant, ou pleurent la mort d'un ami, les sauvages
ont des danses appropriées à chacune de ces situations. En cas

d'indisposition, c'est une danse qu'on prescrit comme le moyen
la plus efficace de ramener la santé; et si le malade ne peut
supporter lui-même la fatigue d'un pareil exercice, le médecin
ou le sorcier l'exécute en son nom, comme si la vertu de son

agilité pouvait être transférée à son patient. Chez les Kols de

Nagpore, le colonel Dalton décrit plusieurs danses qui, dit-il,
« se rattachent toutes plus ou moins à quelque cérémonie
religieuse. »

Cette idée n'est en aucune façon une idée qui n'appartienne
qu'aux sauvages. Socrate reconnaissait dans la danse une partie
de la religion, et nous savons qu'il en était de même de David.

C. R. 187Î. 40



6l0 SIR JOHN LUBBOCH.

Les sacrifices rentrant si généralement dans le cérémonial
religieux, nous n'avons pas à nous étonner si dans toute
l'étendue de l'Amérique l'acte de fumer est en connexion étroite
avec les cérémonies religieuses et joue le même rôle que
l'offrande de l'encens dans l'ancien monde. Chez les Souttrals, une
des tribus aborigènes de l'Inde, ceux qui vaquent et assistent

aux observances religieuses sont généralement en état

d'ivresse, coutume qui nous rappelle le culte de Bacchus chez les

Grecs et les Bomains.
En retraçant l'évolution graduelle des croyances religieuses,

nous devons commencer par les Australiens, qui possèdent

simplement certaines idées vagues relatives à l'existence de

mauvais esprits et une crainte générale de la magie. On ne

peut pas dire que cette croyance ait de l'influence sur eux pendant

le jour; mais la nuit, elle leur inspire une répugnance
invincible à s'écarter des feux de leur campement, ou à dormir
près d'une tombe. Ils n'ont aucune idée de la création,
n'adressent pas de prières et n'observent aucune forme ou
cérémonie religieuse. Les mots « bon » ou « mauvais » n'ont rapport

qu'au goût ou au bien-être, et ne comportent aucune
notion de bien ou de mal. Certains Australiens croient que les

blancs sont des noirs ressuscites. Cette étrange notion ne

peut guère être d'origine missionnaire, puisqu'elle a déjà
été trouvée chez les naturels au nord de Sydney en 1795. Elle
se rencontre aussi chez les nègres de la Guinée. Toutefois les

idées des Australiens à ce sujet semblent avoir été très variées
et très confuses. Ils n'avaient certainement là-dessus aucune
vue générale et définie.

Les Veddahs de Ceylan, suivant Davy, croient en des êtres
malfaisants, mais « n'ont aucune idée d'un Dieu suprême et

bienfaisant, ou d'une existence future, pas plus que d'un
système de récompenses et de punitions ; et par conséquent leur
opinion est qu'il importe peu de faire le bien ou le mal. »

La religion des Bachapins, tribu cafre, a été décrite par Bur-
chell. Ils étaient sans culte extérieur et, autant qu'il lui a été

possible de s'en assurer, n'accomplissaient aucun acte de
dévotion privée ; ils n'avaient aucune croyance en une divinité



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 611

bienfaisante, bien qu'ils redoutassent un être méchant nommé
« Muleemo » ou « Murimo. » Ils n'avaient aucune idée d'une
création. Même lorsque Burchell la leur suggéra, ils n'attribuèrent

point la création à Muleemo, mais « affirmèrent que chaque
chose se faisait d'elle-même, et que les arbres et les herbages
croissaient par leur propre volonté. » Ils croyaient à la
sorcellerie et à la vertu des amulettes.

Le docteur Vanderkemp, le premier missionnaire des Cafres,
« ne put jamais s'apercevoir qu'ils eussent aucune religion, ou
aucune idée de l'existence de Dieu. M. Moffat, qui passa plusieurs
années dans l'Afrique méridionale en qualité de missionnaire,
dit qu'ils étaient totalement dépourvus d'idées théologiques.

Le révérend chanoine Callaway a récemment publié un très
intéressant mémoire sur le système religieux des Amazulu,
peuplade un peu plus avancée dans ses conceptions religieuses.
La première partie est intitulée « Unkulunkulu ou la tradition
concernant la création. » Il ne paraît pas néanmoins que
Unkulunkulu soit envisagé comme un créateur, ou même comme
une divinité. Il est simplement le premier homme, le zulù Adam.
Une certaine complication résulte du fait que non-seulement

l'ancêtre de l'humanité entière, mais aussi le premier de

chaque tribu, est appelé Unkulunkulu, de sorte qu'il y a

plusieurs Unkulunkulu, ou Unkulunkulus. Aucun d'eux toutefois
ne possède aucun des attributs de la divinité; on ne leur offre
ni prières ni sacrifices ; à dire vrai, ils n'existent plus, étant
morts depuis longtemps. Unkulunkulu n'était créateur en
aucun sens, et en réalité on ne lui attribuait aucun pouvoir spécial.
II sortit de « Umklanga » c'est-à-dire d'un lit de roseaux, mais

comment, c'est ce que personne n'a su. M. Callaway, d'accord

sur ce point avec M. Casalis, estime que «jamais il n'est
entré dans la tête des Zulus que la terre et le ciel pussent êlre
l'œuvre d'un être invisible. » Un naturel croyait que les hommes

blancs avaient fait le monde. Comme Moffat s'efforçait de

donner à un chef quelque explication au sujet de Dieu, son

auditeur s'écria : « Sije pouvais l'attraper, je le transpercerais de

ma lance, » et cependant c'était un homme dont le jugement
sur d'autres sujets méritait considération. Toutefois ils ne sont



612 SIR JOHN LUBBOCH.

pas totalement dépourvus d'une sorte de croyance en des êtres

invisibles, croyance qui comme nous l'avons déjà vu, se fonde

en partie sur l'ombre, mais principalement sur le rêve.
Nous avons là la religion à son degré infime, puisqu'elle se

réduit à croire à l'existence d'êtres malfaisants plus immatériels

que nous, mais pourtant mortels comme nous et qui, s'ils sont
à certains égards plus puissants, à d'autres le sont encore
moins. Le fétichisme du nègre marque décidément un pas en

avant. La religion, si l'on peut lui donner ce nom, se systématise

et prend une plus grande importance. Néanmoins, à un

autre point de vue, on peut presque considérer le fétichisme

comme une anti-religion. En effet, le nègre croit au moyen du

fétiche pouvoir faire violence à sa divinité. Au fond, le fétichisme
n'est pas autre chose que la sorcellerie. Nous avons déjà vu

que sur toute la surface du globe les magiciens croient qu'en
se procurant une partie quelconque d'un ennemi, ils acquièrent

un pouvoir sur lui. Même un lambeau de vêtement suffit,
et s'ils ne peuvent l'obtenir, ils supposent tout naturellement
qu'une lésion faite à. une image affectera l'original.

« Dans l'Inde, dit Dubois une certaine quantité de boue est
moulée en figurines sur la poitrine desquelles on écrit les

noms des personnes qu'on a l'intention de tourmenter. On perce
ces figures avec des épines, on les mutile, afin de frapper d'une
lésion correspondante la personne représentée. » Lord Kames
dit qu'au temps de Catherine de Médicis « c'était une coutume
très répandue de prendre en cire la ressemblance de ses
ennemis afin de les torturer en faisant rôtir la figure sur un feu

lent et en la piquant avec des aiguilles. »

Il est possible d'admettre que le fétichisme soit une extension

de cette croyance. Le nègre suppose que la possession
d'un fétiche représentant un esprit met cet esprit sous sa

dépendance. Nous savons que les nègres battent leur fétiche
si leurs prières ne sont pas exaucées et sans doute ils
s'imaginent sérieusement infliger ainsi une souffrance à la véritable
divinité.

La même image ou le même objet peut être un fétiche pour
un homme et une idole pour un autre; cependant les deux



LA RELIGION DES PEUPLES SALVAGES 613

notions diffèrent essentiellement. Une idole est véritablement
un objet de culte, tandis qu'au contraire la fonction du fétiche
est de soumettre la divinité au contrôle de l'homme.

Tout objet peut servir de fétiche; il n'est point nécessaire

qu'il représente la figure humaine. Même un épi de maïs peut
remplir le rôle.

Le terme de fétichisme s'associe en général dans notre esprit
à l'idée de la race nègre ; mais il désigne bien plutôt une phase
de développement correspondante qui existe dans plusieurs
autres parties du monde. Les Badagas (Hindoustan),, suivant
Metz, sont encore dans une condition qui s'élève peu au-dessus

du fétichisme. La première chose venue deviendra pour eux
un objet de culte, pour peu qu'il prenne fantaisie au chef ou au

prêtre du village de la diviniser.
A Jeypore, le corps d'un petit rat musqué passe pour un

talisman précieux. Le corps desséché de cet animal est renfermé
dans un étui de bronze, d'argent ou d'or, selon les ressources
de l'individu, qui le suspend autour de son cou ou se l'attache
au bras pour se rendre invulnérable. Ces tribus chez

lesquelles ces cas se présentent doivent être considérées comme
étant dans un état de fétichisme, déguisé toutefois et modifié

par des emprunts faits aux religions hindoues plus relevées

qu'elles ont adoptées sans les comprendre.
Bien que les Peaux rouges de l'Amérique du nord aient

atteint un degré supérieur de développement religieux ils
conservent encore des fétiches sous la forme de « sacs à

médecine. »

« Chaque Indien à l'état primitif, dit Catlin, porte son sac à

médecine sous une forme ou sous une autre. Voici comment la

nature du sac à médecine se détermine. A quatorze ou quinze

ans, le gars s'en va seul dans la prairie, où il reste deux, trois,
quatre et même cinq jours, étendu sur le sol, méditant et
jeûnant. Il reste éveillé autant qu'il le peut, mais, lorsqu'il s'endort,
le premier animal qu'il voit en rêve devient sa « médecine. »

Aussitôt que possible, il tue un animal de l'espèce en question
et fait de sa peau un sac à médecine. A l'inverse du nègre
inconstant, le Peau rouge ne change jamais de fétiche. Il devient



614 SIR JOHN LUBBOCH.

pour lui un emblème de succès, comme le bouclier chez les

Grecs, et le perdre est un déshonneur. »

En Chine aussi, si, après avoir longtemps prié les images,
on n'obtient pas un exaucement, on leur donne leur congé
comme à des dieux impuissants ; quelquefois on leur inflige
les traitements les plus outrageants, on les accable des plus
dures épithètes et, en certains cas, de coups.

Les nègres de Whydah (Afrique occidentale) et, je crois, les

nègres en général, s'abstiennent de manger la bête ou la plante
qu'ils ont choisie pour leur fétiche. Dans l'Issini, au contraire,
« manger le fétiche » est une cérémonie solennelle qui fait
partie des prestations de serment ou qui a la valeur d'un gage
d'amitié.

Le fétichisme, à parler strictement, n'a ni temples, ni idoles,
ni prêtres, ni sacrifices, ni prières. Il est entièrement indépendant

de la morale. Dans la plupart des puissantes monarchies

nègres, la religion a bien fait quelques progrès quant à

l'organisation ; mais, bien que nous y trouvions soit des édifices sa-

crés, soit des prêtres, la religion a peu ou point progressé au

point de vue intellectuel.
Après le fétichisme, vient le totémisme. Le sauvage n'abandonne

pas sa foi au fétiche, doni, à dire vrai, aucune race
d'hommes ne s'est encore entièrement affranchie ; mais

il y ajoute une croyance à des êtres d'une nature supérieure
et moins matérielle. A celte phase du développement tout peut
être adoré : arbres pierres, rivières, montagnes, corps
célestes, plantes et animaux. Le culte des animaux est très
prédominant chez les races parvenues à un degré de civilisation
quelque peu supérieur à celui qui est caractérisé par le
fétichisme. On a donné de ce fait des explications tirées de fort
loin qui dénotent peu d'inlelligence de la nature des sauvages.
Le culte des animaux est susceptible toutefois d'une explication
très simple : il lire probablement son origine de la coutume de

nommer d'abord des individus, puis leurs familles, d'après
certains animaux. Une famille, par exemple, qui aurait tiré
son nom de l'ours, en serait venue à considérer cet animal



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 615

d'abord avec intérêt, puis avec respect et enfin avec une sorte
de crainte religieuse.

L'usage d'appeler les enfants d'après un animal ou une plante
est très répandu. Les Issines de la Guinée nomment leurs
enfants « d'après une bête, un arbre ou un fruit, au gré de leur
fantaisie. » En Chine aussi le nom est fréquemment « celui
d'une fleur, d'un animal ou de quelque chose de pareil. »

« En Australie, il existe une certaine connexion mystérieuse
entre la famille et son kobong (nom donné au totem). Par

exemple un membre delà famille ne tuera jamais un animal de

l'espèce à laquelle appartient son kobong, s'il le trouve
endormi ; s'il le tue c'est toujours à son corps défendant et

jamais sans lui accorder une chance de fuite. »

Ici nous constatons un certain sentiment à l'égard du kobong
ou totem, mais qui reste en deçà de l'adoration, tandis qu'en
Amérique ce sentiment est devenu une véritable religion.

Le totem des Peaux rouges, dit Schoolcraft, est un symbole
du nom de l'ancêtre : c'est généralement un quadrupède, un
oiseau, ou un autre objet du règne animal. Il sert pour ainsi
dire de nom de famille, et jamais il n'est emprunté à la nature
inanimée. Son importance provient du fait que des individus y
voient sans la moindre hésitation la souche d'où procède leur
race. Quelque nom qu'ils aient porté dans leur vie, c'est le totem
qui est inscrit sur leur tombe. La tortue, Tours et le loup
semblent avoir été les totems primitifs honorés dans la plupart des

tribus; ils occupent un rang de première importance dans les

traditions des Iroquois et des Lenapis ou des Delawares.
Les Osages se croient issus d'un castor ; aussi ne tuent-ils

pas cet animal. Dans l'Afrique méridionale, les Bechuanas sont
subdivisés en hommes du crocodile, hommes du poisson, hommes

du singe, du buffle, du lion, de l'éléphant, de la vigne, etc.

Nul n'ose manger de la chair ou porter la peau de l'animal à la

tribu duquel il appartient. Dans ce cas cependant les totems ne

sont pas adorés ; d'ailleurs, si nous ne perdons pas de vue que
la divinité d'un sauvage est simplement un être d'une nature
légèrement différente de la sienne et généralement un peu plus



616 SIR JOHN LUBBOCH.

puissante que lui-même, nous comprendrons immédiatement

que plusieurs animaux, tels que l'ours ou l'éléphant,
correspondent suffisamment à sa conception d'une divinité.

Les animaux nocturnes, tels que le lion et le tigre, s'y prêtent
mieux encore, parce que l'effet s'accroît ici du mystère. Mais
de tous les animaux, c'est le serpent qui est par excellence un

objet de culte. Non-seulement il est malveillant et mystérieux,
mais sa morsure, si insignifiante en apparence et néanmoins
si mortelle, produisant des effets fatals avec promptitude et par
des moyens hors de proportion avec le résultat, suggère

presque irrésistiblement au sauvage la notion de quelque chose
de divin. Selon M. Fergusson, le serpent fut anciennement
adoré en Egypte, dans l'Inde, la Phénicie, la Babylonie, la
Grèce, aussi bien qu'en Italie, où cependant il ne semble pas
avoir été très répandu. Chez les Lithuaniens, chaque famille
entretenait un serpent vivant en guise de dieux pénates. En
Asie on a trouvé des preuves de l'existence de ce culte : en Perse,
dans le Cachemire, le Camboge, le Thibet, en Chine, et des

vestiges à Ceylan et chez les Kalmouks. En Afrique, le serpent était
adoré dans quelques parties de la haute Egypte supérieure et en

Abyssinie. Chez les nègres de la côte de Guinée, il est la

principale divinité. C'est à lui que les habitants ont recours en

cas de sécheresse, de maladie, ou d'autres calamités. Aucun
nègre ne ferait intentionnellement le moindre mal à un serpent,
et celui qui lui en ferait sans le vouloir serait certainement mis
à mort. Quelques matelots anglais en ayant tué un qu'ils
avaient trouvé dans leur maison, furent attaqués furieusement

par les naturels, qui les massacrèrent tous et brûlèrent leurs
établissements sur toute l'étendue du pays. On trouve de

petites huttes construites exprès pour les serpents, qui y sont
servis et nourris par de vieilles femmes. Outre ces huttes il y
avait des temples qui pour des nègres étaient d'une grande
magnificence, ayant de vastes cours, des appartements
spacieux et de nombreux serviteurs. Chacun de ces temples avait

un serpent spécial.
Dans les îles Fidji, le dieu le plus généralement connu est

Ndengei, qui semble une personnification de l'idée abstraite



LA RELIGION DES PEUPLES SAD VAGES. 617

d'existence éternelle. Il n'est sujet à aucune émotion ou sensation,

ni à aucun désir, sauf la faim. Le serpent, symbole de

l'éternité, lui sert de demeure. Quelques traditions le représentent
avec la tête et une partie du corps de ce reptile, le reste de sa

personne étant en pierre, emblème de durée perpétuelle et
immuable.

Dans les îles des Amis le serpent d'eau était très vénéré. En

Amérique les serpents étaient adorés par les Aztèques, les

Péruviens, les Natchez, les Caraïbes, etc.
Le culte des serpents étant à ce point répandu et présentant

des traits similaires en aussi grand nombre, nous ne pouvons
nous étonner qu'on y ait vu quelque chose de spécial, qu'on
ait essayé de lui découvrir une origine unique, et que quelques-
uns aient pensé y trouver la religion primitive de l'homme.

Les races à demi civilisées du Mexique et du Pérou étaient

plus avancées dans leurs conceptions religieuses. Dans le second
de ces pays, le soleil étail la grande divinité. Cependant, même
à l'époque de la conquête, plusieurs espèces d'animaux étaient

encore tenus en grande vénération par les Péruviens, et dans le
nombre le renard, le chien, le lama, le condor, l'aigle et le

puma, outre le serpent. Chaque espèce d'animal était
supposée avoir au ciel un représentant ou un archétype. Une. idée

analogue avait cours au Mexique, mais ni dans un pays ni
dans l'autre il ne serait exact de dire qu'à l'époque de la

conquête les animaux fussent reconnus par la nation comme des

divinités réelles.
Les Polynésiens aussi avaient en général dépassé la phase du

totémisme. Les corps célestes n'étaient pas adorés, et lorsque
des animaux passaient pour vénérables, c'était plutôt comme
représentants des divinités que dans l'idée qu'ils fussent

eux-mêmes des divinités. LesTahitiens toutefois avaienl un

respect superstitieux pour diverses espèces de poissons et

d'oiseaux. L'évêque de Wellington nous apprend que «les araignées
étaient pour les Maoris les objets d'un respect particulier, et les

prêtres les assurant d'ailleurs que les âmes des fidèles allaient
au ciel sur les fils de la Vierge, ils avaient grand soin de ne

pas détruire les toiles ni les fils d'araignées. »



618 SIR JOHN LUBBOCH.

Ermann rapporte qu'en Sibérie « l'ours polaire étant la plus
forte des créatures de Dieu et celle qui semble se rapprocher
le plus de l'être humain, n'est pas moins honoré par lesSamoy-
èdes que son congénère noir l'est par les Ostiaks. Même ils

jurent par la gorge de ce puissant animal, qu'ils tuent et mangent

néanmoins ; mais une fois tué, ils marquent leur respect

pour lui de diverses manières. »

«Les Hindous, dit Dubois, extravagants en. tout, offrent des

hommages ou un culte plus ou moins solennel à presque toutes
les créatures vivantes, qu'elles soient quadrupèdes, oiseaux

ou reptiles. » Le bœuf en particulier est regardé comme sacré
dans presque toute l'étendue de l'Inde et de Ceylan.

Les anciens Egyptiens avaient une grande dévotion pour les

animaux et de nos jours même sir S. Baker constate que sur
le Nil blanc les indigènes ne font pas du bœuf leur nourriture.

Ellis nous raconte qu'à Madagascar les naturels regardent
les crocodiles « comme doués d'un pouvoir surnaturel, implorent

leur indulgence ou recourent à des charmes pour se

protéger contre eux, plutôt que deles attaquer. »

Les nations de l'Europe méridionale avaient progressé pour
la plupart au delà du culte des animaux, même à l'époque la

{dus reculée des temps historiques La sainteté extraordinaire
attribuée aux bœufs du soleil dans le XIIe chant de l'Odyssée

est un fait à peu près unique dans la mythologie grecque,
et M. Gladstone le considère comme étant d'origine phénicienne.
Il est vrai qu'il y est parlé du cheval avec un mystérieux
respect, et que les divinités en plusieurs occasions prenaient la

forme d'oiseaux; mais cela n'implique pas un culte.
La déification des animaux explique assez bien l'habitude

conslalée chez diverses races sauvages défaire des excuses aux
animaux qu'ils tuent à la chasse: ainsi les Vogulitzi de Sibérie,
quand ils ont tué un ours, lui tiennent un discours on forme,
et déclarent « que le blâme doit retomber sur les flèches et sur
le fer, qui ont été les premières taillées et le second forgé par
les Russes. » Pallas raconte quelque chose d'analogue d'un
Ostiak.

Les habitants de Sumatra parlent des tigres avec une sorte



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 619

de terreur religieuse et hésitent à les appeler par leur nom
ordinaire rimau ou manchang, ils leur donnent respectueusement

le nom de satwa (animaux sauvages) ou même nenek
(ancêtres) soit qu'ils les tiennent pour tels, soit qu'ils croient
avoir là un moyen de les apaiser et de les flatter.

Peut-être y a-t-il plus de difficulté à s'expliquer la déification

des objets inanimés. Cependant, les noms des individus
étant tirés non-seulement des animaux, mais quelquefois des

êtres inanimés, cet usage pouvait conduire à rendre un culte
aux derniers aussi bien qu'aux premiers. Au surplus quelques-
uns présentent d'une manière frappante l'apparence de la vie.
Personne ne s'étonnera que les rivières aient été considérées
comme vivantes. La continuité de leur mouvement, le
bouillonnement et les tourbillons àleur surface, le balancement des

roseaux et autres plantes aquatiques, le murmure et le gazouillement

pour l'oreille, la clarté et la transparence pour les yeux,
se combinent pour impressionner d'une manière étrange même
l'homme civilisé.

Comment être surpris ensuite de ce culte du soleil, de la
lune et des étoiles, où l'on a vu une forme spéciale de religion,
désignée par le nom de sabéisme? Primitivement cependant
ce culte ne diffère pas essentiellement de l'adoration des

montagnes et des rivières. Tenant compte de ce que nous
savons sur le soleil, il y a là pour nous à première vue une
forme de religion plus relevée, mais nous devons nous rappeler

que les races inférieures qui adorent les corps célestes n'ont
aucune idée de leur distance, ni par conséquent de leur grandeur,

ignorance qui explique leurs idées bizarres relativement

aux éclipses, et d'autres encore. Ainsi les habitants de la
Nouvelle-Zélande croyaient que Mawe, leur ancêtre, avait attrapé
le soleil dans un nœud coulant et l'avait si grièvement blessé

cjue depuis lors ses mouvements se sont ralentis et les jours
se sont allongés en conséquence.

Le sauvage explique tout mouvement par la vie. 11 fut difficile

d'ôter au chef de Teah la persuasion que la montre de

Lander était en vie et avait la faculté de se mouvoir. C'est

pour cette raison probablement que dans la plupart des lan-



620 SIR JOHN LUBBOCH.

gues les objets inanimés sont distingués par leurs genres : ils
furent considérés à l'origine comme mâles ou femelles. De là
vient l'usage de briser ou de brûler les armes qu'on
enfouissait avec les morts. On a supposé généralement que c'était

pour ôter la tentation de les dérober. Cette raison toutefois
n'est pas plausible, les sauvages respectant la sainteté de la
tombe. De même qu'ils tuent les femmes, les esclaves et le
cheval favori d'un homme pour qu'ils puissent l'accompagner
dans l'autre monde, ils « tuent » les armes, afin que les esprits
des arcs, etc., puissent aussi suivre leur maître et celui-ci faire

son entrée dans l'autre monde armé et muni ainsi qu'il
convient à un grand chef.

En Chine, une coutume assez semblable s'observe aux
funérailles des personnages de marque.

On voit qu'à cette phase du développement, toute chose est

regardée comme ayant vie et étant plus ou moins une
divinité.

M. Fergusson croit que le culte de l'arbre, associé à celui du

serpent, fut la foi primitive de l'humanité. Telle est aussi l'opinion

de M. Wake, qui ne peut voir une simple coïncidence
dans la diffusion de ce culte chez les Polynésiens, parmi les

tribus africaines du Zambèze les nègres de l'Afrique equatoriale,

à l'occident, et même dans l'Au;tralie septentrionale.
Toutefois le culte de l'arbre se retrouvant en Amérique ne
saurait êlre à notre sens la « preuve de l'origine commune
des diverses races qui le pratiquent. » C'est un exemple, entre
beaucoup, propre à démontrer que l'esprit humain dans sa

marche ascendante traverse des phases identiques ou au moins
similaires.

Le culte de l'arbre existait jadis en Assyrie, en Grèce, en

Pologne en France. Nous connaissons par Tacite les bocages
sacrés de la Germanie, et ceux d'Angleterre sont familiers à

chacun. Au VIIIe siècle, saint Boniface trouva nécessaire d'abattre
un chêne sacré et récemment encore, à Loch Siant, dans l'île de

Skie, un taillis de chênes était regardé comme tellement sacré

que personne ne voulait se hasarder à en couper la plus petite
branche. De nos jours, le culte de l'arbre règne dans l'Afrique



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 621

centrale, au midi de l'Egypte et dans le Sahara. Les nègres
de la Guinée adressaient leur culte à trois divinités : les

serpents les arbres et la mer. Les nègres du Congo adorent un
arbre sacré nommé « mirrone. » On en plante généralement un
près des maisons, et on le considère comme le dieu tutélaire
de l'habitation. On place des calebasses de vin de palmier au

pied de ces arbres en cas qu'ils aient soif.
L'arbre bo a de fervents adorateurs dans l'Inde et à Ceylan.

Il n'y a pas certainement au monde d'idole plus ancienne en

tous cas plus vénérée, que le grand bo de Ceylan.
Dans quelques parties de Sumatra l'on conserve la croyance

superstitieuse que certains arbres, en particulier ceux d'un
aspect vénérable, par exemple un vieux jawi-jawi ou bananier,
sont la résidence ou, pour mieux dire, la charpente matérielle
de certains esprits des bois ; opinion qui répond exactement à

l'idée que les anciens se faisaient des dryades et des hama-
dryades. Les Fidjiens adoraient aussi certaines plantes. Un

grand chêne était vénéré par les Indiens du lac Supérieur. Au

Mexique, M. Tylor observa un antique cyprès d'une dimension

considérable, aux branches duquel étaient attachées les
offrandes votives des Indiens, des centaines de mèches de rudes
cheveux noirs, des dents, des morceaux d'étoffe de couleur,
des lambeaux de linge et des bouts de ruban. L'arbre était
vieux de plusieurs siècles et, sans doute, on lui avait attribué
quelque influence mystérieuse, et il avait été décoré de simples
offrandes de cette sorte longtemps avant la découverte de

l'Amérique. Dans le Nicaragua, l'on adorait non-seulement de

grands arbres mais même le maïs et les fèves. Le maïs était
aussi adoré dans la province péruvienne de Huanca.

Les anciens Celtes adoraient les arbres, et même De Brosses
dérive le mot kirk, actuellement adouci en church (église), de

quercus (chêne), cette espèce étant particulièrement sacrée.

Nous passons maintenant au culte de l'eau sous toutes ses

formes lacs, rivières et sources, que nous trouverons n'avoir

pas été répandu sur une moindre étendue. Il a prédominé pour
un temps dans l'Europe occidentale. D'après Cicéron Justin
et Strabon il y avait près de Toulouse un lac où les tribus



622 SIR JOHN LUBBOCH.

avoisinantes avaient coutume de déposer des offrandes d'or et

d'argent. Tacite, Pline et Virgile font, aussi allusion à des lacs
sacrés. La Bretagne a le célèbre puits de Sainte-Anne d'Auray,
qui attire encore la foule des pèlerins. L'Ecosse et l'Irlande
sont pleines de légendes surlefeeJpie ou esprit des eaux.

L'histoire grecque ne se tait pas absolument sur Je culte des

rivières. Pelée consacra une boucle des cheveux d'Achille au

Sperchius. Ceux de Pylos sacrifiaient un taureau à Alphée
Okeanos (l'océan), et diverses sources étaient regardées comme
des divinités. Toutefois au temps d'Homère le culte de l'eau
tombait en désuétude ; il appartenait, sans doute, à un degré
de développement dépassé plutôt qu'à une race différente,
commele suppose M. Gladstone. Dans l'Asie septentrionale, les

Tongouses adorent différentes sources. Les Bouriates, bien

que bouddhistes, ont des lacs sacrés. La divinité de l'eau, dit
Dubois, est « reconnue par tous les peuples de l'Inde. » Outre
le culte bien connu du Gange sacré, les tribus des Neilgherries
adorent des rivières sous le nom de gangamna. Les Khonds
adorent aussi des rivières et des sources. Hérodote signale
la présence de sources sacrées chez les Libyens. Dans l'Amérique

du nord, les Dacotahs adorent un dieu des eaux sous le

nom d'Unktahe. Une grande partie de leurs croyances
superstitieuses se rapportent à cette divinité. Carver observe que
lorsque les Peaux rouges arrivent sur les bords du Mississipi
ou de quelque considérable masse d'eau, ils présentent des

offrandes à l'esprit qui y réside.
Au Pérou la mer élait, sous le nom de Mama Cocha, la

principale divinité des Chinchas ; une branche des Collas tirait
aussi son origine d'une rivière ; il y avait encore une déesse

spéciale de la pluie. Dans le Paraguay, on se rend les rivières
propices par des offrandes de tabac.

Le culte des pierres et des montagnes est une forme de

religion qui n'est pas moins en honneur que celles déjà
décrites.

M. Dulaure, dans son Histoire abrégée des cultes, explique la

genèse du culte des pierres en lui donnant pour origine le

respect rendu aux pierres qui marquent les limites. Nul doute



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 623

que cette hypothèse n'ait touché juste en ce qui concerne
quelques cas spéciaux. C'était évidemment le caractère d'Hermès

ou de Terme. Nous pouvons expliquer peut-être en partant

de là les traits caractérisques d'Hermès ou Mercure, dont
le symbole était une pierre dressée.

Mercure ou Hermès dit Lamprière était le messager des

dieux. Il était le patron des voyageurs et des bergers ; il
conduisait les âmes des morts dans les régions infernales ; il ne

présidait pas seulement aux occupations des orateurs, des

marchands, des déclamateurs, mais il était aussi le dieu des

voleurs, des filous et de toute gent malhonnête. Il inventa les

lettres et la lyre, et c'est à lui que remontent les arts et les

sciences. Il est difficile à première vue de saisir la connexion
entre ces offices divers. Cependant ils sont tous les

conséquences de la coutume de marquer les limites par des pierres
dressées. De là le nom d'Hermès, ou de Terme (la borne).
Dans les temps troublés des anciens âges, on avait l'habitude,
pour éviter les querelles, de laisser une zone de terrain neutre
entre les possessions des différentes nations. C'est ce qu'on
appelle les marches. De là le titre de marquis qui signifie un
officier préposé à la garde de la frontière ou marche. N'étant

pas cultivées, ces marches étaient utilisées comme pâturages.
Les marchands y venaient échanger, sur terrain neutre, les

produits de leurs pays respectifs ; on y négociait, et pour les

mêmes raisons, les traités. C'est encore là que se célébraient
les jeux et les exercices nationaux. Les pierres dressées
servaient à indiquer les lieux de sépulture, et enfin l'on y gravait
les lois ou les décrets, la mention des événements remarquables
et les louanges des défunts. On voit ainsi comment Mercure,
représenté par une simple pierre dressée, était le dieu des

voyageurs parce qu'il était une limite, des bergers parce qu'il
présidait aux pâturages ; il conduisait les âmes des morts dans

les régions infernales parce que, dès les temps les plus anciens,
des pierres dressées étaient employées comme pierres tumu-
laires ; il était le dieu des marchands parce que le commerce
se faisait principalement sur les frontières, et celui des voleurs

par sarcasme. Il était le messager des dieux parce que les am-



624 SIR JOHN LUBBOCH.

bassadeurs se rencontraient aux frontières, et présidait à

l'éloquence pour la même raison, etc.
On peut croire toutefois que le culte de la pierre, sous ses

forme.-; les plus simples, a une origine différente de celle qui
vient d'être exposée, et n'est tout simplement qu'une des
nombreuses formes de cette vénération indistincte qui caractérise

l'esprit humain dans une phase particulière de son développement.

Pallas remarque que les Ostiaks et les Tongouses adorent
des montagnes, et les Tatars des pierres. Près du lac Baikal est

un rocher sacré qui passe pour être le séjour spécial d'un
mauvais esprit et qui est, en conséquence, très redouté des

natifs. Dans l'Inde, le culte de la pierre est très répandu. Le

dieu de chaque village khond est représenté par trois pierres.
Les Arabes avant Mahomet adoraient une pierre noire. Les

Phéniciens adoraient aussi une divinité sous la forme d'une
pierre informe. Le dieu Héliogabale était simplement une pierre
noire de forme conique.

Dans l'Europe occidentale le culte des pierres est dénoncé à

diverses reprises pendant le moyen âge, ce qui prouve combien
il était encore en honneur chez le peuple. Ainsi le culte des

pierres fut condamné au VIIe siècle, par Théodoric, archevêque

de Canterbury, et figure parmi les actes de paganisme
interdits par le roi Edgar au Xe siècle et par Canut au XIe siècle.

« Les Français, dit Dulaure, adorèrent des pierres plusieurs
siècles après l'établissement du christianisme parmi eux.
Diverses lois civiles et religieuses attestent la persistance de ce
culte. Un capitulaire de Charlemagne et le concile de Septine,
de l'an 743, défendent les cérémonies superstitieuses qui se

pratiquent auprès des pierres consacrées à Mercure età
Jupiter. Les conciles d'Arles, de Tours, le capitulaire d'Aix-la-
Chapelle, de l'an 789, enfin plusieurs synodes renouvellent ces

prohibitions. »

En Irlande au Ve siècle, le roi Laoghaire adorait un pilier
en pierre qui fut renversé par saint Patrick. Dans quelques-
unes des Hébrides le peuple attribuait à une pierre noire le

pouvoir de rendre des oracles.



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 625

Bruce observe que les Abyssiniens païens « adorent un arbre
et également une pierre. » Dans la Floride on adorait une

montagne appelée Olaïmi, et les Natchez de la Louisiane
avaient pour divinité une pierre conique.

Quant au culte du feu, on peut dire qu'il a été à peu près
universel. Depuis l'introduction des allumettes chimiques, il
nous est difficile de nous représenter la peine qu'un sauvage
trouve à se procurer de la lumière surtout par un temps
humide. On dit que quelques tribus australiennes ne savaient

comment s'y prendre, et que d'aulres, lorsque leur feu s'éteignait,

allaient à plusieurs milles emprunter une étincelle à une
autre tribu, plutôt que d'essayer d'en produire une nouvelle
eux-mêmes.

C'est pour cela que dans des parties du monde séparées par
de grandes distances, nous trouvons la coutume de mettre à

part une ou plusieurs personnes devant avoir pour unique
occupation d'entretenir un feu continuel. De là sans doute l'origine

des Vestales, et l'idée que le feu a un caractère sacré
devait se former ensuite naturellement.

Suivant Lafitau, Huet a fait une longue enumeration des

peuples qui entretenaient ce feu sacré. Dans l'Asie, outre les

Juifs et les Chaldéens, outre les peuples de la Phrygie, de la

Lycie et en général de l'Asie Mineure, ce culte était encore
répandu parmi les Perses, les Mèdes, les Scythes, les Sar-

mates, toutes les nations du Pont et de la Cappadoce, toutes
celles des Indes, dans lesquelles on se faisait un devoir de se

jeter dans les flammes et de s'y consumer en holocauste, et
parmi toutes celles des deux Arabies, où chaque jour à

certaines heures on faisait un sacrifice au feu, dans lequel
plusieurs personnes se dévouaient. En Afrique le feu était adoré
non-seulement chez les Egyptiens, mais encore en Ethiopie,
en Libye, dans le temple de Jupiter-Atnmon, etc.

En Europe le culte de Vesta était si bien établi que, sans

parler de Rome et de l'Italie, il n'y avait poinl de ville de la
Grèce qui n'eût un temple, un prytanée, et un feu éternel, ainsi

que le remarque Casaubon dans ses notes sur Athénée.
Huet affirme que l'abolition de ce culte est de date récente

C. R. 1872. 41



626 SIR JOHN LUBBOCH.

dans l'Hibernie et dans la Moscovie, et qu'il fleurit de son

temps non-seulement chez les Gaures, mais encore chez les

Tartares, les Chinois et en Amérique chez les Mexicains. Cette

enumeration n'est pas complète.
Les Natchez avaient un temple où ils entretenaient un feu

perpétuel. Au Pérou « la flamme sacrée était confiée aux soins
des vierges du soleil, et si par suite d'une négligence
quelconque elle venait à s'éteindre, l'événement était regardé
comme une calamité qui présageait quelque étrange désastre

pour la monarchie. » Le feu est aussi tenu pour sacré au Congo.
Personne ne songe à s'étonner de la grande diffusion du culte

du soleil, de la lune et des étoiles. C'est à peine cependant si

l'on peut lui reconnaître un caractère plus élevé qu'aux
formes précédentes de totémisme. Inconnu en Australie, il l'est
à peu près en Afrique.

Dans les pays chauds le soleil est considéré généralement
comme malfaisant, et l'inverse a lieu dans les pays froids.

Chez les Natchez il était le principal objet du culte religieux.
Chez les Comanches du Texas « le soleil, la lune et la terre
sont les principaux objets du culte. » Lafitau observe que les
Américains n'adoraient pas les étoiles et les planètes, mais
seulement le soleil. Les Ahtsdu nord-ouest de l'Amérique adorent
à la fois le soleil et la lune, mais la lune surtout. Ils font du soleil
un féminin, et de la lune un masculin et même l'époux du soleil.

Dans l'Inde centrale « le culte du soleil comme divinité
suprême est le fondement de la religion des Hos et des Oraons

comme de celle des Moonnahs. Il est invoqué par les premiers
comme Dhurmi, le saint. Il est le créateur et le conservateur,
et eu égard à sa pureté ses adorateurs lui offrent des animaux
blancs. »

Comme on pouvait s'y attendre d'après leurs habitudes et
surtout d'après leur prédilection pour les cérémonies nocturnes,

nous trouvons chez les nègres des traces du culte de la
lune. Dans l'Afrique occidentale, suivant Maralla, à l'apparition

de chaque nouvelle lune, ces gens tombent à genoux, ou
bien s'écrient debout et en frappant des mains : « Puissé-je re-



LA RELIGION DES PEUPLES SAUVAGES. 627

nouveler ma vie comme tu es renouvelée. » Néanmoins ils
ne paraissent vénérer ni le soleil, ni les étoiles.

Il est à remarquer que les corps célestes ne paraissent pas
être adorés par les Polynésiens. Suivant lord Kames, « les
habitants de Celebes ne reconnaissaient autrefois d'autres dieux

que le soleil et la lune. »

Jusqu'à présent nous avons vu que les animaux et les plantes,

l'eau, les montagnes el les pierres, le feu et les corps
célestes sont ou ont été tous adorés très généralement. Ce sont là
effectivement les principales divinités de l'homme à cette
période-ci de son développement religieux. Mais il s'en faut
qu'elles soient les seules. Les Scythes adoraient un cimeterre

de fer comme symbole de Mars ; « ils amènent à ce
cimeterre chaque année du bétail et des chevaux en sacrifice ;

et ils offrent à ces cimeterres plus de sacrifices qu'au reste de

leurs dieux. » Les Fidjiens pareillement considéraient «

certaines massues avec un respect superstitieux ; et les nègres
d'Irawo, ville du Yoruba occidental, adoraient une barre de fer
en s'acquittant de ces cérémonies très dispendieuses.

Dans l'Inde centrale, nous l'avons déjà dit, une grande
variété d'objets inanimés sont traités comme des divinités. On dit
que les Todas adorent une clochette de buffle. Les Hotas adorent

deux assiettes d'argent, qu'ils regardent comme mari et
femme ; « ils n'ont pas d'autre divinité. » Suivant Nonnius, la

lyre sacrée chantait, sans que personne la touchât, la victoire
de Jupiter sur les Titans.

Philippe Roget.


	La religion et les notions morales des peuples sauvages ou primitifs

