Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion d'lsraél jusqu'a la chute de I'état juif
Autor: Valeton / Kuenen, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RELIGION D’ISRAEL
JUSQU’A LA CHUTE DE L’ETAT JUIF

PAR

Dr A, KUENEN '

Cet ouvrage appartient a4 une série de travaux dans laquelle
paraissent consécutivement, sous le titre commun de : Les
principales religions, les monographies suivantes : Dr R. Dory :
L’islamisme ; C.-P. Tiele : La religion de Zarathoustra, depuis
son origine en Bactrie jusquw’a la chute de Uancien empire
perse ; D* J.-W.-G. v. Oordt : La religion des Grecs et leurs
idées populaires; prof. Dr A. Kuenen : La religion d’Israél;
Dr L.-S.-P. Meyboom : La religion des anciens Normands ;
prof. Dr L.-W.-E. Rauwenhoff : L’histoire du protestantisme ;
Dr A. Pierson : L’histoire du catholicisme romain.

Le premier volume du livre de M. Kuenen ayant été déja
analysé dans la Revue de théologie de Strasbourg?®, nous ta-
cherons d’en faire autant pour le second qui commence avec
I’exil, et, quant au premier, nous nous bornerons 4 en expli-
quer le plan. ‘

Aprés avoir exposé dans l'introduction son point de départ,
ses sources et son plan, M. Kuenen trace, dans un premier
chapitre, ’état religieux d’Israél au VIIIe siécle avant notre ére.

' De godsdienst van Israil tot den ondergang van den Joodschen staat : Dr A.
Kuenen. Haarlem, A.-C. Kruseman, 1869-1870. L’ouvrage contient deux volumes
in-4, dont le premier a 504, le second 563 pages. L’auteur est professeur de
théologie a I'université de Leyde.

* 1I° série, 7¢ volume, deux articles par M. Carriére.

c. R. 1872. 34



214 DT A, KUENEN.

L’exposition de cet état demandant la connaissance de I'his-
toire antérieure du peuple, un second chapitre est consacré &
ce sujet. La place importante que les prophétes occupent au
VIIIe siecle oblige 'auteur & s’occuper plus longuement de leur
activité. (Chap. 3.) Il trace & grands traits la marche que le
développement religieux d’Israél doit avoir suivi (chap. 4),
expose 'histoire de la religion de ce peuple pendant le temps
de Moise, la période des juges, le siecle de David et de Salo-
mon, le premier siecle apreés le schisme, le IXe et le VIII® siecles
avant notre ere (chap. b), et traite enfin du développement re-
ligieux de Juda depuis ce temps jusqu’a l'an 586 av. J.-C.
(Chap. 6.) C’est 12 que commence notre tiche; nous nous
proposons de suivre exactement la marche de 'anteur, en con-
servant la division des chapitres, ainsi que leur titre.

CHAPITRE VII

Les exilés d'Israél en Babylonie.

Apreés la ruine de Jérusalem et la triple déportation des juifs
par Nébucadnézar, la condition du ci-devant royaume de
Juda était, malgré le nombre assez considérable de ceux quiy
étaient restés, déplorable au plus haut degré. Le noyau du
peuple étant transporté en Babylonie, la nation d’Israél a
cessé d’exister dans son propre pays, et les exilés, plus encore
a cause de leur qualité que de leur nombre, peuvent désormais
étre considérés comme les véritables représentants de Juda et
partant de tout Israél.

Nous en trouvons (Ezéch.1:1, 3, etc.) une colonie, celle des
compagnons de Jéchonias, & Télabib, prés du fleuve Chébar
(selon 'opinion vulgaire , le Chaboras, qui se jette dans ’'Eu-
phrate prés de Circésium ; selon d’autres une riviére plus pe-
tite et plus prés de Babylone) ; mais, quant aux autres exilés,
I’historien juif rapporte seulement qu’ils furent amenés « & Ba-
bel, » expression dont il se sert aussi pour désigner la destina-
tion de la premiere colonie. Il n’y a pas de doute que plusieurs



LA RELIGION D'ISRAEL. 515

n’y poursuivissent leur métier ou ne cultivassent la terre ; ce-
pendant tous n’ayant pas Poccasion de le faire, les autres se
vouaient fort probablement au commerce. Ils jouissaient donc
d’une certaine liberté; leurs anciens conservaient l'autorité
qu’ils exercaient auparavant, et M. Kuenen croit que c’est déja
dans ces temps-la que furent posés les fondements de l'insti-
tution que nous trouvons plus tard en Babylonie, institution
d’aprés laquelle les juifs formaient une corporation indépen-
dante, gouvernée par le Resch Galoutha (le chef des exilés),
qui, comme I’Alabarch & Alexandrie, les représentait aupreés du
gouvernement.

Les catastrophes gui avaient frappé le peuple n’avaient pas
modifié ses convictions religieuses. Nous retrouvons sous ce
rapport parmi les exilés la méme diversité qui existait aprés la
mort de Josias. C’était d’abord le culte des dieux étrangers ;
en Egypte, on continua & adorer la « reine du ciel; » en Baby-
lonie , Moloch et d’autres idoles. (Jér. 44 : 17, 18 ; Ezéch. 20 :
32.) Vient ensuite le parti des Jahistes politiques qui, adver-
saires de Jérémie, instigateurs de 'opposition contre Nébucad-
nésar, avaient subi les premiers la peine de la déportation. Au
commencement, ils ne furent pas découragés pour cela; les
propheéetes Achab,Sédécias et Sémahja consolaient leurs compa-
onons d’infortune par la perspective d’une prochaine déli-
vrance, et Jérémie ayant écrit aux exilés pour les exhorter a la
patience, Sémahja s’adressa méme au grand sacrificateur So-
phonie, & Jérusalem, pour faire enfermer Jérémie. (Jér. 29 : 1-
28.) Cependant le jugement favorable que celui-ci porte sur
cette premiére colonie (Jér. 24), la lettre méme qu’il lui
écrit , font conclure que parmi ces premiers exilés, il y avait
aussi de ses amis. Or le cours des événements devait nécessai-
rement renforcer ce troisieme parti. — On a soutenu, de nos
jours, I'opinion que 'auteur du Deutéronome ne s’est pas borné
& orner ses propres lois des vieilles histoires des patriarches,
de Moise et de Josué, mais qu’en outre il a exposé & sa ma-
niére 'histoire d’Israél pendant la période des juges et des
rois , qu’ainsi les livres des Juges, de Samuel et des Rois, &
I'exception de quelques additions postérieures, ont été écrits par



516 D* A. KUENEN.

lui, et partant peu de temps apres la chute de Jérusaiem.
M. Kuenen ne se prononce pas ici sur cette question; toutefois
il est, selon lui, plus que probable que, dans ces premiéres
années de I'exil, des hommes, marchant sur les traces du Deu-
téronomiste et de Jérémie, ont invoqué I’histoire comme té-
moignage de leur mission divine. I1 n’y avait pas de moyen
plus efficace pour recommander leur maniére de voir.

Parmi les premiers exilés, les compagnons d’infortune de
Jéchonias (597 av. J.-C.), se trouve un homme qui mérite plus
particuliérement l'attention. C’est Ezéchiel, fils de Buzi, qui est
encore moins que les autres prophétes le représentant de son
siécle. Prétre dévoué dans le temple de Jérusalem, il fut en-
tierement terrassé par le coup de sa déportation. Dans la soli-
tude et l'inactivité relatives auxquelles il se voyait condamné
aux bords du Chébar, il se livrait & de sombres méditations, et
impressionné de la parole de Jérémie , il considérait, de con-
cert avec lui, les péchés de son peuple comme 'unique cause
de tous ses malheurs; mais, tandis qu’en Jérémie surnageait
une ineffable tristesse, Ezéchiel, souffrant lui-méme, était irrité
et ne se sentait nullement disposé & excuser, par compassion,
la conduite de ses compatriotes.

D’aprés les suscriptions de ses prophéties (1 : 2; 8 :1;
20:1;24: 1), Ezéchiel commenca sa carriére prophétique
dans la cinquieme année aprés sa déportation, et dans cette
année, ainsi que dans la sixiéme, septiéme et neuvieme,
se prononca plus ou moins explicitement sur le sort qui me-
nagait Jérusalem. D’aprés une seconde série de suscriptions
(26:1;29:1;30:20;31:1;32:1,17), il écrivit ses opi-
nions sur l'avenir des peuples voisins peu de temps avant la
chute de Jérusalem et immédiatement aprés cette catastrophe,
et v ajouta une prophétie dans la vingt-septiéme année de
son exil. (570 av. J.-C.) (29 : 17-30 : 19.) Les prophéties
enfin sur la restauration d’Israél (33-48) sont écrites, d’a-
pres les dates de la premiére et de la derniére, entre I'an-
née de la chute de Jérusalem (586 av. J.-C.) et la vingt-cin-
quieme année de son exil. {572 av. J.-C.) Il v a cependant,
selon M. Kuenen, dans ces prophéties des faits qui empé-



LA RELIGION D ISRAEL. 517

chent de croire que ces dates soient exactes. Quoiqu’il soit
vrai qu’il ait commencé sa carriéere prophétique dans la cin-
quieme année de son exil et que quelques-unes de ses pro-
phéties aient été écrites telles que nous les possédons dans
les années mémes d’ol elles sont datées, il n’est pas pro-
bable que lorsque, aprés vingt-cing ans, Jérémie se mit a faire
un vésumé de son activité (car son livre est, d’apres M. Kue-
nen, un résumé fait avec une grande liberté et un art non
moins grand), il se soit cru obligé de reproduire littéralement

tout ce qu’il avait dit en différentes occasions. |

Quelles sont les idées principales du prophéte? Ce sont d’a-
bord les péchés de son peuple qui Poccupent ; toute I'histoire
d’Israél ne se présente a lui que comme une série d’iniquités;
voir le tableau qu’il en donne, chap. 20, et les allégories dé-
taillées du 16¢ et du 23¢ chapitre.

Or il faut mettre cette idée en rapport avec son acception de
la justice de Jahveh. Ezéchiel combat le proverbe cité aussi
par Jérémie : « Nos péres ont mangé le verjus et les dents
des enfants en sont agacées. » Ce n’est, selon lui, que I'impie
(ui est puni de ses forfaits, que '’homme pieux qui est comblé
des faveurs de Jahveh , pour autant que cette impiété ou cette
pieté dure. Ne reculant devant aucune conséquence, le pro-
phéte développe largement cette notion de la justice de Jah-
veh (chap. 18 et ailleurs) et 'applique sérieusement a lui-
méme, en se pénétrant de la responsabilité qui repose sur
lui en vertu de sa vocation de prophéte. (3 : 16-21; 14: 9-
11; 33 . 1-9.) Elle est dailleurs parfaitement en harmo-
nie avec l'idée que le prophéte se forme de Dieu. Il ne peut
oublier 'immense distance qui le sépare de lui, et si la foi a sa
misericorde et & son amour ne lui mandque pas, c’est le senti-
ment de sa majesté , le respect et la crainte qui 'emportent.
Le terme: « fils de ’'homme », qu’il met plus de quatre-vingt-dix
fois dans la bouche de Jahveh, I’expression dont il se sert fié-
(quemment : « La main de Jahveh fut sur moi, » le fait que, le
premier parmi les propheétes, il désigne les anges comme les
interpretes des visions et comme les messagers de Jahveh au
prophéte, enfin la peinture détaillée de 'apparition de Juhveh,



518 D" A. KUENEN,

tout a pour but de produire une vive impression de la majesté
inaccessible de Dieu. L’idée qu’on se fait de Jahveh devient
plus élevée et plus pure , mais il se forme en méme temps un
large abime qui le sépare de I’homme.

La justice de Jahveh s’étend sur le monde paien aussi bien
que sur Israél. C’est surtout de I'avenir de Tyr (chap. 26-28)
et de I'Egypte (chap. 29-32) qu’Ezéchiel s’occupe. Quelque
puissants que ces peuples puissent étre (et le prophéte
se plait 4 dépeindre la magnificence de Tyr avec une
exactitude qui donne & sa prophétie une valeur inestimable
pour l’archéologie), leur ruine est inévitable. Quant & ’avenir
d’Israél, Ezéchiel en parle avec une certitude non moins grande.
De méme que ses prédécesseurs, il croit au retour des Israé-
lites dans leur patrie, & la réunion de Juda et d’Ephraim, a la
restauration de la dynastie de David, a la renaissance morale
du peuple. (17 : 22-24; 34; 36 : 16-38; 37.) Ce qu’il y a en lui
de caractéristique & cet égard, c’est : 1° I'idée symbolique
des ossements qui retournent & la vie (37 : 1-14) ; 20 I’attente
d'une derniére tentative des peuples paiens, Résch, Mésech,
Tubal, etc., sous la conduite de Gog, contre Israél, tentative
dans laquelle ils seront foudroyés, par la main de Jahveh,
avant méme d’avoir franchi les frontieres de Canaan. (Chap.
38, 39. Le fait qu’Ezéchiel,' pour indiquer Gog, nous ren-
voie aux paroles des prophétes précédents, sans que nous
puissions trouver quelque part 'annonce d’une telle attaque,
prouve évidemment, selon M. Kuenen , d’'un coté, la grande
liberté avec laquelle Ezéchiel explique leurs paroles, tout en
reconnaissant qu’ils ont une mission de Jahveh, et, d’'un autre
coté, le fait que toute cette peinture , qui se caractérise d’ail-
leurs moins par son élévation et sa verve que par sa grande
exactitude et sa prolixité , n’est pas le produit d’'un enthou-
siasme prophétique, mais d’une calme réflexion) ; 3¢ le tableau
de la nouvelle économie (chap. 40-48) qui s’établira aprés
le retour d’Israél dans sa patrie, tableau qu’on peut nommer
le plan complet de 'organisation du nouvel Israél.

Or, en remarquant que ce tableau ne contient pas seulement
des ordonnances sur la reconstruction du temple, etc., mais



LA RELIGION D'ISRAEL. 519

aussi sur I'inauguration de I’autel des holocaustes, sur les con-
ditions d’admission dans le sacerdoce, sur les vétements et la
pureté des prétres, sur les fétes et les sacrifices, M. Kuenen
se demande & quoi tout cela aurait servi si, du temps d’Ezé-
chiel, le Pentateuque tel que nous le possédons avait existé,
surtout parce qu’il résulte de la comparaison de ces deux sé-
ries de préceptes que les rapports de ceux d’Ezéchiel avec les
ordonnances sacerdotales du Pentateuque, sont ceux d’un pro-
jet provisoire en regard d’une loi définitive. Pour citer un exem-
ple : lors de la réformation de Jusias, tous les lévites avaient,
d’apres le Deutéronome, le droit de faire le service comme pré-
tres de Jahveh ; Ezéchiel désire un autre arrangement pour
Favenir. Selon lui, « les fils de Tsadok » seuls sont dignes de
cet honneur, les autres l'ont perdu ; ayant été les premiers &
commettre l'idolatrie, ils n’auront désormais que les fonc-
tions subordonnées. (44 : 10-16 et ailleurs.) Dans les lois du
Pentateuque, la distinction des prétres et des lévites est fon-
dée sur leur origine méme; les premiers, en tant que fils d’Aa-
ron, ont le droit exclusif du sacerdoce. Or si ce précepte avait
été connu du temps d’Ezéchiel , celui-ci aurait fait abstraction
de son explication historique. La comparaison d’autres détails
meéne , selon notre auteur, au méme résultat ; il en concluat
qu'Ezéchiel n’a connu que le Deutéronome et «le livre de l'al-
llance » (Ex. 20: 22-33 : 23 ; comp. 24 : 7), qu’il suppose con-
tinuellement et que partant les autres lois du Pentateuque
sont d’'une date plus récente.

Le tableau qu'Ezéchiel trace d’Israél régénéré est d’ailleurs
d’un grand intérét pour la connaissance psychologique du pro-
phete ; il nous fait connaitre la certitude inébranlable de sa foi
et son amour ardent pour le culte public. Parmi ses contem-
porains, sa parole semble avoir été fort peu gottée (33 : 30-
33); dans la génération suivante, qui était témoin de la déli-
vrance, elle avait encore une influence fort peu apparente ; un
siécle environ aprés la mort du prophéte, elle exercait une
immense influence sur la régénération d’Israél.

Aprés la mort de Nébueadnézar (561 av. J.-C.), son fils et
successeur, kvil-Mérodac, mit en liberté Jojachin et Padmit & la



520 DT A. KUENEN.

cour; mais si cette délivrance de son roi avait donné de I’espoir
au peuple captif, ses espérances furent trompées. Evil-Mérodac,
tué en 559, fut remplacé par son beau-frére Neriglissar. Aprés
lui, son fils, Laborosoarchod, monta sur le trone ; mais celui-
ci étant devenu, aprés un régne de neuf mois, la victime d’une
conjuration, Nabonédus ou Nabunita s’empara du pouvoir. (555
av.J.-C.)

Cependant les Perses s’étant débarrassés, en 558, de la su-
prématie des Médes , franchissaient le Tigre, aprés plusieurs
victoires, sous la conduite de Cyrus. Nabunita subit une grande
défaite ; sa capitale, Babylone, défendue par son fils Belsatsar,
succomba & une ruse de guerre, et la puissante monarchie
chaldéenne devint une province du grand empire perse. (538
av, J.-C.)

Ces événements devaient vivement intéresser les juifs exilés.
Depuis 'an 558, nous remarquons parmi eux un nouvel élan,
se manifestant par I’enthousiasme prophétique. Tout en avouant
que 'on n’a pas encore trouvé la réponse satisfaisante sur la
question de l’origine et de la date de toutes les prophéties ajou-
tées & celles d’Esaie, M. Kuenen regarde pourtant comme évi-
demment démontré que les prophéties Esa. 13 :1;14: 23;
21 : 110, 34, 35, 40-48 ou 49 ont été écrites dans le pays de
Iexil avant la chute de la monarchie chaldéenne. Elles nous
apprennent en outre, par leur parenté avec Jér. 50 et 51, que
ces derniers morceaux n’ont pas Jérémie pour auteur, mais
qu’ils furent écrits sous son nom vers la fin de l'exil. Or il n’est
pas étonnant que la ruine prochaine de U'empire chaldéen et
de la délivrance des Israélites forme le sujet principal de toutes
ces prophéties. (Esa. 14 :1-23, 34, 35, 46, 47; Jér. 50, 51.)
Elles étaient cependant bien loin de répéter simplement ce qui
avait déja été dit. Quoique, d’aprés M. Kuenen, il n’y ait aucun
rapport entre les grandes conquétes de Cyrus et le sort des
exilés dans I'’empire chaldéen , il avoue que, d’aprés lintime
conviction des prophétes, toutes les entreprises de Cyrus ne
furent couronnées d’un si brillant succés qu’a cause des Israé-
lites. Or, on comprend dés lors combien ces événements devaient
développer et modifier 'idée qu’on se formait de Jahveh. Déja



LA RELIGION D’ISRAEL. 521

avant l'exil, les prophétes avaient considéré les faits d’'une im-
portance prédominante ecomme des dispositions de Jahveh en
faveur de son peuple. Ce n’est cependant qu’a présent ue se
forme chez eux la ferme conviction que Jahveh régne sur toute
I’Asie, qu’il en modifie la condition conformément aux besoins
de son peuple , qu’ainsi la révolution violente dont ils étaient
les témoins n’était que l'accomplissement des promesses que
Jahveh avait faites par Jérémie et les autres prophetes. L’idée
qu’on se formait de sa puissance et de sa prescience devait s’en
ressentir et gagna toujours plus en élévation.

C’est surtout le second Esaie, l'auteur d’Esa. 40-66, qui
en appelle a ces événements pour exalter la supériorité de Jah-
veh. Poussé d’un coté par le spectacle de Babylone, « ce pays
des idoles » (Jér. 50 : 38), de l'autre par ce sentiment de 1’élé-
vation de Jahveh, il démontre avec un sarcasme mordant ’en-
tiere nullité des idoles. D’ailleurs, si ses prédécesseurs avaient
reconnu lunité de Jahveh , ils ne s’étaient pas étendus sur ce
sujet. Le second ksaie, au contraire, pose le monothéisme de
" la maniere la plus rigoureuse. Il est vrai que la majesté inac-
cessible de Jahveh pouvait faire douter de sa présence bienfai-
sante; mais le second Esaie n’en doute nullement, et c’est dans
le méme discours ou il parle avec tant de force de la distance
infinie qui sépare ’humanité de Jahveh, que nous trouvons ces
sublimes paroles: « Pourquoi donc dirais-tu, ¢ Jacob, et pour-
(uoi parlerais-tu ainsi, 6 Israél : ma voie est cachée 4 I’Eternel
et mon droit est inconnu & mon Dieu, » etc. (Esa. 40 : 27-31;
comp. 49:14-16; 57 15, etc.) Cependant, Uélection d’Israél par
Jahveh, n’était-elle pas directement contraire & ce que Jahveh,
en tant que le seul Dieu, devait & toutes les nations ? Cette
question se posa, et le second Esaie aussi consacra ses forces
4 y donner une réponse satisfaisante.

Rien n’est plus loin de la pensée du prophéte que I'idée qu’ls-
raél aurait pu prétendre par ses propres vertus a la distinction
qui lui est tombée en partage. Au contraire, le prophete pleure
continuellement sur les péchés et les iniquités de son peuple.
La cause de I'élection d’Israél ne se trouve qu’en Jahveh, dans
son amour, dans sa fidélité. (Esa. 43 : 3, 4, 25 et aill.) Seule-



529 DT A. KUENEN.

ment ce rapport intime entre le seul Dieu et un seul peuple,
comment peut-il se justifier? M. Kuenen ne prétend pas que
le propheéte ait agité cette question sous cette forme, mais il
trouve chez lui deux idées étroitement liées au probléme ; ce
sont ses idées sur le serviteur de Jahveh et sur la vocation de
celui- ci vis-a-vis du monde paien.

D’aprés M. Kuenen, le prophéte désigne comrne le « servi-
teur de Jahveh » le pewple d’Israél méme (Esa. 41 : 8; 44 : 2,
3, 2U; 45:4; 49: 1-7 et ailleurs), non pas le peuple réel,
mais le vrai Israél, c’est-a4-dire la meilleure partie du peuple,
qui posséde réellement les qualités qui devaient le caractériser
tout entier; distinction vague et peu précise. Or en nous rap-
pelant qu’il y eut de tout temps des prophétes qui apparte-
naient a cette meilleure partie, nous ne sommes pas étonnés
de voir que parfois le serviteur de Jahveh est dépeint d’une
maniére qui fait penser en premier lieu aux prophétes. (Esa.
44 226 ;50 : 4-10; 61 : 1-3 el ailleurs.) Selon I'acception de la
justice de Jahveh, le sort de chaque homme devant répondre a
son état vis-a-vis de Jahveh, « le serviteur de Jahveh » n’était
cependant pas exempté de 'humiliation et des douleurs de Uexil.
Comment expliquer ce fait? D’apres le prophéte : le serviteur de
Jahveh souffre en tant qu’il appartient & Israél ; il porte les pé-
chés de son peuple. 11 y a plus : la souffrance « du serviteur »
n’est pas seulement une triste nécessité qui lui est imposée par
Jahveh ; c’est sa tache & lui de porter cette souffrance; en le
faisant , il devient une bénédiction pour son peuple, ainsi que
pour le monde paien. (Esa. 49 : 4, 7;50 :5,6,10 et la su-
blime description, Esa. 52 : 13 -53 : 12.)

La réflexion religieuse gagne donc en profondeur. L’accep-
tion spirituelle d’Israél fait perdre & I’élection de ce peuple son
caractére arbitraire et lui donne une couleur éthique. En ex-
pliquant en outre la souffrance des fideles par leur rapport
avec lout le peuple, le second Esaie fait un grand pas en avant
dans la théodicée.

Tout cela devient encore plus évident quand nous fixons
notre attention sur lceuvre du serviteur de Jahveh. Le second
Esaie partage I’espérance religieuse, aussi bien que politique,



LA RELIGION D’ISRAEL. 523

que tous les peuples serviront un jour Israél, et pour lui aussi
cette conversion est la suite d’'un miracle. Mais & coté de ces
idées s’en trouvent d’autres d’une tout autre tendance. Ce sont
celles concernant Pactivité du serviteur de Jahveh parmi les
paiens. L'influence qu’il exerce sur eux a un caractére entiére-
ment moral ; sa prédication, ses souffrances, leur laissent une si
vive impression, qu’ilsse convertissent & Jahveh; et recounais-
sant I'intime relation entre lui et son serviteur, ils portent la
gloire de ce dernier & son faite. (Esa. 42 : 1,4, 6,49 :1,6,7;
52 : 13-15; 53 : 11, 12.) On pourrait douter que lacception -
politico-religieuse de la gloire d’'Israél dans les prophéties ajou-
tées au livre d'Esaie soit du méme prophete que ces derniéres
1dées ; 1l est en tout cas évident que celles-ci ne sont que des
indications, des présomptions, pour ainsi dire, qui franchissent
deja les limites de la religion juive en formant la transition &
un universalisme qui, d’aprés M. Kuenen, mérite d’autant plus
notre attention qu’il n’est pas introduit du dehors, mais qu’il
est le fruit du développement religieux d’Israél. Il n’est donc
pas étonnant que méme des prophétes el des poéles posté-
rieurs ne les aient pas recueillies et développées et qu’elles
n’aient fait que trés peu d’impression sur ses contemporains.
La grande foule du peuple, préoccupée des grands événements
qui s’accomplissaient, ne s’inléressait qu’aux présages d’'une
prochaine délivrance. (Cétait 14 aussi le principal contenu des
prophéties de ce temps.

Un fait vient encore expliquer cet enthousiasme. Les idées
et les usages religieux des Babyloniens étant enti¢rement con-
traires & ceux des juifs, ceux-ci devaient étre singuliérement
frappés par la ressemblance entre leur religion et celle des
Perses. Elle devait les fortifier dans leur confiance en Cyrus,
S1 Jérémie avait déja nommé Nébucadnézar le servileur de
Jahveh (Jér. 25 : 9; 43 : 10), le second Esaie va beaucoup plus
loin. Tout en reconnaissant que Cyrus n’appartient pas a la re-
ligion de Jahveh (Esa. 45 : 4), il 'appelle 'oint de Jahveh (Esa.
45 : 1) et 'indique méme comme « celui qui invoque le nom de
Jahveh. » (Esa. 41 : 25.) Sile propheéte ne 8’est pas rendu compte
du rapport entre les deux religions, il n’est pas moins évi-



524 D" A. KUENEN.
dent pourtant, d’aprés M. Kuenen, qu’il n’a pas considéré Cy-
rus comme un idolitre ordinaire.

Aprés la prise de Babylone, Cyrus devait nécessairement
fixer son attention sur les juifs. Quoiqu’il soitl évident que le
récit de Joséphe (Ant. 11 : 1, § 1, 2), qui attribue les dispositions
hienveillantes de Cyrus & 'influence sur son esprit de la pro-
phétie d’Esaie (Joséphe tient Esa. 40-66 pour I’ouvrage du con-
temporain d’Ezéchias), ne soit qu’une pure combinaison de sa
part, il se peut que Cyrus, ayant appris que les Juifs mettaient
leur attente en lui, ait trouvé dans ce fait un stimulant pour se
montrer bienveillant envers eux. Mais en dehors de cela, il de-
vait étre disposé & le faire. La Palestine formait la limite du
grand empire qu’il s’efforcait de fonder; il était dans son intérét
d’y avoir une population qui lui fit attachée et qui choisit son
parti dans une guerre éventuelle ; or il n’y avait pas de moyen
plus efficace pour cela que de renvoyer les juifs dans leur
pays. Dans la premiére année de son régne sur Babylone (533
av. J -C.), Cyrus proclama un édit dans ce sens, édit a la vérité
dont la forme, d’aprés 'historien juif (Esdr. 1 : 2-4), est d’une
couleur trop juive pour étre authenticue. Il est cependant his-
toriquement conslaté que Cyrus n’a pas seulement permis le
retour des Israélites, mais qu’il a encore favorisé la reconstruc-
tion du temple, en leur rendant les vases sacrés. (Esdr. 6 : 1-
5;1:741.) D’aprés deux récils de I’Ancien Testament, 42360
péres de famille, formant avec les femmes et les enfants environ
200000 personnes, profitérent de la permission de Cyrus. (Esdr.
2:64; Néh. 7: 66.) Alors méme que ce chiffre serait trop
élevé , le nombre de ceux qui retournérent en Palestine doit
avoir été considérable. Ils étaient conduits par Zorobabel, fils
de Séaltiel, descendant de David, comme nathirsatha (gouver-
neur), (Esdr.2 : 63; Néh. 7 : 65, 70) et par Josué, petit-fils du
grand sacrificateur Séraja, tué en 586 par Nébucadnézar. (2
Rois 25 : 18; Jér. 52 : 24; 1 Chron. 6: 14, 15.)

Nous avons parlé de I'isolement d’Ezéchiel ; ce que nous sa-
vons du second Esaie et de ses contemporains le rend encore
plus évident. Il y a sans doute quelques points de rapport entre
eux et Ezéchiel. Le second Esaie aussi nomme la sanclification



LA RELIGION D’ISRAEL. 525

du sabbat comme un des traits caractéristiques de I’homme
juste (Esa. 56 : 1-7) et nous rappelle ainsi des paroles d’'Ezé-
chiel sur ce méme sujet. (Ezéch. 20 : 12, 20, 21; 22 : 8, 26,
23 : 28, etc.) Mais quoique ces paroles doivent étre attri-
buées au second Esaie et non & un propheéte postérieur en
Juda ,. on peut assurer qu’en général I’esprit sacerdotal d’Ezé-
chiel n’existlait pas parmi les exilés lors de l'affranchissement
par Cyrus. Ezéchiel tient fort & la descendance des prétres de
Tsadok ; le second Esaie déclare, au contraire, ue Jahveh
prendra des Israélites ramenés de partout & Jérusalem pour en
faire des sacrificateurs et des lévites (Esa. 66 : 21), et il parle
des jetines d’'une maniére antilégale. (Esa. 58 : 3-7.) Comment
donc expliquer le fait que, peu de temps aprés, la conception
sacerdotale de la religion trouva de nombreux partisans parmi
ceux (ui étaient restés en Babylonie, comme si Ezéchiel, non-
seulement comme individu, mais dans toute une école, revi-
vait parmi eux ?

A considérer les grandes difficultés du voyage, etc., on ne
saurait nier que ceux qui restaient en Babylonie ne fissent un
choix sensé; par contre, ils s’exposaient au reproche d’étre
fort peu zélés pour la religion de Jahveh et le culte public.
Nous ne savons pas (uels molifs impérieux les portaient a res-
ter ; mais la députation au temple de Jérusalem, environ 520
av. J.-C. (Zach. 6 : 9-15), le tendre amour de Jérémie pour son
peuple et pour la religion de Jahveh (Néh. 41 : 1-2 : 8), surtout
le caractére d’Esdras et de sa colonie (458 av. J.-C.), prouvent
que ce n’était pas parce 'intérét pour la religion de leurs péres
s’était éteint. Seulement comment savons-nous que la concep-
tion sacerdotule de la religion régnait parmi eux? Le Penta-
teuque et le livre de Josué nous le montrent.

Il vy a dans ces livres un grand nombre d’éléments sacerdo-
taux, c’est-a-dire de morceaux d’'un contenu législatif et histo-
rique, écrits dans l'intérét des prétres et dans un esprit sager-
dotal. Quant aux lois elles contiennent : les ordonnances sur la
téte de Pique (Ex. 12 : 1-28, 43-50), les préceptes concernant
le tabernacle et la consécration des prétres (Ex. 25:1-31:17),
avec le récit détaillé de leur exécution (Ex. 35-40), tous les



526 D* A. KUENEN.

décrets du livre du Lévitique , enfin la plus grande partie des
Nombres , renfermant des lois et des morceaux & moitié histo-
riques, dont la tendance législative saute aux yeux. (Nomb. 3-
6;8:23-9:14;10:1-9, 15, 18, 19, 2830, 34, 35; Nomb.
1;2;7;8:1-22;9:1523; 26; 27 : 111 ; 31 ; 36.) M. Kuenen
les partage en trois groupes : 1° quelques lois sur ce qui est
pur et impur, sur le culte et les prétres, qu'on trouve fondues
avec des lois plus récentes (Lév. 18-23; 25; 26); 2° un systéme
complet d’ordonnances sacerdotales dont P'auteur connut et
adopta le premier groupe ; les lois (Ex. 12: 25-31; Lév. 1-17;
24 ; 27) et la plupart des morceaux sacerdotaux des Nombres
en font partie ; 3°les additions plus récentes, en général éiroi-
tement liées aux morceaux antérieurs de I'Exode, du Lévitique
et des Nombres. Quant aux morceaux historiques, le premier
récit de la création (Gen. 1 : 1-2 : 3) et tous les morceaux ap-
parentés du Pentateuque et du livre de Josué y appartiennent.
Ils sont du méme auteur que le second groupe de lois, avec
lequel 1ils forment un tout, nommé, d’aprés Ewald, Le livre des
origines. Peut-étre y a-t-il parmi ces récits quelques additions
plus récentes placées alors au méme rang que le troisieme
groupe de lois.

Or les lois du premier et du second groupe et les récits his-
toriques qut y appartiennent furent écrits, en Babylonie, entre
Uan 538 et 458 av. J.-C.

Preuves : 1° Lorsqu’Ezéchiel, en I'an 572 av. J.-C., écrivit sa
description du nouvel état juif (Ezéch. 40-48), il n’y avait encore
ni réglement écrit sur le culte, ni compléte législation sacer-
dotale, ni les lois du second groupe. 2°¢ Il n’y a dans les pro-
phéties écrites vers la fin de I’exil aucune trace ni de ces lois,
ni de lesprit qu’elles respirent. 3° Dans I’an 458, Esdras se
rendit & Jérusalem , ayani dans la main la loi de son Dieu
(Esdr. 7:14, 15), afin de lintroduire en Juda ou elle était en-
core inconnue. (Néh. 8: 15-18.) Or cette loi n’est autre que la
législation sacerdotale. En voici donc P'élaboration, d’aprés
M. Kuenen. Ezéchiel, en exprimant ses désirs pour 'avenir,
commengca a écrire les traditions sacerdotales. Les prétres, a
Babylone, marchérent sur ses traces. Lév. 18-26 est le reste



LA RELIGION D’iSRAEL, 527

d’un premier échantillon de cette 1égislation ; d’autres suivirent,
jusqu’a ce qu’enfin un systéme complet, enchéssé dans un cadre
historique, se trouva formé. Une activité aussi zélée des prétres
dans le pays de 'exil peut paraitre étrange, mais 1° la tiche
du prétre embrassant encore, outre le culte, une partie de la ju-
ridiction et l'exposition de la doctirine du pur et de 'impur, il
était naturel gue dans un pays étranger on altachat toujours
plus d’imnportance 4 ce dernier point, el que le prétre gardat
non-seulement ses fonctions, mais aussi ses honneurs ; 2° ceux
méme gui étaient restés en Babylonie continuaient & espérer
une restauration de I’état juif. Les prétres n’avaient donc au-
cune raison pour se soustraire & leur tiche, au contraire, les
prophétes s’étant joints & ceux qui retournaient en Juda, ils
devenaient de plus en plus les chefs naturels de leur peuple.
3° Le besoin d’édification qui se manifesta parmi les Juifs, en
Babylonie, devait les encourager. Quand on voit gqu’aprés le
retour d’Esdras les juifs commencent a avoir des réunions,
suriout destinées & la lecture de la loi, on peut en conclure
que cet usage, qui était en effet le moyen le plus naturel de
subvenir au manque de temple, existait déja en Babylonie. Il
devait étre un puissant aiguillon pour I’ceuvre des prétres. Or le
fait que plusieurs « docleurs » se rendirent en Juda avec Es-
dras (Esdr. 8 : 16) vient & 'appui de cette opinion. 4° Le con-
tact avec la religion des Perses devait exercer une certaine
influznce. Le fait qu’ils v trouvaient une religion qui pouvait
se mesurer avec la leur, et une législatlion religieuse qui ré-
glait la vie et le culte dans tous ses détails, devait pousser les
prétres & se rendre compte de ce qu’ils possédaient et & en
faire pour ainsi dire 'inventaire.

Pour connaitre entiérement ’état religieux des juifs en Ba-
bylonie, M. Kuenen examine encore de quelle maniére les
prétres se représentaient la marche du développement histo-
rique, et quel était leur idéal. C’est ce que le livre des origines
nous apprend. L’auteur trahit son caractére de prétre par son
amour de la religion de Jahveh et des priviléges du sacerdoce,
puis de statisticien par son amour de 'ordre et de la symétrie,
qui lui fait distinguer les différentes périodes et indiquer entre



528 D* A. KUENEN.

elles une gradation réguliére. La réalité historique n’a pour lui
que peu de valeur; il liche la bride & sa fantaisie qui cependant
n’est pastirés poétique; ses descriptions témoignent de beaucoup
de talent, mais elles sont séches et monotones, surtout quand il
les donne comme des actes authentiques, quoiqu’elles ne soient
rien moins que cela. Les récits qu’il trouvait de [I’histoire
d’Israél ne le satisfaisaient guere; I'organisation du culte, ete.,
exposée défectueusement par le Deutéronomiste, y manquait,
tandis qu’il y trouvait beaucoup de choses qui ne cadraient pas
avec sa maniére de voir. Il les laissa donc de coté, et n'adopta
que les lois sacerdotales placées par M. Kuenen dans le pre-
mier groupe.

L’auteur commence par le récit de la création (Gen. 1), qui
‘a pour but d’expliquer Iinstitution du sabbat. (Gen. 2:1-3.)
Vient ensuite la premiére période de I’histoire de I’humanité.
L’auteur n’en donne qu'une généalogie contenant, d’Adam
jusqu’a Noé, dixz noms empruntés a d’anciens documents, aux-
quels il ajoute 'année de la naissance et1’dge de chacun. (Gen.
5.) Ce n’est pas de U'histoire, ce n’est pas méme de la légende,
c’est un systéeme artificiel construit d’aprés guelques noms
mythiques. Suit le récit du déluge, joint plus tard & celui qu’un
de ses prédécesseurs en avait tracé (Gen. 6-8) et se termi-
nant par le récit de lalliance de Dieu avec Noé (Gen. 9:
1-16), dans lequel il prépare la défense mosaique de manger
le sang. (Lév. 3:17 et aill.) Suit ’énumération des descen-
dants de Noé, d’abord soixante-dix nations, grandes et petites,
nées de ses trois fils, puis les descendants de Sem jusqu’a
Abraham , au nombre de dix, dont la liste est le pendant de
celle d’Adam jusqu’a Noé. (Gen. 10: 1-7, 13-32; 11 : 10 ss.) Le
départ d’Abraham pour Canaan n’est pour lui, contrairement
a un récit précédent (Gen. 12: 1-3), qu'une migration ordi-
naire. (Gen. 11 : 27-32; 12: 4b, 5.) Il insiste sur l'alliance de
Dieu /El-Shaddai) avec Abraham ; le signe en est la circoncision
(Gen. 17), qui nous fait faire un pas de plus vers le mo-
saisme. La vie des patriarches est traitée trés briévement. (Au
Livre des origines appartiennent Gen. 19 : 29; 21 : 1b-5; 23;
25 :7-20, 26b; 26:6,34,35; 27:46-28:9; 31 : 170, 18;



LA RELIGION D’ISRAEL. 529
33:18,19; 35: 6a, 9-16, 23-29; 36; 37: 1, 2a; 46 : 5b, 27;
47 : 711, 27,28 ; 48: 3-6; 49: 1a, 28b-33; 50:12, 13, 22.)
L’auteur n’abonde en détails que dans le récit de la négociation
d’Abraham avec les Héthites pour I’achat de la tombe de Sara
(probablement parce qu’elle donne raison du droit des Is-
rag¢lites sur Canaan), et dans ses annotations chronologiques.
Suit une courte indication sur l'oppression en Egypte, dont la
durée est indiquée comme étant de quatre cent trente ans, juste
le double du temps entre la migration d’Abraham et 1’établis-
sement en Gosen. M. Kuenen conclut en outre du fait que le
départ des Israélites d’Egypte a lieu 2666 ans aprés la création
du monde, que l'auteur, de méme que le Babylonien Bérose
et ’Egyptien Manéthon, a eu un systéme chronologique  lui,
dans lequel la durée du monde est évaluée & 4000 ans, le dé-
part d’Egypte ouvrant le dernier tiers. La jeunesse de Moise
et son séjour en Madian sont passés sous silence. Avec Moise
commence une nouvelle période de la révélation de Dieu :il se
révéle comme Jahveh (Ex. 6) et annonce une nouvelle al-
liance. Le récit de Paffranchissement des Israélites est fondu
avec les anciens documents sur ce fait. (Au Livre des origines
appartiennent Ex. 12 : 1-23, 28, 37, 40-51.) Ce qui est caracté-
ristique chez notreauteur, c’est la maniére dontil rattache I'ins-
titution de la féte de Paque & la derniére des plaies qui ont
frappé 'Egypte; il trahit entiérement son caractere sacerdotal
dans la maniere dont il fait conclure I'alliance entre Jahveh et
Israél. Moise recoit d’abord des préceptes détaillés sur la cons-
truction du tabernacle, etc. (Ex. 25:1-31 : 17.) Suivent d’autres
révélations de Jahveh données dans le tabernacle méme soit a
Moise seul, soit a lui et & Aaron, sur les choses relatives au
culte, au sacerdoce, etc. (Voir lelivre du Lévitique.) Puis, dans
la seconde année aprés la sortie, le dénombrement de tout
Israél (Nomb. 1), 'arrangement de l'armée (Nomb. 2), la sé-
paration de la tribu de Lévi pour le service du sanctuaire. (Nomb.
3:5, ete.; 8:5, etc.) Peu de temps apres, le peuple, sur le point
d’entrer en Canaan (Nomb. 10: 11-28), est condamné & un
séjour de 40 ans dans le désert. (Nomb. 13 et 14; le récit en
estfondu avecles anciens documents.) L’auteur rapporte (Nomb.

¢. R. 1872. 35



530 DT A. KUENEN.

15; 16 (en partie) 17-19) quelques particularités et lois de cette
période qui finit par I'établissement dans le pays au deld du
Jourdain et la mort de Moise. (Nomb. 26-31; 32 (en partie) ;
33-36 ; Deut. 32 : 48-51; 34 : 1-3, 5, 7-9 appartiennent au Livre
des origines.)

D’aprés M. Kuenen, l'auteur veut donner : 1° un tableau
d’Israél du temps de Moise, 2° des lois pour l'avenir. Il s’agit
ici de l'idée que T'auteur s’est formée du passé. D’aprés deux
dénombrements faits dans la 2¢ et la 40me année apres la sortie,
le peuple compte, & Pexclusion de la tribu de Lévi, 600 000
hommes. (Nomb. 1 ; 26.) Ces listes mémes dénoncent, aux yeux
de M. Kuenen, leur non-authenticité par le fait que, tandis que
le chiffre total demeure le méme, le nombre des hommes de
chaque tribu varie considérablement dans les deux listes,
quoiqu’il en y ait toujours six dépassant le chiffre moyen de
50 000 hommes et six au-dessous. L’auteur divise ces 600 000
hommes en quatre groupes, le premier sous la conduite de
Juda a Torient, le second sous Ruben au midi, le troisiéme
sous Ephraim & T'occident, le quatrieme sous Dan au nord,
ce qui d’aprés M. Kuenen n’est nullement historique, parce que
cela est impossible & exécuter. Au milieu se trouve la tribu de
Lévi, rangée autour du tabernacle. Celui-ci qui, d’apres les
documents antérieurs, était une simple et petite tente, dressée
en dehors du camp (Ex. 33: 7 et aill.), est représenté comme
une tente grande et splendide, construite d’aprés le modéle
du temple de Salomon (Ex. 25-27); ’arche y est soigneuse-
ment masquée a tous les regards. (Nomb. 21.) C’est le seul en-
droit ou 1l soit permis de sacrifier (Lév. 17); le Deutérono--
miste avait reconnu que cette unité n’existait pas dans le désert.
(Deut.12: 8, 9.) L’auteur non content de faire faire I'élection des
lévites par Moise lui~-méme (Nomb. 3 : 5 etc.; 8: 5 etc.), établit
en outre une distinction marquée entre les descendants d’Aaron
et les autres 1évites (Ex. 28: 29; Nomb. 18: 3, 7), distinction
maintenue par Jahveh lors de la révolte de Coré. (Le récit de
notre auteur sur les prétentions de Coré (Nomb. 16: 6-11,
16-22, 35) est fondu avec un récit antérieur sur la révolte de
Dathan et d’Abiram. (Nomb. 16, 17.) Il attribue enfin au sou-



LA RELIGION D’ISRAEL. 531

verain sacrificateur, jusque-la primus inter pares, un rang
supérieur aux autres prétres. (Ex. 28: 2-38; Lév. 21 ; 22;
Nomb. 20 : 26, 28.) L’auteur nous propose ainsi tout un sys-
téme hiérarchique ; et si Aaron, malgré toutes les distinctions
qu’il lui accorde, est inférieur & Moise, Eléasar est déja supé-
rieur en rang a Josué. (Nomb. 24: 17; 27 : 18-23; Jos. 14:1;
21 :1.)

Il faut relever encore les trois points suivants: 1° L’auteur
donne pour motif du privilége des lévites leur adoption par
Jahveh comme remplacants des premiers-nés épargnés lors de
la sortie d’Egypte. (Nomb. 3: 11-13, 39-51.) 2° Il veille soi-
gneusement sur les revenus des prétres. (Nomb. 18.)3°11 assigne
aux prétres et aux lévites 48 villes particuliéres avec les jar-
dins qui les entourent. (Nomb. 35 : 1-8.) Mais cette disposition,
impossible & exécuter dans les détails, et dont nous ne trouvons
aucune trace dans les autres documents historiques, n’est
d’apres M. Kuenen qu’'une invention de auteur.

L’auteur ne parle que peu de I'établissement des Israélites
en Canaan (Jos. 4: 15-17,19; 5: 10-12), mais il s’étend d’au-
tant plus sur le partage de Canaan entre les douze tribus.
L’auteur veut qu’il se fasse par le sort, et d’autre part que
chaque tribu recoive selon sa grandeur, contradiction qui
prouve & M. Kuenen le caractére non historique de tout ce
récit. (Nomb. 34: 13-29 ; comp. 33 : 54; Jos.14:1, 2; 15: 1,
etc.; 18 : 10.)

M. Kuenen conclut que le Livre des origines a une immense
valeur, non pas comme document du passé, mais comme un
témoignage du présent, comme fait historique, comme une
preuve incontestable que le prétre en Babylonie sentait le
besoin de reconstruire le passé, afin de faire entrer dans la
consclence du peuple ses idées religieuses. Or il a réussi; son
acception du passé est demeurée traditionnelle jusqu’a nos
jours.



532 DT A. KUENEN,

CHAPITRE VIII

L'établissement de la hiérarchie et l'introduction
de la loi.

Appartenant aux tribus de Juda et de Benjamin (Esdr. 2:
21-35; Néh. 7: 26-38), les juifs qui retournaient en Canaan se
regardaient néanmoins (témoin ’usage fréquent qu’ils font du
nombre douze (Esdr. 2 : 2; 6: 17) comme les vrais repré-
sentants de tout Israél. Il faut remarquer dans leur rangs:
1o La proportion des prélres au nombre de 4000 et des autres
employés du temple au nombre de 341 (360) (Esdr. 2: 36-58;
Néh. 7: 39-60), qui prouve que ces derniers, destinés & des
fonctions inférieures, se sentaient moins pressés de rentrer
dans leur pays. 2° La distinction entre les lévites et les chan-
tres, les portiers, etc., (Esdr. 7: 7, 24; Néh. 7:1 et aill.), qui
fait voir que les fonctions du temple n’étaient pas encore bornées
a la tribu de Lévi.

Ayant commencé sans délai & rebitir le temple (Esdr. 3:
1-13), les juifs furent bientot empéchés de continuer, car les
habitants du ci-devant empire des dix tribus s’étant vainement
offerts pour y prendre part, réussirent auprés du roi des Perses
a faire échouer le projet des nouveaux venus. (Esdr. 4:1-5.)
M. Kuenen place ici un mot sur l'origine et le point de vue
religieux de ces habitants du ci-devant royaume d’Ephraim.
Aprés la déportation d’une grande partie de ce peuple, les rois
d’Assyrie avaient envoyé dans le pays des colons de Babylone,
deCuth, eic. (2 Rois17 : 24; Esdr. 4:10.) Ceux-ci, se confondant
de plus en plus avec des Israélites, acceptaient tant soit peu leur
religion ; mais comme dans le nord du pays il y avait toujours
des Israéliles indépendants, les colons devaient continuer d’étre
désignés comme des non-Israélites, qui n’avaient servi Jahveh
que depuis peu de temps. (Esdr. 4: 2.) (’était une raison suf-
fisante pour que leurs offres ne fussent pas acceptées, tandis
que les Israélites indépendants (3 ce que M. Kuenen conclut
du fait que le nord du pays est plus tard habité par des juifs



LA RELIGION D’ISRAEL. 533

(1 Maccab. 5:9,14,17, etc.) furent admis & coopérer & 'ceuvre
des juifs. Irrités contre ceux-ci & cause de leurrefus, les colons
ne se laissérent pourtant pas détourner de la religion de Jahveh.
Plus tard ils construisirent méme un temple pour lui sur le
mont Garizim, et acceptérent le nom de «fils d’Israél.» Les
juifs cependant ne les reconnaissaient pas comme des fréres,
et les nomaient Cuthiens ou Samaritains.

Ce ne fut qu’aprés quinze ans, dans la deuxiéme année du
réegne de Darius, fils d’Hystaspe, que, grice aux efforts des pro-
phétes Aggée et Zacharie (auteur de Zach. 1-8), on recommenca
activement lareconstruction du temple (Agg. 2:21-24; Zach. 3;
%;6:9-15), qui fut achevé en quatre ans. (Esdr.6:14-22.) La
condition n’était cependant nullement ce qu’on avait espéré; la
réalité ne répondait pas aux attentes _; les propheétes devaient
s’en ressentir, ils manquaient de tout enthousiasme. Aggée se
caractérise par sa simplicité et un manque complet d’élévation.
Zacharie, plus que lui dépendant de ses prédécesseurs, res-
semble & Ezéchiel ; ses visions trahissent plus d’art et de ré-
flexion que d’inspiration. En un mot leurs discours bien mé-
dités ne sont qu’un écho de la parole vraiment prophétique.
D’aprés M. Kuenen, on trouve méme chez Zacharie des traces
de Pinfluence de la religion perse, par exemple dans l'idée
«des sept yeux de Jahveh qui parcourent toute la terre»
(Zach. 4 : 10), et dans la maniére dont il parle de Satan.
(Zach. 3.)

Nous manquons entiérement de renseignements sur ce qui
se passa en Juda dans la période qui va de 516, 'an de
Iachévement du temple, juscu’a 458, époque de Parrivée d’Es-
dras & Jérusalem, et cui, d’aprés M. Kuenen, est la période de la
naissance de la hiérarchie. Si, & coté du gouverneur perse, il y
avait encore de la place pour une autorité nationale, c’était
sans doute le grand sacrificateur ¢ui pouvail le mieux y pré-
tendre. Sa dignité, étant héréditaire, ne manquait pas de sta-
bilité ; représentant de 'unité religieuse, entouré d’une foule
de prétres, etc., il trouvait son autorité solidement appuyée.
Or la différence entre Aggée et Zacharie prouve, d’aprés M.
Kuenen, que ¢’était surtout 'influence des prétres qui appuyait



934 D' A, KUENEN.

ce pouvoir. Aggée, bienveillant envers les prétres (Agg. 2:
12-14), regarde Zorobabel comme I’élu de Jahveh. (Agg. 2:
22-24.) Zacharie, au contraire, prétre en méme temps que pro-
phéte, apprécie Zorobabel (Zach. 4), mais Josué le souverain
sacrificateur est pour lui le vrai représentant de son peuple.
(Zach. 3; 6: 9-15.)

On ne sait rien de la maniére dont le souverain sacrificateur
exerca son pouvoir; il n’y avait probablement encore ni con-
seil des anciens (gérousia) ni sanhédrin. Dans les graves cir-
constances on consultait les principaux du peuple (Néh. 2:
16; 7:71; 11 : 1 et aill.), on convoquait tout le peuple 4 Jéru-
salem. (Esdr. 10: 7.) On ne sait rien non plus (Néh. 12) de
ceux qui ont eu la dignité de grand sacriticateur. M. Kuenen
conclut du fait que lors du retour les prétres sont divisés en
quatre familles (Esdr. 2 : 36-39; Néh. 7:39-42) et plus tard en
vingt-deux classes (Néh. 12: 1-7), que c’est le grand prétre
Josué qui a fondé cette derniére division.

Nous pouvons cependant conclure de ce que nous savons
d’Esdras & I’état intérieur de la colonie juive et & l'esprit qui
animait ses conducteurs. On s’y rapprochait toujours plus des
peuples paiens par des mariages mixtes auxguels s’adonnaient
méme les prétres et les 1évites. (Esdr. 10: 18-24.) Le livre de
Ruth est, d’aprés M. Kuenen, un effort pour idéaliser et en-
courager cette mode d’un point de vue tout jahviste. Esdras et
Néhémie cependant la condamnaient comme une preuve de
I'indifférence du peuple. Or cette indifférence n’est pas éton-
nante. En face des désappointements continuels, il fallait une
foi plus que vulgaire pour ne pas douter de la vocation
d’Israél. Les écrits des prophetes, épars ¢a et 13, ne formaient
pas encore une littérature sacrée, capable de dominer tout le
développement de la vie nationale. Les prétres et les 1évites
étaient sans doute fidéles dans leurs fonctions, mais la nation
juive elle-méme courait risque de s’amalgamer avec les peuples
voisins. C’est dans ce danger toujours plus imminent que quel-
ques juifs restés en Babylonie et informés sans doute de I’état
de leur peuple (Néh. 1: 1, etc.), se sentirent poussés a se
rendre & Jérusalem ; ils y produisirent par leur arrivée toute



LA RELIGION D’ISRAEL. 535

une révolution. — Voici les documents que nous possédons
sur ce point :

1° Un récit en grande partie de la main d’Esdras méme, mais
tout & coup interrompu (Esdr. 7-10), sur son voyage & Jérusa-
lem (458 av. J.-C.) et sur sa premiére activité dans cette ville.
I’édit d’Artaxerxe, tel que nous le lisons, est d’'une couleur
trop juive pour étre authentique; on peut en conclure cepen-
dant qu’il fut favorable aux juifs. Outre les familles de Gersom
et de Daniel et la famille de Hattus descendante de David, 1496 .
personnes se joignirent & lui ; viennent encore grace aux efforts
d’Esdras, 38 lévites et 220 nethinim (esclaves du temple). Le
récit du jour de je@ine, célébré aux bords de la riviére d’Ahava,
témoigne de la piété en méme temps que de 'orgueil national
de cette colonie. La premiére ceuvre réformatrice d’Esdras fut
de faire prendre dans une assemblée du peuple, convoquée a
Jérusalem, et a laquelle tous les hommes devaient assister sous
peine de banissement, la résolution de renvoyer toutes les
femmes étrangéres avec leurs enfants. Quatre hommes seule-
ment s’y opposérent, et aprés un examen de deux mois le dé-
cret fut mis & exécution. Le chroniqueur qui a donné sa forme
actuelle au livre d’Esdras, nous laisse entierement sans lumié-
res sur lactivité d’Esdras dans les treize années qui suivirent.
M. Kuenen conclut cependant de la maniére dont il se montra
plus tard, que ce temps a été pour lui une période de repos et
d’inactivité forcés, dont il faut chercher la cause dans la néces-
sité de se préparer & I’ceuvre qu’il voulait accomplir, aussi bien
que dans les circonstances extérieures.

2° Le récit de Néhémie (Néh. 1-7; 12 : 27-43) sur sa mis-
sion en Juda comme gouverneur du pays (445 av. J.-C.) et sur ses
efforts pour rebétir les murailles de Jérusalem. Contrairement
a l'opinion vulgaire, M Kuenen est d’avis que ces murailles
avaient déja étérebities, mais qu’elles se trouvaient démolies de
nouveau. Or il parait, par un document authentique inséré dans
le livre d’Esdras, quoique & une place erronée (Esdr. 4: 7-23),
que c’est précisément sous le régne d’Artaxerxe que les colons
assyriens de Samarie se produisirent de nouveau comme accu-
sateurs des juifs, et empéchérent la seconde reconstruction



H36 DT A. KUENEN.

des murailles. Ces troubles expliquent en grande partie I'inac-
tivité d’Esdras. 1l faut remarquer deux choses dans le récit
de Néhémie. 1° Le fait que Néhémie indique a4 Esdras sa place
lors de l'inauguration solennelle des murailles de Jérusalem.
(Néh. 12: 36.) Cela prouve d’aprés M. Kuenen qu’il y eut dés
le commencement une bonne intelligence entre ces deux
hommes. 20 L’opposition que Néhémie rencontre chez quel-
ques-uns de ses compatriotes, surtout chez les prophetes de
Jahveh. (Néh. 6 :10-14.) M. Kuenen attribue cette opposition
4 son attachement prononcé au parti politico-religieux d’Esdras.

3¢ Le récit (Néh. 8-10) d’un fait arrivé au septiéme mois d’une
des années entre 444 et 433 av. J.-C., probablement au commen-
cement de cetle période, et qui nous fait voir I'activité d’Esdras
sous le gouvernement de Néhémie. Les deux premiers jours
de ce mois, Esdras fait, devant un grande assemblée, lalecture
« du livre de la loi de Moise, ordonnée par Jahveh & Israél. »
Suit, le quinziéme jour, lacélébration de la féte des tabernacles
d’apres les préceptes de Lév. 23 : 40-43 et « telle qu’elle n’avait
pas été célébrée depuis les jours de Josué, fils de Nun.»
Elle dure huit jours, pendant lesquels la lecture de la loi n’est
pas oubliée. Vient enfin, le vingt-quatrieme du méme mois, un
solennel jour de jetine; une grande partie en est de nouveaun
consacrée a la lecture de la loi, puis les lévites ayant fait une
longue et fervente confession des péchés, le peuple consentit
a conclure I'alliance solennelle préparée par les conducteurs
et les chefs, et dont nous trouvons I'acte dans Néh. 10. Le
contenu de cet acte se résume en ceci: « Marchez selon la
loi de Diew donnée a Israél par Moise le serviteur de Dieu, et
observez tous ses commandements, ses lois et ses institutions. »
(Néh. 10 : 29 et ss.) Lesobligations particuliéres nommeées dans
Néh. 10: 29-39, se rapportent surtout au sanctuaire, au culte,
aux preétres, etc. C’était donc la premiére proclamation de la
loi de Moise, dans laquelle les lois sacerdotales occupentla prin-
cipale place. (’était I’ccuvre d’Esdras efficacement secondé
par Néhémie, ccuvre dont il avait tracé le plan en Babylonie,
mais qu’il avait accomplie pendant les treize ans qui suivirent
son arrivée & Jérusalem 458-444, pendant lesquelles les cir-



LA RELIGION D’ISRAEL. 5317

constances politiques l'avaient condamné & une inactivité
apparente.

4° Le récit de Néhémie lui-méme (Néh. 13) sur une seconde
visite qu’il fit en Judée, I’année qui suivit son retour en Perse
comme gouverneur du pays. Sa grande préoccupation était alors
de faire observer plus fidélement la loi. Le temple dans fequel
le grand sacrificateur Eliasib avait accordé un appartement &
un de ses parents, ’Ammonite Tobija, fut purifié. Les dimes qui
n’avaient été payées que trés négligemment furent réglées de -
nouveau. La sanctification du sabbat, constamment profané, fut
rigoureusement maintenue; les portes de Jérusalem furent fer-
mees dés la veille, pour empécher les marchands étrangers d’en-
trer pendant le sabbat, et munies d’'une garde. Enfin, plusieurs
juifs ayant recommencé 4 épouser des femmes étrangéres, Né-
hémie les forga de les renvoyer; mais tandis qu’il réussit a cet
égard chez le peuple, il trouva une forte résistance chez le
petit-fils du grand sacrificateur Eliasib qui, ayant épousé la fille
de Sanbalat, un des chefs des Samaritains, et refusant constam-
ment de s’en séparer, fut forcé de quitter le pays. Flavius José-
phe (Ant. 11 : 7,§ 2; 8, § 2-4), qui fait de ce renitent le fréredu
grandsacrificateur Jaddua, contemporain d’Alexandre le Grand,
et qui lui donne le nom de Manassé, raconte qu’il se réfugia chez
son beau-pére et que c’est en son honneur que le temple de Jah-
veh sur le Garizim fut bati. Si les prieres de Néhémie (Néh, 13 :
14, 28) nous témoignent de son amour-propre et de son esprit
de vengeance, elles nous fournissent en méme temps la preuve
que ces réformes lui cotitaient de violents efforts. Or ces faits
sont affirmés par les prophéties de Malachie, le plus jeune con-
temporain d’Esdras et de Néhémie et partisan de leursidées. Lui
aussi trouve beaucoup a redire dans le peuple, surtout dans les
prétres. (Mal. 1:6-8: 2:5-12; 3:7-12.) Seulement les ten-
dances de ces hommes devaient nécessairement les porter a
regarder tous ceux qui ne suivaient pas les préceptes de la
nouvelle loi comme des malveillants, des ennemis de Jahveh.
(Néh. 6: 14.) M. Kuenen croit au contraire qu’il y en eut parmi
eux plusieurs auxquels ce jugement ne saurait s’appliquer.
1° La maniére violente dont Esdras et Néhémie exécutaient



538 DT A. KUENEN.

leurs projets devaient déplaire aux gens développés et modé-
rés. 20 Leur réformation limita fortement la liberté ; elle im-
posa aux laiques une masse d’obligations nouvelles, et tout en
étant dans l'intérét des prétres, elle définit exactement leurs
devoirs et leur Ota une partie de leur autorité personnelle en
plagant au-dessus d’eux la parole écrite. 3° Elle était dirigée con-
trel'indépendance de la vie religieuse et contre un jugement plus
humain du monde paien auquel plusieurs étaient disposés. Elle
était en d’autres termes anti-prophétique et anti-universaliste.
Porté i agir et & parler parce qu’il a contemplé, le prophéte,
I’homme de I’enthousiasme, ’enfant de la liberté, ne peut étre
entravé en aucune manieére, tout calcul anxieux lui est entiére-
ment étranger. Or, il n’y a pas de place pour un tel homme
dans la société d’Esdras et deNéhémie. Ce n’est pas que ces deux
législatleurs aient voulu réprimer la prédication prophétique.
Leur apparition et l'interruption de la prophétie ne sont pas
comme la cause et le résultat, ce sont les deux faces d’un méme
phénomeéne. Le temps de la libre prédication étant passé, vient
le temps de recueillir et de conserver les trésors acquis: le
prophéte devient scribe, voir Malachie. Il n’est pas étonnant
que plusieurs regrettassent ce changement et qu’ils I'imputas-
sent a la tendance représentée par Esdras et Néhémie. Il en est
de méme de l'attitude que, selon ces deux hommes, Israél de-
vait prendre vis-a-vis du monde paien. Bien qu’indispensable
pour l'indépendance d’Israél, le mur qu’ils élevaient entre le
peuple juif et les peuples paiens devait déplaire i plusieurs et
non-seulement & des indifférents. Avant I’exil, les sages d’Israél
avaient combattu le particularisme national. Apres 'exil, leur
tendance trouva des partisans et se manifesta entre autres dans
les livres de Ruth et de Jonas qui, d’aprés M. Kuenen, appar-
tiennent & cette période. Quoique le grand nombre de ceux
qui s’opposaient aux efforts d’Esdras et de Néhémie fut
poussé par des motifs d’indifférence, etc., ces autéurs méme
prouvent que toute l'opposition ne se bornait pas a cela. La
réformation faite par Esdras et Néhémie, quoique préparée par
les mesures d’Ezéchias pour centraliser le culte, par la réfor-
mation de Josias, enfin par Ezéchiel et ’auteur du Livre des



LA RELIGION D’ISRAEL. 539

origines, n’en opérait pas moins un changement réel dans la
condition religieuse des juifs, en substituant &4 la période de
Pesprit, de la parole libre, du prophéte, celle de la lettre, de
Vécriture, du scribe. Elle n’élait cependant pas contraire i ce
qui existaif, car 'idée qu’on se faisait de Jahveh était devenue
plus pure et plus élevée, mais le sentiment religieux avait
déja perdu de son intimité, et il fallait cet effort pour suppléer
4 ce qui manquait de plus en plus.

Quoiqu’elle se fit en premier lieu par les prétres, dans leur
esprit et leur intérét, elle n’aboutit pourtant pas au triomphe
de la hiérarchie, mais & celui de la loi ; le scribe devenait supé-
rieur au prétre, et le développement subséquent se fait non pas
dans la direction du temple, mais dans celle de la connaissance
des saintes Ecritures. C’est ici la fondation du judaisme, qui
trouve son point de départ dans la volonté révélée de Jahveh,
dans laloi acceptée comme la régle de la foi et de la vie.

Il nous faut donc regarder de plus prés cette loi. Le butn’en
était autre que celui des prophétes : de former un peuple saint,
c’est-a-dire consacré a Jahveh. La sainteté, qui doit étre une
qualité du peuple, résulte d’une action de Jahveh, celui-ci
sanctifie son peuple; il est dés la délivrance d’Egypte le Dieu
d’'Israél, et cetterelation se manifeste parl’ habitation deJahveh au
milieu du peuple. La sanctification du tabernacle, etc., est donc
étroitement liée & la consécration d’Israél au service de Jahveh.
Le législateur sacerdotal, ne pouvant ni ne voulant créer une
nouvelle condition, se rattacha a ce qui existait. Le temple était
encore le seul endroit ou il fit permis de sacrifier, rien ne fut
changé aux droits exclusifs des lévites, aux sacrifices et aux
fétes, aladistinction entre ce qui est pur et impur, a la foi, & la
vertu expiatoire des sacrifices. Le culte occupe danslaloi sacer-
dotale la premiere place. |

Elle donne des ordonnances détaillées sur les fétes:
1o Sur les trois grandes fétes : celle de Piques, dont elle
régle le repas pascal (Ex. 12:1-14) ; celle des pains azymes,
dont elle convertit le premier jour en un jour de repos
(Ex. 12:16; Lév. 23: 7; Nomb. 28 : 18); celle de la récolte ou
des tabernacles, alaquelleelle joint un huitiéme jour. (Lév. 23 :



540 DT A. KUENEN.

36; 29 : 35.) 2° Surla célébration du premier jour du mois (la
nouvelle lune), surtout du septiéme mois de I'an. (Nomb. 28 :
11-15; 29: 1-6; Lév. 23 : 23-25.) 3° Sur la féte des expiations,
le dixitme jour du septiéme mois. (Lév. 16; comp. 23 : 26-32;
Nomb. 29: 7-11.) Elle régle d’ailleurs les offrandes quotidien-
nes du matin et du soir, celle du sabbat, des nouvelles lunes
et des fétes. (Ex. 29 : 38-42 ; Nomb. 28 : 3-29, 39; Lév. 23: 12,
13, 18-20.) Tout cela dénote la méthode des prétres. Plu-
sieurs idées et usages originairement paiens avaient trouvé
acces aupres du peuple. Les propheétes, en général, fort indif-
férents au culte, désapprouvaient hautement ces solennités.
Les prétres, au contraire, recueillant ces éléments étrangers,
les faisaient entrer dans la religion de Jahveh, et enles rendant
ainsi inoffensifs, ils rehaussaient en méme temps la religion de
Jahveh et 'adaptaient aux besoins et aux habitudes du peuple.
Il en fut ainsi, d’apres M. Kuenen, de l'introduction de la féte
de la nouvelle lune et du repas pascal. La loi mosaique devint
ainsi une transaction entre la religion populaire et celle des
prophétes.

Le législateur ne donne pas de nouvelles ordonnances
sur la disposition du temple, les petites modifications ne
servent qu’a renforcer I'idée de la sainteté absolue de Jahveh.
Le grand sacrificateur seul peut entrer une fois par an dans’le
lieu trés saint; le lieu saint n’est accessible qu’aux prétres, les
lévites et les laiques doivent rester dans le parvis. Quant aux
revenus du temple et de ses employés, la loi y introduit des
modifications dans l'intérét des prétres. (Voir pour les offrandes
Lév. 6: 1618, 24-26, 29; 7: 6-10, 14, 28-34; Nomb. 18: 9, 10,
18 ; pour les dimes, Nomb. 18: 20-24; Lév. 27: 30-33 ; comp.
avec Deut. 14 : 22-29; 15 : 19-23; pour les premiers-nés et les
prémices, Nomb. 18: 12, 13, 15-18; Lév. 27 : 26, 27 ; pour ce
qui est interdit [cherem) et les offrandes élevées [therumah),
Nomb. 18: 11, 14, 19; pour les quarante-huit villes sacerdo-
tales, Nomb. 35: 1-8.)

Pour se présenter devant Jahveh, la loi exige une pureté ab-
solue, différente cependant pour le laique, le prétre et le sou-
verain sacrificateur.



LA RELIGION D’ISRAEL. 541

Pour le laique. Les Israélites seuls, admis dans I’alliance de
Jahveh par le signe conventionnel de la circoncision, peuvent
prendre part au culte. Or le fait que la circoncision est exigée
aussi des esclaves et des étrangers qui demeurent en Israél
prouve, d’aprés M. Kuenen, qu’elle perdait de plus en plus son
caractére religieux pour devenir une simple mesure de police.
Recu dansl’alliance de Jahveh, I'Israélite doit se garder de toute
soutllure. L'usage du sang, de la chair des animaux impurs et
des animaux purs, morts d’une maniére naturelle ou déchirés -
(Lév.11; 17 : 10-16), les maladies (Lév.12-15),'attouchement
d’an corps mort, lui otent la pureté. (Lév. 11: 39.) Il y a donc
des cas ou la souillure est inévitable, et ol une réhabilitation
est nécessaire. Elle se fait selon les préceptes détaillés de la loi,
de différenies manieres, surtout par le moyen des sacrifices.

Obligé de se tenir en grande partie aux idées qu’elle
trouvaift dans le peuple, la loi divise les sacrifices en quatre
classes auxquelles se joignent les oblations : 1° L’holo-
causte (Lév. 1), hommage public et solennel rendu & Jahveh,
forme la classe principale a laquelle appartiennent aussi
les offrandes quotidiennes du matin et du soir. 2° L’offrande
d’actions de grdaces (Lév. 3); elle se rapporte aux bénédictions
qu’on a regues ou qu’on attend de Jahveh. Les offrandes de ce
genre sont distinguées en sacrifices de louanges, en sacrifices
volontaires, en sacrifices de veeux. (Lév. 7 : 1245, 16-18; 23:19;
Nomb. 6: 14.) 3 et 40 Les offrandes pour le péché et pour le délit
(Lév. 4:1-6: 7 (en Hébr. 5: 27), 6 : 24-7: 7 (en Hébr. 6: 17-7 :
7), quiont une vertu expiatoire. Une partie en est brilée sur 'au-
tel, le reste est mangé par le prétre dans le lieu saint. L’expia-
tion se fait par le sang des victimes. Celles-ci sont, dans le sa-
crifice pour le délit, des animaux males, surtout des béliers; dans
le sacrifice pour le péché, généralement des animaux femelles;
le choix en est aussi plus grand. (Lév. 4: 3, 14, 23, 28; 5: 6,
8; 14:19, 22; 15: 29, 30, etc.) La signification en est diffé-
rente. Le sacrifice pour le délit sert & réparer la violation du
droit de propriété; il est soumis & la taxe du prétre, le dédom-
magement pour le tortfait y est trés souvent ajouté. (Lév. 5:15-
18; 6: 4, 5.) Le sacrifice pour le péché doit étre offert apres



542 D* A. KUENEN.

chaque négligence ou péché involontaire, comme aussi dans
les cas de souillure. (Lév. 4: 1 ss.;12 : 6, 8;14: 19, 22;
15: 14 ss., 29 ss; Nomb. 15:22-31.) L’offrande faite au nom
du peuple entier est toujours un sacrifice pour le péché et la
victime est brtilée entiérement. (Lév. 4:11-21;6:25-30; 7:
1-7; 16: 9; Nomb. 28: 15, 22, 30 ss.) — L’homme qui offre
le sacrifice améne lui-méme la victime, lui impose les mains
et I'immole. Cette imposition des mains se faisant également
dans toutes les classes d’offrandes, n’est donc pas une
transmission de la coulpe sur la victime, mais simplement
un signe que ’on reconnait la victime comme son propre
sacrifice. Dans toutes les offrandes le prétre asperge l'autel
d’'une partie du sang et verse 'autre partie autour de l'autel;
dans les sacrifices expiatoires il en asperge aussi les cornes soit
de I'autel des holocaustes, soit de celui des parfums, en ce der-
nier cas aussi par sept fois le voile du sanctuaire. C’est donc
par le sang cue la propitiation se fait, ’@me (le principe de vie)
se trouvant dans le sang. (Lév. 17 : 11.) Jahveh accepte 'dme
de la victime & la place de celle du pécheur. Les péchés com-
mis de propos délibéré ne pouvant étre expiés que par la mort
(Nomb. 15: 30, 31), la propitiation ne se fait que pour les pé-
chés involontaires, «les erreurs, » parmi lesquelles sont comp-
tés aussi les péchés commis par imprudence, par faiblesse, par
peur, et tous ceux (ui sont suivis de la repentance. (Lév. 5:
1-4; 6:1-5.) Or en multipliant ainsi les sacrifices expiatoires,
le 1égislateur en diminua nécessairement la signification et la
force, pour en faire une simple cérémonie.

Tout ce systéme de purification a son apogée dans le grand
jour des expiations [le jour], préparé par le Deutéronomiste
(Deut. 21:1-9) et par Ezéchiel (Ezéch. 45 : 18-20) et ayant
pour but de faire propitiation pour les péchés de tout le pays.
(Lév. 16.) C’est un jour de jetine absolu, les cérémonies en
sont destin¢es & faire une forte impression. Les offrandes du
grand sacrificateur sont 1a, ce jour, un veau pour le péché et
aussi un bélier comme holocauste, celui du peuple deux boucs
pour le péché et un bélier comme holocauste. Ayant immolé
le veau et un des boucs, indiqué par le sort, le grand sacri-



LA KHELIGION D’ISRAEL. 543

ficaleur emporte le sang dans le lieu trés saint, puis il trans-
met (comme il est dit ici expressément) par 'imposition des
mains tous les péchés du peuple sur le second bouc, envoyé
ensuite a4 Hazazel, démon que l'on croyait habiter le désert.
Enfin i1 se purifie et immole les holocaustes.

Pour les prétres, le devoir de la pureté est encore plus
sévere que pour les laiques. Les infirmités du corps le
rendent impropre & ces fonctions; il ne peut rendre les hon-
neurs funébres qu’a ses plus proches parents, et cela méme
est interdit au souverain sacrificateur. Toute la famille du
préire jouissant des prérogatives du sacerdoce, I'immoralité y
est plus sévérement punie qu’en d’autres familles; le souverain
sacrificateur ne peut épouser qu’une vierge. Enfin il lui est
rigoureusement défendu de manger la chair d’animaux morts
d’une maniére naturelle ou déchirés. (Lév. 21 et 22.)

En dehors de tout ce qui se rapporte plus ou moins direcle-
ment an culte, le législateur ne donne de préceptes détaillés
que sur les mariages licites et illicites (Lév. 18 et 20); pour le
reste il ne fait que répéter et compléter tant soit peu I'ccuvre
de ses prédécesseurs sans jamais en atténuer le caractére sa-
cerdotal. Il maintient toute la sévérité du droit pénal. 1l ren-
force leslois de rétribution(Lév.24 : 17-22; comp. Ex. 21 : 23-25)
et applique la peine de mort au blasphéme, a 'idolatrie, au sacri-
fice en dehors du seul sanctuaire, & I'inceste, 4 ’omission de la
circoncision, & la violation du sabbat, etc., etc. (Gen. 7:14;
Ex.12:15,19; 30: 33, 38; 31: 14; Lév. 7:20, 21, 25, 27; 17
4, 9;18:6-23, 29;19:8; 20:6; 22: 3;23:29; 24:10-23;
Nomb. 15: 30, 31; 19: 13, 20.) M. Kuenen ne voit dans toutes
ces lois que des menaces impossibles & exécuter, mais ayant
pour seul but de faire sentir la gravité de chaque transgression
de la loi,

Le législateur se tient en général aux anciennes lois sur
les lieux de refuge. (Nomb. 35 : 9-34; comp. Deut. 19:13;
4:4-43; Ex. 21 : 13, 14.) Ils ne servent qu’aumeurtrier invo-
lontaire, et celui-ci encore est obligé d’y rester jusqua la mort
du souverain. sacrificateur.

Les lois sur le droit militaire sont cruelles et sanguinaires



5797 DT A. KUENEN.

en méme temps que fort minutieuses. Le récit romantique de
la campagne contre Madian (Nomb. 31) ne sert qu’a en faire
voir les fruits bénis.

On trouve dans la loi quatre ordonnances sur le repos du
sabbat. (Ex. 31 : 12-17; 35: 1-3; Nomb. 15 : 32-36; Ex. 16 : 22-
30.) Elle le base sur le récit de la création, en punit la pro-
fanation par la peine de mort, et linactivité absolue etant
impossible, elle décide quels sont les travaux permis en ce
jour. Dans ces derniers préceptes elle montre une étroi-
tesse et une subtilité qui en font disparaitre l'idée reli-
gieuse, aussi bien que la tendance philanthropique mise
en avant par les législateurs précédents. (Ex. 23 : 12;
Deut. 5: 14, 15.) Les mémes idées se retrouvent dans la loi sur
Pannée sabbatique (Lév. 25:1-7), pendant laquelle le pays doit
rester en friche, tandis que d’aprés les lois précédentes les pro-
duits de cette année devaient étre donnés aux pauvres. (Ex. 23 :
10-11.) Vient ensuite, tous les cinquante ans, 'année du jubilé
(Lév. 25 : 8-55) qui marque le plus haut développement de I'idée
du sabbat; chacun recouvre alors son ancienne propriété, et la
liberté est rendue & l'esclave.

Les idées du législateur sur la propriété sont exposées
dans cette ordonnance. Chaque Israélite ayant vendu son
champ ou sa maison de campagne, garde toujours le droit
de les racheter aussitot qu’il le veut, soit qu’il le fasse
lui-méme, soit que son plus proche parent (goél, rache-
teur) le fasse pour lui. Le lévite posseéde ce méme droit pour
une maison de la ville pendant une année, tandis que ses
champs, situés dans la banlieue de la ville, ne doivent jamais
étre vendus. Enfin I'Israélite, qui s’est vendu comme esclave,
garde toujours le droit de seracheter pour un prix proportionné
au prix d’achat et au temps quidoit encore s’écouler avant ’an-
née du jubilé. Or cette loi devait se substituer & une loi du livre
de I’Alliance (Ex. 21: 2-11), répétée par le Deutéronomiste
(Deut. 15 : 12-18), mais qui n’était guére pratiquée (Jér. 34 : 8-22),
loi qui accordait la liberté a4 ’esclave hébreu apreés un service de
six ans. D’apréstoutes ces ordonnances, la terre est la propriété
de Jauhveh, I'Israélite n’en a que I'usufruit. (Lév. 25 : 23.) Avant



LA KELIGION D’ISRAEL. 545
I'exil, ces lois n’étaient jamais exécutées; apres ce temps, ’année
du sabbat fut régulierement observée, I’année du jubilé ne le
fut jamais. Elles nous montrent le caractére abstrait et théorique
de méme que l'esprit conservateur du législateur.

Restent encore des lois détaillées sur les veeuax du Nazuréat
(Nomb. 6:1-21), sur les veeux en général (Lév. 27) et sur
ceux des femmes et des jeunes filles.

Il1 y a dans toute cette législation sacerdotale de grandes et
de magnifiques idées; celle d’'un peuple saint y a trouvé une .
large expression. Seulement, en liant si étroitement la sainteté
a 'observation minutieuse de nouveaux préceptes et d’usages
traditionnels, on lui 6ta le caractére de liberté et de dévoue-
ment personnel pour favoriser le formalisme et la casuistique.

CHAPITRE IX.

Le judaisme et le parsisme.

La seule chose que nous sachions de I’histoire des juifs pen-
dant le siecle qui suivit la mort de Néhémie et qui les laissa
encore sous la domination des Perses, est le meurtre commis
par le souverain sacrificateur Johanan sur son frére Jésua qui,
avec l'aide de Bagono, général d’Artaxerxe II Mnémon (404%-
361 av. J.-C.), avait voulu le supplanter. (Fl. Jos. Ant. 11: 7,
{1.) Du reste il est fort improbable que le peuple juif n’ait pas
souffert des guerres qui ont précédé la chute de I’empire
perse.

Un auteur juif, environ 200 ans avant notre ere (Pirke Aboth
1:1), parle de la grande synagogue, & laquelle la tradition ré-
vélée & Moise aurail été transmise par Josué. Plusieurs éléments
importants du judaisme postérieur, comme les priéres liturgi-
ques et I'insertion de quelques livres dans le canon, dérivent
(’elle. Le nombre de ses membres est évalué a 120, mais les
noms empruntés a I’Ancien Testament et pleins d’anachro-
nismes bizarres, prouvent que 'idée que l'auteur s’en formait
ctait vague et nébuleuse. Il semble cependant qu’elle comble

le temps entre le dernier prophéte et les docteurs du second
c. R. 1872, 36



546 D* A. KUENEN.

siecle avant notre ere. La loi de Moise devait étre mainienue,
interprétée et appliquée. Or les preétres, en tant que prétres,
ayant d’autres fonctions & remplir, ce travail ne pouvait leur
&tre confié entierement. Les scribes (ui, a2 Babylone, avaient déja
commencé a former une profession & part, se chargérent de
cette ceuvre; mais plusieurs d’entre eux étant ainsi qu’Esdras lui-
méme en méme temps prétres, la lutte qui plus tard devait
éclater entre ces deux professions, ne se manifesta pas immé-
diatement deés le début. La maniere dont les scribes étaient or-
ganisés nous est entiérement inconnue. L’esprit dans lequel
ils ont travaillé se montre par les résultats de leur activité. Le
texte de la loi élait provisoirement constitué, mais les scribes
ne se faisaient aucun scrupule d’y introduire les modifications
nécessaires. 11 y a, d’aprés M. Kuenen, dans la loi, des ordon-
nances postérieures a la proclamation solennelle par Esdras et
Néhéinie. (444 av. J.-C.) 1l est parfois fort difficile de discerner
ces additions postérieures; mais le fait que, sur les instances
d’Esdras et de Néhémie, les juifs promirent de payer chaque
année le tiers d’un sicle en faveur du sanctuaire (Néh. 10: 32),
prouve suffisamment que la loi (Ex. 30:11-16) qui exigeait
de chacun d’eux un demi-sicle a cet effet, n’existait pas de
leur temps. Lorsque les scribes voulaient introduire dans la
loi telle on telle modification qui leur semblait essentielle, ils la
faisaient entrer dans un récit ou un précepte partout ou ’occa-
sion leur semblait favorable, pour la couvrir ainsi de I'autorité
de Moise. Cet arbitraire inoui était pour eux une maniére de
témoigner de leur respect pour la loi, soit pour la mettre d’ac-
cord avec la position momentanée du peuple, soit pour écarter
des difficultés formelles.

La grande synagogue ne s’occupait pas seulement de la loi,
mais de tout le canon, dont on lui a attribué la rédaction finale;
et quoique la présence, dans le canon, d’écrits postérieurs
4 Pan 200 ou la grande synagogue prit fin (Pirke Aboth 1 : 2),
prouve le contraire, il est plus que probable que les scribes de
Jérusalem s’intéressaient a la collection des livres sacrés. Né-
hémie avait fait une sorte de bibliothéque des écrits sur les rois,
de ceux des prophéles, des poésies de David, et des lettres des



LA RELIGION D’'ISRAEL. b4t

rois de Perse. (2 Mach. 2:13.)Oncommenca déja bien vite & at-
tribuer une autorité & quelques-uns de ces documents; ce fut
surtout apres I’extinction de la prophétie que les écrits des pro-
pheétes furent hautement appréciés. Groupés les premiers et aug-
mentés des livres historiques, qu’on attribuait souvent a juste
titre aux prophétes, ils formaient la partie de I’Ancien Testa-
ment nommée les prophétes. Rassemblant ensuite les poésies
de David et d’autres produits poétiques, on posa la base de la
troisieme collection ajoutée a celles de la loi et des prophétes.
Les deux dernieres collections ne furent pas mises sur la méme
ligne que laloi ; on était bien loin de leur attribuer une autorité
divine; on les regardait simplement comme des livres sacrés.
Letravail des scribes ne se borna pas seulement, d’aprés M. Kue-
nen, a grouper les recueils ¢t les rouleaux d’écrits, mais aussi
a les arranger et a les former ; c’est ainsi qque plusieurs erreurs
traditionnelles, soit sur les dates soit sur les différents auteurs,
se sont produites, et que, par exemple, plusieurs prophé-
ties de la seconde moitié de I'exil ont été attribuées a4 Esaie,
contemporain d’Ezéchias, et d’autres du VIIIe et du VIe siécle a
Zacharie, contemporain de Zorobabel et de Josué.

Les scribes ne prirent pas moins a ceeur Uinterprétation et
'explication de la loi. La lol ne suffisait pas du tout & la prati-
que. Composée d’éléments de différents ages, elle contenait
souvent des préceptes contradictoires et d’autres qu’il était
impossible d’exécuter. Une foule de cas d’ailleurs étaient omis,
qui aussi bien que d’autres détails y auraient mérité une place.
La clarté enfin, surtout des lois pénales, laissait souvent beau-
coup a désirer. Il était contraire au point de vue légal d’aban-
donner aux juges la décision sur tel ou tel cas; il fallait cher-
cher une décision revétue d’une autorité divine. On la trouvait
dans la loi orale ou la tradition. En réalité, I’ceuvre des scribes
qui interprétaient les documents écrits et en adaptaient les
préceptes aux besoins du moment, fut regardée comme issue
des décisions de la loi, et considérée comme sainte. Remar-
quons: 1° Que chaque nouvelle génération de scribes, se tenant
consciencieusement aux décisions de ses prédécesseurs, sui-
vait réellement la tradition. 20 Que I'idée de la loi orale une



548 D" A. KUENEN.

fois formée, les nouvelles prescriptions se rangeaient tout na-
turellement dans cette forme. 3° Que les parties sacerdotales
de la loi contenaient les traditions des prétres de Jérusalem,
mises plus tard par écrit, et que, en formant ainsi une nouvelle
tradition qui devait compléter la loi écrite, on ne faisait que
marcher sur les traces des prédécesseurs.

Cette ceuvre des scribes devait se manifester d’abord dans la
Juridiction. Les gens de la grande synagogue, les scribes, ne
prononcaient pas les sentences ; c’était I’ceuvre des juges par-
ticuliers et des prétres; mais il était de leur devoir de veiller &
ce que toutes les sentences fussent conformes & la loi et & son
interprétation authentique. L’influence des scribes se répandit
encore plus par les synagogues. Née en Babylone, 'habitude de
se réunir souvent, surtout le Sabbat, pour s’édifier ensemble,
s’était transportée en Judée, quoiqu’on ne sache pas le moment
de son introduction. Le culte du temple ne suffisant pas pour
le but d’Esdras, la lecture publique de la loi, entierement con-
forme au caractére du judaisme, devint bientot une coutume
réguliére ; trois siécles aprés Esdras, on trouve partout des ba-
timents construits dans ce but; et dans la période du Nouveau
Testament la synagogue ne manquait presque en aucun lieu ot
se trouvaient un certain nombre de juifs. Généralement on com-
mencait dans ces réunions par une priere et la récitation de
quelques morceaux de la loi (nommée encore aujourd’hui
schema, écoutez, d’apres Deut. 6 : 4, pour ainsi dire la confession
de foi); suivait la priéere (théphillah) en certaines formules; puis
la lecture de la loi divisée de maniére & ce que toute la loi fat
lue en trois ans, quelquefois en un an, et suivie par la traduc-
tion, 14 ot ’hébreu n’était pas la langue maternelle ; puis la
lecture d’une partie des prophétes dont on donnait explication;
le tout était terminé par la bénédiction ou la priére. '

A co6té du danger de favoriser trop le formalisme par des or-
donnances toujours plus spécieuses (danger inséparable de tout
développement moral peu élevé), les bienfaits immenses de I'in-
fluence des scribes ne sauraient étre perdus de vue. Il répan-
dirent des connaissances religieuses jusque aux extrémités du
pays; et chaque Israélite fut pénétré du sentiment de 1’obli-



LA RELIGION D'ISRAEL. 549

gation pour lui de vivre conformément a la loi. Du reste, si la
répétition continuelle des mémes cérémonies faisait souvent
perdreau culte de sasignification et oublier sonsens symbolique,
d’autre part, le culte fut spiritualisé par 'introduction réguliére
des chants religieux. La période des scribes forme, d’aprés
M. Kuenen, lafloraison de la poésie et du chant religieux. Aupa-
ravant la musique du temple n’avait servi qu’a accompagner le
bruit des fétes; dés lors elle devint une partie essentielle du
culte. L’action d’assister au culte recut donc une signification
plus élevée. Les hymnes tels que Ps. 42 et 43 (qui ne forment
d’aprés M. Kuenen qu’un seul psaume), etc., font voir quels
étaient les sentiments de plusieurs et avec quelle tendresse on
parlait du sanctuaire; le culte était considéré moins comme un
devoir que comme un privilége. Les mémes sentiments se dé-
voilent dansles psaumes a I’égard de la loi; on la regardait non
pas comme un lourd fardeau, mais comme la plus grande bé-
nédiction de Jahveh (Ps. 119; 19: 8-14; les sept premiers ver-
sets de ce psaume sont, d’aprés-M. Kuenen, d’une dale plas re-
culée), etc.

En recueillant et en popularisant les trésors de la religion,
les scribes devaient nécessairement en tirer d’importantes con-
séquences pour la vie pratique et morale. Voulant en outre in-
dividualiser la religion, ils étaient souvent obligés de laisser
tant soil peu de coOté les éléments purement nationaux du mo-
nothéisme el d’insister davantage sur ce cui était plus généra-
lement humain et universel. Or quelque différent que fut d’ail-
leurs le point de départ des scribes et celui des sages du VIIIe
et du VII® siécle av. J.-C., il y a enlre eux sur ces deux points
de grands rapports. Désignés souvent dans le Talmud sous le
nom de « sages » et de « disciples des sages, » les scribes et
leurs éleves étaient dans un certain sens réellement leurs suc-
cesseurs et leurs héritiers. Le livre des Psaumes montre encore
un developpement dss croyances religieusesdans la période des
scribes. Les idées qui y sont énoncées sur le péché, sa propa-
gation dans humanité (Ps. 14:1-3;62:10;416:11, 130:1-4,
143 :1, 2), son origine (Ps. 51 : 7; 58 : 4, 103 : 14), son caractére,
sur la rémission des péchés (Ps. 32; 51; 103 : 8-14), sur la fra-



550 D' A. KUENEN.

gilité et le néant de I'homme (Ps.39, 90,103 : 15, 16), sur I’éter-
nité et U'invariabilité de Jahveh (Ps. 90 : 1, 2, 4; 93:1, 2;102:
26-28), sur la nature du vrai culte (Ps. 50; 40: 7), bien que dé-
rivées de la prédication prophétique, nous frappent par leur pu-
reté et leur profondeur. Avec la purification croissante de I'idée
de Jahveh, la vie religieuse de l'individu gagnait de plus en
plus en intimité. On cherchait la communion personnelle avec
Jahveh. La foi & 'immortalité personnelle, qui chez les pro-
phétes disparaissait entierement sous la conviction de 'immor-
talité du peuple, en devait étre la conséquence naturelle.

La période des scribes ne fut donc en aucune maniére une
période de stagnation; elle ne fut pas non plus fermée a l'in-
fluence du dehors. La maniere dont les juifs avaient appris a
connaitre les Perses, les avait rendus accessibles & I'influence
de leur religion. Or il y avait entre ces deux religions des rap-
ports remarquables (voir sur la religion perse:C. P. Tiele : La
Religion de Zarathoustra, etc.), témoin la ressemblance d’A-
houra-Mazda et de Jahveh, le caractére éminemment moral
des deux cultes, le grand prix attaché dans tous les deux
a la purelé, la grande ressemblance des purifications et méme
des idées sur l'origine du genre humain, etc. Il n’est done pas
étonnant que les deux religions se soient modifiées mutuel-
lement et que les juifs aient adopté de leurs maitres telle ou
telle cérémonie, telle ou telle idée religieuse. 1l est digne de re-
marque que le contact avec les Perses coincide chronologi-
(quement avec de grandes modifications introduites dans la re-
ligion d’'Israél, et qu’Esdras, 'auteur de toute la réformation,
est sorti de Babylone. Ce n’était cependant qu’autant que le
parsisme subvenait & des besoins d'Israél que les juifs en subi-
rent U'influence, et la féte de Purim est le seul emprunt fait &
la religion perse qu’on ne saurait expliquer par quelque néces-
sité religieuse.

L’influence perse se manifeste : 1°Dans la doctrine des anges,
chezZacharie, fils d’Iddo, contemporain de Zorobabel, peut-étre
déja chez Ezéchiel. Plus on insistait sur la transcendance de Jah-
veh, plus on devait charger et compliquer la tiche des auges;
il n’y a la rien d’étonnant. Le fait cependant que Zacharie parle



LA RELIGION D'ISRAEL. 551

de sept yeux ciselés sur une pierre (Zach. 3:9), de sept bras au
chandelier d’or (Zach. 4: 2), une fois méme de sept gardiens (le-
con ordinaire sept yeux) de Jahveh (Zach. 4 : 10), rappelle trop
les amégaspenta’s (ceux quine dorment jamais?) qui entourent
Ahoura-Mazda, pour qu’on puisse croire &4 une entiére indé-
pendance. Au IlI® siecle avant J.-C., et plus tard chez Daniel,
les anges sont représentés comme les gardiens de certains
peuples. (Deut. 32: 8 (LXX); Sir.17:17; Dan. 10: 12, 20, 21 ;
11:1;12:1.) On trouve chez Daniel pour la premiere fois les
noms des anges (Dan. 8:16;9:21;10:13,21;12:1), preave
quon; se les représente toujours davantage semblables aux
hommes. Le ciel se peuple d’une foule d’étres distincts quant
au rang et a Pactivité, désignés sous différents noms, dans les-
quels on croit retrouver les noms perses.

20 Dans la doctrine des démons, surtout de Satan; ce nom
hébreu signifie accusateur. Déja avant I'exil on se représentait
un Satan parmi « les fils de Dieu» qui entourent Jahveh (voir
Job. 1; 2); ce Satan de Job n’est encore gque le serviteur de
Jahveh, ’exécuteur de sa volonté. Dans les prophéties de Za-
charie il commence déja 4 s’élever contre Jahveh (Zach. 3: 2),
ei le Chroniqueur (III° siécle avant J.-C.) le rend entiérement
indépendant en rapportant en ces lermes le fait que Jahveh
excita David & faire le recensement d’Israél (2 Sam. 24:1):
« Et Satan se leva contre Israél et incita David & faire, » etc.
(1 Chron. 21 : 1.) Les prophétes, méme le second Esaie (Es. 45 :
T), n’avaient pas craint d’attribuer le mal 4 Jahveh ; cela sem-
blait cependant contraire a la pureté et la sainteté de Jahveh.
On attribua donc & Satan le role du démon de la religion perse,
Airo-mainyus, et on en fit une personne indépendante, opposee
&4 Jahveh. On trouve, en outre, dans le livre de Tobit, un
démon, Asmodée Achsmadaeva (Tob. 3: 8; 6:15), et dans le
livre d’'Hénoc, le Talmud et d’autres écrits juifs, plusieurs
autres démons, tandis que le Nouveau Testament montre I'in-
fluence et I’étendue de cette croyance.

3o Dans la foi a Vimmortalité personnelle. On peut expliquer
cette foi, que I'on trouve dans le livre de Daniel (écrit au milieu
du second siécle avant J.-C, (Dan. 12 :2) et dont on renconire



552 "~ D* A. KUENEN.

les traces au III¢ siecle (Eccl. 3: 21 ; ¢cp.6:6;9:2,5,6,10;
11 : 8), sans avoir recours a une influence étrangere. La souve-
raineté de Jahveh s’étendait, d’apres I'opinion générale, au dela
de la mort (Deut. 32 :39;1 Sam. 2: 6); on racontait méme
qu’Elie et Elisée avaient ressuscité des morts. En regardant de
plus en plus la communion avec Jahveh comme quelque chose
d’individuel, on en vint & substituer & I’espérance de ’existence
permanente du peuple celle de 'immortalité personnelle. La
vision symbolique d’Ezéchiel (Ezéch. 37) fournissait & cetle
espérance une expression d’autant plus suffisante, que, d’apres
les idées des Israélites, Vesprit, le souffle de vie, donné par
Jahveh aux hommes et aux bétes pour qu’ils vivent, ne subsiste
plus aprés qu’il leur a été retiré. Ce quireste de ’homme, c’est
son ombre qui descend dans le schéol (Gen. 37: 33; 2 Sam. 12;
23), mais sans (u’il y ait vie dans le sens propre du mot. 1l faut
pour qu’il vive que Dieu lui rende l'esprit. Le fait cependant
que ’espérance de Ja résurrection était un élément essentiel de
la doctrine de Zarathoustra et qu’elle se trouve dans le livre de
Daniel & coté d’une division de I’histoire universelle empruntée
probablement aux Perses, prouve suffisamment, d’apres
M. Kuenen, que le parsisme ne fut pas étranger a l'origine et
a la formation du dogme juif. Les germes cachés dans le ju-
daisme se montraient au jour aprés avoir été fécondés par le
contact d’une religion sous ce rapport plus développée.

CHAPITRE X

Le judaisme en Palestine sous la domination grecque et
les princes hasmonéens.

l.a victoire remportée par Alexandre le Grand sur I'empire
perse décida le triomphe de ’Occident sur I’Orient. L’esprit hel-
Iénique ne fut jamais chassé de ’Asie. Juda, incorporé a 'empire
d’Alexandre (332 av. J.-C.), ne cessa d’appartenir, apres la mort
du conquérant, & quelqu’un des royaumes grecs, quels que
tussent les princes qui s’y disputassent la suprématie. L’Ancien



LA RELIGION D’ISRAEL. 553

Testament (Dan. 41 : 3-20; ce fragment affectant la forme d’une
prophétie, est écrit d’aprées M. Kuenen environ 165 av. J.-C.)
donne un apercu de I’histoire politique des juifs jusqu’au regne
d’Antiochus Epiphane. Alexandre n’était pas défavorable aux
juifs ; il les encouragea a s’établir & Alexandrie. Aprés sa mort
(323 av. J.-C.), la Palestine devint le partage de Ptolémeée fils de
Lagus, et resta avec toute la Ceele-Syrie une partie du royaume
égyptien des Lagides. Exposée aux maux des guerres entre
IEgypie et la Syrie, elle inclinait toujours plus vers le royaume
syrien des Séleucides, auquel elle fut incorporée en ’an 203
av. J.-C. Partie intégrante de ce royaume sous le régne d’An-
tiochus III le Grand et de Seleucus IV Philopator (187-175 av.
I.-C.), elle se révolta sous le régne d’Antiochus IV Epiphane
(jui lui inspirait une haine profonde, et que l'on croyait, quoi-
(jue probablement & tort, le meurtrier de son frere. (Dan. 7 :
7, 8, 24.) '
Pendant toute cette période, le souverain sacrificateur
restait le chef de I'état juif. C’est alors qu’on trouve pour la
premiére tois & cOté de lui un conseil d’anciens (gerousia) (Ant.
2:1 3, §3), probablement formé des principaux d’entre les juifs.
(Prétres et laiques.) Quoique les noms des nouveaux sacrifica-
teurs de cette période nous aient été conservés, nous ne savons
des détails sur aucun d’eux. Le plus excellent fut Siméon 1l
(Jusqu’a 195 av. J.-C.) surnommeé le Juste, dont l'activité sacer-
dotale et politique est décrite d’'une maniére poétique par Jésus
de Sirach. Son pére Onias II, au contraire, étant connu par son
avidité, un de ses parents, Joseph ben Tobia, pour éviter les
suites malencontreuses (ue ce vice pouvait avoir pour le
peuple, s’offrit comme fermier des deniers publics. Son histoire,
racontée par Flavias Josephe (Ant. 12: 4), nous donne un
¢chantillon intéressant des affaires de ce temps. Aucun grand
e¢vénement ne se présente pendant cette période dans I’histoire
religieuse des juifs. La loi orale prit une extension toujours
plus grande, le nombre des synagogues s’accrut ; la poésie re-
ligieuse fleurit, la collection des livres saints s’agrandit et
csagna en autorité ; les idees empruntées au parsisme se répan-
dirent toujours davantage et se naturalisérent au sein du peuple.



554 D" A. KUENEN.

C’esl a cette époque (environ 250 av. J.-C.) que M. Kuenen fait
remonter l'origine du livre historique, divisé aujourd’hui en
trois parties: CGhroniques, Esdras, Néhémie. L’auteur connaissait
sur 'histoire d’Israél avant I’exil les travaux historiques de Gen.
122 Rois 25, et d’autres ouvrages que nous ne possédons plus;
sur I’histoire d’Israél pendant I'exil et aprées ce temps quelques
documents authentigues, quelques annotations, enfin et surtout
les écrits d’Esdras et de Néhémie. Il s’en servit avec une tres
grande liberté et les modifia & son gré (preuve qu’ils n’étaient
pas encore considérés comme revétus d’une autorité divine),
de sorte qu’a 'exception des morceaux empruntés aux mémoi-
res d’Esdras et de Néhémie et & d’autres documents contempo-
rains, tout son livre, surtout 4 Chron. 1042 Chron. 36, ne pos-
sede presque aucune valeur historique, et qu’il serl plus souvent
a égarer qu’a éclairer le lecteur. Il est cependant d’une grande
valeur pour nous faire connaitre les idées qui régnaient dans
ce temps en Israél. On vy trouve, de méme que chez les Psal-
niistes, un amour trés prononce, mais moins désintéresseé, pour
le temple et le culte public. Ecrit en faveur du pouvoir et de
Pautorité des prétres et des Lévites, il porte une couleur forte-
ment hiérarchique. Attachant un prix exagéré a ’observation
de la loi, 'auteur y renvoie, méme la ou les anciens historiens
racontent des faits en opposition aux préceptes de la loi.
(1 Chron. 15 :2;16 : 39,40;21 28-32; 2Chron. 8:12,13; cp.
1 Rois 9 : 25, etc., etec.) Tout le livre a pour but de montrer
yue 'observation fidéle des lois de Jahveh est suivie de la pros-
périté, leur violation, au contraire, de 'adversité. La loi n’était
pas entrée dans les détails sur l'organisation du temple et de
ses employés; le chroniqueur subvient & ce déficit en rattachant
toute l'organisation du culte, telle qu’elle existait aprés 'exil,
aux temps de David, a qui elle aurait été prescrite par Jahveh
lui-méme. (1 Chron. 28 : 11-19.) Or la méme fraude pieuse se
trouve encore dans les inscriptions des psaumes, dont un cer-
tain nombre sont altribués & David ou & ses contemporains,
tandis que, d’aprés M. Kuenen, toutes ces inscriptions sans au-
cune exception paraissent éire fausses. Cela servait & rehausser
le prestige du psautier aussi bien que de ’organisation du culte



LA KRELIGION D’ISRAEL. 5%:%3

et du temple. Le fait que le livre du Chroniqueur a été admis
dans le canon et que sa conception de 'histoire a trouvé un
crédit général, prouve que cette maniére d’agir n’était pas pro-
pre & quelques personnes isolées, mais au peuple entier. Du
reste plusieurs préceptes de la loi étant entiérement contraires
aux habitudes suivies dans les anciens temps, ’histoire en dé-
montre le caractére anti-historique; le chroniqueur, dans sa
reconstruction de 1’histoire, donnait une tres grande force a la
loi en lui imprimant le sceau de l'antiquité. Ses récits sur le -
passé nous apprennent donc, d’apres M. Kuenen, les coutumes
et les régles qui avaient cours de son temps; par exemple la
division des prétres en vingt-quatre classes, et des chantres en
autant de cheeurs.

Ces 1récits dénoncent en outre une considérable modi-
fication introduite apres Esdras et Néhémie. De leurs jours
les chantres et les portiers ¢étaient distingués des Lévites
(BEsdr. 7 : 7; Néh, 12 : 47 et ailleurs) ; dans le temps du
Chroniqueur on croyait que les descendants de Lévi seuls
avalent le droit de remplir des fonctions dans le temple; le
Chroniqueur rattache donc par des généalogies compliguées
toutes les familles des portiers et des chantres a la tribu de
Lévi. D’aprés M. Kuenen toutes ces généalogies sont fictives
(1 Chron. 6 : 31-47, et 26) et n’ont aucune raison d’étre autre
que le but de 'auteur.

Une autre nouveauté est la féte de Purimn, introduite probable-
ment au Iile siécle avant notre ére. Elle date, d’apres le livre
d’Esther, du regne d’Ahasvéros (Xerxes 485-464 av.J.-C..); seu-
lement ce livre, plein d’invraisemblances, ne posséde, sui-
vant M. Kuenen, aucun caractére historique. Il résulte du
livre méme que la féte de Purim était déja célébrée ca et
Ja (Esth. 9 : 19) lorsque ce roman fut écrit, et que l'auteur
a eu pour but de généraliser cette fote parmi tous les Israéliles.
(Esth. 9 :20, 27.) Il est donc trés probable que les juifs en
Perse avaient commencé & prendre part al’une des grandes
fétes de la religion perse, et que ’auteur du livre d’Esther,
voulant favoriser I'unité des fétes parmi tous les juifs, a taché
d’introduire celle-ci en Juda en lui donnant des motifs plus en



556 D" A. KUENEN.
harmonie avec la religion d’Israél. L’explication plus (u’invrai-
semblable qu’il donne du nom de Purim (Esth. 3 :7; 9 : 26,
28, 31) prouve qu’il n’a pas voulu en dire la véritable significa-
tion ; or M. Kuenen retrouve ce nom dans une des fétes perses,
nommeée Phurdiyan. Une annotation peu intelligible, placée a
la fin de la traduction grecque d’Esther, fait supposer que les
juifs d’Alexandrie ont célébré cette féte pour la premiére fois
au second siécle avant notre ére. Si donc elle a été célébrée en
Palestine au IIle siécle, le livre d’Esther doit avoir trouvé du
succeés chez les contemporains mémes de 'auteur. Il respire
d’ailleurs un orgueil national démesuré, la haine et la vengeance
contrel’étranger, et manque entiérement de caractére religieux.
Deux autres produits de cetie période sont I’Ecclésiaste et les
Proverbes de Jésus fils de Sirach ; celui-ci ne nous a été conservé
que daas la traduction grecque. Le premier est admis dans le
canon, le second ne ’est pas. La cause de cette différence se
trouve probablement dans le fait que ’Ecclésiaste, mis dans la
bouche de Salomon (Ecel.1.1,2;7: 15, etc.), revét un caractéere
ancien et vénérable, tandis que Jésus fils de Sirach se désigne
lui-méme comme auteur. (Jés. Sir. 50 : 27.) On trouve dans
les proverbes du fils de Sirach (commencement du II¢ siecle
av. J.-C.), comme dans les psaumes, les idées prophétiques
developpées et appliquées surtout par leur coté éthique. Disci-
ple fidéle des prophétes, il insiste sur la pureté du coeur et en
fait dépendre la valeur des offrandes. Mais, esprit sacerdotal,
il lie en méme temps d’une maniére étroite la crainte de Jahveh
au respect pour les prétres (Jés. Sir. 7:29-31; cp. 35: 4, etc.) et
parle avec un amour sincere et une profonde admiration du culte
solennel et imposant qui se célebre dans le temple; qu’on lise sa
description exaltée des fonctions du grand sacrificateur Siméon
le Juste. (Jés. Sir. 50 : 11-21.) Son amour pour la loi n’est pas
moins grand. De concert avec les sages des siécles précedents,
1l exalte la sagesse comme un attribut divin, et comme le plus
précieux bien de ’homme, maisil s’écarte de ses prédécesseurs
en ce qu’il la trouve entiérement exposée dans la loi. (Jes. Sir.
24 : 22-27.) Remarquons encore dans son livre « 'hymne des
peres » (chap. 44-50), seconde partie d’un hymne dont la pre-



LA RELIGION D'ISRAEL. 557

miere (42 : 18-43) chante la majesté et la sagesse de Dieu
manifestées dans la nature. Bien que la limite entre le passé
et le présent ne soit pas encore nettement tracée, on v voit
Ihistoire d’Israél prendre le caractére d’une histoire sainte,
et les écrits sur les patriarches, les juges, les rois, les pro-
phétes, occuper une place toute particuliére, phénomeéne qui
se montre aussi dans les psaumes historiques. (Ps. 78, 81,
95, 105, 106.) Deux choses nous frappent encore dans
hymme des péres : 10 L’auteur s’arréte beaucoup pluslong--
temps sur Aaron que sur Moise, auquel il ne consacre pas
plus de lignes qu’a Pinéhas, petit-fils d’Aaron, fait ¢ui trahit
son caractére sacerdotal. 2° Esdras n’y est pas méme nommé ;
or la maniére dont il vante le seribe (Jes. Sir. 39 1-15) prouve
que le fils de Sirach eniend parler du sage expérimenté dans
I'Ecriture plutot que du scribe proprement dit, de I’étude plu-
tot que de la fonction du scribe. Opposé a la tendance domi-
nante des scribes, il n’acceptait pas lear développement de la
doctrine, I’'addition d’éléments étrangers & la loi. Ses idées sur
le sépulcre et le schéol sont celles du temps avant Pexil (Jes.
Sir. 14 : 17; 17 : 22-24, 26-28; 22: 10, 11); Satan est pour lui, non
pas I'esprit séducteur, mais simplement ’accusateur (Jes. Sir.
21 : 30; 39 : 29,32-36); sa doctrine surles anges est trés simple ;
Tespérance de la gloire future d’Israél ne se montre chez lui
que fort peu. (Jés. Sir. 36 : 1-19; 33 :1-11; 36 : 16-22; 35 :
18-23; 32:17-20; 39 : 27, 23; 48 :10.) D’'une grande modération,
d’un esprit calme et conservateur, il ne sympathisait pas assez
avec le premier des scribes pour lui accorder une place parmi
les grands hommes d’Israél.

L’Ecclésiaste (fin du Ille siecle av.J.-C.) nous fait connaitre
un homme dont les besoins intellectuels ne sont pas satis-
faits par les croyances traditionnelles. Appartenant a Paris-
tocratie du temps (Ecc. 2 : 1-11; 2 : 1-11; 8 : 2-5, etc.),
Pauteur voyait son peuple dans un état déplorable (Ecc. 3 :
16,17; 4:1;5:5,7; 8:11; 10: 5-7, 16, 17, 20), et
loin de considérer l'injustice dont il est le témoin comme une
exception ou comme quelque chose d’inévitable, il en fait une
regle générale, et juge d’apreés ce qu’il voit ce (qui se passe « sous



b8 D" A. KUENEN.

le ciel, sur la terre. » (Ecc. | : 3, 14; 8 : 14, 16, etc.) Il se de-
mande comment cela peut s’accorder avec la foi en Dieu, le tout-
puissant et le juste. Le gouvernement du monde est pour lui,
comme pour l'auteur du livre de Job et celui des psaumes 37 et
73, un probleme qu'’il ne peut résoudre. (Ecc. 8 : 17.) La réalité
ne se laissant pas nier et la croyance traditionnelle de la toute-
puissance, de la sagesse et de la justice de Jahveh ne pouvant
pas non plus étre mise de coté, Pautear ne parvient pas a les
concilier; il préche une entiére résignation mais qui n’est pas
réellementle fruit de la foi; il engage & jonir avec contentement
des biens terrestres (Ece. 2 : 24,11 : 9, 10, etc.) et & pratiquer
’obéissance comme la condition nécessaire du bonheur. (Ecc.
3:17;12 : 13, 14, etc.) 1l vante la crainte de Dieu, mais ne
montre ni amour envers Dieu, ni joyeuse soumission & sa vo-
lonté. Dieu est pour lui un Dieu de loin. (Ecc. 5:1.) Sa con-
ception de Dieu est pure et élevée, mais sans intimité ; le nom
de Jahveh lui est trop saint pour que I’homme puisse le pronon-
cer. L’auteur manque de tout élan et de tout enthousiasme,
une circonspection exagérée le caractérise jusque dans sa mo-
rale. (Ecc. 8:2-5; 7:16,17; 10: 4, 20.) Or un tel effet de
I’influence des scribes n’est pas étonnant; tout en reconnaissant
ses grands bienfaits, on ne saurait méconnaitre son impuissance
& communiquer & tous, comme l'avait fait la prophétie qu’elle
devait remplacer, cet enthousiasme qui fait triompher du
doute. Il y avait la un trés grand danger. Les juifs entraient
toujours plus en contact avec la science, les arts, la civilisation
de la Gréce; n’était-il pas a craindre que cette vie riche et d¢-
veloppée n’exercit un trop puissant attrait sur ceux qui comme
I’Ecclésiaste, accablés de mainte difficulté, ne pouvaient plus
se renfermer dans le cercle étroit de la religion juive ? Il en
fut ainsi en effet au commencement du second siecle et 'on
pouvait s’attendre 4 ce que ce mal se répanditl toujours plus,
et pourtant a la fin de ce siécle, le judaisme se trouva plus
solide que jamais. Les événements politiques seuls donnent
lexplication de ce fait.

Lorsqu’en 175 av. J.-C., Antiochus Epiphane succéda a son
frére, Onias Il était souverain sacrificateur ; son frére Josué ou



LA RELIGION D’ISRAEL. 559

Jason réussit & corrompre le roi pour qu’il lui donnit cette
charge. (174 av. J.-C.) 11 en profita pour introduire partout
les moeurs grecques; un gymnase fut bati a Jérusalem (2
Mach. 4:14), et & une féte célébrée & Tyr en ’honneur de Mel-
karth, Jason envoya des députés avec des contributions en ar-
gent. (2 Mach. 4:18-20.) Apreés trois ans, Jason ful chassé par
Ménélaus qui offrit au roi 300 talents de plus. (171 av. J.-C.)
(2 Mach. 4:23.) Celui-ci refusant de payer le tribut promis, dut
s’enfuir & Antioche, ou il fit massacrer Onias III. (170 av. J.-C.).
Son successeur, Lysimaque, mourut dans une émeute soulevée
par ses propres exactions. Jason, voulant profiter de ces désor-
dres pour recouvrer sa dignité, conquit Jérusalem, y fit un
massacre, mais fut bientdot forcé de s’enfuir. Antiochus qui voyait
dans toutes ces luttes le commencement d’une révolte contre
son autorité, s’empara de la ville et la pilla ainsi que le temple.
(169 av. J.-C.) (1 Mach. 1 : 26.) Deux ans plus tard, il envoya
Apollonius avec une grande armée en Juda ; Jérusalem fut prise,
un terrible massacre eut lieu, une forteresse nommée Acra fut
erigée tout prés du temple. Vint ensuite la défense de sacrifier
dans le temple, de célébrer les fétes et le Sabbat, méme de
pratiquer la circoncision. Les manuscrits de la loi furent brilés,
tous ceux qui les cachaient mis & mort. Enfin on dressa dans le
temple un autel & Jupiter (167 av. J.-C.), tandis que dans les
autres villes les juifs furent forcés de sacrifier aux idoles. Plu-
sieurs céderent 4 la volonté du roi, la garnison méme d’Acra
se composait en grande partie de juifs apostats. (1 Mach. 1 : 20;
etc.) Les historiens juifs alleguent comme cause de cette per-
sécution lVorgueil du roi (Dan. 7:8, 25; 8:25; 11:36; 1
Mach. 1 : 23, 25; 2 Mach, 5:21), son désir de détroner Jahveh.
M. Kuenen n’est pas satisfait de cette réponse. Il trouve la vraie
cause soit dans I’embarras pécuniaire, qui l’avait poussé a in-
tervenir dans le gouvernement intérieur de Juda, soit dans son
désir de propager la civilisation grecque. La conduite de Jason
lui avait fait croire qu’en Juda on n’était pas trop hostile & une
union fraternelle avec les peuples voisins, dans le culte de Ju-
piter. Décu dans cette espérance, il ne pouvait reculer sans
faire preuve d’une liche faiblesse. Il devait donc ticher d’étouf-



560 D' A. KUENEN.

fer toute résistance en supprimant sunplement la religion juive,
et voila ce qui, contrairement & ses premieres intentions, le
porta 4 entreprendre une persécution dans toutes les regles.
Exécutés ca et 1a, ses ordres échouérent en général contre une
fermeté passive dont les scribes donnerent I’exemple. (Dan.
11 : 33; 12 : 3.) Eleazar et « la mére des sept fils» ne sont
pas encore oubliés. (2 Mach. 6 et7.) Un prétre dgé, Mattathias
pére de cinq fils, demeurant & Modin, entre Jérusalem et Joppé,
donna enfin le signal de la lutte. Apres avoir refusé de sacrifier
lui-méme 4 I’honneur des idoles, il tue dans une sainte indi-
gnation un juif qui se présente pour le faire et chasse les en-
voyés d’Antiochus. Suivi de quelques fidéles, il se réfugie dans
le désert, et, attaqué 4 chaque fois le jour du Sabbat, il se
laisse bhattre par raison de conscience. Enfin, i1l surmonte ses
scrupules, et il est vainqueur. Aprés sa mort (166 av. J.-C.), on
choisit pour chef son troisiéme fils Judas, surnommé Machabi,
le marteau. Suivi d’abord d’une fort petite bande, il remporte
des victoires toujours plus grandes et réussit enfin, en 164, &
s'emparer de Jérusalem et du temple et & contenir la garnison
d’Acra. Il commence par purifier le sanctuaire, et, le jour méme
ou trois ans auparavant le premier sacrifice avait été offert a
Jupiter, le temple est solennellement rendu & Jahveh. Une
féte de huit jours est instituée en mémoire de cette grande dé-
livrance.

Dés lors la religion de Jahveh ne fait qu’un avec le peuple. Si
Pinfluence lente et douce de la civilisation grecque eit pu de-
venir dangereuse pour elle, le choc violent qui devait la dé-
truire ne servit qu’a en fortifier les bases et & la rendre plus
chére au peuple rudement réveillé. Les fruits des efforts de Juda
Macchabée se montrérent aussi dans la sphere spirituelle, té-
moin, outre quelques psaumes ( 118; 44), le livre de Dariel qui
révele ce qu’il y a de caractéristique dans cette période. L’au-
teur inconnu de ce livre met ses espérances, qu’il emprunte en
grande partie aux écrits prophétiques, surtout a ceux de Jé-
réemie (Dan. 9:1), dans la bouche de Daniel, homme connu
depuis longtemps par sa sagesse et sa piété. (Ezéch. 14: 14, 20;
28 :3.) L’humiliation d’Israél et la domination des Chaldéens



LA RELIGION D'ISRAEL. 561

devait durer 70 ans (Jér. 25:11; 29:10); le retour de I'exil ce-
pendant n’avait pas réalisé les promesses. Il fallait done, pour
que la prophétie ne parit pas fausse, que les 70 ans fussent des
années de Sabbat (70 X 7 ans); c’est au développement de
cette idée, qui jette un jour surprenant sur I'dge d’Antiochus
Epiphane, que le livre de Daniel est consacré. L’auteur cherche
4 consoler ses fréres par le récit des expériences de Daniel et
de ses trois compagnons. (Dan. 1; 3; 6.) Mais Jahveh ne se borne
pas a préserver les fidéles. Il punit aussi ceux qui s'enorgueil-
lissent contre lui, témoin Nébucadnésar et Balthasar. (Dan. 4 et
5.) Tout cela est écrit en vue d’Antiochus Epiphane et des per-
sécutions qu’il avait ordonnées. L’auteur, trés sévére dans sa
conception des devoirs religieux, a un certain penchant pour
'ascétisme. (Dan.1:8,12;6:11;10:3.)Il y adans ses espérances
une foi ardente et des horizons trés larges. L’année du meurtre
d’Onias [Il, légitime souverain sacrificateur (170 av. J.-C.),
ouvre d’apres lui la derniére des 70 sernaines d’années. (Dan. 9:
26 a.) Le premier sacrifice offert dans le temple & Jupiter a
donc lieu au milieu de cette semaine, de sorte que la suppres-
sion du culte juif ne peut durer plus de trois ans et demi.
(Dan.12:7; 7:25;9:27.) Son rétablissement coincide chronolo-
giquement avec la défaite d’Antiochus. (Dan. 7; 25, etc.; 8:25.)
Aprés sa mort, en 163, et les désordres qui 'accompagnent
(Dan. 11 : 40-45; 12;1), viendra la résurrection des morts. (Dan.
12:2-3.) L’explication du réve de Nébucadnésar et une vision
détaillée (Dan. 2:29-45 et ch. 7) nous apprennent uelle sera
cette vie nouvelle et élernelle. Quatre royaumes, les monarchies
des Chaldéens, des Médes, des Perses, des Grecs, se succed nt.
La derniére est dépeinte avec détail, et la figure d’Antiochus
Epiphane y‘ressort particulierement comme le dernier vepreé-
sentant de la puissance paienne, (Dan. 7:8; 11; 20; comp. ch.
8 et 11.) C’est au milien des profanations de ce roi que I'Eter-
nel tient le jugement dernier,et ordonne de détruire la mo-
narchie grecque. Vient ensuite sous la forme d’un fils d’homme
le peuple des saints (Dan. 7:13, 14, 27); il est revétu de la
puissance, son régne est impérissable, toutes les nations se
courberont devant lui, et la participation & cette domination
C. R. 1872. 37



562 D' A. KUENEN.

glorieuse d’Israél, c’est la vie éternelle, pour laquelle plusieurs
morls seront ressuscités. On a justement nommé le livre de
Daniel « le premier échantillon d’une philosophie, ou plutot
d’une théologie de l'histoire.» L’auteur regardant le premier
toute 'histoire comme un grand drame qui se déroule selon la
volonté de Jahveh, ne doute nullement du triomphe de ce qu’il
croit la vérité. Son erreur sur ’avenir, conséquence de sa foia
Pinfaillibilité de la prophétie, ne tombe pas & sacharge. Iln’ya
cependant guére dans son livre d’éléments religieux et moraux ;
’exhortation & la fidélité , la seule qui se trouve dans la partie
narcative, disparait dans les descriptions de ’avenir. En attri-
buant d’ailleurs ses espérances au propheéte Daniel , 'auteur
favorisait la conception mécanique de la révélation de Jahveh,
et était forcé, pour ne pas se trahir, de s’exprimer d’une maniére
énigmaltique. A son exemple, on élabora toute une littérature
apocalyptique , on attribua & Hénoc, & Noé, a Moise, méme &
la sybille des révélations sur lavenir, contenant soit le récit
du temps présent ou passé, soit les craintes ou les espérances
qu'on avait pour l'avenir. L’amour du mystérieux en fut forte-
ment nourri, souvent aux dépens de la religion méme.

Ces espérances exaltées ne devaient pas se réaliser . Judas
Machabée garda le pouvoir; mais il eut & combattre d’abord
Lysias, le tuteur d’Antiochus Eupator, fils mineur d’Antiochus
Epiphane, puis Démétrius, fils de Seleucus Philopator, ¢ui, re-
connu comme roi de Syrie et poursuivant la politique de ses
prédécesseurs, maintint le souverain sacrificateur Alcimus. (162
av. J.-C.) Judas, aprés avoir remporté une victoire brillante
sur le général syrien Nicanor (161 av. J.-C.), fut battu et tué
dans la bataille d’Eléasa. (160 av. J.-C.) Son frére Jonathan lui
succeéda, remporta quelques victoires, mais n’aurait pu se main-
tenir, si Alexandre Balas, fils prétendu d’Antiochus Epiphane,
ne s’etait pas levé en Syrie méme. Jonathan le reconnut comme
roi; maisayant recu de lui la dignité pontificale (152 av. J.-G.),
il ful dés lors engagé dans les luttes pour le trone de Syrie. 1l
fut fait captif par un des prétendants, Tryphon, et tué en 142
av. J.-C. Son fréere Simon hérita du pouvoir et de la dignité
sacerdotale, et remporta de tels avantages que 'indépendance



LA RELIGION D’ISRAEL. A 563

des Juifs fut enfin reconnue. (138 av. J.-C.) Simon tué en 135
fut remplacé par son fils Jean Hyrcan Jer, dont le regne (135-
106 av. J.-C.) marqua l'apogée de la domination des Has-
monéens (nom donné aux descendants de Maitathias, & cause
d’unde leurs aieux). Il subjugua la Galilée, la Samarie, les con-
trées au dela du Jourdain, enfin les Iduméens qu’il forga a la
circoncision. Apréssa mort lestroubles recommencérent. Aris-
tobule Ier se signala par sa cruauté. Sonfrére Alexandre Jannée
(105-79 av. J.-C.), heureux dans les guerres, s’attira la haine
d’une grande partie du peuple. 11 laissa deux fils, Aristobule i
et Hircan II, dont le second devint souverain sacrificateur sous
la tutelle de la veuve Alexandra; aprés la mort de sa meére,
Aristobule, mécontent de cet arrangement, combaitit et vain-
quit son frére. (70 av. J.-C.) Celui-ci, poussé par son favori
Antipater, Iduméen, assiégea Jérusalem. (64 av. J.-C.) Cette
guerre fratricide engagea les Romains & se méler des affaires des
Juifs; Pompée s’empara de Jérusalem. (63 av.J.-C.) Hircan Il
resta grand sacrificateur et prince (ethnarque) d’un petit terri-
toire. Les efforts fréquents d’Aristobule et de ses fils, pour res-
saisir le pouvoir, furent toujours repoussés par les armées des
Romains. Antipater, qui avec ses deux fils régna en réalité beau-
coup plus qu'Hircan, profita de la lutie entre César et Pompée
pour agrandir le pouvoir de son maitre, mais s'attira toujours
plus la haine du peuple. Son fils Hérode voulant succéder
& Hyrcan (43 av. J.-C.), Antigone, fils d’Avistobule, secouru
par les Parthes, s’empara de Jérusalem. {40 uv. J.-C.) Hérode
cependant reconquit la ville & Vaide des légions romaines
37 av. J.-C.), le dernier des Hasmonéens perdit la vie et Hé-
rode fut reconnu roi.

Le fait important dans T’histoire du judaisme, pendant ce
temps, est la formation des partis qui jusqu’a la fin ont dominé
I'état ruligieux du peuple juif. Les germes en existaient déjaavant
Antiochus Epiphane. G’était I'aristocratie sacerdotale, inclinant
a la complaisance pour Pétranger -aussi souvent que l'intérét
politique semblait 'exiger, et le peuple (la bourgeoisie), dirigé
par les scribes, hommes d’u:e tendance sévére et légale. La
conduite d’hommes tels que Jason et Ménélaus avait diminué de



564 D' A. KUENEN.

beaucoup l'influence et le prestige de Iaristocratie. Les scribes
au contraire avaient gagné, par leur fidélité dans la persacution,
’admiration et 'amour de la nation. Au commencement, en-
tierement unis a Mattathias et a ses fils, ils s’étaient contentés
de la liberté religieuse et avaient refusé de faire de grands sacri-
fices pour la liberté politique ; ils avaient accepté Alcimus, im-
posé parle roi de Syrie, comme souverain sacrificateur. (162av.
J.-C.) (1 Mach. 7 :12-14.) Cenefut qiie lorsque Jonathan eut ob-
tenu cette charge (152 av. J.-C.) que les scribes se réunirent
a lui. Le différend entre les Hasmonéens et les scribes se pro-
duisit cependant bien vite de nouveau, et peu & peu on vit se
constituer sous les noms de saducéens et de phariséens, deux
partis, 'un aristocratico-politique, 'autre démocratico-religieux,
qui s’entrechoquaient fréquemment. Le nom de saducéens dé-
rivant du nom propre Zadok, on a cru qu’il se rattachait au
contemporain de David, d’aprés lequel Ezéchiel nomme les
prétres « fils de Zadok; » mais comme ce nom ne se retrouve
nulle part dans la littérature aprés l'exil, il est plus probable
qu’ll se rattache & un certain Zadok, contemporain de Jonathan
le Hasmonéen, dont la mémoire n’est pas venue jusqu’a nous.
Le nom de phariséens, emprunté a la langue courante, signifie
« les séparés, » etindique ceux quis’isolaient non-seulement des
paiens, dont tout le peuple était plus ou moins séparé, mais
aussi de leurs compatriotes moins consciencieux et moins séve-
res, dont le contacl pouvait les souiller malgré eux. Personne
donc, méme en partageant les opinions aristocratiques, ne pou-
vait étre saducéen s’il n’appartenait aux descendants d’Aaron ou
a une des principales familles laiques, mais un homme de n’im-
porte quel rang pouvait devenir phariséen.

A coté de ces deux partis, se trouvait Uordre des esséniens.
Environ quarante ans aprés Christ, lesesséniens demeuraient en
grande partie prés de la mer Morte, dans de pelites colonies &
une grande distance des villes. (Ant.13:5,§9; 18:1,§5; Bell. Jud.
2: 8, §§2-414.) Il est probable qu’ils ne se sont retirés que petit
petit de la société juive; du moins 1l est digne de remarque que
le premier essénien dont parle Joséphe, nous le trouvons avec
ses disciples dans le temple de Jérusalem. Nous ignorouns ce-



LA RELIGION D’ISKAEL. 565

pendant entierement I'histoire de leur développement intérieur.
Leur caractére essentiel était un communisme ascétique, leur
maniére de vivre excessivement simple. Le septieme jour était
pour eux un jour de repos dans le sens le plus absolu; ils se
réunissaient en ce jour dans leurs synagogues ou l'explication
de la loi et des autres livres vénérés était leur principale occu-
pation. La profanation du nom de Moise comme celle du nom
de Jahveh était punie de mort. Se soustrayant au culte public,
ils y envoyaient parfois des cadeaux; chacun de leurs repas,
commencé par la priére et le chant d’un hymne, et terminé
aussi par un hymne, était une espéce de repas d’offrande.
Leurs chefs disposaient librement des biens et mainienaient
Pordre et la discipline ; mais dans des cas importants la décision
était prise par une centaine d’esséniens. Pour étre admis dans
leur ordre, le novice, aprés avoir subi une épreuve de trois ans,
devait préter le serment de fidélité, seul serment (ui leur fiit per-
mis. D’aprés Philon, la secte contenait de son temps quatre mille
membres; la plupart n’étaient pas mariés; ceux qui ’étaient ne
vivaient pas dans les colonies, mais suivaient du resteles mémes
regles. La secte des esséniens a la méme origine que le parti
pharisien. Le désir d’observer fidélement la loi dans tous ses
details s’était accru par les persécutions. Les fondateurs de
la secte, animés de cette passion, ayant commencé par cher-
cher l'isolement, lears disciples allérent toujours plus loin.
Beaucoup de pratiques, cependant, comme le célibat, 'absti-
nence des sacrifices sanglants et en général du culte, la défense
de prendre de la viande, du vin, semblent étre directement op-
posées aux lois mosaiques. Il n’y a néanmoins pas lieu de cher-
cher pour ’essénisme une origine étrangére. On trouve déja
avant Pexil beaucoup de choses qui le préparent: le naziréen
etait obligé de se garder plus que tout autre de toute souillure,
de laisser croitre sa chevelure et de s’abstenir du vin et des
boissons spiritueuses; les réchabites observaient cette méme
abstinence. (Jér. 35.) La rigoureuse défense du sang et de la
viande sanglante pouvait facilement contribuer & faire rejeter
toute viande. La législation sacerdotale, en regardant I'union du
mariage comme une souillure temporaire (Lév. 15 :16-18) pou-



566 DT A. KUENEN.

vait faire croire a la sainteté éminente du célibat. L’abstinence
du culte pablic ne provenait pas d’hostilité, témoinsles cadeaux
quils envoyaient au temple; c’'élait plutdt une conséquence
inévitable d’une maniére de vivre particuliere. Elle prouve
cependant qu’au premier siécle avant notre ére le temple n’était
plus considéré comme chose indispensable. L’idéal de moralité
exposé dans le serment de fidélité, était entierement emprunté
aux prophétes et aux psaumes. (Esa. 33:15,16; Ex. 19:6a;
Ps. 15; 24:1-6, etc.) La seule phrase obscure du serment est
celle ol le novice promet de garder fidélement les livres de la
sacte et les noms des anges. « Cette science secréte se ratta-
chait probablement au don de prophétie qui, d’aprés Joséphe,
était général parmi eux. (Ant. 15:10,8§5;17:13,§3; Bell. Jud.
1:3,§5,2:7, §3, 8,§12.) La prophétie de cetle époque repo-
sait sur une interprétation particuliére des saintes Ecritures et
Pon s’y servait largement de la doctrine des anges.

Sous le régne de Jonathan et de Simon, aucune querelle n’é-
clata entre les sadducéens et les pharisiens. Les premiers, en
train de regagner leur pouvoir, ne devaient désirer aucun chan-
gement, tandis que les scribes obtenaient dans ce temps quel-
que part dans le gouvernement; nous en trouvons du moins
quelques-uns, au premier siécle avant notre ére, dans le Sanhé-
drin. (Ant.14:9, § 4.) Sous Hircan 1(135-106) éclata la rupture;
la déclaration du pharisien Eléasar qui prétendait que le
prince, pour agir selon laloi, devait abdiquer la dignité ponti-
ficale, parce que, sa mére ayanti été prisonniére dans la guerre
contre les Tyriens, sa naissance n’était pas sans tache, décida
la lutte sans en étre la seule cause. Les guerres d’Alexandre
Jannée (105-79 av. J.-C.) fortifierent le parti pharisien. Une
faute commise par lui dans ses fonctions sacerdotales, lorsde la
féte des tabernacles, détermina une guerre civile dans la-
quelle, d’apres Josephe, cinquante mille des adversaires
d’Alexandre furent tués. Les pharisiens implorérent assistance
du roi syrien Démétrius Eucaere; Alexandre cependant
triompha; mais il garda une telle impression de la puissance
des pharisiens, que sur son lit de mort il conseilla & sa femme
de céder entierement & leur direction afin d’avoir un régne



LA RELIGION D’fSRAEL, 567

tranquille. Les noms des deux partis ne sont guéeres mentionnés
pendant la guerre fratricide entre Aristobule II et Hyrcan II.
Si Aristobule était favorisé par les prétres, aucun des deux
rivaux n’avait la sympathie des scribes et du peuple. (Ant. 14:
2,§1;3,§2)

Les deux partis différaient non-seulement dans leurs vues
politiques mais aussi dans leurs opinions religieuses. Les scribes
conlinuaient leur travail. Siméon le juste avait éié suivi par
Antigone, celui-ci par des « paires » (zitgoth) qui propagérent
la tradition et dont la derniére fut celle d’Hillel et de Shamai,
contemporains d’Hérode. (Pirke Aboth 1 :3, etc.) D’aprés un
recit de la Mischna (M. Chagiga 2§ 2), ces hommes étaient, sous
les noms de prince (nasi) el pére du tribunal (ab-beth-din), & la
téte du Sanhédrin. Le fait cependant que le grand sacrificateur
presidait le Sanhédrin, prouve que ce récit n’est pas historique.
M. Kuenen le modifie donc de maniare a faire de ces péres les
chefs des scribes. (Cp. Ant. 14:9, § 3-5.) Ils prenaint soin des
écoles, de la propagation et du développement de la loi orale.
Admis peu & peu dans le Sanhédrin, ils y rencontraient lesidées
de Varistocratie. Or les sadducéens n’avaieni pas de systéme re-
ligieux ou théologique & eux, ils étaient simplement les conser-
vateurs. Ils reconnaissaient l'autorité de la lot et ne rejetaient
nullement ni ce que la grande synagogue avait établi, ni les
preceptes de la tradition pour autant gu’elle s'était constituée.
C’est donc & tort que Joséphe (Ant.413: 10, § 5, 6) leur impute
la récusation de laloi orale, ou d’autres auteurs celle de tous
les livres de ’Ancien Testament a 'exception de la loi. (Par ex.
Tertull. De praescr. haeret, cap. 46.) Ils s’opposaient seulement
aux nouveaulés que les scribes s’efforcaient d’introdaire. Un
des traits les plus caractéristiques des opinions des sadducéens
est leur négation de I'immortalité. Combattue par I'Ecclésiaste
(IIIe siecle avant J.-C.), niée par Jésus Sirach, au commence-
menti du second, cette docirine n’était pas un élément de la
conviction populaire lors de I'apparition des sadducéens. 1l en
est de méme de la doctrine des anges et des démons, dont le
fécond développement est postérieur au programme du parti
sadducéen. Les pharisiens étaient les partisans du progrés,



568 D* A. KUENEN.

pourvu seulement qu’on distingue entre progrés et liberté crois-
sante. Leur but étail la réalisation de la loi écrite et orale. Tout
en multipliant et en aggravant les ordonnances de la loi, ils ne
s’y liaient nullement quand l'intérét de la religion I’exigeait. Leur
interprétation de la loi était souvent plus arbitraire que celle
des sadducéens. Moins sévéres dans leurs lois pénales (Ant.
13 :10, §6), ils restreignaient les prérogatives des prétres en
étendant leurs devoirs. Partant d’un principe démocratico-re-
ligieux, ils avaient les suffrages du peuple, souvent méme des
femmes des sadducéens (Ant. 18 :2§ 4; 17, 2, § 4), et étaient les
vrais représentants du judaisme.

CHAPITRE XI

Les Juifs dans la dispersion; l'hellénisme.

Vers la fin de la période perse et surtout dansla période
grecque, on trouve un grand nombre de Juifs en dehors de leur
propre patrie. Les différentes déportations ayant modifié la ma-
niére de vivre, on s’était accoutumé a l'idée que méme en de-
hors de la patrie on pouvait conserver sa nationalité et sa re-
ligion. Il y eut d’ailleurs rarement une période plus favorable
a ’émigration que la période grecque. Estimés comme de pai-
sibles citoyens dont on n’avait pas a craindre une conjuration
avec les anciens habitants du pays, les Juifs furent partout ac-
cueillis 4 bras ouverts par les nouveaux rois grecs; ils contri-
buaient 4 peupler les villes nouvellement fondées et y rece-
vaient des priviléges plus ou moins importants. Ils y formaient
de véritables églises,y construisaient des synagogues et restaient
en relation avec la meére -patrie et le culte du temple. Leur re-
ligion faisait un en effet avec eux. Quelle différence entre l'at-
titude des Juifs expatriés de cette période et celle des contem-
porains de Jérémie ! (Jér. 44:15.) Aprés le départ d’Esdras un
grand nombre de Juifs restérent en Babylonie. Deux fréres (Cha-
sinai et Chalinai) fondaient & Néarde, au commencement de
notre ére, un empire juif indépendant, dont la capitale ainsi que
Nisibe, fut habitée exclusivement par des Juifs, méme aprés



LA RELIGION D'ISRAEL. 569

leur soumission aux Babyloniens. (Ant. 18:9.) Ils étaient a
Adiabéne d’'unesigrande puissance que la famille royale méme
y embrassa leur religion. (Ant. 20:2, § 1.) Aprés la mort d’A-
lexandre le grand, I’émigration des Juifs dansles villessyriennes
fut fortement favorisée ; on les trouve en trés grand nombre a
Antioche , & Damas, & Palmyre et, déja au second siécle avant
notre ére, en Arabie. lL.es Séleucides leur ouvrirent le chemin
vers I’Asie Mineure. Antiochus le Grand (223-187 av. J.-C.)
en fit transporter deux mille en Lydie et en Phrygie, et sous
Antiochus Théos (260-247 av. J.-C.) ils avaient déja la bour-
geoisie dans les villes ioniennes. (Ant. 12:3, § 2, 4.) Des cotes
de P’Asie Mineure, ils se répandirent surles iles de la mer Egée.
Danslapériodedu Nouveaun Testament ils avaient de nombreuses
synagogues, qui n’élaient plus de date récente, en Macédoine et
en Grece. (Act. 16:13,17; 1: 10,18 : 4.)En I’an 139 avant J.-C.
ils furent expulsés de Rome parce qu’ils avaient admis des pro-
sélytes italiens & la célébration du Sabbat '. Deux siécles plus tot
ils s’étaient déja rendus en Egypte. Alexandre leur fixa leur ha-
bitation & Alexandrie et leur accorda d'impertants priviléges.
(331 av. J.-C.) (Jos. contr. App. 2: 3, 4, 6; Bell. Jud. 2: 18
§5.) Ptolémée en fit transporter un grand nombre en Egypte
(320 av. J.-C.), et aprés la bataille d’Ipsus (301 av. J.-C.) plu-
sieurs milliers de Juifs s’y rendirent librement et y furent privi-
légiés plus que les Egyptiens mémes. Quelques-uns allérent
méme en Nubie et en Ethiopie et formeérent des églises puis~
santes en Libye, surtout 4 Cyréne et dans les endroits voisins.
Cette propagation des Juifs est d’une grande importance, en de-
hors méme des avantages qu’elle offrit 4 la prédication du
christianisme. Bien qu’en général on se rendit peu compte
des parlicularités de la religion juive, qu'on attachét plus de
prix 4 ses cérémonies (qu’a ses idées, et qu'on la confondit
avec d’autres formes religieuses souvent contraires, elle at-
tira un grand nombre de prosélytes et répandit partout le
nom de Jahveh.

M. Kuenen ne traite que du développement des Juifs &
Alexandrie. Geuvernés par leur alabarque ou ethnarque, qu’as-

' Th. Mommsen, Rdm. Gesch. II, 429,



570 DT A. KUENEN.

sistait un synédrion de soixante-dix personnes, ils y formaient
un état dans ’état. Par leur cominerce continuel avec les Grecs
cependant, la langue grecque devint bientot leur langue val-
gaire, d’ol1 le nom d’Hellénistes pour les distinguer des Hébreua.
(Act. 6:1;9: 29, etc.) Le besoin d’une traduction grecque de
la loi mosaique se fit bientdt sentir. Elle se fit probablement
sous le regne de Ptolémée Philadelphe. (285-274 av. J.-C.) La
lettre d’Aristéas (fiction d’un Juif d’Alexandrie au commence-
nient de nolre ére) donne un récit romanesque de la maniére
dont cette traduction est faite et la rattache & un veen de Pto-
lémée lui-méme. Ce récil cependant, bien qu’accepté par Philon
(2: 138-141) et Flavius Joséphe, (Ant. 12:2) n’est, d’apres
M. Kuenen, évidemment pas historique. La traduction doit
probablement son nom de ¢raduction des septante, non pas
aux soixante-douze traducteurs envoyés de Jérusalem pour la
faire, mais au synédrion d’Alexandrie, de soixante-dix mem-
bres, qui la reconnut comme traduction officielle. On acruy
découvrir des traces de l'influence de la philosophie grecque.
M. Kuenen n’est pas de cet avis. Le nom de Jahveh y est tra-
duit par « le Seigneur, » au lieu d’étre transcrit en caractéres
grecs comme les aulres noms propres, les anthropomorphismes
y sont souvent adoucis et méme parfois éludés. (Comp. la tra-
duction de Gen. 6: 6, 7;15: 3; Ex. 24: 9-11; Nomb. 12: 8,
ete.) Or les mémes faits se présenient dans les écrits faits pen-
dant cette époque en Palestine. La traduction des autres saintes
Ecritures suivit celle de la loi; plusieurs personnes y travail-
lerent. Le petit-fils de Jésus Sirach, qui traduisit 'ouvrage de
son grand-pére, trouva lors de son arrivée en Egypte (132 av.
J.-G.) une version «de la loi, des prophétes et des autres
livres, » version qui, d’apres sa propre remarque, différait
beaucoup du texte hébhreu et qui produisait une tout autre
impression sur le lecteur. Tandis que les hvres prophétiques,
a I'exception de celui de Jérémie, sont généralement traduits
littéralement, on rencontire dans la plupart des livres histori-
ques des additions et des changements plus ou moins grands.
(1 Rois 2: 35, 46; 4: 20ss.; 5: 31 ss.; 12: 24 ss.) La traduction
d’Esther est en réalité une refonte qui donne au livre grec un



LA RELIGION D’ISRAEL. 571

caractére tout différent de celui du livre hébreu. Le troisiéme
livre d’Esdras, composition libre, contient, outre une partie de
2 Chron. et du livre hébreu d’Esdras, le récit d’un concours
entre Zorobabel et deux autres personnes, dans lequel le pre-
mier remporte la victoire. (3 Esdr. 3:1-5: 6.) L’apocalypse
de Daniel subit dans la traduction d’importantes modifications :
les épisodes « Daniel et Susanne,» « Bel et le dragon, » «la
priere d’Azaria, » et « ’'hymne des trois jeunes hommes dans
la fournaise ardente, » y furent ajoutés.

Le but de toutes ces additions, ainsi que des ouvrages d’Eu-
poléme et d’Arthapane, du drame de «’Exode» d’Ezéchiel, du
poéme épique sur Jérusalem de Philon I'ancien, et des poémes
de Théophile (on en trouve des fragments dans Eusebe : Praep.
evang. 9: 17-39) était de fixer I'attention des Grecs sur les sin-
gulieres aventures du peuple juif, de défendre le judaisme, ou
de combattre le paganisme. Leur forme particuliére nous frappe
tout d’abord. Ce sont pour la plupart des pseudépigraphes, forme
générale de la littérature de ces jours; voir les traductions de
Daniel et d’Esther dans leurs additions, la lettre d’Aristéas, les
fragmentis d’Aristobule, quelques versets attribués a Sophocle
(Clem. Alex. Strom. 5 cap.14), un poéme didactique attribué au
poéte ionien Phocylide (VI® siécle av. J.-C.) et quelques poésies
et prophéties mises dans la bouche de la sibylle. On se servait
encore plus fréquemment de noms de prophétes de I’Ancien
Testament, comme dans la «lettre de Jérémie » (Baruch 6),
qui se trouve dans la traduction du livre hébreu de Baruch, et
A laquelle est ajoutée toute une partie (Bar. 3:9-5:9) mise
aussi dans la bouche de Baruch, dans « la sagesse de Salomon »
et dans le troisieme livre des Machabées. Le contenu de cette
littérature témoigne tantdt de dispositions fort amicales envers
les peuples paiens, comme la letire d’Aristéas et surtout le
poéme de Phocylide, tantot d’animosité et d’une forte polémi-
que, comme « la lettre de Jérémie, » «la sagesse de Salomon, »
et la sibylle juive. Ce sont, cutre les dispositions personnelles
des auteurs, les rapports changeants avec les peuples paiens,
qui expliquent cette différence.

Pendant tout le temps que les Lagides régnerent sur la Judée,



5792 D" A. KUENEN.

la bonne intelligence ne fut pas interrompue, pas meme sous
Ptolémée IV. Philopator (222-204 av. J .-C.), bien que le troisieme
livre des Machabées lui impute une terrible persécution
des Juifs, qui, si elle n’est pas tout & fait inventée, est
beaucoup plus récente. 1l en fut encore ainsi apres I'incorpo-
ration de la Ceelé-Syrie et de la Palestine dans I'empire des
Séleucides. Les Juifs alexandrins parvinrent meme au faite
de leur crédit sous le régne de Ptolémée VI Philométor (180-146
av. J.-C.) et de son épouse Cléopatre. (2 Mach. 1:10; Fl. Jos.
Contr. App. 2: 5.) Sous son regne, Onias, fils du grand sacrifi-
cateur Onias III, tué & Antioche (170 av. J.-C.), recut la permis-
sion de construire & Héliopolis un temple & Jahveh. (Jos. Bell.
Jud. 7:10 § 3.) Plusieurs Juifs s’établirent dans le voisinage
(Ant.13: 108 4; 14: 8§1; Bell. Jud. 1: 9§ 4); et quelques
prétres et lévites consentirent a y faire le service. (Act. 13: 3
§ 3.) On continua cependant a regarder le temple de Jérusalem
comme le vrai sanctuaire; le souverain sacrificateur qui fonc-
tionnait conserva toute son autorité (Ant.14:8§1), et ce ne
fut qu’apres la ruine du temple de Jérusalem (70) que le nou-
veau sanctuaire aurait eu quelque chance de réussite si Ves-
pasien ne l'avait pas fermé trois ans plus tard. (73) (Bell. Jud.
7:10§2-4.) Une autre preuve de la bienveillance de Philométor
est le fait qu’il consentit & servir d’arbitre entre les Juifs et les
Alexandrins & Alexandrie: Josephe raconte que deux chefs
samaritains furent mis & mort par lui (Ant. 13; 3§ 4); les Sa-
maritains, de leur coté, s’attribuérent la victoire. M. Kuenen
pense que les Juifs 'ont emporté, mais sans que le sang ait coulé.
(’est probablement sous le régne de Ptolémeée VII Physcon
(146-117 av. J.-C.) gqu’eut lien la persécution placée par le
3¢ Machabée sous Philopator. (3 Mach. 7; 16; Jos. contr. App.
2:5.) Aprés la mort de ce roi, les affaires juives prirent de
nouveau une meilleure tournure. Cléopatre, au contraire, leur
fit autant de mal que possible. Par la bataille d’Ipsus (30 av.
J.-C.), ’Egypte devint une province romaine ; or les Romains
leur étaient en général favorables, et ils furent surtout protégés
par Auguste et Tibére. Sous le régne de Caius Caligula (37-41),
la populace jalouse les chassa des quartiers ou ils étaient les



LA RFELIGION D'ISRAEL. 5713

moins nombreux, leur ota leurs synagogues [Proxeuques), pilla
leurs demeures et tua méme quelques-uns d’eux. Le gouver-
neur Flaccus leur ota la bourgeoisie, et le refus des Juifs de
donner dans leurs synagogues une place a la statue de Caligula
fit que celui-ci ne voulut pas recevoir la députation qu’ils lui
envoyeérent sous la direction de Philon (Phil. in Flace. et de
legat. ad Gajum) pour présenter des plaintes.

Cetle persécution donna lieu a quelques écrits remarquables :
1° le libelle diffamatoire ’Appion que nous ne connaissons que
par la réponse de Flavius Joséphe ; 2° les récits de Philon ; 3°
le 3¢ livre des Machabees, écrit dans le but d’animer les Juifs &
la persévérance el a la fidélité envers Jahveh; 4o le livre de
« la sagesse de Salomon, » plein d’allusions aux événements de
ces jours, mais écrit apreés la fin dela persécution. On découvre
dans cette littérature, surtout dans « la sagesse de Salomon, »
une forte influence de la philosophie grecque. La puissante
main de Dieu a créé le monde d’une mnnicre chaotique. (Sag.
11 : 18.) L’auteur soutient la préexistence de I'ame qui, élant
bonne, est entrée dans un corps sans tache (Sag. 8: 19, 20),
mais qui est déprimée par un corps périssable (Sag. 9:195);
il connuit les guatre vertus capitales : lasobriété, I'intelligence,
la justice, la vaillance.‘(Sag. 8 : 7.) Comparez d’ailleurs lesidées
de lauteur sur la sagesse el 'immorialité avec celles qu’on
trouve dans les Proverbes de Salomon el de Jésus Sirach.
(Sag. 7:22-27; comp. Prov. 8 et Jés. Sir.1:6; 4:11;6; 18-
33;14: 20, ch. 24; Sag,3:1-9;4:1, 7,8, 10-14 ) On conser-
vait cependant le sentiment de la supériorité des Juifs comme
peuple privilégié de Jahveh. Or cela amenait a deux conclu-
sions : 1° (que les philosophes grecs ont emprunté leurs idées a
I’Ancien Testament, principalement & la lo1 de Moise; 2° que
’Ancien Testament, principalement la loi de Moise, contient
les idées élevées des philosophes grecs. Ces deux théses sont
soutenues pour la premiére fuis dans les fragments dits d’Aris-
tobule (Eusébe, Prep. evang. 13 : 12), ou l'on trouve aussi
le véritable sens des expressions anthropomorphigues: les
mains, les bras, la face, les pieds de Dieu, etc. (Eus. Prap.
evang. 8:10.) L’interprétation allégorique y est partout appli-



574 D' A. KUENEN.

quée, de méme que dans le livre de la sagesse, dauns la lettre
d’Aristéas et dans les ouvrages de Philon (10 av. J.-C. -- 60 ap.
J.-C.), véritable représentant de la tendance philosophique des
hellénistes.

Les traités de Philon se rattachent en grande partie Pun a
Pautre; il y en a qui forment un commentaire sur la Genése,
d’autres commencent par la vie de Moise en trois livres et
traitent ensuite de différentes ordonnances de la loi. Les deux
écrits « contra Flaccum » et «de legat. ad Cajum » forment un
groupe a part. G’est au Pentateuque que Philon rattache ses
observations philosophiques et morales. Voir son argumenta-
tion au sujet de la verge d’Aaron produisant des amandes. 1°
Dans les amandes, autrement ¢ue dans la plupart des fruits, la
partie mangeable et la semence font un. Les amandes repré-
sentent ainsi la vertu parfaite, car la vertu est en méme temps
commencement et fin : commencement parce u’elle n’est pas
issue d’une autre puissance, fin parce que la vie aspire natu-
rellement & elle. 2¢ I’amande, ayant un brou dur et amer, est
un symbole de ’Ame qui tend & la perfection, car pour attein-
dre le bien il faut qu’elle se charge d’un travail dur et pénible.
3° L’amandier est Pembléme du sacerdoce, parce que de tous
les arbres qui prennent leur feuillage au printemps, il fleurit le
premier et ne produit ses feuilles que le dernier de tous. (De
vita Moys. 3 § 22.) Lesnoms de personnes et de pays sont pour
Philon des indications de cerlaines vertus et de certains vices.
L’idée de Philon sur Dieu est purement philosophique. Dieu ne
se laisse définir ni décrire ; il est 'étre et se nomme pour cela
dans I'Ecriture Jahveh. (Celui qui est.] Créateur, il forma le
monde de la matiere ; le monde étant 4 une distance infinie de
Dieu, la bonté de Dieu qui ’a porté & le créer I’a poussé & lui
communiquer les idées divines. La distance entre Dieu el le
monde est remplie par les anges, par la sagesse divine (Prov. 8),
enfin par la Parole de Dieu. Dieu posséde des forces, dont la
plus haute, celle ui les renferme toutes, est le verbe (logos),
mot quiindique non-seulement la parole, mais aussi la réflexion
intellectuelle de Dieu. Le verbe comme réflexion divine est insé-
parable de Dieu, immanent en lui; comme parole divine il est



LA RELIGION D’ISRAEL. 575

'image de Dieu, le second Dieu par qui le monde est créé et gou-
verné. Cette idée se rencontre avec I'idée de 'Ancien Testament
et de I'hellénisme sur la sagesse de Dieu, mais elle est plus large,
réfléchissant non-seulement la sagesse de Dieu, mais tout son
étre. L’homme idéal, puis I'homme de la réalité, est créé d’aprés
'image du verbe. Dans le combat entre I’esprit et la matiére,
le premier peut remporter la victoire par P'influcnce du verbe;
celui-ci est le docteur de la vertu, le médiateur entre Dieu et
Phomme, le grand sacrificateur, l'intercesseur des hommes
aupres de Dieu. La piété, la communion avec Dieu, dépasse toutes
les vertus. Il y a chez Philon tantot un penchant vers I'ascé-
tisme, tantOt au contraire un sens pratique conforme & I’esprit
de ’Ancien Testament. Il cherche 4 ramener tous les préceptes
de la morale & un principe, tantot amour, tantot la foi. Il s’éléve
au-dessus du légalisme, en s’approchant de la conception de la
vie morale propre & saint Paul. Les cérémonies religieuses n’ont
pour lui de valeur que pour autant qu’elles indiquent et déve-
loppent les dispositions spirituelles. Tout en étant universa-
liste, Philon reconnait néanmoins les devoirs et les priviléges
particuliers du peuple juif, et attend lui aussi un avenir joyeux
pour son peuple. Cette attente cependant n’occupe qu’une fort
petite place dans 'esprit de Philon ; il attache plus de prix a
Pimmaortalité persannelle, qu’il fait dérivar de Ugrigine célesta
de ’lhomme. l.a vie vraie et impérissable est un fruit de la vertu,
le péché engendre la mort, et la condition aprés la mort répond
a la mesure du développement spirituel qu’on s’est acquis pen-
dant la vie. En spiritualisant les ordounances de la loi, comme
la circoncision, les purifications, etc., Philon ne favorisait pas
la fidélité au judaisme. Lui-méme attachait beaucoup de prix &
la religion de ses péres, nais ce n’était pas la conséquence de
son systeme. Le fait que Tibére-Alexandre, gouverneur de la
Judée (46-48) et parent de Philon, était juif apostat, n’est pas
sans importance a cet égard.

Le systeme de Philon conduit dans I’histoirve de la philosophie
au néo-platonicisme et au néo-pythagorisme. Il a déteint sur la
ynose des premiers siécles de notre ére. L’épitre aux Hébreux
et le quatriéme évangile en ont d’aprés M. Kuenen largement



576 DT A. KUENEN.

profité. D’ailleurs I’hellénisme a frayé la route au christianisme.
Reste & savoir s’il a eu quelque influence sur I'avenir du ju-
daisme. Il y avait toujours un commerce actif entre les Juifs
alexandrins et la mére-patrie. La famille de Boeéthe, revétue
par Hérode de la dignité pontificale, était d’origine alexandrine.
Plusieurs hellénistes s’étaient établis & Jérusalem (Act. 2:5,
9-11); les Cyrénéens et les Alexandrins y avaient une synago-
gue a eux. (Act. 6:9.) Le judaisme en Palestine suivit pourtant
en général son propre chemin, et ne subit point d’influence di-
recte de I'hellénisme, dont il se méfiait méme. L’opinion que
I’essénisme doit son origine a la secte des thérapeutes en
Egypte est, d’aprés M. Kuenen, insoutenable. Cette secte n’est
mentionnée nulle part ailleurs que dans un écrit faussement
attribué a Philon, sur « la vie contemplative, » lequel date pro-
bablement du IIll* siecle de notre ére et qui dépeint non pas
une association ascélique réelle, mais 'idéal d’une telle asso-
ciation, dont les différents traits sont empruntés aux différentes
formes de 'ascétisme!. L’hellénisme, sorte de compromis entre
le judaisine et la philosophie grecyue, portait les germes de la
dissolution en lui; d’un caractére artificiel , composé de diffé-
rents eléments que ne liait point une nécessité intérieure, il
n’était pas fondé dans la vie, et partant devait succomber.

CHAPITRE X)I
Le dernier siécle de l'état juif.

Le regne d’Hérode surnommé le Grand (37-4 av. J.-C.) fut
éclatant; il embellit Jérusalem de plusieurs maniéres, et substi-
lua au temple de Zorobabel un édifice plus splendide. Il fit re-
batir Samarie, nommeée dorénavant Sébhaste, fonda Césarée et
enrichit méme des villes étrangéres de gymnases, de théatres,
etc. Les Juifs cependant le haissaient coinme [dumeéen, favori
des Romains, vainqueur des Hasrnonéens; froissés a chaque

' Cetle thése, & laguelle M. Kuenen consacre une lougue note, est soutenue
par Gratz : Geschichte der Juden 111 463-66 , 2me ¢dition. Voir aussi Nicolas :
les Therapeutes, dans la Revue de théologie, 3. série, VI : 25-42.



LA RELIGION D'ISRAEL. 577

instant dans leurs convictions religieuses, ils étaient d’ailleurs
scandalisés par les crimes domestiques du roi; son beau-frére
Aristobule, sa femmme Mariamne, sa belle-meére Alexandra, et
trois de ses propres fils furent mis & mort par ses ordres.
Aprés sa mort, son royaume fut partagé entre ses trois fils.
Archelaiis regut la Judée, Hérode Antipas la Galilée, Philippe
le pays au deld du Jourdain. Archelaiis ayant été destitué
(6 apr. J.-C.), la Judée devint partie intégrante de la province
de Syrie et fut gouvernée d’abord par un fonctionnaire inférieur
(procurator) qui résidait habituellement & Césarée, puis, aprés
la révocalion de Ponce Pilate (37), par les gouverneurs mémes
de Syrie. Aprés la mort de Caligula, Hérode Agrippe Ier, petit-
fils d’'Hérode le Grand, ayant regu la tétrarchie de Philippe (37)
et d’Hérode Antipas (40), fut chargé aussi du gouvernement
de la Judée et élevé a la dignité royale. (41.) Son fils Agrippe II,
chargé (53) du gouvernement du nord-est de la Palestine, ne
put empécher les événemenis terribles qul se préparaient
de plus en plus. La guerre éclata enfin sous Gessius Florus,
gouverneur de Syrie. (66.) D’abord victorieux, les Juifs divisés
en plusieurs partis ne pouvaient pourtant pas résister aux ar-
mées de Vespasien et de Titus. Vers le milieu de I'an 70, Jéru-
salem était entourée de tous cotés; ce fut le 10 aoQt que le
temple fut brilé; le 7 septembre le méme sort frappa la haute
ville sur la colline de Sion. Quoique la lutte se prolongeat en- -
core quelque temps, la guerre était finie avec la chute de la
ville et du temple.

sur I'histoire religieuse de cette période. L’avénement d'lérode
au trone rendit nécessaires des modifications dans la dignité
pontificale, unie jusqu’alors & la dignité royale. Hérode engagea
le vieux Hyrcan Il &4 se rendre de Babylone & Jérusalem ; celui-
ci cependant ne pouvant devenir grand sacrificateur 4 cause
d’une mutilation (Ant. 14 :13 §10), Hérode donna cetie dignité
4 Hananéel, prétre 4 Babylone, qu’il destitua aprés un an. Dés
lors, les souverains sacrificateurs, au nombre de 27, se saivi-
rent rapidement. Ils ne vivaient que par la grice du roi; et ce-
pendant ils conservaient encore quelque peu d’'indépendance.
C. R. 1872. 38



518 D' A. KUDENEN.

Le fait suivant le prouve. Hérode, aprées avoir épousé Mariamne
(24 av. J.-C.), donna la dignité de souverain sacrificateur a son
pére, Simon, fils de Boéthe, (ui avait demeuré auparavant a
Alexandrie. C’est de ce Boéthe que dérive, d’aprés M. Kuenen, le
nom de Baithusim, que le Talmud donne parfois aux adver-
saires des scribes, mais qu’il fait remonter & tort & un certain
Baithus, disciple d'Antigone de Socho. (Environ 190 av. J.-C.) 11
s’éleva donc du temps d’Hérode, & coté de Vancienne noblesse
sacerdolale des sadducéens, une nouvelle coterie de prétres,
nommeés les Boéthusiens. Or il ne ressort ni des récits des
évangiles sur les Hérodiens, (ui, d’aprés M. Kuenen, sont pro-
hablement les raémes que les Boéthusiens, ni de ceux du Tal-
mud, qu’il y elitt une hostilité entre ces deux partis. Au con-
traire le Talmud les identifie quelquefois. Ce fait prouve
qu'Hérode en élevant ses créatures & la dignité de souverain
sacrificateur ne réussit pas & verser un autre esprit dans la
classe sacerdotale; I'esprit des sadducéens 'emporta toujours
et s’assimila méme les éléments étrangers.

Quels étaient dans cette période les rapports entre les sad-
ducéens et les pharisiens? Les premiers se moquaient de 'ob-
servation exagérée des préceptes de la loi, telle que les phari-
siens 1'exigeaient. Voulant rehausser I'importance du service
sacerdotal, ils relevaient les devoirs imposés au grand sacrifi-
cateur, tandis que les pharisiens ne voyaient dans le prétre
gqu'un simple fonctionnaire et voulaient dter au sacerdoce le ca-
ractére exclusif qui le distinguait du reste du peuple. Plusieurs
points de controverse, en apparence fort minutieux, trouvent
leur explication dans ce point de départ, par exemple ceux sur
les frais des sacrifices quotidiens du matin et du soir, sur
'oblation offerte en méme temps que Poffrande sanglante, sur
la succession des cérémonies au jour des expialions, enfin sur
le droit d’immoler 'agneau pascal le jour du sabbat, entre Hil-
lel et les fils de Bathira. Des différends semblables se produi-
saient dans la juridiction. En général les sadducéens, se tenant
exactement a la lettre de loi, étaient plus sévéres que les pha-
risiens ; quelquefois cependant ceux-ci, considérant intention
de la loi, emportaient en sévérité. Il n’y avait pas cependant



LA RELIGION D'ISRAEL. 579

entre eux de luttes de principes, de controverses sur 'auto-
rité supérieure et décisive; les sadducéens, loin d’étre des
épicuriens plus qu’a moitié incrédules, se trouvaient essen-
tiellement sur le méme terrain que leurs adversaires. Le San-
hédrin était la lice ou les deux partis se rencontraient ; les pha-
risiens y remportaient presque toujours la victoire, appuyés
qu’ils étaient par le peuple, et ils célébraient leurs triomphes
par des fétes annuelles. , '
Les récits de Flavius Joséphe sur les pharisiens, dont il ne -
distingue pas les scribes, sont obscurs et confus. Il ne men-
tionne pas méme Hillel, confond Shammai avec son prédéces-
seur Shémaja, et décrit le parti pharisien tantot comme étant
entierement hostile & Hérode, tant6t comme lui étant, du moins
en partie, passablement favorable. (Ant. 14:9§ 4,15 :1§10;
17 : 2§ 4.) Le fait est qu’il y avail parmi les pharisiens deux
partis, dont le premier, le plus petit et le plus turbulent, s’ef-
forgait, par tous les moyens, de secouer le joug d’'Hérode, tan-
dis que I’autre, absorbé dans ’étude de la loi, se retirait peu &
peu du terrain politique. De 1a vient qque I'histoire politique
des Juifs, pendant ce dernier siécle, n’est presque pas traitée
dans le Talmud. La derniére paire qui présida aux écoles des
scribes, fut celle d’Hille! et de Shammai, contemporains d’Heé-
rode. Homme sapérieur, d’une mansuétude parfois exagérée,
Hillel renfermait toute la religion juive dans ce précepte: Ce
que vous ne voulez pas quon vous fasse, ne le fuites pas aux
autres. Ses lecons ou proverbes, d’'une forme frappante, témoi-
gnent en outre d’un profond sérieux et d’une large notion de la
religion. Ses ordonnances, ajoutées petit a petit 4 la loi, avaient,
sous le nom de tradition, force légale. [l en résultait premié-
rement que 'on était embarrassé chaque fois que le halachah
(dfoit d’usage) ne donnait pas de préceptes pour tel ou tel cas,
et en second lieu que quiconque pouvait se prévaloir de I’auto-
rité des anciens docteurs, était en état de mettre fin 4 toute
controverse. Or Hillel donna sept régles qui avaient toules
pour but de garantir aux scribes une plus grande liberté dans
Iinterprétation de la loi, mais qui ouvraient aussi une large
porte 4 Parbitraire et & la plus grande subtilité. — A coté de



580 D* A. KUENEN.

lui se trouvait Shammai, homme plus sévére, fidéle aux con-
ceptions traditionnelles. Leurs écoles s’écartaient souvent 'une
de I'autre dans l'interprétation de la loi; mais leurs différends
nm’avaient pas d’influence réelle sur le développement religieux.

Ce furent les descendants d’Hillel, Siméon I¢r, Gamaliel, connu
par ses avis modérés (Act. 5:34; 22:3), et Sinéon II, qui de-
vinrent les chefs des scribes. Siméon II, aussi hostile &4 la poli-
tique ambigué de Flavius Joséphe qu’a celle des Zélotes enra-
gés, prit une part active & la guerre déclarée contre son gré.
En général cependant, les scribes se retiraient toujours plus.
Nous trouvons dans le Talmud « les 18 paroles » qui réglent le
commerce des Juifs avec les paiens et qui respirent un esprit
fort hostile au paganisme. Elles datent de I’an 66, mais n’ont
été reconnues comme loi que griace aux instances violentes des
disciples de Shammai. Ceux-ci, en fait les plus faibles, mais les
plus conséquents, votaient pour la séparation la plus absolue
d’avec le paganisme, tandis que I’école d’Iillel, qui comptait la
plupart des scribes, était plus indulgente. Ce n’était pas ce-
pendant 'amour pour la religion de leurs péres qui manquait &
cette majorité. Au contraire ils s’efforcaient toujours plus de
faire pénétrer dans le peuple la connaissance et 'amour de la
loi. Leurs efforts réussirent. Deux fois de suite (25) le peuple,
excité par les scribes, forca Ponce Pilate d’enlever les profa-
nations qu’il avait introduites en secret dans Jérusalem. (Phi-
lon, Leg. ad. Caj. § 38, Joséphe, Ant. 18 : 3§1; Bell. Jud.2: 9,
§ 2, 3.) De méme, Caligula ayant ordonné de placer sa statue
dans tous les temples (40), les Juifs, terrifiés, se rendirent par
milliers & Plolemais, auprés du gouverneur Pétrone, et le dé-
terminérent, par leurs instances communes, & renoncer a I'exé-
cution de cet ordre. (Ant. 18:8§2-9; Bell. Jud. 2:10.) La na-
tion juive était devenue fidéle a4 sa religion jusque dans la
moélle des o0s, sa religion était depuis longtemps inséparable
de la vie nationale; de la le respect que le peuple portait aux
pharisiens. (Ant. 17:2 § 4; 18 : 2 § 4. Philip. 3:5; Act. 26:5.)

Le fait cependant que linsurrection contre Rome fut désap-
prouvée par les scribes, prouve que leur influence n’était pas



LA RELIGION D’ISRAEL. 581

absolue. Une grande partie du peuple y était soustraite; c’é-
taient ceux qui, désignés dans Math. 9: 36; 10 : 16, Marc 6 :
34; 15 : 24, sont nommés dansle Talmud les ammé-ha-arez (les
peuples du pays), des juifs vivant en rapport avec les paiens,
des péagers employés des Romains, des gens d’une vie immo-
rale, etc. On les regardait comme impurs; le dédain qu’on
leur portait était augmenté par le fait que, grace & l'idée qu’on
s'était formée de la liberté morale de I’homme, on attribuait
leur mauvaise conduite uniquement 2 leur mauvaise volonté;
on les excluait de la societé juive.

D’autres, tout en gardant un profond respect pour les seri-
bes, ne marchaient pas sur leurs traces. On trouve déja en
I'an 47 avant J.-C. des traces d’opposition contre la domination
étrangere. Sous le régne d’Hircan, Hérode, gouverneur de Gali-
lée, tua un certain Ezéchias, désigné par Joséphe comme chef
de brigands, mais qui, d’aprés ce qu’il nous raconte ensuite,
n’était autre chose que le chef des avancés du parti rigou-
reusement national. Les scribes, tout en désapprouvant leur
violence, condamnérent hautement le meurtre, et prirent le
parti de l’assassiné. (Ant. 14 :9, § 2-4.) Sous le régne d'Hé-
rode le peuple manifesta plus d’'une fois d’une maniere violente
sa haine contre le roi. (Ant.15:2§7;3§3; 17:6 § 2-4; Bell.
Jud. 1 : 33 § 2-4.) Les scribes condamnaient ces tumultes, mais
ne pouvaient se prononcer fortement contre ceux qui en étaient
les instigateurs. Ceux-ci, les hommes de Uaction, entrainaient
la grande masse du peuple. Les troubles redoublérent apres la
mort I’Hérode. (Ant. 17 : 9 § 1-8.) Une batlaille fut livrée entre
les Juifs et les soldats romains. Judas, fils d’Ezéchias, pilla
méme le palais royal & Séphoris. (Ant. 17 : 10 § 2-5.) Ce fut le
prélude de la guerre. Un fait, plus grave encore, fut la ré-
volte de Judas en I'an 6 apreés J.-C., lors de 'incorporation de
la Judée & la Syrie et de l'introduction du cens romain. (Ce cens
fut introduit en Judée par Quirinius. Cependant, Luc (2 : 1)
Pattribue & Cyrénius et le met quelques années plus tdt.) Une
partie du peuple, suivant le conseil du souverain sacrificateur
Joazar ben Boethus, s’y résigna. Mais Judas, appuyé par un



582 D* A, KUENEN.

pharisien, Zadoc, appela le peuple aux armes, et forma, d’aprés
Joséphe, un quatriéme parti qui se caractérisait par son amour
pour la liberté, et refusait de donner le titre de « Seigneur »
& qui que ce soit en dehors de Dieu. Joséphe ne se sert pas
encore du nom de Zélotes, mais il est probable que le parti
lui- méme choisit ce nom comme titre d’honneur. Or il n’est
pas étonnant que les gens sincéres, laissant aux scribes |'étude
louable mais séche de la loi, se joignissent a ce quatriéme' parti.
Fruit de 'influence des scribes, le zélotisme prouvait que leurs
efforts avaient réussi, mais aussi que leur direction ne suffi-
sait plus.

La puissance croissante du zélotisme provoqua un nouvel
élan des espérances messianiques. La période qui avait suivi la
purification du temple (164 av. J.-C.) n’avait guére été favo-
rable 4 la spéculation ni surtout a 'attente de la gloire & venir
d’Israél. Si les pharisiens et les esséniens ne niaient pas
comme les sadducéens I'immortalité personnelle, leur tendance
n’en était pas moins dirigée vers la vie pratique et rien ne les
portait & vivre avec leurs pensées dans les temps & venir. L’at-
tente d’ailleurs de 'apparition du fils de David s’affaiblissait
toujours plus. Passée sous silence dans les prophéties du se-
cond Esaie et de ses contemporains, elle avait été ranimée tant
soil peu par lactivité de Zorobabel ; sa postérité cependant ne
se maintenant pas a4 sa hauteur, rien ne rappela au peuple
Iidée de la monarchie de David. Le fait enfin que Jean Hyrcan
réalisa plusieurs traits attribués par les propheétes au fils de
David, {it oublier I’entiére réalisation deP’image qu’ils en avaient
tracée. Cependant, pour n’exercer que peu d’influence, 'attente
d’un avenir glorieux n’était pas morte; elle dormait déposée
dans les saintes Ecritures. Les écrits de la période hasmonéenne
le prouvent, témoin la clausule suivante dans un article officiel :
« Les juifs ont consenti & ce que Simon soit leur prince et leur
chef jusqu’a ce gu’un vrai prophete ait apparw» (1 Mach. 14 :

“41) ; clausule qui montre d’abord que les Juifs regardaient lear
position comme provisoire, et ensuite que leurs espérances
étaient dirigées moins vers un roi que vers un prophéte. Le livre
de Tobit qui se caractérise par sa conception légale de la vie mo-



LA RELIGION D’ISRAEL, 583

rale, ne fait (que répéter les espérances des prophétes. (Tob. 13 :
948; 14 : 5-7; 16 : 17.) Le livre d’'Hénoc donne sur ce point des
1dées plus indépendantes; une grande partie du livre (Hén.17-19,
37-71, 106-108) cependant, d’aprés M. Kuenen, est postérieure
a Christ. Dans la partie primitive, Pauteur présente ses idées
sous la forme mystérieuse de la littéralure apocalyptique. Les
guerres sous Jfean Hyrcan sont pour lui le présage d’une attaque
générale des paiens contre Israél; le jugement dernier aura
lieu au milieu de la défense vaillante des Juifs ; le temple nou-
veau apparait ; Israél recoit les hoinmages des peuples; vient
enfin le Messie. Celui-ci est représenté sous la forme d’un tau-
reau blanc, muni de grandes cornes; les animaux et tous les
oiseaux l'invoqueront en tout temps. (Hén.90 : 13-38.) L’auteur
ne voulait pas omettre le Messie dans le tableau qu’il trace de
I'avenir, maisil ne lui accorde qu’un role fort inférieur. [l en est
de méme des prophéties de la sibylle au premier siécle avant
notre ere. (Sib. 3 : 288, 652-60, 702, 766.)

Un grand changement s’opéra depuis la soumission dela Judée
aux Romains. Ne pouvant plus espérer d’étre délivrés de ce joug
par le cours ordinaire des événements, on revenait dI'idée d’un
rétablissement tel que les prophétes ’avaient annoncé, tandis
que les zélotes croyaient le moment venu d’y coopérer par la
force des armes. Le zélotisme cependant ne se mouvait pas sur le
terrain littéraire; le peu d’écrits qui datent de cette période,
comme « le livre des jubilés» et «’assomplion de Moise, » sont
sortis d’autres cercles. Dans «le psautier de Salomon, » recueil
de dix-huit hymnes composés en hébreu, probablement entre 63
et 37 av. C., mais (ue nous ne possédons qu’en gree, le Messie
est mis plus en saillie, on y trouve déja cette renaissance des
espérances messianiques dont témoignent les faits et les écrits
d’une date un peu plus récente. Les évangiles nous montrent
le peuple aspirant & 'apparition du Messie. (Marc 41 : 10; 10:
47 et aill.) Le quatriéme livre d’Esdras, apocalypse écrite vers
la fin du premier siécle de notre ere, fait régner le Messie pen-
dant une période de quatre centsans. (4 Esdr.7 : 26, etc.) Peu
de temps apres (132 apr. J.-C.) Bar Cochba fut reconnu comme
Messie, méme par-le célébre rabbin Akibah. La foi & la venue



584 DT A. KUENEN,

du Messie resta la méme malgré toutes les déceptions. (Just.
Mart. dial. c¢. Tryph. cap. 49.) On la retrouve dansla traduction
araméenne des écrits prophétiques et dans le Talmud. Joséphe
meéme, malgré la peine qu’il se donne pour jeter un voile sur cette
partie de la foi juive , ne peut nier que 'attente de I'apparition
prochaine du prince promis n’ait été un des principaux aiguil-
lons dans la lutte désespérée. Aucun des hommes qui se met-
taient & la téte du peuple, pas méme Theudas (Ant. 20 : 5§1;
cp. Act. 5: 36 ol il est nommé a tort le prédécesseur de
Judas le Galiléen), ne se donna pour le Messie. Bar Cochba fut
le premier qui le fit. Or l'idée gqu’on se formait du Messie,
quoique vague et peu déterminée, était fort belliqueuse; tout
revenait & la délivrance du joug accablant, et I'atlente messia-
nigue était vive la méme ol la notion du Messie personnel
n’était que tres faible. Ciette attente explique la lutte acharnée
contre Rome. Mais en reconnaissant la grande influence des
faits extérieurs qui portaient le peuple juif & la guerre, on ne
saurait nier que la cause la plus intime ne s’en trouvéat dans la
religion juive. La nation qui prenait cetle religion au sérieux
devait dominer le monrde ou étre supprimée. Les Juifs, trop
faibles pour la domination, devaient succomber. La religion
juive cependant poursuivit le cours de son existence. Il vy a
plus. Trop grande pour rester une religion nationale, elle
devait devenir la religion universelle. Le dernier siécle de I’état
juif est le premier de I’ére chrétienne.

Depuis longtemps déja, un grand nombre de paiens avaient
été admis dans la religion juive. (Esdr. 56 : 3, 6, 8; 14:1.) Jean
Hyrcan avait forcé les Edomites de subir la circoncision, et d’en-
trer ainsi dans la religion juive. (Ant. 13: 9§ 1.) Aristobule I (106
av.J.-C.)en fit autant 4I’égard des habitants de I'Iturée. (Ant. 13 :
11, §3.) Les Juifs d’ailleurs firent parlout de nombreux prosé-
lytes, (Jos. contr. App. 2:10; Bell. Jud. 2: 20 §2; Act. 13 : 43,
50 ;16 :14;17 : 4;18: 7.) La conversion de la famille royale
d’Adiabene (Ant. 20:2-4), dont le mausolée a été construit prés
de Jérusalem ou il est connu sous le nom de «sépulere des
rois, » en est une preuve évidente. Lors de cette conversion
un certain Ananias (partisan d’Hillel) ne croyait pas méme la



LA RELIGION D’ISRAEL. 585

circoncision indispensable, pourvu que l'on observat le con-
tenu principal de la loi. Un certain Eléasar au contraire (dis-
ciple de Shammai) exigeait une entiére observation de toutes les
ordonnances. Il s’agissait de savoir laquelle de ces deux ten-
dances ’emporterait ; 'avenir du judaisme en dépendait, car
pour devenir la religion universelle, la religion juive devait
entierement renoncer a son caractére national.

Une foule de lignes menent, d’aprés M. Kuenen, de 'A. T. et
du développement postérieur du judaisme directement & Jésus
de Nazareth. Il y avait partout un besoin de quelque chose de
plus élevé que tout ce que les scribes donnaient. On aspirait a
'avénement du royaume de Dieu; I’apparition de Jean Baptiste
en est une preuve de plus. La loi méme n’ayant pas fait la dis-
tinction entre le spirituel et le matériel, le permanent et le tem-
porel, 'universel et le national, le scribe ne pouvait sacrifier ni
I’'un ni l'autre. Pour délivrer le peuple, il fallait un homme qui
etit surmonté le principe légal. Tel fut Jésus. Vivant dans une
communion étroite avec le Dieu d’'Israél par sa religiosité pure
et intime, Jésus se savait ’égal de ceux dont la conception reli-
gieuse était déposée dans les saintes Ecritures. Il n’avait donc pas
besoin de leur médiation et pouvait délivrer la vérité éternelle de
sa forme temporelle qui menacait de ’étouffer. Il pouvait précher
la religion purement spirituelle du cceur. C’est dans le christia-
nisme (ue le judaisme a atteint sa destination. Les juifs de nos
jours ne peuvent le nier que pour autant qu’ils considérent la
religion comme une des particularités d’'un peuple. Dans ce cas,
une religion doit étre d’autant plus appréciee qu’elle peut preé-
server une nation comme nation; et le rabbinisme est alors
supérieur au christianisme. Le nombre cependant des juifs qui
reconnaissent que le rabbinisme n’est pas le résultat définilif
du développement religieux d’Israél mais une pétrification de
I’esprit juif, s’augmente ; et ils ne peuvent avoir d’empéchement
a se joindre a ’église chrétienne, 14 ou elle se dépouille des
éléments paiens qu’elle a souvent adoptés. L’humanité est plus
que la nation juive. L’extension du monothéisme éthique, voila
le but supréme. Ce n’est pas trop payer pour l'atteindre que
de sacrifier la nationalité. Si la majorité du peuple avait pu



586 D* A. KUENEN.

entrer dans le chemin indiqué par Jésus, peut-étre que la
guerre & mort et &té évitée; la condamnation de Jésus au
contraire était une violente protestation contre 'universalisme,
le maintien énergique da principe national et légal. Dés ce mo-
ment le sort d’Israél était décidé, sa religion devait causer sa
mort.

CHAPITRE XIII

Le judaisme aprés la chute de Jérusalem.

Le judaisme survécut a la chute de Jérusalem. La loi, les
synagogues, les scribes prirent entiérement la place da temple,
du culte, des prétres. Lesscribes réunis 4 Jabné (Jamnia), prés
de la Méditerranée, formérent sous Johanan ben Zacai un
tribunal, considéré bientot comtne le successeurlégitime duSan-
hédrin. La dignité de nasi (patriarche) devint héréditaire dans
la famille de Gamaliel II, arriére petit-fils d’Hillel. Les scribes
n’étaient pas 4 méme de conjurer I'esprit d’opposition contre
la domination étrangére. Sous le régne de Trajan (98-117), les
Juifs, alliés aux Parthes, se révoltérent en Afrique et en
Chypre. Sous celui d’Hadrien (117-138), les Juifs de Palestine,
conduits par Bar Cochba (Nomb. 24 : 17), en firent autant.
Ce fut la tentative d’Hadrien de rebatir Jérusalem sous le nom
d’Acelia ct de la consacrer & Jupiter Capitolin , qui donna lieu a
cette derniére guerre, entreprise avec un tel enthousiasme, que
méme quelques-uns des scribes les plus renommeés , comme le
rabbin Akiba, y prirent part. D’abord victorieux, les Juifs
furent entiérement défaits lors de la chute de la forteresse de
Béthar ; aprés ce temps lessoulévements, de plus en plus rares,
furent facilement réprimés. Parmi les scribes, il y en avait qui,
se cramponnant aux idées et aux usages du passé, n’eurent
pas le courage d’adapter le judaisme aux besoins de leur temps.
R. Ismail ben Elisha était le représentant de cette tendance,
dont R. Akiba fut 'antagoniste. Ne se laissant pas méme lier
par lesrégles grammaticales, croyant que tout, méme les déiails
les plus minutieux de la loi, avait une signification particuliére,
il interprétait 1a loi d’une maniére aussi arbitraire que possible,



LA RELIGION D'ISRAEL. H87

mais en harmonie avec les besoins de son temps. Les autres
rabbins P'imitérent; plus tard on I’a comparé & Moise et nommé
le restaarateur de la loi. Il commenca a compiler et & arran-
ger les différentes ordonnances de 1aloi orale (Mishna d’Akiba).
Le Sanhédrin le suivit dans celle voie, et Jehuda, surnommé le
saint, devenu nast vers la fin du second siécle, donna & la
Mishna la forme sous laquelle nous la possédons encore au-
jourd’hui. Le nom de ce travail signifie reproduction; les scri-
bes, depuis la chute de Jérusalem jusqu’a Jéhuda, portaient le
nom de répétiteurs. (Aram : Tanaim.) Ecrite en hébreu, la
Mishna admet pourtant une masse de termes nouveaux, soit
formés nouvellement, soit empruntés au grec et au latin, prin-
cipalement dans l'ordre juridique. L’esprit de la Mishna était
entierement juridique. R. Jehuda en rangea les ordonnances
en six séries (Séder, plur. Sedarim]: 1. Séder Zeraim traitant
de Vagriculture, 2. S. Moéd, des fétes, du Sabbat, etc. 3.S. Na-
schim, des femmes, du mariage, du divorce, 4. S. Nesitkim, de
la juridiction, 5. S. Kodachim, des sacrifices, des prémices, du
culte, 6. S. Tohoroth, de la pureté et des purifications. Chacune
de ces séries était divisée en un certain nombre de traités
(Massecheth plur. Massichtoth) dont le nombre monte 4 soixante-
(uatre , divisés en cing cent vingt-quatre chapitres. Jehuda
cependant n’accepta pas toutes les traditions; les autres for-
maient sous le nom de baraita’s un premier appendice (Tho-
sephta). La Mishna Jd’ailleurs, par ses préceptes souvent contra-
dictoires, donna lieu & beaucoup de disputes. Aussiles savants,
sous le nom d’Amora’s (interprétes), s’efforcaient-ils d’en don-
ner une explication officielle, qui, mise plus tard par écrit,
porte le nom de Gemara.

Apres la mort du nasi Juda 1I (275) commenca la décadence
des écoles de Palestine, suite nécessaire de la position toujours
plus triste des Juifs dans ’empire romain. Les événements
politiques favorisaient I’émigration en Babylonie; plusieurs
docteurs de la loi s’y rendirent, entre autres Abba Aréka (mort
247), qui jouissait d’une telle réputation qu’on le désignait seu-
lement sous le nom de Rab (maitre). Ils y fondérent des écoles
rivales de celles de la Palestine. Ayant comme celles-ci la



588 D* A. KUENEN.

Mishna pour base de leur examen , elles s’écartaient considé-
rablement de leurs sceurs dans linterprétation et formérent
une Gémara a elles. La Gémara de Palestine, terminée vers
425 lorsque le patriarchat y fut supprimé, et unie avecla Mishna,
porte le nom de Talmud Jerushalms ; celle de Babylone , ter-
minée vers I’an 500 par R. Asche et R. Abina, et unie aussi
avec la Mishna, porte celui de Talmud Babli. Les Gémara’s,
écrites dans les dialectes de Palestine et de Babylonie, se distin-
guent de la Mishna par leur contenu et leur caractére. Elles
quittent souvent le terrain du halachah (la couturne juridique)
pour entrer toul & coup sur celui du haggadah (le récit). Les
choses les plus hétérogénes s’y trouvent mélées. Si le Talinud
contient autant de subtilités et de folies que de paraboles et de
proverbes admirables, il ne saurait néanmoins étre trop apprécié
pour sa valeur historique; plusieurs générations y ont déposé
ce quelles pensaient et sentaient. La Gémara de Babylone,
plus récente que 'aulre, représente un stade plus avancé de la
tradition ; plus propre & la vie pratique, elle est devenue la vé-
ritable base du judaisme talmudique. Nous possédons encore
dix traités ajoulés plus tard au Talmud. Le haggadah fut pri-
mitivement mis par écrit sous la forme de commentaires sur
VA. T. appelés midraseh (examen). La traduction de I'A. T. en
arameen , récitée jusqu’alors sans étre jamais écrite, fut mise
par ecrit sous le nom de targéim (traduction). Il y en a un de
Térusalem, et un de Babylone, ce dernier est ordinairement at-
tribué & Onkelos. Enfin la langue hébraique allant expirer,
le texte hébreu des saints livres fut fixé par les savants, surtout
de I'’école de Tibérias. (VIme - Xme giecle.) Tous les phénomenes
grammaticaux furent annotés, les letires mémes comptées, et
toutes ces connaissances déposées dans un livre nommé la
Mazore. Le judaisme, tout en continuant en réalité 'ceuvre
d’Esdras, prit pourtant un autre caractére. La libre activité
des docteurs et le développement de la vie religieuse disparu-
rent entierement; et ce n’est que malgré le Talmud, que
le judaisme est encore entré dans de nouvelles phases de dé-
veloppement.

L’Islam devait exercer une grande influence sur le judaisme.



LA BELIGION D’ISRAEL. 589

Tolérés ainsi que les chrétiens moyennant le payement d’une
taxe, les Juifs n’avaient pas a4 se plaindre de leurs nouveaux
dominateurs. I[ls apprirent bien vite larabe, et prirent part,
surtout en Babylonie, aux mouvements scientifiques. Gouvernés
comme auparavant par le Resch Galoutha, ils avaient des écoles
célebres i Pumbaditha (589) et & Sura (689), dont les chefs (Gaon
plur. Géonin) purent souvent vésister aux Resch Galoutha.
Deux faits méritent surtoul notre attention dans cette période.
1° L’apparition (vers 750) de la secte des caréens (hommes de
I'Ecriture), fondée par Anan ben David qui, se bornant & 'au-
torité des saintes Ecritures, rejetait toute la tradition. D’aprés
M. Kuenen, les caréens faisaient revivre 'esprit sadducéen dans
le sens historique du mot; car si eux-mémes refusaient de
prendre ce nom, et déclinaient méme toute relation avec ce
parti, ce n’était que parce que le mot « sadducéen » était devenu
synonyme d’incrédule. Leur littérature, tout en embrassant
presque tout le terrain de la théologie, est de beaucoup infé-
rieure & celle du rabbinizme., Conservateurs, ils avaient plutot
pour but de restaurer le passé que de fonder quelque chose de
nouveau; leurs efforls n’ont presque pas eu de résultats.

20 L’activité de Saadiah ben Joseplh (imort 942), chef de I’école
de Sura. Son ouvrage principal, outre un écrit polémique
contre les caréens, par lequel il se fit connaitre, et sa traduc-
tion de ’Ancien Testament en arabe, fut son livre intitulé « les
religions et les dogmes, » premier essai d’une dogmaticque
juive. L’auteur admet trois sources pour la connaissance de la
vérité : ’'Ecriture, le Talmud, la raison. Le besoin de les con-
cilier le porte a4 de singuliers tours d’adresse, (ui font un
immense tort ay caractére scientifiqque de son ouvrage. Or c’est
la le cas de toute la théologie juive des siécles suivants.

Elle transporte son siége de plus en plus en Occident. R. Gers-
hom ben Jehudu (mort vers 1040) et R. Salomnon ben Isaac, plus
brievement Raschi, travaillérent avec beaucoup d’éclat en Alle-
magne et dans le midi de la France; ils se caractérisaient par
un grand attachement i la tradition. La position des Juifs en Espa-
gne avant la soumission de ce pays aux fanatijques Moravides
(1110) fut encore plus brillante. La philologie ne resta pas stérile



590 D* A. KUENEN,

pour linterprétation de I’Ancien Testament. Menahein ben
Serug et Dunash ben Labrat excellérent & cet égard. Mais ce sont
surtout Jehuda-ha-Levi (1080-1150), auteur de poésies religieu-
ses et du livre « Cosri» consacré & la défense de la religion
juive, Aben FEzra (1100 1175), auteur de commentaires ingé-
nieux, Abraham ben David, qui préconise le judaisme comme
« la fo1 élevée, » quifont de ce siécle ’apogée du judaisme occi-
dental. En 1135 naquit & Cordoue Moise Maimonides (mort1204).
Forcé d’embrasser I'Islam, son pére émigra & Cahira, en Egypte.
(’est 14 que Moise écrivit ses célebres ouvrages. Les principaux
sont: un commentaire arabe sur la Mishna, dont I’explication
du Pirke Aboth, espéce de systeme de morale, forme une partie;
un écrit hébreu, la « répétition de la loi » ou «la main forte, »
exposition systématique de tout le contenu du Talmud en 14
livres : une apologie arabe de la doctrine juive , intitulée «ins-
truction des erronés. » Représentant de la scolastique juive,
Maimonides s’efforce de reconnaitre les bases raisonnables de
la révélation, sans quitter toutefois le terrain de la tradition.

Pendant les premiers siecles aprés sa mort, ses travaux suf-
firent, mais lorsque les juifs commenceérent & se mélanger
davantage avec les chrétiens, ils durent nécessairement prendre
un autre point de déparl. Les écrits de Maimonides soulevérent
de grandes querelles, qui cependant n’ont pas d’intérét de prin-
cipe, et se perdent dans la condition sociale toujours plus déplo-
rable -des juifs. Depuis les croisades ils se virent exposés aux
plus cruelles persécutions (1348, 1349, 1391) ; ils furent chassés
de’Angleterre en1290, plus d’une fois de la France, de I’Espagne
et du Portugal (1492 et 1498), de quelques parties de I’Allema-
ane et de I'Italie. Les Pays-Bas offrirent & cuelques-uns un
asile hospitalier. L’étude des saintes Ecritures et de la tradition
fut régulierement poursuivie pendant cette période. Il parut
méme au XVIe siécle un systéeme du judaisme talmudique,
intitulé : Shulchan-aruch (table dressée) par Joseph Karo, 2crit
qui peut étre considéré comme I'expression définitive et com-
plete des exigences pratiques du judaisme.

Au XIIIe siecle s’était formée la Kabbale (tradition particu-
liere), On trouve dans le Talmud le titre d’un livre (que proba-



LA KELIGION D’ISRAEL. 591

blement nous possédons encore), le Sepher jezirah (livre de la
création), qui s’occupe d’une doctrine secréte sur ’origine du
monde et la nature de Dieu. Avant le XIIIe siécle 11 n’avait pas
exercé une grande influence. Moise ben Nachman en releva et
en développa les idées. Parut ensuite le livre Zohar (splendeur),
systeme des spéculations kabbalistiques. La critique lui ad’abord
assigné pour auteur Abraham ben Samuel Abulafic (1240), puis.
avec plus de raison Moise ben Shem Tob de Léon ; le livre se
donne lui-méme comme 'ceuvre d’un certain Siméon ben Jo-
chai, célébre docteur du premier siécle. Un des principaux
caracteres de ce livre est I'usage qu'il fait dela symbolique des
nombres; il préche la doctrine de 1’émanation, la métempsy-
chose, et la fol au rétablissement prochain d’Israél. Nommée
« ’ame delaloi, » 1a Kabbale a exercé une grande influence non
seulement an XIII* mais aussi au XVIe et an XVIIe siécle; preuve
évidente que le judaisme talmudique ne satisfaisait plus aux
besoins de plusieurs. La Kabbale se transporta en Orient par
Moise Kordovero (mort vers 1570) et Isaac Luria (1534-1573).
Elle dégénéra entierement en fanatisme chez ce dernier qui se
proclama le Messie, fils de Joseph. (On trouve déja dans le
Talmud l'idée de deux Messies, un fils de David et un fils de
Joseph; le dernier sera le précurseur du premier, et subira la
mort dans la lutte contre les ennemis du royaume de Dieu.)
Plus tard Shabbata: Zewi (né & Smyrne en 1641) se fit
un grand parti comme Messie ; ses partisans continuérent a le
vénérer malgré sa conversion a lislamisme, et a former
une secte sous le nom de Zoharites ou de Kabbalistes.
Leur prophéte Nathan agita méme quelques églises curopéen-
nes; Jacob Frank (1713-1798) en Allemagne était, du moins en
apparence, en relation avec eux. La secte des Hasidim (pieux)
ou Beshter, en Pologne, doil aussi sa naissance & la Kabbale.
Les rabbins, faute de force propre, sévirent contre-la Kabhale
par Panatheine; tout juif suspect d’y participer fut persécuté.
Uriel Acosta (1594-1640) et Baruch d'Espinoza (1632-1677) en
sont les preuves. Divisés enire eux, les Juifs étaient partout,
mais surtout en Allemagne, dans une condition déplorable.
L’éducation des enfants ne servail qqu’a les exclure de la société;



592 D" A. KUENEN.

on ne parlait aux éléves que de I’Ancien Testament et du
Talmud, et on le faisait d’'une maniere mécanique qui rendait
tout développement intellectuel entiérement impossible.

Enfin le XV1IIe siécle apporta des changements salutaires. Fré-
déric le Grand atténua les lois les plus vexatoires pour les Juifs.
La révolution poursuivit son ceuvre ; en 1791, les Juifs qui con-
sentirent & préter serment & la constitution furent reconnus
citoyens francais. Depuis 1850 la plupart des ordonnances op-
pressives sont supprimées en Allemagne; et ce qu’il y a encore
d’inégalilé entre les chrétiens et les juifs doit de plus en plus dis-
paraitre. Cette émancipation sociale des juifs coincida avec leur
reléevement intellectuel et moral. Le premier promoteur en fut
Moise Mendelsohn (1729-1786), ami de Lessing, nommé par ses
coreligionnaires le troisitme Moise (le second étant Moise Mai-
monides). Assisté par d’auteurs docteurs, il publia, 1780-1783,
une nouvelle traduction du Pentateuque, ayant pour but de subs-
tituer une conception historique & la conception traditionnelle
de la loi. Plusieurs juifs, éclairés par lui, passérent au christia-
nisme; d’autres, fidéles a la religion de leurs péres, continuérent
son ceuvre. Wesseler, I'riedleender, Homberg, sont les plus re-
nommeés. On s’occupa surtout de l'instruction de la jeunesse.
I’étude de la langue nationale et des autres branches de l'ins-
truction primaire fut mise a coté de celle de I’Ancien Testament
et du Talmud et lui donna un caractere plus social. Dans le culte
on substitua pour le sermon la langue nationale & I’hébreu. Il
fallait cependant introduire encore d’autres modifications. Un
grand obstacle pour réussir sous ce rapport, se trouvait dans
le manque de lien entre les différentes églises. Napoléon Ier
commenca & y subvenir. Il convoqua en 1806 & Paris cent dix
notables des églises juives de I’empire, pour leur poser quel-
(ques questions sur les rapports entre les devoirs religieux des
juifs et les lpis de 1’élat. Puis vinl en 1817 la convocation « du
grand Sanhédrin, » composé de soixante-onze députés qui pro-
posérent aprés sept séances une organisation compléete des
églises juives en France. En Allemagne une organisation sem-
blable ne put guere réussir.

Il1 s’agissait en outre de savoir jusqu’a quel point la réforme



LA RELIGION D’ISRAEL. 593

du judaisme était possible. A cela la critique seule pouvait
répondre. Il y a environ cinquante ans que I’on a posé les bases
d’une théologie juive scientifique. Rapoport, Zunz, Geiger et
d’autres ont bien mérité sous ce rapport; les théologiens chré-
tiens ont été leurs maitres. Quant a la réformation pratique, il
se formait a Berlin, Hambourg, Francfort-s.-M., Londres, etc.,
de petites associations qui opéraient telles ou telles modifica-
tions. Trois tendances différentes se sont manifestées. 1° Ceux
qui desapprouvent tout changement. 2° Ceux qui veulent s’en
tenir aux préceptes de la loi écrite. 3° Ceux qui ne voulant
observer que les principes, ne font pas difficulté de laisser de
coté méme le sabbat et la circoncision. Des conférences convo-
quées, 1844-46, a Brunswick, & Francfort-s.-M. et & Breslau,
dans le but de s’entendre, furent peu fréquentées, et ne don-
nerent que peu de résultats positifs. Il en ressortit cependant
la conviction qu’il ne faut plus sbnger a une réforme sur la
base du Talmud, quil faut choisir entre le rabbinisme quelque
modéré qu’il soit et une religion selon les besoins de nos jours.
Dans le premier synode juif, réuni a Leipzig, 1869, il fut dé-
crété & 'unanimité des voix que les principes de la société mo-
derne sont préchés dans le mosaisme et développés dans la
doctrine des prophétes. M. Kuenen est d’avis que c’est laencore
une illusion antihistorique. Le mosaisme, c’est-a-dire la loi
proclamée par Esdras, n’est qu’une des formes qu’a revétues
idée religieuse en Israél; si cette idée a encore de la vitalité
dans I'Israél d’aujourd’hui, elle se créera une nouvelle forme.
Le judaisme talmudique doit faire place a la civilisation mo-
derne, de méme que le judaisme sacerdotal a succombé sous
les coups de I'’empire romain. Le judaisine monothéiste, moral,
spirttuel, demeurera.
VALETON, fils.

C. R. 1872. 39



	La religion d'Israël jusqu'à la chute de l'état juif
	Cet ouvrage appartient à une série de travaux [...]
	Les exilés d'Israël en Babylonie
	L'établissement de la hiérarchie et l'introduction de la loi
	Le judaïsme et le parsisme
	Le judaïsme en Palestine sous la domination grecque et les princes hasmonéens
	Les Juifs dans la dispersion ; l'hellénisme
	Le dernier siècle de l'état juif
	Le judaïsme après la chute de Jérusalem


