
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Basile : Grégoire de Nazianze et Grégoire de Nysse comme exégètes

Autor: H.V. / Weiss, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BASILE

GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE

COMME EXÉGÈTES

PAR

H. WEISS'

Les travaux exégétiques des grandes écoles chrétiennes
d'Alexandrie et d'Antioche ont été, clans notre siècle, l'objet
d'études réitérées et approfondies. L'herméneutique d'Ephrem,
le prince des Pères de l'église de Syrie, a été également étudiée

de près, il y a une quarantaine d'années (par Lengerke).
On ne possédait pas, jusqu'à ce jour, de travail spécial sur un

groupe intéressant de Pères grecs qui se sont occupés d'exégèse

au IVe siècle, les trois Cappadociens Basile le Grand, son
ami intime, Grégoire de Nazianze, et Grégoire de Nysse, son
frère cadet. C'est cette lacune de l'histoire de l'exégèse que
M. Weiss s'est proposé de combler par la monographie dont
nous venons de transcrire le titre.

Après une notice biographique, destinée surtout à marquer
la direction et les circonstances dans lesquelles s'était faite
l'éducation religieuse et scientifique de ces trois hommes, l'auteur

passe successivement en revue leurs opinions concernant:
1° la valeur de l'Ecriture sainte et l'usage qui doit en ètrefaitdans
l'église en vue de l'édification, de l'instruction dans la vérité
révélée, et de la défense de cette vérité ; 2° l'inspiration ; 3° les

rapports entre l'Ecriture et la tradition ;— ensuite 4° les con-

' Oie grossen Kappadocier, Basilius, Gregor con Nazioni, und Gregor von Ngssa
ah E.legeten. Ein Beitrag zur Geschichte der Exegese von Lie. H. Weiss etc.

liraunsber;:, A. Martens 1872. 109 pag. in-8.



BASILE, GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE. 469

naissances matérielles et formelles, historiques et philologiques
dont ils font preuve dans leurs écrits; — 5° l'usage qu'ils font du
texte original et des versions, notamment des LXX ; — 6° la

position qu'ils prennent dans la question du canon; — 7° le plus
ou moins d'importance qu'ils attachent dans leur exégèse à la
lexicologie et à la grammaire, au contexte logique et à l'élément
rhétorique ; — 8° leur théorie et leur pratique quant au sens
littéral et au sens mystique de la Bible ; — 9° leurs idées
concernant les prophéties messianiques, les types et, en général,
les rapports entre l'Ancien et le Nouveau Testament. — Le
travail se termine par une enumeration des principaux écrits
exégétiques des trois Pères et des extraits de ces écrits.

Voici quelques-uns des résultats les plus intéressants auxquels
l'auteur est arrivé.

Tous trois sont profondément pénétrés de la beauté et de

l'excellence des livres saints. Ils en font le plus grand usage.
Leur langage est plein de réminiscences bibli mes, etleurs écrits,
sur quelque sujet qu'ils portent, sont remplis de citations
scripturaire^. Ils vivent dans la Bible comme dans leur élément.
Cette connaissance de détail de l'Ecriture est d'autant plus
digne de remarque que l'on ne disposait pas alors des auxiliaires
que nous possédons aujourd'hui, tels que-les concordances etc.
De l'excellence de la Bible découle à leurs yeux, comme
conséquence naturelle, le devoir pour tout chrétien de la lire, de se

l'approprier, mais de la lire après y avoir soigneusement
préparé son âme par le recueillement et la prière. « Lorsque l'âme
veut contempler les divins mystères de l'Ecriture, il faut qu'elle
soit semblable à une lyre bien accordée, de telle sorte que l'Esprit

saint puisse faire vibrer ses cordes. » (Basile in Ps. 45.)
Tous trois croient à l'inspiration dans un sens assez strict,

comme c'était du reste le cas de presque tous les écrivains
ecclésiastiques de ce temps-là. Les épithètes de Atómiuoro; et de Quo;

reviennent fréquemment sous leur plume. Ce que dit le psal-
miste émane « de la personne même de Dieu. » (G. de Nysse.)
« La sollicitude de l'Esprit s'est étendue, selon nous, jusqu'aux
lettres et aux accents. » (G. de Naz.) Toutefois la prééminence
très marquée que ces deux auteurs accordent à la parole de



470 H. WEISS.

saint Paul semble indiquer qu'ils admettaient dans l'inspiration
certains degrés ou nuances. Basile est, sur ce point, à la fois

plus explicite et plus large. Il lui arrive, sans doute, de dire

que « pas un mot dans la Bible n'est superflu. » Il lui arrive
même, dans l'occasion, d'employer la fameuse image de la flûte
en parlant de l'action de l'Esprit sur tel ou tel écrivain sacré.

Mais ce sont là des énoncés plutôt accidentels. Dans les

passages où il vient à parler ex professo de l'inspiration, il accentue

fortement la part de l'élément humain et il cherche à

sauvegarder la personnalité de l'auteur biblique. « L'inspiration,
dit-il dans la préface à son commentaire sur Esaïe, n'est accordée

qu'à des hommes qui s'en sont rendus dignes par leur
consécration à Dieu et par un ineffable amour ; Dieu les revêt alors
d'une force d'en haut et ouvre les yeux de leur âme. » Le
tableau qui s'offre à leur regard n'est pas sans rapport avec ceux
qui nous apparaissent en rêve. Mais l'état psychologique de

l'homme inspiré diffère entièrement de celui du devin ou de

l'homme en délire. « Plusieurs disent que l'intelligence humaine
est obscurcie par le Saint-Esprit. Mais que l'homme inspiré,
tandis qu'il est rempli de divins enseignements, soit privé de

son propre entendement et que, tandis qu'il est utile aux autres,
il ne retire aucun profit de ses propres paroles, cela ne
s'accorde point avec l'idée de la présence divine en lui... La lumière
ne produit pas la cécité elle ranime au contraire la force
visuelle qui existe naturellement dans l'esprit de l'homme. »

« Quand Dieu, dit Basile dans le même commentaire, envoie une
vision, il n'aveugle pas l'esprit qu'il a créé, mais il l'éclairé.
C'est pourquoi les prophètes sont appelés des voyants ; car,
ensuite de l'illumination par le Saint-Esprit, leur vue acquiert
une plus grande pénétration. » On croit, en lisant des paroles
comme celles-là, entendre Chrysostome ou Théodoret.

Quant à la tradition comme source de la foi et régulateur de

l'exégèse, Basile et, avec lui, son frère estiment qu'il est «

apostolique » de s'y tenir, à cause de 1 Cor. XI, 2 ; 2 Thés. II, 14.
Ils y ont recours lorsque les preuves scripturaires ne leur
paraissent pas suffisantes pour étayer un dogme ou un usage
ecclésiastique, ou lorsqu'un passage est susceptible d'explications



BASILE, GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE. 471

diverses. Mais ils ne lui assignent pas la place d'honneur comme
semble le faire leur ami de Nazianze.

Pour la connaissance de la langue originale de l'Ancien
Testament, les trois Cappadociens sont au niveau de la presque
totalité des Pères grecs des quatre premiers siècles : l'hébreu
est pour eux une terre à peu près inconnue. « Adam, dit
Grégoire de Nysse, signifie une créature terrestre, à ce que
prétendent ceux qui savent l'hébreu. » Si Basile en avait quelques
notions, elles se réduisaient à bien peu de chose. Il connaissait
assez l'alphabet pour savoir distinguer le nom du père d'Esaïe,
Amots(avec aleph), de celui du prophète Amos (avec ayin), que
les LXX confondaient en les écrivant tous deux À^tiç. En revanche,

les etymologies qu'il hasarde assez volontiers sont le plus
souvent malheureuses, par exemple Israël b òpàv Seóv, en dépit

de Gen. XXXII, 29. Dans sa polémique contre les Juifs à

l'occasion de Esa. VII, 14, Basile renonce prudemment à faire

usage de sa connaissance rudimentaire de la langue sainte : il
sentait trop lui-même sa faiblesse pour porter la discussion sur
ce terrain.

Ainsi que tous leurs contemporains et leurs prédécesseurs,
nos docteurs se servent habituellement du texte grec des
Septante. Cette version n'était pas employée alors comme un simple

pis-aller. Elle avait été sanctionnée aux yeux des chrétiens

par le fait que les apôtres en avaient fait usage dans leurs
discours et dans leurs écrits. On la regardait généralement comme
une authentique reproduction du texte original. Plusieurs même,
sans en exclure Origene et les hommes de l'école d'Antioche,
la tenaient pour inspirée, tandis qu'on soupçonnait fortement
le texte hébreu d'avoir été çà et là falsifié par les Juifs. Les

Cappadociens partageaient-ils cette croyance à l'inspiration des

LXX? On n'en a pas de preuve positive. Peut-être Grégoire de

Nazianze l'a-t-il partagée : ce qui est certain, c'est qu'il s'est

exclusivement servi de cette version-là. Il n'en est pas de

même de Grégoire de Nysse, et encore moins de Basile. Celui-ci
abandonne plus d'une fois le texte de la -/.oiv-h nutans, pour suivre
celui des « autres interprètes, » par où il faut entendre Aquila,
Symmaqueet Théodotion. Chose digne d'être remarquée, notre
évêque de Cesaree donne volontiers la préférence à la version



472 H. WEISS.

d'Aquila, cette version si estimée des Juifs de son temps, à

cause de son servile littéralisme. — On le voit, Basile avait le
sentiment que la version reçue n'était pas suffisante et, — plus
scientifique que la plupart de ses contemporains, — il éprouvait

le besoin de se rapprocher le plus possible de la lettre de

l'original.
Par une singulière inconséquence, le même Grégoire de

Nazianze qui emploie les LXX en lieu et place de l'original, sans

se douter ou du moins sans s'inquiéter des divergences qui
existent entre eux, est précisément celui des trois Cappadociens

qui seul s'écarte de la tradition alexandrine dans la question du

canon de l'Ancien Testament. Il ne veut reconnaître comme
véritablement canoniques que les livres qui figurent dans le
canon des Juifs palestiniens. Il ne se fait pas faute, sans doute,
de citer dans ses écrits des passages empruntés aux apocryphes,
notamment au livre de J. Sirach. Mais dans son Carmen de veris

Scripturœ libris il déplore que tant d'écrits nuisibles prétendent

au caractère de livres sacrés, et il croit, après examen, ne
devoir mentionner comme livres vraiment authentiques (yvriauxi)

que les protocanoniques, à l'exception toutefois du livre d'Esther.

De même dans son carmen à Séleucus, il veut que l'on
distingue avec soin, entre les livres vraiment inspirés, les livres
qui tiennent une place mitoyenne (fppso-oi) et les livres, semblables

à de fausses monnaies, qui sont inauthentiques (vòQoì) et
dangereux. Encore ici les inspirés, ce sont les protocanoniques
seuls auxquels, dit-il, quelques-uns ajoutent Esther. —D'où
vient cette espèce de contradiction dans laquelle Grégoire
s'implique en n'adoptant pas tout le canon des LXX? M. Weiss
estime qu'elle s'explique par l'influence d'Athanase. Grégoire
avait pour ce Père une profonde vénération. Or Athanase, dans

son epistola festalis, avait restreint le canon de l'Ancien Testament

aux livres protocanoniques (à l'exclusion d'Esther), et
cela par opposition aux agissements des hérétiques qui
cherchaient à introduire par contrebande des écrits apocryphes dans

l'église.
Quant au canon du Nouveau Testament, Grégoire est d'accord

avec ses deux compatriotes pour attribuer à saint Paul l'épître
aux Hébreux. Il est également d'accord avec eux, sur la foi de



BASILE, GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE. 473

la tradition de l'église de Syrie et du canon de la Peschitho,
pour ne citer comme authentiques que trois des épîtres
catholiques, savoir celle de Jacques, la première de Pierre et la
première de Jean. Aucun de nos trois auteurs, pour le dire en

passant, n'en appelle, dans la lutte contre l'arianisme, au
fameux passage des trois témoins dans le ciel. (1 Jean V, 7.) En
revanche notre Grégoire, dans son catalogue versifié des livres
saints, passe sous silence l'Apocalypse que l'autre Grégoire et
Basile attribuent à Jean l'évangéliste.

Une question intéressante est celle de la théorie et de la
pratique de nos trois auteurs relativement au sens littéral et au
sens mystique ou allégorique de l'Ecriture. A priori on serait
porté à croire qu'ils ont dû être allégoristes, puisqu'on sait par
leur biographie qu'ils avaient étudié principalement les œuvres
des docteurs d'Alexandrie, qu'ils ont tous séjourné quelque
temps dans cette ville pendant leurs jeunes années et qu'ils
avaient en haute estime la philosophie néo-platonicienne qui
pratiquait largement ce genre d'interprétation. Il est probable,
en effet, qu'ils auraient entièrement succombé à ces influences,
si des circonstances diverses n'étaient venues y faire contrepoids,

au moins dans une certaine mesure. Et d'abord, vers le
milieu du IVe siècle, la méthode allégorique des Alexandrins
avait déjà beaucoup perdu de son prestige soit à cause de ses

propres excès, soit par l'opposition systématique que lui faisait
l'école d'Antioche, soit enfin par suite des attaques aussi habiles

que virulentes des Porphyre et des Celse. Ensuite les
principaux adversaires des Cappadociens étaient des ariens formés
la plupart à l'école d'Antioche. Dans leur lutte avec eux, nos
écrivains ne pouvaient guère se retrancher dans l'allégorisme
sans encourir le reproche de tordre les Ecritures à leur guise.
Enfin il ne faut pas oublier le caractère personnel de Basile, qui
fut à certains égards le maître de son ami et de son frère. Basile

était un caractère indépendant et un esprit aimant la clarté.
Il n'était pas plus aveugle à l'endroit des défauts et des erreurs
d'Origène qu'il ne s'était laissé éblouir par l'éclat souvent factice

de la science athénienne.
Plus d'une fois nous l'entendons protester contre l'abus du

C. R. 1872. 31



474 H. WEISS.

sens caché et revendiquer avec force les droits de priorité du
sens littéral. « Ceux, dit-il dans sa neuvième homélie m hexaë-

meron, qui n'adoptent pas le sens ordinaire de l'Ecriture, veulent

que l'eau ne soit pas de l'eau, mais quelque autre chose,
et ils expliquent les mots plante et poisson comme bon leur
semble... Ils font comme les interprètes des songes fantastiques
qui arrangent toujours leur interprétation en vue d'un but
particulier... Pour moi, je prends les choses telles qu'elles sont

dites, car « je n'ai pas honte de l'Evangile... » Moïse a écrit

pour édifier nos âmes, et c'est ce que semblent n'avoir pas compris

ceux qui par des adjonctions et des tropologies prétendent
octroyer à l'Ecriture sainte, de leur propre fonds, une dignité
supérieure. C'est vouloir se faire passer pour plus sage que les
déclarations de l'Esprit et, sous prétexte d'interprétation, débiter

ses propres imaginations. Les mots doivent être entendus
comme ils sont écrits. » — Ailleurs, il s'élève contre ces alté-
rateurs de la vérité qui n'ont pas appris à leur raison à suivre
l'Ecriture, mais qui tordent sa pensée selon qu'il leur plaît :

hommes dont plusieurs comptent parmi les écrivains ecclésiastiques

et qui cependant sous prétexte d'anagoge (interprétation
supérieure) ont recours à des allégories, au lieu de laisser aux
mots leur sens naturel. Ce sont choses, dit-il, qu'il faut rejeter
comme des rêveries et des contes de vieilles. »

Ces principes si justes et si sains, Basile leur est généralement
resté fidèle dans sa pratique exégétique. Même alors qu'il croit
« possible » ou permis de statuer un sens tropique, anagogique,
mystique etc., et dans les cas assez fréquents où il se laisse
aller à moraliser à propos du texte sacré, il commence toujours
par dégager le sens littéral (isÇts, o-wftKTixòs voûç, yuo-txô; lôyoç) au

moyen de l'interprétation historico-grammaticale. Ce qui a fait
prendre le change à certains critiques et les a induits à ranger
Basile parmi les contempteurs du sens littéral, c'est qu'il semble

confondre quelquefois le sens spirituel, c'est-à-dire tropique,
avec le sens spirituel, c'est-à-dire mystique. Ainsi à propos de
la vision d'Esaïe (chap. VI) il repousse ce qu'il appelle
l'interprétation littérale (npò; tò pyxm). Mais il entend simplement par
là l'interprétation « judaïque, » d'après laquelle le prophète



BASILE, GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE. 475

aurait vu le Seigneur matériellement assis sur un trône à
Jérusalem, et d'après laquelle tout le reste de la scène se serait
passé dans la réalité extérieure, tapdis que Basile estime, — et

avec raison, — que tout cela s'est passé dans la sphère de l'esprit

et doit être entendu spirituellement. On voit que dans ce

cas, comme dans d'autres semblables, sa polémique n'est dirigée
que contre le littéralisme grossier qui, prenant les anthropo-
morphismes à la lettre, va évidemment à rencontre de l'intention

du texte lui-même, et qu'il n'y a rien là qui sente l'allégo-
risme.

Quant à Grégoire de Nazianze, son point de vue rappelle celui
d'Ephrem le Syrien. Il s'est lui-même expliqué (orat. 45) sur ce

qu'il considérait comme son idéal en cette matière : « Nous
voudrions tenir le milieu entre ceux qui prennent les choses d'une
façon toute charnelle (nayôt-) e^ ceux qui aiment à l'excès les

explications spéculatives et anagogiques, afin qu'on ne puisse
nous accuser ni d'être paresseux et indifférents, ni de vouloir
en savoir plus que d'autres, et afin que nous ne nous égarions
pas loin de l'objet dont parle le texte. Suivre l'une de ces
méthodes, c'est agir en quelque sorte à la juive ; suivre l'autre est

digne d'un interprète de songes. L'une et l'autre sont également
à rejeter. » En effet, entre les mains de G. de Nazianze, le

texte ne se volatilise pas comme entre celles de certains Alexandrins.

Toutefois il n'y découvre que trop souvent des profondeurs

que rien n'indique nine justifie. Le type de sa manière de

marier l'interprétation allégorique à l'interprétation historique
nous est fourni par sa description de la chute. (Orat. 38.) Les

« plantes immortelles » que l'homme était appelé à cultiver dans

le paradis représentent « peut-être » des pensées divines ; la
nudité des premiers hommes, leur vie simple et sans art; les

vêtements de peau, une chair plus grossière et mortelle, etc.—
Lorsqu'il lui arrive de presser le sens d'un mot, il en appelle

pour sa justification à cette parole : « Presse le lait, il en sortira
du beurre (Prov. XXX, 33), c'est-à-dire sonde davantage la

signification du mot, peut-être y trouveras-tu encore quelque
chose de plus nourrissant. » (Orat. 37.)

Grégoire de Nysse est allé encore plus loin dans cette voie.



476 H. WEISS.

Lui aussi, il est vrai, sait prendre dans l'occasion fait et cause

pour le sens « qui est sous la main » comme pouvant suffire

pour exciter au bien. Dans son explication de Yhéxaméron il
veut laisser aux mots leur valeur propre ; il s'oppose, par exemple,

à ce que par l'abîme on entende avec Origene le séjour des

anges déchus, et par les ténèbres le prince des ténèbres. Cette

explication lui paraît en contradiction flagrante avec l'Ecriture
qui dit que Dieu vit tout ce qu'il avait fait et que tout était très
bon. Mais malheureusement notre auteur n'a pas suivi habituellement

cette bonne veine. La conviction que tout ce qui est

écrit, même le moins essentiel en apparence est écrit « pour
notre bien, » l'a entraîné à des interprétations soi-disant morales,
très ingénieuses sans doute mais le plus souvent forcées. Sa

théorie se trouve résumée dans la préface de son commentaire
sur le Cantique des cantiques. «Le Cantique, par la sagesse

qui y est cachée, élève l'âme à une hauteur vraiment spirituelle.
Comme certains docteurs, au sein de l'église, croient devoir s'en
tenir au sens littéral, — allusion à Théodore de Mopsueste qui
faisait du Cantique un chant de noces de Salomon, — et ne
veulent pas accorder qu'il s'agisse d'énigmes et d'allégories écrites

à notre profit, j'estime qu'il est nécessaire de démontrer que
nous sommes dans notre droit lorsque nous nous efforçons, de

toute façon et par tous les moyens, de rechercher dans la divine
Ecriture tout ce qui peut nous être utile. La loi, dit saint Paul,
est spirituelle. Or par « loi » il entend aussi les récits historiques,

et ces récits il les emploie lui-même en vue de l'application

morale, sans s'inquiéter de savoir comment on appelle la
méthode d'interprétation dont il se sert. » — Dans certains cas,
le sens littéral peut faire du mal. Saint Paul lui-même le déclare
quand il dit : La lettre tue, mais l'esprit vivifie. Souvent, en
effet, si l'on s'en tient au fait tout nu, l'histoire n'offre pas l'exemple

d'une bonne vie. Quel profit moral retirera-t-on, par exemple,

de ce qui nous est raconté du mariage du prophète Osée, ou
bien du passage où il est dit qu'Esaïe s'approcha de la prophé-
tesse (VIII, 3), ou encore de l'histoire de l'adultère de David,
si l'on s'arrête simplement à ce qui est écrit? Il ne faut pas en
rester au contenu des paroles, il faut chercher à quoi tend leur



BASILE, GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE. 477

signification, etc. — « Prises à la lettre dit Grégoire dans sa

Vie de Moïse, les prescriptions touchant la manière de manger
l'agneau pascal n'ont pas de sens. Qu'importe, au point de vue
de la vertu ou du vice, que les Israélites, au moment de le manger,

aient été chaussés, ou non? Evidemment la lettre cache

ici une pensée plus élevée. Nous y trouvons le symbole de la
rapidité avec laquelle s'écoule la vie ; les chaussures signifient
qu'il faut se mettre en garde contre les épines de la route, c'est-
à-dire les péchés ; la ceinture est l'image de la modération, le
bâton celle de l'espérance, etc. Quant à l'enlèvement, par les
Israélites des vases et des vêtements précieux des Egyptiens
il signifie que les chrétiens doivent s'approprier les trésorsscien-
tifiques des païens, leur philosophie, leur astronomie, etc., afin
d'en orner l'église. » — N'est-ce pas le cas de dire, en empruntant

le langage de Basile que son frère Grégoire semble avoir
eu honte du texte biblique? — Une chose qui le distingue
encore, c'est qu'il ne se borne pas à appliquer l'allégorisme à l'Ancien

Testament. Même lorsqu'il s'occupe du Nouveau Testament,
il veut « descendre dans les profondeurs » et « jeter un regard
derrière le voile, » afin d'y découvrir des sens plus sublimes.
Quand Jésus déclare bienheureux ceux qui pleurent, il ne s'agit
pas seulement de ceux qui déplorent leurs péchés; le Seigneur
avait aussi en vue ces âmes qui gémissent en contemplant les
biens célestes dont il ne leur est pas encore donné de jouir
durant la vie trompeuse et pénible d'ici-bas.

Quelques mots, pour terminer, des prophéties messianiques,
des types et des rapports entre les deux Testaments en général.

Aux yeux de tous les écrivains de l'époque, orthodoxes et

hérétiques, l'élément messianique occupait une très large place
dans l'Ancien Testament. Même le plus radical des exégètes
antiochiens, Théodore de Mopsueste, n'osa pas contester le
caractère christologique de certains psaumes. Les docteurs
cappadociens sont dominés par la même conception. Nombre de

passages sont rapportés par eux à Christ directement, soit dans

leur sens littéral, soit surtout dans le sens supérieur qu'ils
croyaient pouvoir ou devoir leur prêter. Même Basile, le plus
modéré et le plus circonspect des trois, trouve déjà décrits ou du



478 H. WEISS.

moins indiqués à l'avance, dans l'Ancien Testament, les traits
les plus particuliers de la vie et de l'œuvre du Sauveur : non
seulement sa naissance d'une vierge (Esa. VII, 14), mais

son baptême (Ps. XXIX, 3: la voix du Seigneur est au-dessus des

eaux), sa pauvreté Ps. XXXIV, 7 : le pauvre a crié, et le

Seigneur l'a exaucé, etc.). — Le Ps. XLV, outre qu'il proclame la
divinité du Messie et sa sainte humanité prophétise aussi sa

passion. Dans le vers. 9: «Tes vêtements sont parfumés de

myrrhe, de stacte et de casse,»la myrrhe est le symbole prophétique

de son ensevelissement, la stacte de sa descente aux
enfers, la casse de ses souffrances sur la croix pour le bien de

l'humanité. La parousie enfin et le retour pour le jugement
sont annoncés dans le Ps. XXXIV, 17-19. A côté de ces
prédictions concernant la personne du Sauveur, il en est d'autres
qui paraissent se rapporter aux destinées du judaïsme dépérissant

et à celles de l'église naissante. Comment, en effet, Dieu

aurait-il pu ne pas laisser entrevoir déjà sous l'ancienne
économie les grandes révolutions que le christianisme produisit à son

apparition dans le monde? Quand le psalmiste dit (XXXIII, 10)

que le Seigneur dissipe le conseil des nations et met à néant les

pensées des peuples, il est question sans doute des desseins de

Pilate, des prêtres, des scribes et des chefs de la nation juive
mis à néant par la résurrection de Christ. — Il est à remarquer,
pourtant, qu'en donnant ces interprétations, Basile veut être
biblique et prétend ne se laisser diriger quepar l'analogie scripturaire,

par des allusions et expressions renfermées dans le Nouveau

Testament.
Ce principe très sage l'a dirigé surtout dans la délicate question

des types. Au lieu de s'embarquer à l'aventure et de

voguer sans boussole ni gouvernail sur l'océan sans bornes de la

typologie comme tant d'autres l'ont fait avant et après lui, il
s'en est tenu le plus possible aux types qui figurent déjà comme
tels dans les écrits du Nouveau Testament. Touchant le but
pédagogique des types il s'exprime comme suit, dans son écrit
sur le Saint-Esprit : « C'est dans la profondeur des richesses
de sa sagesse que Dieu nous a donné ces guides si bien appropriés

à notre infirmité. Il a voulu nous habituer d'abord à con-



BASILE, GRÉGOIRE DE NAZIANZE ET GRÉGOIRE DE NYSSE. 479

sidérer l'ombre des corps et à regarder le soleil se reflétant
dans l'eau, de peur que nous ne fussions éblouis par la vue
soudaine de la pure lumière. Afin d'exercer les yeux de notre cœur,
il a imaginé d'abord la loi, cette ombre des biens à venir,
puis la prophétie dont les enseignements renferment une
préfiguration énigmatique de la vérité, de telle sorte que la
transition à la sagesse mystérieuse fût moins difficile pour nous. »

— Basile, on le voit, est pénétré de l'idée qu'entre les deux

Testaments il existe un rapport organique, une harmonie étroite
et préétablie. Cependant il ne va pas, avec bon nombre de ses

contemporains, jusqu'à les confondre et à les identifier. « Quel

pardon, s'écrie-t-il dans l'écrit cité tout à l'heure, quel pardon
des péchés était-ce que celui de l'ancienne économie Quel
don spirituel a été communiqué par Moïse? — Au lever du soleil
les lampes deviennent superflues : quand la vérité paraît, la loi
se retire, les prophètes font silence! »

Grégoire de Nazianzea sur ce sujet des vues analogues. Il a

fort bien saisi le caractère préparatoire de l'Ancien Testament
et la marche progressive de la révélation. « Tel qu'un sage
pédagogue.... Dieu amis d'abord décote, par l'Ancien Testament,
l'idolâtrie, mais il a laissé subsister les sacrifices. Plus tard, par
la loi nouvelle, il a aussi abrogé ceux-ci ; ensuite la circoncision
qui avait encore été tolérée quelque temps. De cette manière les
Juifs ont été amenés insensiblement à l'Evangile. Il en a été de

même, ajoute-t-il, de la doctrine chrétienne : l'Ancien Testament

n'a clairement enseigné que le Père, le Fils n'a été
pleinement révélé que dans le Nouveau Testament. »

Grégoire de Nysse ne connaît guère ces différences. A l'en
croire, la divinité du Fils et la sainte Trinité sont démontrées
dans l'Ancien Testament aussi clairement que dans le Nouveau.
Ces mots : « Dieu créa l'homme à l'image de Dieu » ont été
prononcés pour confondre l'impiété des hérétiques (ariens), afin
qu'ayant appris que l'Unique a créé l'homme à l'image de Dieu,
ils ne séparent point la divinité du Fils de celle du Père. Que la

parole et l'esprit soient des puissances existant par elles-mêmes
(des hypostases), c'est ce qu'il est aisé de prouver par l'Ancien
Testament ; il suffit de citer Ps. XXX, 6 : « Les cieux ont été



480 H. WEISS.

faits par la parole du Seigneur, et toute leur armée par le souffle
de sa bouche. » — Et quel évangéliste a jamais proclamé plus
ouvertement les mystères évangéliques que le psalmiste au
Ps. VIII?

En résumé, il résulte de l'ouvrage de M. Weiss qu'il faut
réformer le jugement ordinaire d'après lequel les trois
Cappadociens sont rangés indistinctement parmi les adeptes de la
méthode exégétique des Alexandrins. Tous trois, à la vérité, ont
subi l'influence d'Origene, mais à des degrés divers. En somme,
un seul d'entre eux se rattache positivement à cette tendance,
c'est Grégoire de Nysse. Basile est de tous les Pères orientaux
du quatrième siècle celui qui incline le plus vers l'école
d'Antioche. Quant à Grégoire de Nazianze, il occupe en général une
position intermédiaire.

H. V.


	Basile : Grégoire de Nazianze et Grégoire de Nysse comme exégètes

