
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Origine des organismes

Autor: Roget, Philippe / Baltzer, J.-B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ORIGINE DES ORGANISMES

J.-B. BALTZER'

Le 11 février 1869, M. Ch. Vogt donnait, à Breslau, la
dernière de ses six conférences sur l'histoire primitive de l'homme.
Du 14 février au 14 mars de la même année, M. le professeur
Baltzer lui répondit par cinq discours, publiés ensuite avec

quelques remarques et additions, et dont nous allons essayer
de donner ici une analyse sommaire.

M. Baltzer est un théologien. Son intention cependant n'a

pas été de donner au public des conférences théologiques; il a

voulu se placer au point de vue des sciences naturelles, et ne

faire intervenir le théologien et le philosophe que dans la juste
mesure de leur compétence légitime. D'ailleurs, s'il n'est pas

un naturaliste de profession, l'auteur prétend avoir avec tous
les naturalistes un point de départ commun : celui de la foi.
Quel est, en effet, le naturaliste qui n'admette pas, comme un

article de foi, que la nature est soumise à une nécessité générale,

d'après laquelle elle doit toujours, les conditions restant
les mêmes, produire les mêmes effets? Il est vrai que l'argument

d'induction sur lequel le savant appuie cette proposition

1 Ueber die Anfänge der Organismen und die Urgeschichte des Menschen. Fünf

Vorträge zur Widerlegung der von Prof. Dr C. Vogt zu Breslau gehaltenen
Vorlesungen. — Ueber die Urgeschichte des Menschen, von J.-B. Baltzer. 2te unv. Aufl.
1 vol. in-12 de IV et 130 pages, 1869. — Une troisième édition, publiée en 1870,
est enrichie de quelques notes dans lesquelles l'auteur a accentué son opposition
aux tendances scientifiques des jésuites et a répondu à quelques appréciations
dont son œuvre avait été l'objet dans les recueils scientifiques allemands.



ORIGINE DES ORGANISMES. 457

ne saurait lui fournir autre chose qu'une vraisemblance ou
qu'une certitude hypothétique. Pour en avoir une confirmation
suffisante, il faut faire appel à la philosophie de la nature en
même temps qu'à la philosophie de l'esprit. D'ailleurs, le
raisonnement inductif n'atteint pas même toujours la loi ; souvent
il s'arrête à la simple apparence. Jusqu'à Copernic, par exemple,

l'induction avait fait admettre que le soleil tourne autour
de la terre. Et si Copernic substitua à cette loi apparente la loi
vraie, il ne sut pas donner la raison d'être (Grund) de celle-ci.
Généralement parlant, il est impossible que cette raison, qui
réside dans la nature des choses (Grundwesen), n'échappe pas
au naturaliste. Toutes les questions de cet ordre relèvent de la

philosophie et de la théologie philosophique. D'où il résulte

que M. Vogt, en rejetant la foi au Créateur parce que l'objet
s'en dérobe à la certitude empirique, est aussi obligé de rejeter
son article de foi de naturaliste. Seul le philosophe peut avoir
une opinion sur la création.

Mais le naturaliste a autre chose encore qu'un point de

départ: il a de plus une méthode. Cette méthode implique:
1° l'observation des phénomènes ; 2° l'étude des conditions sous

lesquelles ils se produisent. C'est en suivant cette voie qu'on
arrive à formuler la loi de l'espèce. Le darwinisme qui nie
l'espèce, se met en révolte contre la méthode des sciences
naturelles. Or, à la thèse du darwinisme, M. Vogt en ajoute une
autre : il affirme que tout procède de la matière (Materie),
laquelle est composée de substance (Stoff) et de force. Il y a là

une seconde violation de la méthode inductive. Enfin, lorsque,
à propos de ses découvertes dans les cavernes, le professeur
de Genève aborde le terrain de l'histoire, il nous fabrique toute
une histoire de troglodytes, qui serait antérieure à l'histoire
primitive racontée par la Bible.

Considérons d'abord les grandes découvertes scientifiques
dans leurs rapports avec la foi chrétienne.

Le système astronomique de Copernic parut longtemps être

menaçant pour la foi. L'opposition avait à sa tête Mélanchthon.

Osiander de Nuremberg substitua une préface de sa façon à

celle que Copernic avait écrite pour être publiée en tête de son

C. R. 1872. 30



458 J.-B. BALTZER.

ouvrage. Plus tard, Galilée fut combattu par les scolastiques
qui croyaient leur doctrine compromise par les découvertes
du savant relatives aux lois de la chute des corps. La lutte se

renouvela lorsque Galilée eut pris dans un opuscule la défense
du système de Copernic. On obtint que l'ouvrage de ce dernier
fût mis à l'index comme contraire à l'Ecriture sainte. Et Galilée

put dès lors être dénoncé à l'inquisition romaine comme adhérent

déclaré de la théorie condamnée. La scolastique n'en fut
pas moins vaincue en dernier ressort, et, depuis 1835, le livre
de Copernic se trouve effacé de l'index romain.

Quand une contradiction apparaît entre la Bible et une
découverte scientifique, le naturaliste n'est pas toujours en état à

lui seul de discerner si cette contradiction est réelle; pour qu'il
eût le droit de déclarer que la Bible ne peut pas être la Parole
de Dieu, il faudrait que la contradiction fût dûment constatée.
Ce droit ne saurait évidemment être accordé ni aux disciples
de Darwin, ni aux matérialistes modernes, ni en particulier à

M. Vogt, qui tous, au lieu de se soumettre à la rigueur de la
méthode inductive, recourent à des suppositions qui ne sont

pas démontrées.

Darwin, comme on sait, nie le principe de la fixité de

l'espèce. Celle-ci, à l'en croire, est toujours en voie de formation.
« Si, dit-il, nous ne sommes pas témoins des modifications de

l'être, c'est qu'elles sont excessivement lentes. » Comment
contrôler des assertions de ce genre au moyen de la méthode
inductive L'impossibilité est manifeste relativement à l'avenir ;
quant au passé nous verrons bientôt ce qui en est. En outre,
l'hypothèse est en opposition avec un principe admis par
quiconque pense sainement, savoir que la loi des organismes est
la condition des types et que ce ne sont pas les individus qui
font la condition de leur loi de formation ou qui peuvent l'altérer.

On ne concevrait pas que, dans la lutte pour l'existence,
un individu pût se développer au delà de ce qui est impliqué
dans la disposition naturelle primitive. Il est contradictoire que,
d'une part, l'individu dépende de la loi naturelle, et que, de

l'autre, celle-ci dépende de l'individu luttant pour l'existence.
Ce n'est pas tout : Darwin est obligé de reconnaître que les types



ORIGINE DES ORGANISMES. 459

ont eu un commencement dans les cellules primitives, et il ne
peut pas faire intervenir sa loi de variation dans la formation de

ces cellules. Dira-t-on que ce sont des cellules plus primitives
encore qui se sont transformées dans la lutte de l'existence? Il
n'y aurait alors aucune raison de s'arrêter dans cette voie.
Nous serions conduits à voir dans la nature un être qui
s'engendre de toute éternité pour s'absorber de nouveau et qui
s'absorbe pour recommencer à s'engendrer, etc. Empressons-
nous de le dire: Darwin n'a ni prévu ni voulu cette
conséquence, acceptée de grand cœur par les matérialistes modernes.

La théorie de M. Vogt sur le cerveau présente une contradiction

du même genre. Cette théorie, en effet, consiste à attribuer

le développement du cerveau au travail de la pensée. En
ce cas, quand est-ce que l'ancêtre de l'humanité aurait pu
commencer à penser? Jamais, sans doute, puisqu'il aurait manqué
d'un cerveau perfectionné par le travail de ses ascendants.
Nous voilà enfermés dans un cercle.

L'hypothèse d'une transformation indéfinie avait déjà été

proposée au sujet des nébuleuses, dont on faisait la poussière
cosmique d'où devaient sortir de nouveaux systèmes sidéraux.
L'idée est abandonnée aujourd'hui, et les astronomes les plus
modernes affirment la stabilité du Cosmos, d'accord en cela

avec le récit biblique de la création. Cette stabilité n'empêche
pas que les individus ne croissent suivant des lois fixes, ni que
ces lois elles-mêmes n'aient un commencement, un progrès et
une fin. Il est vrai qu'ici l'induction nous abandonne; d'un autre

côté la philosophie de la nature sait donner la raison (Grund)
des lois, les déduire en remontant à leur origine et les reconnaître

dans toute l'étendue du domaine soumis à leur empire.
Jusqu'à ce jour les origines des organismes n'offrent au

naturaliste que des énigmes. L'échelle ascendante des êtres, que
les études paléontologiques ont révélée, présente des solutions
de continuité; les partisans de Darwin n'en disconviennent pas
et ils se bornent à répondre que les chaînons intermédiaires se

retrouveront bien, ou qu'ils ont été détruits. Mais ce sont là
des défaites et non des raisons. Les matérialistes modernes



460 J.-B. BALTZER.

accordent qu'il fut un temps où il n'y avait sur la terre ni
animaux ni plantes. M. Virchow dit qu'il doit être possible à la

science de reconnaître les conditions de la vie, mais que le
problème n'est pas résolu pour le moment. A ces déclarations,
M. Baltzer se croit en droit d'ajouter que la solution du
problème est du ressort non de la science mais de la philosophie
de la nature. A supposer en effet que la science retrouve le fait
des premières origines des types organiques, c'est en vain

qu'elle cherchera les conditions réelles delà production de ces

types.
La production (Urzeugung) des premières cellules se fonde

sur une loi primitive delà cellule. Et par cette production
première, notre auteur n'entend pas une création. Les réclamations

qu'a provoquées l'hypothèse des créations successives

ne lui paraissent pas sans justesse. Mais la philosophie de la

nature est compétente pour retrouver la loi de cette production
première. Seulement il est nécessaire de se représenter la

nature dans son essence (et son essence est d'être créature)
comme une unité, douée toutefois de puissances et de propriétés

disposées en un ordre successif; il faut encore admettre

que ces propriétés ou puissances portent en elles-mêmes les

conditions qui les sollicitent à l'activité et les font passer de

l'état virtuel à l'état actuel, quand elles sont réveillées par le

Créateur. Ces conditions, à notre avis, assurent aussi le règne
des lois cosmiques et telluriques; elles président aux commencements

et aux générations primitives qui apparaissent avec
les lois mêmes.

Ainsi celle de ces puissances qui se réveilla la première fonda
la première loi et la plus générale. C'est en elle que toutes les
lois naturelles subséquentes eurent leur racine commune.
Ensuite la production continua jusqu'à ce que les produits naturels
fussent épuisés sur la terre après l'apparition des plantes et
des animaux les plus organisés. Depuis lors il n'y eut plus de

production première et la terre se trouva soumise à la loi de

fixité. La conséquence de cette explication des choses est que
la plus haute des lois naturelles est conditionnée par toutes les

lois organiques qui l'ont précédée dans la série ascendante, et



ORIGINE DES ORGANISMES. 461

que, par suite, la succession des types antérieurs se reflète dans

le développement des individus que cette loi appelle à

l'existence. Et c'est là ce que nous trouvons en effet dans le
développement embryonique de l'échelle ascendante des vertébrés.
Qu'on observe ici la différence entre la série ascendante des

lois et la série des types correspondants : dans la première
échelle aucune loi ne s'éteint, tandis que dans la seconde
l'extinction des types se présente.

Mettons maintenant la théorie darwinienne en présence des

faits paléontologiques. Selon cette théorie, il ne peut y avoir
ni espèces définies (in sich Abgeschlossenes) et qui s'éteignent
pendant la période du développement de l'organisation, ni
espèces commençant à nouveau auxquelles font défaut tous les
chaînons les rattachant à des espèces antérieures, ni espèces
demeurant stables depuis l'époque géologique jusqu'à la nôtre
ou à travers plusieurs couches géologiques.

Notre âge, ou l'âge historique, a été précédé de l'âge géologique,

et celui-ci de l'âge qu'on peut appeler cosmique, dans

lequel ont apparu les corps célestes, les voies lactées et les
nébuleuses. Comment ces corps sont-ils sortis de l'éther
primitif? Qu'on se représente agissant dans cet éther fluide une
force de concentration et une force de décentralisation, et l'on
comprend que le ciel d'aujourd'hui ait été produit par le
concours de ces forces, dont l'une forme les corps et l'autre
l'éther. Or, mille faits témoignent de l'activité de ces forces

encore aujourd'hui. L'ordre adressé à l'eau ou à l'éther fluide
primitif dans le second jour de la création : «Que le firmament
soit au milieu des eaux, » a éveillé les forces cosmiques qui
étaient inhérentes à cet éther, et ces forces se sont entre-choquées,

et de leur lutte est sorti le ciel des corps et de l'éther. Le
troisième jour fut pour la planète la terre l'époque géologique.

Sur l'écorce terrestre la croissance des montagnes est double :

il y a eu simultanément croissance chimique et croissance
organique. Nous attribuons à la première l'opposition de la mer et
de la terre ferme, qui sert de base à l'organisation. L'organisation

commence dans les cellules vivantes qui se développent
du dedans au dehors.



462 J.-B. BALTZER.

Maintenant, d'où viennent les cellules? A cette question, la

réponse est que l'essence de la terre possédait avec les lois

chimiques la puissance de l'organisation et par conséquent
de la production de la loi des cellules avec les commencements
des cellules. La séparation de la mer et de la terre ne fut pas

une opération mécanique ; mais la puissance endormie du chi-
misme terrestre qui était latente fut sollicitée. Ensuite ce furent
les puissances végétatives et enfin les puissances animales,
d'abord les animaux des eaux, puis les animaux terrestres en

conformité à ces appels : « Que les eaux produisent des

animaux vivants, etc., et que la terre produise des animaux
vivants chacun selon son espèce. »

Mais cette puissance en s'éveillant entra en lutte avec le chi-
misme tellurique et commença à restreindre et à limiter son

empire. Nous voyons l'effet de cette lutte dansles couches

montagneuses pleines d'organismes pétrifiés. La victoire de

l'organisation commence dans le terrain tertiaire. L'extinction des

espèces se continue dès lors ; mais les espèces nouvelles qui
apparaissent, subsistent et conduisent jusqu'au monde actuel
dans lequel la production première a pris fin. A ce moment la

planète est adulte, et l'heure est venue pour un commencement
nouveau. Cette fois il n'y a pas d'ordre adressé à la terre. Le
Créateur dit : « Faisons l'homme pour qu'il commande à tous
les animaux de la mer et de toute la terre. »

Mais revenons au terrain tertiaire.
Brown partage les couches tertiaires de manière à y distinguer

deux groupes, l'un plus ancien et l'autre plus récent, l'un
inférieur, l'autre supérieur. Les formations du diluvium sont
rattachées au groupe supérieur. Les deux moitiés présentent
une série ascendante d'organismes s'éteignant et une série
descendante d'organismes se perpétuant. Le nombre des premiers
va en diminuant toujours et le nombre des seconds augmente,
de telle sorte que la croissance des couches a dû atteindre un

point où la proportion des organismes s'éteignant et celle des

organismes se perpétuant se sont fait mutuellement équilibre.
C'est à ce point que se place la séparation des deux groupes.
C'est également à ce moment que nous voyons le climat se



ORIGINE DES ORGANISMES. 463

modifier, et de tropical qu'il était pour la terre entière devenir
un climat qui diffère suivant les zones.

Au sixième jour toutes les puissances successives implantées
par le Créateur dans l'essence de la nature se trouvent épuisées
avec le dernier appel des mammifères terrestres : « Que la terre
produise des animaux vivant chacun selon son espèce. »

Le récit biblique de la création nous fait voir l'homme se

dépouillant de sa sauvagerie originelle parson union avec l'esprit.
Avant la création d'Adam, toute la nature avait été sauvage, et
l'on ne doit point croire, les faits paléontologiques l'attestent,
qu'elle le soit devenue àia suite de la révolte de l'homme contre
son Créateur. Il y a donc deux commencements dans le paradis

: la création d'Adam, le premier homme, et l'apparition des

plantes cultivées et des animaux domestiques. Au point de vue
de leur relation'avec l'homme, ces plantes cultivées présentent
une opposition qui est figurée par les deux arbres du paradis.
La nature avait et a encore deux pôles, dont l'un donne la vie,
et l'autre la mort.

Quant à l'homme envisagé en lui-même, Adam, du fait de sa

communion spirituelle avec le Créateur, possédait le paradis
terrestre, et dans ce paradis, la puissance sur la vie et sur la

mort. Il pouvait donc rester immortel dans son corps. Mais la

perpétuelle jouissance du paradis dépendait de l'usage qu'il
ferait de sa liberté. Le passage Gen. II, 19, ne doit s'appliquer
qu'aux animaux domestiques du paradis. L'homme, s'il gardait
le paradis, aurait pour tâche d'arracher le reste de la terre à

l'existence sauvage et de la transformer en paradis. C'est ce qui
ressort de Gen. II, 15 et I, 28.

La révolte contre le Créateur eut cette conséquence que
l'homme fut courbé sous la loi de la nature sauvage ; mais une
seconde épreuve de sa liberté lui était réservée, le Créateur
devenant Rédempteur.

En opposition à cette doctrine, fondée sur la Bible, M. Vogt
veut que le genre humain ait débuté par l'état sauvage, et il a

promis de prouver sa thèse. Jusqu'à présent la preuve fournie
se borne à ce fait que des armes de pierre non polies ont été

trouvées par milliers dans les terres d'alluvion d'Angleterre et



464 J.-B. BALTZER.

de France. Mais le grand nombre de ces trouvailles est

précisément ce qui a éveillé le doute ; on s'est demandé si l'on avait
réellement affai re-à des produits de l'art, d'autant plus que
jamais un squelette humain n'avait été rencontré dans les mêmes

gisements. Il est vrai qu'en 1863, on apporta à M. Boucher de

Perthes une mâchoire humaine et qu'un congrès paléontologi-

que prononça : 1° que cette mâchoire était fossile ; 2° que les

haches de silex appartiennent à la même période reculée. Il est

à regretter qu'un historien n'ait pas été appelé au congrès ; il
n'eût pas manqué de faire observer qu'on ignorait absolument

quand et comment la dite mâchoire était entrée dans la couche

dont elle faisait partie. Aussi le verdict du congrès d'A'obeville
n'a pas empêché plusieurs savants de grande autorité d'affirmer

que les instruments de pierre en question ne sont que des

produits naturels.
Quant aux autres emplacements où l'on a trouvé à la fois des

os d'animaux, des débris humains et des objets révélant un
commencement de civilisation, il s'agit toujours de savoir quand
et comment ces objets sont parvenus aux lieux qu'ils occupent,
et d'abord s'ils appartiennent au diluvium ou à l'alluvium, à

l'âge géologique ou à l'âge historique. Or le fait est que la
science n'est pas encore en possession d'un critérium qui
permette d'attribuer avec certitude un terrain à l'un ou à l'autre
des deux âges. Ainsi quand il serait démontré que les os
humains sont aussi anciens que ceux de l'ours des cavernes, on
serait plutôt conduit à donner l'ours des cavernes à l'âge
historique que l'homme à l'âge géologique. Quant aux calculs faits

pour retrouver l'âge des palafittes d'après les couches des

tourbes, les résultats offrent une telle divergence qu'on ne
peut leur attribuer aucune valeur. A en croire M. Vogt, la
présence de gros os d'animaux privés de leur moelle ne peut
s'expliquer que si des hommes les ont fendus pour en retirer
la moelle, car il n'y a pas de mâchoires d'animaux qui soient
de force à les briser. Mais M. Vogt oublie que, d'après son propre

témoignage l'ours était un animal bien plus fort et a pu
avoir, par conséquent, une mâchoire bien plus puissante que
les carnassiers d'une époque postérieure.



ORIGINE DES ORGANISMES. 465

De l'observation des crânes humains qui ont été découverts,
M. Vogt a conclu que l'homme de l'âge de pierre est l'homme
primitif, qu'ensuite est venu l'homme de l'âge du renne, puis
l'homme des débris de cuisine plus tard le constructeur des

palafittes, et l'habitant des cavernes.
Comme Darwin, M. Vogt admet qu'en passant d'un genre de

vie sauvage à un genre de vie qui l'est moins l'homme
augmente le volume de son cerveau. On s'est demandé, non sans

quelque inquiétude, jusqu'où une telle progression nous conduirait.

En effet, si le cerveau grossit sans qu'il y ait croissance
correspondante du crâne, l'idiotisme est une conséquence fatale; si

au contraire, le crâne se développe en même temps que le
cerveau c'est alors le poids de la tête qui deviendra trop lourd

pour l'individu. Des naturalistes ont montré qu'aucune preuve
valable n'avait été apportée à l'appui de cette théorie. Des

objections plus fortes encore ont été faites à la thèse de la similitude

du cerveau du singe et de celui du microcéphale.
Tout en combattant la théorie de la similitude de l'homme et

du singe, le professeur Virchow se range à l'opinion que
l'homme n'a ni une autre source de son être ni une autre
origine que le reste des vertébrés. Cela revient à dire que
l'homme est un individu unitaire, où le corps constitue la
forme vitale extérieure et le moi la forme vitale intérieure. —
La foi à l'immortalité serait détruite par le fait même.

Cette thèse serait admissible si l'homme entier, ou, commele

corps et avec le corps, le « moi » humain était soumis à une
croissance. Mais, dans le cas contraire, elle doit être niée. Or

nous savons ce qu'il en est; nous savons que pendant que
le corps se renouvelle constamment, le «moi» demeure
inaltéré, ou ne subit de croissance que par le fait de idées qu'il
reçoit. Ce fait nous révèle en l'homme une double essence. L'esprit
humain est créé libre, mais en tant qu'uni au corps, il est

engendré ou il naît. Gela ne veut pas dire toutefois qu'il soit né

de la terre comme le corps. Tant que l'idée du « moi » est
absente chez l'homme, toutes les autres idées fondamentales font
aussi défaut. Il est vrai que la conscience dépend de l'organe
corporel, principalement du cerveau. Mais les cas observés du



466 J.-B. BALTZER.

retour à la raison de certains aliénés à l'approche de la mort
montrent que l'organe matériel était pour eux plutôt un
obstacle. Si l'économie du paradis existait encore, jamais l'organe
ne refuserait son service à l'esprit. Jusqu'à ce que l'organe soit

complet et qu'il puisse dire : je, tu, il, etc., l'individu est borné
à la conscience individuelle corporelle.

L'enfant vient au monde avec une masse cérébrale
d'environ 500 centimètres cubes, et cette masse croît dans la
première année jusqu'à 1,000 centimètres cubes, tandis qu'à la

vingtième année elle n'en mesure que 1,500. Au contraire
l'accroissement du cerveau du singe se poursuit d'année en

année avec régularité jusqu'à un volume de 500 ou au plus 534

centimètres cubes, tandis que le volume de l'organe à la

naissance de l'individu est de 240 centimètres cubes.
Evidemment ce saltus qui se présente chez l'homme nouveau-

né a une signification téléologique : c'est l'esprit qui attend
son organe. Assurément ce n'est pas le nouveau-né qui peut
accélérer ainsi la croissance de son cerveau. M. Vogt nous
dit que cet accroissement est proportionnel aux tâches à remplir.

L'enfant a à apprendre l'usage de ses sens; il a besoin
d'amasser des matériaux pour apprendre à parler; cela ne se

fait pas sans une grande consommation de substance cérébrale.
Cette explication ne prouve qu'une chose, l'embarras que cette
loi exceptionnelle cause aux matérialistes. Au contraire le

récit biblique nous permet de nous en rendre compte avec
facilité.

Par la parole créatrice la croissance normale du corps
humain a été mise en rapport avec l'esprit humain, et élevée au-
dessus de la loi de croissance antérieure telle qu'elle était dans

les autres vertébrés. Cette élévation n'empêche pas, cela va
bien sans dire, que le développement de l'embryon humain ne

concorde avec les types des autres vertébrés jusqu'au point où

il passe dans le type humain ; seulement l'homme, en tant
qu'un « moi, » est étranger à toute croissance physique.

M. Vogt affirme que le langage ne remonte pas jusqu'à l'âge
de pierre et que les métaux étaient déjà connus à l'époque où

l'homme a commencé à parler. Mais se représenter l'homme



ORIGINE DES ORGANISMES. 467

sans le langage, c'est se représenter ou un enfant dans la
première année de la vie ou un animal. On n'est homme qu'à la
condition de dire j'e, et par conséquent il faut que l'homme ait
un éducateur. L'histoire biblique nous montre le Créateur
faisant au moyen du langage la première éducation de l'homme
créé.

Toute l'histoire des troglodytes de M. Vogt est donc une pure
fiction, si ces troglodytes sont des préadamites originairement
sauvages. C'est le contraire qui est vrai, les peuplades dites

sauvages n'étant pas autre chose que des adamites dégradés.
Sans l'idée du « moi, » il n'y a pas de souvenir, partant

pas de tradition ; et à son tour la tradition suppose le langage.
Au contraire, le récit biblique, d'accord avec les mythes des

peuples les plus anciens nous fait connaître l'état de sauvagerie

où ont vécu les adamites qui, pendant l'espace de deux
mille ans entre Adam et Noé, s'étaient isolés du courant
éducateur du culte de Jéhovah.

Le Livre des Morts des Egyptiens rappelle incontestablement
l'histoire biblique de la création. Le Schu-King des Chinois
décrit un état vertueux de l'humanité, suivi d'une chute. Chez les

Indous, le Livre des lois de Manu raconte la création et les

quatre âges. Les Perses nous rapportent l'apparition du bon et

du mauvais principe, le paradis, la parole adressée par Ormuzd

aux premiers hommes et le serpent.
Ces traditions se rattachent au souvenir du déluge de Noé.

On le retrouve dans le Livre des Morts des Egyptiens, dans les

écrits historiques des Chinois dans le Mahabarata et dans le

Catapathabrâhmana dans les traditions des Babyloniens et
dans l'histoire de Deucalion et de Pyrrha.

Hésiode nous déerit l'âge d'or, l'âge d'argent, l'âge d'airain
ou des héros, et enfin l'âge de fer dans lequel il se trouve lui-
même et que menace le châtiment de Zeus. Le christianisme
avait remplacé ce pessimisme par une espérance que le courant

matérialiste tend à anéantir. Mais cet esprit funeste n'est

pas destiné à durer toujours.
Philippe Roget.


	Origine des organismes

