
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Les utraquistes et les taborites

Autor: Mouron, H. / Krummel, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES UTRAQUISTES ET LES TABOEITES

L. KRUMMEL «.

La Bohême et la Moravie ayant été perdues pour le protestantisme

à la malheureuse bataille de la Montagne Blanche (1621),

on s'est habitué à restreindre la portée du mouvement
réformateur hussite à l'effet moral produit par la mort tragique de

Jean Hus. On a vu dans ce mouvement plutôt les faits militaires
que le côté religieux. Th. Pressel, dans l'Encyclopédie de Herzog,

a même accusé Hus d'avoir fait avorter la réformation en

Bohême, faute d'avoir ouvertement rompu avec l'église romaine.
Les ouvrages récents de Czerwenka et de Palacky ont apprécié
plus justement, quoique imparfaitement encore, l'importance
du hussitisme. Essayons de jeter quelque lumière sur son
histoire intérieure en étudiant de près les principes des utraquistes
et des taborites.

I

Origine des utraquistes et des taborites. (1415-1420.)

Le concile de Constance, rassemblé pour remédier au désordre

moral de l'église, n'avait su que rendre plus pesant le joug
papal et immoler deux des hommes les plus pieux et les plus
savants du temps, précisément ceux qui avaient mis la main à

l'œuvre qui lui incombait. Nulle part l'outrage ne fut plus vive-

* Ulraquisten und Taborlten, ein Beitrag tur Geschichte der böhmischen
Reformation im -täten Jahrhundert, von Leopold Krummel.— Zeitschrift für historische

Theologie. 1871. II, III, IV. Heft.



424 L. KRUMMEL.

ment ressenti qu'en Bohême. C'était leur patrie ; l'université,
le clergé, la noblesse, les campagnes comptaient de nombreux
partisans des idées de Hus. Déjà à la nouvelle de son
emprisonnement, les états avaient réclamé sa mise en liberté auprès
de l'empereur Sigismond. Celui-ci, non-seulement écarta la

pétition, mais approuva la condamnation de Hus. Devant son
bûcher et les ordres sanglants de l'empereur pour la répression
des hérétiques, il ne restait plus aux Bohèmes qu'à courber
la tête, ou à organiser la résistance s'ils voulaient sauver la
réforme.

Ils choisirent ce dernier parti. Le 5 septembre 1415, quatre
cent cinquante-deux seigneurs, refusant obéissance au concile,
en appelant à la décision du futur pape, conclurent pour six
ans une alliance offensive et défensive, par laquelle ils s'engagèrent

à mettre en commun leurs intérêts, à donner leur appui
à la libre prédication de la Parole de Dieu sur leurs terres, à ne
reconnaître aucune juridiction episcopale étrangère, à ne se

soumettre à leurs évêques que quand ceux-ci seraient d'accord
avec la Sainte Ecriture.

Sigismond répondit par des lettres menaçantes, le concile

par des mesures absurdes. Les violences criminelles des catholiques

mirent le comble à l'indignation des hussites, qui se

crurent autorisés à employer les armes de leurs adversaires :

les mauvais traitements, le pillage, les exécutions.
Après l'avènement du pape Martin V (11 novembre 1417), le

roi Wenceslas, jusque-là passif, entra dans la lice contre les

hussites. A Prague, ses prescriptions à leur adresse excitèrent
un moine, Jean de Selau, à organiser une procession solennelle
en manière de protestation en faveur de l'usage delà coupe dans

la cène. Devant l'hôtel de ville, les manifestants furent insultés

par les conseillers; irrités, ils firent irruption dans le bâtiment,
jetèrent par les fenêtres bourgmestres et conseillers qu'on égorgea

dans la rue.
La révolution avait commencé. Elle se donna pour chef le

chevalier Jean Zizka, de Trocnow. Grâce à son énergie, le roi,
qui avait juré la perte de tous les hussites, dut se contenter d'un
désaveu des scènes de l'hôtel de ville ; mais, en secret, il appela



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 425

Sigismond à son secours. Il ne vit pas la fin de l'affaire, une

attaque d'appoplexie l'ayant emporté peu après.
Le pays entier était agité non-seulement par les luttes de la

capitale, par l'hostilité toujours croissante des deux ligues de

nobles opposées l'une à l'autre, mais aussi par les discours de

prédicateurs itinérants, membres du clergé ou non, qui allaient
partout répandant les doctrines hussites, réunissant de grands
concours de peuple. Les plus fameuses de ces assemblées (en
bohème : Tabory) eurent lieu sur une colline voisine d'Austi,
qu'on nomma aussi, par allusion à la montagne biblique: Tabor
(camp). Tout s'y passait avec la plus grande décence et le plus
grand sérieux parmi les trente à quarante mille assistants. Les

prédicateurs annonçaient la Parole de Dieu, distribuaient la cène

sous les deux espèces. Austi devint un foyer du hussitisme ; ses

partisans y reçurent le nom de taborites, tandis qu'à Prague on
les appelait calixtins (de calix, la coupe) ou utraquistes

D'abord les deux partis ne différèrent pas tellement que, vu
leur commune origine dans les visées réformatrices de Hus, on
eût pu croire à une séparation violente. Tous deux réclamaient
également le sacerdoce universel, l'usage de la coupe dans la
cène ; tous deux distinguaient l'église visible de l'église invisible ;

tous deux protestaient contre le pouvoir temporel des évêques,
la corruption des mœurs des ecclésiastiques. Lorsque la mort
de Jean Hus eut ôté au mouvement un chef suivi de tous, les

divergences s'accentuèrent bientôt selon les mille opinions
individuelles qui vinrent à prévaloir.

Deux documents de 1416 donnent d'intéressants détails sur les

premiers commencements de ces divergences : D'abord une lettre

de Christann de Prachatic à Prague au pasteur Koranda (un
des chefs taborites), qui reproche à ce dernier de rejeter les images,

le culte des saints, la doctrine du purgatoire, de donner la

coupe même aux enfants; puis un écrit anonyme dont l'auteur
se plaint qu'à Austi le service divin se célèbre sans costume

ecclésiastique, que des laïques prêchent, confessent, donnent
l'absolution, qu'on condamne les dîmes, les jeux et les fêtes

populaires.
Un autre écrit de 1417 nous montre les docteurs de Prague

C. R. 1872. 28



-426 L. KRUMMEL.

prenant déjà en face des taborites la position qu'ils maintinrent
plus tard victorieusement par les armes ; ils ne veulent qu'une
demi-réforme ; il refusent de porteria main sur des usages
ecclésiastiques dont la Bible ne dit rien. Afin d'éviter des malentendus,

ils publièrent, le 28 septembre 1418, vingt-trois articles
dirigés contre les taborites :

1. La communion ne doit être donnée aux enfants qu'avec
une extrême réserve.

2. L'Ecriture, quoique contenant toutes les vérités nécessaires

au salut, ne doit pas être considérée comme la source exclusive

delà vérité.
3. Le purgatoire ne doit pas être nié.
4. Il faut se souvenir des morts dans la messe.
5. Les prières, les offrandes pour les morts sont légitimes.
6. L'invocation des saints -doit être admise, sans préjudice

de l'honneur dû à Christ.
7. 8. Les serments ne sont pas défendus, non plus que la

peine de mort.
9. Un prêtre en état de péché mortel peut administrer

efficacement les sacrements.
10. Cela est absolument interdit aux laïques.
11. Le jeûne, la prière peuvent être imposés comme œuvres

expiatoires.
12. L'extrême onction doit être maintenue.
13. Une sage résistance est permise aux autorités temporelles

et spirituelles, quand elles se montrent injustes.
14. L'obéissance est due aux ordonnances de l'église, dès

qu'elles ne sont pas contraires aux lois divines et morales.
15. Les maximes des Pères, fondées sur l'Ecriture, ne doivent

pas être abandonnées sans motif grave.
16. Toutes les cérémonies et coutumes ecclésiastiques

doivent être conservées tant qu'elles ne sont pas remplacées par
quelque chose de mieux.

47. La consécration de l'eau doit être continuée sans y ajouter

d'idée superstitieuse.
18. De même pour les autres usages de la messe.
19. Les Evangiles et les Epîtres peuvent être chantés en langue

vulgaire, le latin est préférable pour les répons.



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 427

20. Les images peuvent être admises, mais pas les
génuflexions devant elles.

21. 22. Le dimanche, les fêtes se rapportant à Christ, à la

Vierge, aux apôtres et aux saints, doivent être célébrées, ainsi

que les jours de jeûne.
23. Les prêtres n'ont pas droit à des biens terrestres, mais

seulement à ce qui leur est nécessaire pour vivre et pour secourir

les pauvres.
L'avènement de Sigismond au trône de Bohême précipita les

choses dans un autre sens que celui des discussions entre les

partis. On vit par son refus d'accéder aux demandes que lui
adressa sur la réforme de l'église la représentation populaire et
parla manière dont il composa le gouvernement, que son intention

arrêtée était d'exécuter ses terribles menaces contre les
hussites. Sur un appel venu de Prague, les assemblées
recommencèrent; à la suite de l'une d'elles, les taborites entrèrent
en masse à Prague où « les frères et sœurs » les reçurent avec
enthousiasme. La reine-régente, aidée des catholiques, rassembla

à la hâte quelques troupes. On se battit dans la ville et aux
environs jusqu'à la conclusion d'un armistice, le 13 novembre

1419. La régente s'engageait à permettre la libre prédication

de la Parole de Dieu et l'usage de la coupe ; les habitants
de Prague promettaient de respecter les églises et les
couvents.

Ce pacte fut violé des deux côtés. Les royalistes massacrèrent
des milliers de leurs adversaires. Les chefs taborites, Zizka et
Nicolas de Hus, quittèrent Prague pour aller recommencer les
hostilités au large. Zizka déploya dans une série d'affaires,
heureuses ou non, les qualités d'un chef d'armée de premier
ordre : il était à la fois plein de prudence et de bravoure. Pour
se donner une base d'opérations, il bâtit une citadelle et une
ville sur la colline de Tabor, dans une position admirablement
choisie au point de vue militaire. Il dota la cité nouvelle d'une
organisation démocratique se modelant au plus près sur les
traditions de l'âge apostolique. Ses armes lui soumirent le pays
alentour ; ses émissaires prédicateurs y excitèrent les populations

surtout par l'annonce de la seconde venue de Christ: le
Seigneur ne devait apparaître que parmi les taborites et réta-



428 L. KRUMMEL.

blirchez eux le bonheur et l'innocence d'Eden. Aussi les foules

s'empressèrent de se joindre à eux.
Sur ces entrefaites, Sigismond, au lieu de chercher à ramener

le parti le moins exalté, celui de Prague ou des utraquistes,
obtint du pape une bulle ordonnant une croisade contre les

wicleffites, les hussites et les autres hérétiques de Bohême. Le
15 mars 1420, un marchand de Prague, qui avait blâmé dans une
conversation d'auberge la condamnation de Hus, fut brûlé sur
la place publique. Tout ce qui n'était pas catholique en Bohême
se souleva en apprenant ce nouveau crime. Prague chassa les
adversaires des hussites et s'organisa pour la résistance. Ceux
des nobles qui avaient été hésitants jusque-là rompirent
ouvertement avec Sigismond. La fureurdes taborites s'exalta jusqu'au
fanatisme; ils n'épargnèrent plus ni personnes, ni choses.

Sigismond entra en Bohême à la tête d'une armée considérable

que Zizka réduisit à l'impuissance avec une poignée de

braves. Un mois après, Nicolas de Hus dégageait Tabor assiégé,

en infligeant à l'ennemi des pertes énormes. Les deux défaites
successives de Witkov et de "Wisherad (oct. 1420) terminèrent
honteusement pour Sigismond la première croisade anti-hus-
site.

Les vainqueurs profitèrent de leurs avantages pour s'assurer
le pouvoir en Bohême et en Moravie ; puis ils tournèrent leur
attention sur la doctrine. Déjà en mai 1420, Zizka reprochait
aux Praguois des écarts dans les usages religieux. Aussi
chargea-t-on les maîtres de l'université de préparer un manifeste

exprimant d'une manière nette et précise les principes hussites.
Le 6 juillet de la môme année parurent les quatre articles de

Prague, chacun avec des preuves à l'appui, tirées de l'Ecriture,
des Pères ou des canons des conciles. Voici ces articles :

I. La Parole de Dieu sera prêchée librement et sans
empêchement dans le royaume de Bohême, en la façon prescrite.

IL Le sacrement de la très sainte eucharistie sous les deux
espèces du pain et du vin, sera distribué librement, d'après l'ordre

et l'institution du Seigneur à tous les chrétiens croyants sur
qui ne pèse pas l'empêchement d'un péché mortel.

III. Le pouvoir temporel du clergé sur les biens et les riches-



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 429

ses de la terre, lequel porte préjudice et au clergé lui-même,
dans l'exercice de sa vocation, et aux pauvres de ce monde, lui
sera enlevé, et l'état ecclésiastique sera ramené à la règle
évangélique et à la vie apostolique telles qu'elles furent pratiquées
par Christ et par ses apôtres.

IV. Tous les péchés mortels et en particulier les crimes
notoires, ainsi que les désordres contraires à la loi de Dieu, commis

par qui que ce soit, seront régulièrement et sagement punis
et extirpés par tous ceux dont c'est l'office.

La note explicative de ce dernier article passe en revue les

péchés du peuple et ceux des ecclésiastiques ; ces derniers ne
sont pas épargnés.

La pièce entière se termine par une protestation de la part
de ses auteurs, exprimant leur désir sincère de plaire au

Seigneur Jésus-Christ, leur ferme intention d'opposer la force à la
torce, et les déclarant irresponsables des malheureux événements

qui pourront suivre, mais qu'ils s'efforceront d'éviter.
Depuis la publication des articles de Prague, la réformation

en Bohême apparaît sur la scène de l'histoire non plus comme
un mouvement mal défini d'esprits inquiets et mécontents, mais

comme le soulèvement de consciences au clair sur la cause de

leur malaise. Ils furent rédigés par les utraquistes, et les taborites

y souscrivirent. On ne les a pas estimés à leur juste valeur.
Ils renferment en germe les principes proclamés un siècle plus
tard par le protestantisme.

IL

Les utraquistes et les taborites dans leur union primitive.
Déviations. Premières luttes. (1420-1424.)

La chrétienté, au XVe siècle, n'était pas préparée à recevoir
les quatre articles comme elle le fut plus tard à accueillir les

quatre-vingt-quinze thèses de Luther. Les chroniques utraquistes

et taborites se plaignent également de la froideur des peuples

et des princes en dehors de la Bohême, de leurs attaques
gratuites, du mauvais vouloir de l'église. Les utraquistes toutefois

rendent aussi responsables de l'insuccès commun les excès



430 L. KRUMMEL.

des taborites, qui rejetaient l'autorité des Pères, les us et coutumes

de l'église, tonsure, exorcisme, ornements, etc. Nous allons
voir à l'œuvre ces deux principes dissolvants : les troubles
venant de l'extérieur et les dissensions venant de l'intérieur.

Après leur victoire décisive de mars 1421, les hussites décrétèrent

la déchéance de Sigismond et fondèrent un gouvernement
provisoire avec mission de défendre les quatre articles.
L'administration de l'église fut confiée à un conseil d'ecclésiastiques.
La tranquillité dura jusqu'au mois d'août de la même année.
Ce fut alors que les princes de l'empire allemand levèrent une
armée contre les hérétiques et vinrent les battre à Brux, pour
s'enfuir misérablement le mois suivant à la nouvelle de l'approche

de Zizka qui n'était pas à la première affaire. Leur armée
était forte de deux cent mille hommes

En octobre, Sigismond envahit le sud de la Bohême et de la
Moravie ; après quelques avantages, il essuya en janvier 1422

une défaite complète qui le força à se réfugier en Hongrie.
Malheureusement Zizka, qui savait vaincre l'ennemi extérieur, qui
repoussa encore en 1422 la troisième croisade contre les
hussites, ne sut pas triompher des dissensions à l'intérieur. Or
l'union rompue, la réformation était compromise. Voici ce qui se

passa.
A peine les Praguois et les taborites eurent-ils adhéré d'un

commun accord aux quatre articles en juillet 1420, que Zizka
présenta, au nom des siens, douze articles réclamant l'observation

la plus stricte des articles de Prague dans ce qui
concernait les mœurs des fidèles et des prêtres, les ornements, les
biens des églises, etc. Ne réussissant qu'à demi à faire valoir
ses réclamations, il quitta Prague le 22 août 1420.

On ne pouvait se passer de ses services et des hommes
clairvoyants provoquèrent, en décembre, une réunion de conciliation.

Il ne devait y être question que de la tonsure et des
vêtements sacerdotaux condamnés par les taborites. La discussion
se compliqua d'une accusation des utraquistes contre les vues
chiliastes d'un taborite, Hauska. De nouvelles conférences
durent avoir lieu ; elles aboutirent à des violences du parti
exalté.



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 431

Le spiritualisme exagéré des taborites et leurs idées chiliastes
étaient en train de les égarer. Il était venu en 1418 en Bohême
quarante « Piccards » (qui faut-il entendre par là des Vaudois

qui y enseignèrent que le pain et le vin ne sont pas le corps et
le sang de Jésus-Christ, mais simplement du pain et du vin
bénits. Sous leur influence, un parti de deux cents personnes,
hommes et femmes, se forma à Tabor, qui inaugura les folies
des adamites. Zizka en fit brûler cinquante pour enrayer le
mouvement ; les autres finirent presque tous de la même façon.
Ils rejetaient la trinité, enseignaient que Dieu ne réside pas dans
le ciel, mais chez les bons, le diable chez les mauvais ; que
Jésus-Christ étant mort ne mérite pas notre confiance. Ils
appelaient Jésus un de leurs docteurs, ils rejetaient fêtes, processions,

images, etc., pratiquaient la communauté des biens et des

femmes, légitimaient le vol et le crime.
Leur apparition provoqua le rapprochement des deux grands

partis hussites dans une assemblée tenue à Prague en juillet
1421. Cette fois encore les taborites proposèrent des mesures
de réforme radicales qui n'obtinrent pas l'assentiment des

Praguois, défenseurs ardents de la pénitence, de l'extrême onction,
en même temps que de la libre prédication de l'Evangile et de

la pureté des mœurs des prêtres.
Zizka commit la faute, — excusable assurément, — de ne pas

profiter du prestige de ses victoires pour imposer à la Bohême
des principes conséquents et sévères. Le temps s'écoula dans
des contestations sans fruits, jusqu'à ce qu'il fût trop tard et
qu'il se dressât en Bohême « arche contre arche. »

Les taborites perdirent définitivement Prague en 1422 par une
perfidie du parti utraquiste. Celui-ci gagnait aussi de la faveur
dans les campagnes, où l'on sentait que la réconciliation désirée
avec les puissances catholiques ne pouvait avoir lieu que sur la
base des prétentions modérées des utraquistes.

Une conférence à Konopischt en 1423 arrêta les hostilités
près d'éclater. On s'accorda à admettre que dans le pain et le
vin de la cène le Seigneur Jésus est tout entier avec son propre
corps et son sang, présent réellement avec nous, et que l'hostie
doit être adorée. Mais, quant à l'Ecriture, les taborites refusé-



432 L. KRUMMEL.

rent de se placer sur un autre terrain que celui des livres
canoniques, lus dans le texte original, de l'Ecriture norme des

doctrines des Pères, interprétée par ce que nous appelons la
conscience chrétienne. Les utraquistes ne distinguaient pas
entre les livres canoniques et les apocryphes, voulaient ne se

servir que de la traduction latine de Jérôme et en appelaient
aux Pères dès que ceux-ci n'étaient pas en désaccord entre eux.
Les taborites s'élevèrent également contre la messe en langue
latine, la valeur magique attribuée au signe de la croix, les

messes pour les morts, toutes choses qui avaient des partisans
chez les utraquistes.

Zizka reprit la lutte en 1423. Les utraquistes, s'imaginant que
Rome accepterait les quatre articles de Prague, étaient entrés

en pourparlers avec Sigismond pour rétablir l'entente avec le

parti catholique. Zizka vit dans leur démarche une trahison. Il
l'avait compris : il fallait tout réformer ou ne rien changer ;

c'était folie de croire que Rome céderait sur un seul point ; un

rapprochement n'était possible qu'aux dépens de la vérité. Et
en effet, en 1424, les utraquistes proposèrent aux prêtres taborites

une série de propositions où ils naviguaient en plein dans
les eaux du romanisme : la confession auriculaire, le culte des

saints, la messe, les sept sacrements, l'extrême onction, l'autorité

des Pères, tout y était avec quelques modestes recommandations

contre le luxe dans le service divin et la simonie. Pour
ne pas être injuste envers les auteurs, il faut se souvenir qu'ils
avaient, comme les taborites, donné leur sang pour la défense
des articles de Prague et qu'en ce moment même ils se préparaient

à repousser une nouvelle croisade anti-hussite, inspirée
par le pape Martin V.

Ce fut même le danger commun en Moravie qui épargna à

Prague les rigueurs dont Zizka indigné menaça la ville « hypocrite

et infidèle. » Les habitants le supplièrent de se porter sur
la frontière menacée. Il y mourut de la peste en 1424.

Zizka avait été un général de génie, un patriote ardent, un

opiniâtre défenseur des « lois de Dieu contenues dans la Sainte
Ecriture. » Aussi remarquable par son désintéressement que
par sa piété profonde, s'inspirant surtout de l'Ancien Testament,
il est un des héros dont son pays se glorifie.



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 433

Les catholiques se flattèrent que sa mort écartait le seul
obstacle qui empêchait les Bohèmes de rentrer dans l'église
universelle : ils se trompaient.

III

La lutte entre les utraquistes et les taborites. (1424-1431.)

Ayant perdu leur illustre chef, les partis hussites sentirent la
nécessité de s'unir étroitement. Il s'en était formé un nouveau
à la mort de Zizka, qui avait pris une position moyenne entre
les deux autres et dont les membres s'appelaient « les orphelins

» par respect pour la mémoire de Zizka leur père. En 1425,
leurs efforts réunis obtinrent que les catholiques permettraient
sur leurs terres la libre pratique des quatre articles. En 1426,

leur armée remporta sur les Saxons devant Aussig une victoire
signalée.

Procope, un prêtre qui les commandait, aurait voulu
poursuivre son avantage sur le territoire ennemi; n'étant pas écouté

par les Praguois, Use sépara d'eux dans une profonde irritation
qu'augmentèrent les événements subséquents.

En 1426, sous l'influence de maître Jean Pribram de Prague,
un synode de prêtres utraquistes fut nanti de propositions
diamétralement opposées aux principes hussites : elles allaient
jusqu'à soumettre l'interprétation de l'Ecriture au jugement des

docteurs de l'église reconnus par elle. Il s'en suivit une dispute
publique le jour de Noël de la même année, puis de la part du

parti relâché un complot de réunion avec l'église romaine lequel
fut éventé ; enfin le bannissement contre les auteurs prononcé,
et retiré par le parti utraquiste, qui à Prague n'était pas très

anti-catholique et se sépara toujours plus des taborites.
Cette fraction utraquiste avait à sa tête maître Jean de Ro-

kycan, prédicateur éloquent, disciple de Hus, mais arrêté par
son ambition du pouvoir archi episcopal sur le chemin de

l'application conséquente des quatres articles de Prague. Parmi les

taborites, en effet, tout en devenant évêque, il serait resté simple

« frère. » Cet homme intéressé porta un coup mortel à la

cause hussite par sa conduite toujours partagée.
A l'époque où nous sommes (1427), les partis avaient soif de



434 L. KRUMMEL.

paix. Jean aurait pu rallier les taborites en n'insistant pas outre
mesure sur les principes utraquistes ; ils les exaspéra par des
déclarations dans son sens. Procope, qui guerroyait alors en

Allemagne, dissimula son mécontement et même signa une
alliance avec Prague en vue de la quatrième croisade lancée
contre la Bohême. Victorieux en juillet 1427, il demeura quelques

jours à Prague, où se tint à cette occasion une conférence
entre les utraquistes et les taborites. Quoique leurs théologiens
n'eussent pu s'entendre, leurs armées combattirent encore
côte à côte et les hommes politiques agissaient en commun.
Les deux partis furent représentés au printemps de 1429 à un
colloque à Presbourg avec Sigismond. Ce colloque n'arriva pas
à rétablir l'entente avec l'empereur, mais provoqua l'apparition
au grand jour des divergences entre les taborites et les

utraquistes.

Ayant promis de comparaître devant un concile impartial, ils
eurent à s'occuper des demandes qu'ils y présenteraient de

concert. Ceci souleva mille difficultés. On n'eut pas de peine à

s'entendre sur les garanties qu'on exigerait tout d'abord dans la
composition et l'esprit du concile. Pour le reste, aucun accord
ne fut possible; aussi les négociations furent-elles rompues. La
menace d'une nouvelle croisade, des pourparlers entamés sans
résultat avec les catholiques, en reculèrent la reprise
jusqu'en 1431.

Les conférences s'ouvrirent alors à Prague par un réquisitoire
de Rokycan contre les prêtres taborites ; ceux-ci étaient accusés,
devant les douze arbitres nommés par une diète tenue à Kuttenberg,

de ne pas apprendre aux leurs à détester la guerre,
d'exercer le pouvoir temporel (ceci s'adressait à Procope)
contrairement au troisième article de Prague, de ne pas célébrer
la messe suivant les anciennes coutumes de l'église. Les
taborites commencèrent par poser les principes généraux
suivants :

1. Le Christ Jésus est notre seul législateur.
2. La loi de Jésus-Christ est la seule qui doive régir l'église.
3. Les vérités scripturaires, sans addition humaine, doivent

seules être l'objet de la foi.



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 435

4. Les enseignements des Pères n'ont de valeur que dans

leur accord avec la loi de Jésus-Christ.
5. Il ne faut célébrer que les cérémonies approuvées par

Christ.
6. Il faut distinguer celles qui sont des moyens de grâce de

celles que les hommes ont inventées et qui ont seulement une
valeur représentative.

7. Les prêtres peuvent sans crime supprimer celles-ci.
8. L'Evangile de Jésus-Christ indique bien mieux aux chrétiens

ce qu'ils doivent croire, faire et célébrer, que l'église
romaine actuelle où l'on ordonne beaucoup de chosesne se trouvant

pas dans l'Ecriture.
Ils affirmèrent en particulier ceci :

1. Le baptême doit être administré selon les traditions
anciennes sans les cérémonies que l'église y a ajoutées.

2. Le sacrement de la confirmation n'est pas scripturaire.
3. Dans le pain de la cène, quoique réellement du pain, est

réellement le corps de Christ, non son corps matériel, mais son

corps spirituel et glorifié.
4. La confession des péchés est nécessaire, mais la confession

auriculaire est une pure invention humaine.
5. Il n'est pas scripturaire que l'ordination ne puisse être

conférée que par les évêques.
6. Quant au sacrement du mariage, il est inutile de le célébrer

avec un costume particulier et d'autres observances dont l'Ecriture

ne parle pas.
7. L'onction, comme sacrement, l'extrême onction est une

institution humaine.
8. Quant à la messe, il faut un service divin célébré d'une

manière édifiante, des chants harmonieux, la lecture et la
prédication de l'Ecriture sainte, la distribution du sacrement
de l'eucharistie, mais il faut repousser ces rites introduits par
l'église romaine, en particulier les changements de costume des

prêtres.
9. La doctrine du purgatoire et l'invocation des saints doivent

être énergiquement repoussés.
10. Les jeûnes ne sont pas obligatoires.



436 L. KRUMMEL.

11. Les circonstances ont forcé les taborites à faire la guerre,
et leurs prêtres à s'occuper de choses du domaine temporel.

En somme, les taborites en appelèrent en tout à l'Ecriture.
Que répondirent Rokycan et les siens? On l'ignore. Ce qu'il y
a de certain, c'est qu'on se sépara sans avoir pris de décision

finale, et dès ce moment l'existence de deux partis réformateurs

opposés dans l'église bohème fut un fait accompli.

IV

Victoire des utraquistes sur les taborites. Négociations des

Bohèmes avec le concile de Bâle. (1431-1434.)

Les succès militaires de Procope contre les ennemis de

la Bohême et en particulier l'éclatante victoire de Tauss

(14 août 1431) sur la cinquième et dernière croisade prêchée en

Allemagne par le légat du pape, Césarini, attirèrent dans son

armée une foule d'aventuriers sans foi ni loi ; la « sainte armée »

de Zizka perdit sa discipline et sa moralité ; catholiques,
utraquistes et taborites rivalisèrent de cruauté.

La terrible défaite de Tauss démontra à Césarini qu'il était
inutile d'espérer de réduire la Bohême par les armes et force
lui fut d'aller enfin ouvrir le concile de Bâle, afin d'essayer ce

moyen de ramener les hussites. Son premier acte fut d'envoyer
à Prague une invitation au concile écrite en termes conciliants.
Les utraquistes et les orphelins accueillirent cette ouverture ;

les taborites, qui venaient de lancer un manifeste anti-catholique,

la repoussèrent, alléguant, entre autres, l'absence des

laïques dans le concile.
Après d'orageux débats, dont l'histoire n'a pas été conservée,

une action commune fut décidée au commencement de 1432. Les

représentants des trois partis hussites et ceux du concile de

Bâle, théologiens et princes, se rencontrèrent en mai à Eger.
Les premiers acceptèrent de se rendre à Bâle à condition qu'ils
y jouiraient de toute liberté pour exposer leurs griefs, pour
célébrer leur culte ; qu'on leur donnerait des otages répondant de

la sûreté de leurs personnes, et que «dans la cause des quatre



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 437

articles, pour laquelle ils combattaient, la loi divine, la pratique
de Christ, des apôtres et de l'église primitive, avec les conciles
et les docteurs partant réellement de cette base, serviraient
d'arbitre infaillible et impartial. »

Comment Procope admit-il cette concession sur les conciles
et les docteurs, suggérée sans doute par Rokycan, et subversive
de son propre point de vue par l'extension qui pouvait y être
donnée? Peut-être dans la pensée qu'il se chargerait, le cas

échéant, de l'interpréter avec son épée, comme il l'entendait.
Procope, Rokycan et cinq autres théologiens, sept seigneurs

avec une suite nombreuse partirent le 6 décembre pour Bâle
où ils furent fort bien reçus par Césarini.

Les docteurs hussites s'étaient partagés la tâche de l'exposition

et de la défense des quatre articles. Rokycan commença
par le second, qui revendique la légitimité de la communion
sous les deux espèces. Il fut écouté avec faveur pendant
plusieurs heures consécutives. Procope ajouta sur le sujet quelques
mots d'un ton inspiré qui fit rire. Cette fâcheuse disposition des

Pères alla en croissant quand Nicolas de Pilgram (taborite) parlant

sur l'article IV flétrit la corruption de l'église et l'immoralité
des prêtres, blâma l'impunité laissée à leurs crimes, la mort de

Hus et de Jérôme ; ce fut un soulèvement général. Le discours

plus modéré d'Ulrich de Znaïm (des orphelins) sur la libre
prédication de la Parole de Dieu (art. I) excita moins les passions.
Elles éclatèrent de plus belle quand l'anglais Pierre Payne
(aussi des orphelins) tonna contre les biens temporels des

ecclésiastiques et se donna hardiment pour un disciple de Wycleff,
l'hérésiarque condamné par l'église.

Césarini connaissait la maxime : Divide et impera. Les
discours des hussites terminés, il objecta que si l'on n'était pas
au clair de toutes parts sur tous les points on préparerait de

nouvelles luttes sans rien pacifier ; que les hussites avaient
parlé de quatre articles seulement, tandis que, cela était constant,

ils avaient, beaucoup d'autres doctrines ; il leur lut vingt-
huit propositions auxquelles il leur demanda de répondre par
oui ou par non. Le rusé cardinal avait eu soin de rassembler
les questions sur lesquelles les hussites étaient en désaccord



438 L. KRUMMEL.

et de présenter les solutions des taborites et des orphelins, qui
n'étaient pas celles des Praguois.

Les députés n'avaient du reste reçu aucune instruction sur
les applications multiples et diverses dont les quatre articles
étaient susceptibles ; leur mission se bornait à la défense des

quatre articles eux-mêmes. C'est ce qu'ils répondirent après
délibération, le 23 février.

Cependant les réponses des Pères aux docteurs hussites

irritèrent autant ceux-ci que les discours des derniers avaient
irrité les premiers. Du 31 janvier au 28 février le concile fut
souvent le théâtre de scènes tumultueuses et de débats animés.
Un moine ayant plusieurs fois, dans le cours de la discussion,
traité les hussites d'hérétiques, ceux-ci relevèrent à bon droit
cette qualification injurieuse comme une violation du pacte
d'Eger et reçurent des excuses. Souvent Procope s'indignait
de ce que le concile ne paraissait pas vouloir admettre que les

hussites pussent avoir raison et que s'ils avaient raison, il dût
se ranger à leur avis.

La réplique de Rokycan occupa les séances du 2 au 10 mars.
Comme la discussion menaçait de continuer indéfiniment, on
forma une commission, qui n'avança pas les choses. Les membres

catholiques pressèrent les Bohèmes de se laisser incorporer

au concile ; ils offrirent même de céder sur la question
de la coupe. Les Bohèmes étaient agacés par ces sollicitations
à abandonner le terrain des quatre articles et à rentrer dans le

giron de l'église. En désespoir de cause, la procédure fut
reprise le 16 mars par devant le concile et ne marcha pas mieux.
Nouvelle commission inutile du 20 au 27 mars après quoi les

Bohèmes déclarèrent qu'ils allaient retourner chez eux, même

sans jugement, les répliques et dupliques une fois terminées.
Pendant cette nouvelle phase, du 2 au 8 avril, chacun exprima

ses convictions sans rien dire de nouveau. Les Bohèmes étaient
inflexibles dans leur principe de l'autorité suprême de l'Ecriture

; les catholiques soutenaient opiniâtrement que l'église ne

pouvait se tromper et rirent beaucoup des sorties de Procope,
de Payne, qu'ils ne savaient comment repousser.

Il fut décidé que la chose se traiterait dorénavant en Bohême



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 439

même au moyen d'une délégation du concile. Dans son discours
d'adieu, Rokycan protesta que le seul but des Bohèmes dans

leurs efforts était une réforme salutaire de l'église; Procope
adjura le concile de remédier aux maux qui lui avaient été signalés.

Césarini répondit aux Bohèmes par quelque paroles
flatteuses pour leurs personnes et très vagues sur leurs doctrines.

L'ambassade du concile fut très bien reçue à Prague, sauf

par les orphelins. Les délibérations commencèrent le 13 juin
1433. Comme à Bâle, les catholiques demandèrent aux Bohèmes

de prendre part au concile au même titre que les autres
nations ; les Bohèmes refusèrent de nouveau énergiquement,
en s'appuyant sur les quatre articles, « qu'il fallait que le concile

acceptât au lieu de les rejeter. » Sur ce, les légats demandèrent

que le sens de ces articles fut précisé, puisqu'ils étaient
diversement interprétés en Bohême, et qu'on se prononçât sur
les vingt-huit articles de Césarini. Ils savaient bien que c'était
le moyen de mettre de côté le parti des taborites et des orphelins

qui s'écartait le plus de la foi catholique, et d'avoir ainsi

plus facilement raison des utraquistes. Les Praguois faisant
mine d'accéder aux vœux des légats, les taborites les accusèrent
de trahison.

Le parti utraquiste, qui se recrutait parmi les nobles et à

l'université, n'était pas sans voir de mauvais œil l'influence du parti
de Zizka et de Procope composé plus démocratiquement. Les

catholiques exploitèrent cette jalousie d'aristocrates et ils réussirent.

Ils persuadèrent à Rokycan; aux nobles utraquistes, réunis
en particulier, que l'union avec l'église était leur unique chance

d'échapper à la domination des taborites ; que cette union
n'était pas impossible, puisque pour trois des articles les

divergences n'étaient pas sensibles et que, quant à la communion, le
concile leur accorderait leur demande. Y étant autorisés par
leurs trop dociles auditeurs, ils parlèrent dans ce sens à

l'assemblée entière, mais rencontrèrent tant d'opposition que,
pour gagner du temps, ils demandèrent que les Bohèmes

envoyassent une seconde deputation à Bâle. Puis, Procope et ses

amis ne voulant pas entendre parler de réunion avant que les

quatre articles n'eussent été sanctionnés, les catholiques par-



440 L. KRUMMEL.

tirent, espérant que l'influence des taborites venant à être peu
à peu remplacée par celle des utraquistes, ils soumettraient plus
rapidement ceux-ci. Ils ne se trompèrent pas, et, en profitant
habilement des germes de mésintelligence semés parmi les

hussites, ils firent plus que les cinq croisades, pour étouffer la
réformation en Bohême.

Ils conseillèrent au concile d'aller au-devant des désirs de

paix et d'union qui se manifestaient partout en Bohême, en
cédant sur la communion. Le 11 août 1433 une seconde deputation

bohème apporta au concile quatre articles avec une
formule d'union, qui ne sacrifiait pas les quatre articles de Prague.
Malgré cela le concile déclara solennellement qu'il déférerait à

tous les vœux des Bohèmes, pour autant que la loi de Dieu le

permettrait, et une nouvelle ambassade fut envoyée à Prague.
Les hussites venaient malheureusement d'essuyer un échec

devant la forteresse catholique de Pilsen qu'ils assiégeaient
depuis longtemps ; la peste et la famine sévissaient en Bohême ;

le malaise était général. Les légats de Bâle crurent pouvoir
outrer leurs prétentions, mais l'abattement n'était pas si grand
qu'ils ne durent les modérer et ils s'arrêtèrent à la rédaction

que nous donnons en l'abrégeant. C'est une modification dans
le sens catholique des articles présentés au concile le 11 août
1433.

Introduction : Le royaume de Bohême et le margraviat de

Hongrie promettent de vivre désormais en paix avec l'église
universelle qui les recevra comme ses fils.

I. Dans les deux pays précités (la rédaction bohème avait dit :

et partout où il y aura de leurs adhérents) les chrétiens
conserveront la communion sous les deux espèces. Adjonction
bohème : comme utile et salutaire. Adjonction catholique : On

avertira les communiants que le Christ entier est dans chacune
des deux espèces.

IL Les péchés mortels, en particulier les péchés notoires,
seront punis autant que cela est raisonnablement possible d'après
la loi de Dieu et les prescriptions des Pères ; les pleins pouvoirs
à cet effet appartiennent non au premier venu, mais uniquement

à ceux qui sont en charge et connaissent les règles du



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 441

droit et de la justice. Rédaction bohème : seront punis par ceux
à qui cela incombe).

III. La Parole de Dieu sera prêchée fidèlement (la rédaction
bohème s'arrêtait ici) par les prêtres et les diacres avec
l'autorisation de l'évêque.

IV. Les prêtres administreront les biens d'église ; nul ne

pourra s'en emparer. (La rédaction bohème interdisait aux prêtres

d'exercer le pouvoir temporel sur des biens de ce monde.)
Tel était dans le pays le besoin de paix et d'union que, en

dépit des objections de Procope, la diète adhéra à ces Compac-
tata le 30 novembre 1433. Avec Borne, en effet, il fallait ou briser

net ou se résigner à des concessions. Après tout, l'esprit
des quatre articles de Prague était respecté. Sur cette base,
avec plus d'entente en Bohême et d'appui au dehors, la réforme
aurait pu s'opérer.

Les exigences et la persévérante résistance de Procope
irritèrent le parti modéré qui, pour contrebalancer son influence
dans le pays, fit nommer par la diète, pour diriger les affaires
intérieures de Bohême et de Moravie, un noble Aies de Riesenburg,

instrument du seigneur Mainhard de Neuhaus, le chef du

parti aristocratique et de Ulrich de Rosenberg, le chef du parti
catholique. Néanmoins les taborites obtinrent encore des légats

que dans le premier article des Compactata la communion sous
les deux espèces serait déclarée « utile et salutaire, » et pas
seulement « licite, » sans pourtant que cet article liât les catholiques

de Bohême. La confusion se mit dans les débats. Les

envoyés de Bâle partirent avec un délégué d'Alès. Les modérés,

voyant la paix leur échapper, complotèrent de se débarrasser

des récalcitrants par la force.
L'hiver cependant se passa sans autre événement que la

demande adressée au concile par l'envoyé d'Alès, tendant à ce

que la communion sous les deux espèces fût introduite dans

toute la Bohême et la Moravie, et le refus du concile invoquant
les Compactata. Au printemps de 1434, les nobles de Moravie,
puis ceux de Bohême, s'engagèrent à rétablir la paix dans les

deux pays et pour cela à forcer les armées sur pied à se dissoudre.

C'était mettre le couteau sur la gorge des taborites et des

c. R. 1872. 29



442 L. KRUMMEL.

orphelins. Pouvaient-ils perdre le fruit de tant d'années de

luttes, en se livrant sans merci à un parti dont les coryphées
inclinaient au catholicisme, s'ils ne l'avaient déjà embrassé?

Il crurent devoir refuser de poser les armes.

Attaqué à Prague dans des circonstances défavorables, Procope

fut forcé de fuir. Les villes en général prirent parti pour
lui contre les nobles et les catholiques. Le 30 mai, « l'armée
des frères, » abandonnée par son ancienne fortune, fut taillée
en pièces à Lipan et Procope tué avec la plupart de ses lieutenants.

Suite des négociations des Bohèmes avec le concile jusqu'aux
« Compactata de Bâle. » (1434-1436.)

Ce ne furent pas les catholiques (Sigismondle vit bien au peu
d'empressement que ses sujets montrèrent à reconnaître son

autorité), mais Bokycan ou les calixtins que servit la victoire
de Lipan. Les taborites avaient cessé d'exister comme puissance
militaire. Leurs chefs survivants et ceux des orphelins signèrent
une trêve avec la ligue des nobles.

Un synode, qui avorta comme tant d'autres, fut tenu à Jacobi.

Rokycan, qui consacra sa vie à essayer de conduire dans un
même lit les trois courants religieux de son pays, présenta une
confession de foi mitigée, dont la plupart des articles reçurent
des observations, soit de la part des catholiques, qui trouvaient
qu'elle n'accordait pas assez, soit de la part des taborites qui lui
reprochaient de concéder trop. La faute de Rokycan à l'égard de

la réforme est d'avoir cloché dans cette confession de foi tantôt
du côté des Compactata, tantôt du côté de Rome; les taborites,
en demeurant sur le terrain des Compactata, comme le montrent
leurs observations sur ce qu'on doit entendre par l'église
primitive, et leur refus d'admettre la transsubstantiation, les sept
sacrements au sens strict, etc., se trouvent sur un terrain
vraiment évangélique : ce sont les protestants de l'époque.

Bokycan entama de la part de la diète des pourparlers avec
Sigismond, à Regensbourg, en aoûtl434, pour son rétablissement



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 443

sur le trône, y mettant pour condition que la communion sous
les deux espèces serait imposée à toute la Bohême : c'était, disait-

il, le seul moyen d'assurer la paix du pays. Les légats du concile,
qui étaient présents, refusèrent leur assentiment par souci des

catholiques. Ils encourageaient même leurs protégés à réduire
les calixtins de la même manière que les taborites avaient été

réduits. Avertie de ces dispositions, l'ambassade de Bohême

quitta Regensbourg.
Cependant au commencement de septembre un pas fut fait

dans le sens calixtin ou de la conciliation et par là indirectement
du côté des catholiques par l'acceptation des deux parts de ces
deux points : 1° L'empereur et le concile ne s'opposeront pas à ce

que dans les paroisses calixtines soient admis seulement des

ecclésiastiques qui donnent la coupe, ni à ce que les paroisses
catholiques puissent adopter la coupe ; 2° les archevêques,
nommés dans le pays, recevront confirmation du pape et du
concile.

En voyant la reculade encore plus prononcée de la diète de

Prague en la même année (elle céda sur l'obligation de la coupe
pour toute la Bohême), les taborites, avec lesquels se confondaient

maintenantlesorphelins, songèrentuninstantàreconqué-
rir leur ancienne puissance militaire. Les temps avaient changé :

leurs efforts n'aboutirent qu'à fournir au parti calixtin le moyen
de contenir, par la crainte qu'ils inspiraient, le parti catholique
toujours plus audacieux. La masse du peuple n'était plus disposée

à suivre jusqu'au bout les taborites, quoiqu'elle fût loin
d'incliner au catholicisme.

Les légats du concile repondirent évasivement aux
communications de la diète, que sa faiblesse n'avait pas entraînée

pourtant jusqu'à ne pas se réserver la faculté d'interpréter elle-
même les Compactata. Ils avaient reçu l'ordre secret d'en exiger
l'acceptation inconditionnelle et d'être très prudents sur la

question de la nomination d'un archevêque à Prague, le concile

désirant se l'attribuer et non la remettre aux Bohèmes
eux-mêmes. La diète, froissée de la lettre des légats, résolut
de négocier avec le concile par l'entremise de l'empereur. Les

conditions qu'elle mit à la rentrée de Sigismond en Bohême,



444 L. KRUMMEL.

(pratiquer pour lui-même et imposer à tout le pays la communion

sous les deux espèces, observer les Compactata, abolir
les cens et dîmes ecclésiastiques, etc.), prouvent qu'en dépit de

son désir de réconciliation avec l'église, elle ne renonçait pas au

principe hussite. L'empereur eut plusieurs entrevues à Brunn
avec une nombreuse ambassade bohème représentant tous les

partis. (Du 27 juillet aulO août 1435.) Les légats du concile
refusèrent de rien agréer qui outrepasserait les Compactata. Les

Bohèmes maintinrentavec une unanimité rare les termes de

réconciliation proposés à l'empereur. Sigismond, craignant de ne

pas recouvrer sa couronne, s'emporta contre l'obstination non
des Bohèmes, mais des délégués de Bâle. Il promit à ses anciens

sujets que la communion sous les deux espèces serait libre en

Bohême et en Moravie, qu'elle ne serait pas permise sous une

autre forme dans les paroisses utraquistes, qu'ils éliraient eux-
mêmes leur archevêque dont la confirmation dépendrait de lui
seul. Les Bohèmes, de leur côté, firent vœu, à ces conditions,
ainsi qu'à d'autres ultérieures, de lui obéir et de rentrer dans
le sein de l'église catholique.

La diète fut saisie de l'affaire à Prague, en octobre 1435, et,
confiante dans la seule parole de Sigismond, sans autorisation
formelle de sa part ni de la part du concile, elle sanctionna les

arrangements pris, nomma même en comité secret un archevêque

(Bokycan) et deux évêques suffragants. A part quelques
mouvements taborites, l'allégresse fut grande ; on crut avoir
enfin atteint la rive tant désirée de la paix.

Les légats du pape ne se tinrent tranquilles que parce qu'il
leur avait été recommandé d'éviter une rupture et surtout parce

que Sigismond leur promit que, aussitôt rétabli sur son trône, il
se conformerait en tout aux vœux du concile.

La diète se réunit à la Saint-George (1436) à Iglau, afin de

conclure la paix et de recevoir solennellement l'empereur. Au
milieu d'un grand appareil, le 5 juillet 1436, les Compactata de

Prague de 1433 furent confirmés, les Bohèmes réintégrés dans

l'église catholique, sjns être obligés de renoncer à leurs usages
caractéristiques, Sigismond proclamé de nouveau roi de
Bohême et de Moravie.



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 445

Le concile pouvait se féliciter de s'être rattaché, quoiqu'à de

dures conditions, un membre important de l'église ; le parti
utraquiste, sinon le parti taborite, de voir consacrer, par un

arrangement honorable pour lui, ses principes héroïquement
défendus contre la chrétienté entière, Sigismond de rentrer en

possession de son patrimoine. Pourquoi les parties contractantes,

Sigismond surtout, violèrent-elles ou ne suivirent-elles

pas jusqu'au bout leurs engagements? Le parjure empereur
creusa à Iglau le tombeau du hussitisme.

VI

La réaction. Rentrée de Sigismond en Bohème. Tentative de

rétablir complètement le catholicisme en Bohème. (1436-1437.)

Dès le lendemain d'Iglau, les légats cherchèrent noise à

Rokycan, l'accusant d'avoir violé les Compactata en célébrant
la communion sous les deux espèces à Iglau, qui ne dépendait
pas du diocèse de Prague. Les Bohèmes effrayés présentèrent
à la signature de l'empereur une nouvelle pièce confirmant les

garanties qu'ils avaient réclamées de lui, entre autres l'exécution

des Compactata. Sigismond signa et peu après fit son
entrée à Prague (23 août 1436).

Il commença son œuvre inique de destruction en éloignant les
hussites des charges politiques, où ils les remplaça par des

catholiques. Il supprima, dans sa lettre au concile sur la
nomination de Rokycan comme archevêque, la mention de l'engagement

pris par lui de ne souffrir aucun autre archevêque, tant que
Rokycan vivrait. Il laissa un des légats (un évêque étranger,
Philibert) donner la confirmation dans le diocèse de Prague,
replacer des bénitiers dans les églises, — autant de violations de
la liberté promise aux Bohèmes pour leurs coutumes ecclésiastiques.

Le 24 octobre, les légats demandèrent à l'empereur de rétablir

l'ancien culte catholique et de rappeler les ecclésiastiques
catholiques exilés, ce qui était encore contraire aux stipulations
d'Iglau.



446 L. KRUMMEL.

Pendant ce temps Sigismond négociait séparément avec les
taborites, qui forcément étaient restés à l'écart depuis la diète de
1434. L'anglais Payne y avait été chargé par les deux partis de

prononcer sur les points qui les séparaient, afin qu'ils pussent
entrer en relation sur une base commune avec le concile et
l'empereur. Or, il avait toujours renvoyé de rendre son
jugement. Il le donna enfin en septembre 1436, contre ses

convictions et à l'instigation de Rokycan, en faveur des

utraquistes, sur les sept sacrements, le culte des saints, le purgatoire

et les cérémonies du service divin.
Les taborites n'acceptèrent pas ce verdict, mais ils offrirent

de réformer chez eux tout ce qu'on pourrait leur prouver être
en opposition avec la Parole de Dieu. Une discussion publique
eut lieu le 22 octobre devant l'empereur, les légats, les magistrats

de Prague, entre l'évêque taborite Nicolas de Pitgram et

Rokycan. Les vingt-trois articles que le premier développa
à cette occasion mettent à nu les moindres différences entre les

deux points de vue taborite et. utraquiste. Nous avons déjà eu

plusieurs fois l'occasion de les signaler. Nous les résumons ici.
Les taborites admettaient la présence réelle du corps de

Christ dans le sacrement de l'autel, mais d'une manière
spirituelle et sacramentelle, le pain restant du pain, et non la

présence réelle, au sens matériel, des utraquistes et leur adoration
du saint sacrement. Ils n'admettaient pas avec leurs opposants

que les autres sacrements fussent obligatoires pour le salut, non

plus que la confession auriculaire ni l'imposition d'oeuvres

expiatoires; que l'ordination des prêtres par les évêques fût
autre chose qu'une coutume de l'église : que le pouvoir des

clefs appartint aux seuls prêtres; que les fidèles fussent liés

pour l'explication de l'Ecriture par l'interprétation des Pères ;

qu'ils dussent invoquer les saints, encore que ceux-ct, il est

vrai, intercèdent pour eux; qu'il y eût un purgatoire; que la

messe dût être célébrée selon le rite romain ; que, outre les

fêtes se rapportant à Christ, celles de Marie, des apôtres, des

saints dussent être observées, même en les affranchissant des

abus qui les accompagnaient; qu'il fallût respecter les édifices

religieux quand ils devenaient des cavernes de voleurs ; que



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 447

les objets sacrés ne pussent être vendus sans profanation
au profit des pauvres, des prisonniers ; que la tonsure
et un costume particulier, même sans luxe, dussent être
recommandés aux prêtres; que les heures canoniques ne
pussent pas être employées par eux plus profitablement à étudier

et à remplir leurs devoirs qu'à répéter des prières ; qu'on
dût supporter les évêques qui conservaient la foi, mais violaient
les commandements de Dieu.

Les deux partis rejetaient également les cérémonies ajoutées
au baptême (insufflatio, datio salis, les parrains, etc.), la peine
de mort, sauf dans des cas exceptionnels, la possession du bien
d'autrui (les taborites, qui s'étaient emparés des biens d'église,
réservaient certains cas), les jeûnes imposés non par l'Ecriture,
mais par la tradition des temps récents, la consécration des

églises.
Sigismond prit, à la suite de cette conférence, des mesures

purement dilatoires pour arriver, en gagnant du temps, à

désarmer les taborites. En même temps, les légats d'un côté,
Rokycan et ses amis de l'autre, se plaignirent de ce que les
Compactata n'étaient pas gardés : on n'avait pas, disaient les

premiers, réintroduit en Bohême les sept sacrements, on
n'enseignait pas que le Christ entier était présent dans chaque
espèce, qu'après la consécration, il n'y avait plus la substance
du pain et du vin, mais le vrai Christ ' ; on n'avait pas rétabli
les images, le signe delà croix, les processions, etc. Les lettres,
disaient les seconds, qui devaient annoncer aux princes de la
chrétienté que la Bohême et la Moravie n'étaient plus considérées

comme hérétiques, n'avaient pas encore été lancées; des

prêtres distribuaient la communion sous une espèce dans des

églises depuis longtemps utraquistes.
Sigismond prit le parti des légats. De guerre lasse, Rokycan

et ses partisans cédèrent à la réaction catholique, sauf sur la
communion sous les deux espèces, restreinte cependant à cer-

' Les Praguois enseignaient « que le Dieu-Homme Christ est présent dans le
sacrement visible de l'eucharistie selon sa propre nature et substance corporelle,
telle qu'il l'a reçue de la Vierge Marie, et avec laquelle il est assis dans le ciel à

la droite de Dieu. »



448 L. KRUMMEL.

tains cas, et le culte se célébra de nouveau à Prague, puis peu
à peu dans tout le pays, selon le rite romain. Les moines et les

nonnes purent rentrer en Bohême, contrairement à la promesse
formelle de Sigismond. Rokycan et les utraquistes furent
systématiquement mis décote dans les conseils du gouvernement.

Le 11 février 1437, le concile de Bâle ratifia les Compactata,
sans tenir compte des dispositions consenties à Iglau. Il ne fut

pas question de laver le nom bohème de la flétrissure que lui
avait imprimée l'accusation d'hérésie, ni de confirmer la

nomination de Rokycan. La distribution de la communion aux
enfants était interdite. Le droit même de communier sous les
deux espèces était attaqué par le fait qu'on donnait aux
utraquistes jusqu'au 11 mars pour envoyer des députés à Bâle,

jour auquel le concile examinerait si la communion sous les

deux espèces était nécessaire ou non au salut.
Rokycan, qui réclama, fut éconduit par l'empereur et par

Philibert. Seule la communion sous les deux espèces fut respectée.
Payne fut exilé, Rokycan privé de sa paroisse de Prague et enfin
de son siège archiépiscopal, le 11 juin 1437, par l'élection de

Christann de Prachatic. Il protesta en vain contre la décision
du concile, reprochant aux Pères de ne pas s'être conformés à

l'engagement pris à Eger de se soumettre à l'arbitrage de la

Parole de Dieu; il réclama en vain contre sa destitution. Il dut
s'enfuir de Prague. La marée montante du catholicisme se

répandit dès lors sur tout le pays presque sans obstacle.

VII

Résultats de tout le mouvement hussite : l'église utraquiste, la

disparition complète des taborites et les commencements des

plus anciennes communautés des frères. (1437 1457.)

Le changement s'était opéré trop brusquement pour ne pas
donner naissance à une réaction. La fuite forcée de Rokycan,
les indignes cruautés de Sigismond envers des personnages
marquants du parti réformateur, et plus tard le refus du concile
(23 décembre 1437) aux envoyés bohèmes d'accorder autre



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 449

chose que la permission de recevoir la communion sous les

deux espèces, le refus d'autoriser la lecture de l'Evangile en

langue bohème, de veiller à l'observation du quatrième article
de Prague sur les péchés notoires, de donner à la nation un
archevêque jouissant de sa confiance, tout cela irrita les esprits.
Déjà le 30 septembre la diète avait entendu des plaintes contre
la félonie de l'empereur. U mourut le 9 décembre 1437, et
l'agitation changea de direction.

Dès lors la politique joua le rôle principal dans les luttes qui
ensanglantèrent longtemps la Bohême. Le parti des catholiques
et de Pribram, c'est-à-dire la noblesse et quelques villes,
reconnurent Albert d'Autriche pour roi. Les zélés parmi les calixtins
et les taborites, c'est-à-dire le parti démocratique, sachant
Albert ennemi acharné du hussitisme, nommèrent roi de

Bohême Casimir, le frère du roi de Pologne, un enfant de treize

ans. Jusqu'à la mort d'Albert (1439), l'anarchie régna en plein.
Ensuite ce fut pis encore. En 1453 seulement, George de Pode-

brad réunit en ses mains les rênes du gouvernement. Arrêtons-
nous à la face religieuse des événements.

Sous Albert (1438), le parti catholique avec Ulrich de Rosenberg

eut le dessus, ce qui rapprocha du parti franchement
calixtin celui de Mainhard, de Neuhaus et de Pribram, qui s'en

tenait simplement aux Compactata. Sous Platek et après lui
sous George (calixtin), s'élabora la constitution de l'église
nationale bohème, en opposition voulue sur des points essentiels

de doctrine et d'organisation aussi bien avec l'église
romaine qu'avec ce qui est actuellement le protestantisme. Tel
fut le résultat du mouvement hussite.

Les vingt-quatre articles de la constitution de cette église,
dus sans doute à la plume de Bokycan, furent lus dans une
assemblée à Kuttenberg (4 octobre 1441); réunie pour pacifier

le pays, par l'initiative de Platek, elle ne compta parmi
les assistants ni les catholiques, ni les taborites, ni une
partie des amis de Pribram, mais trois cents prêtres qui
promirent obéissance à Rokycan. Ces articles ont régi l'église
utraquiste pendant à peu près un siècle. Sans la romaniser
complètement, l'admission des sept sacrements, de la présence



450 L. KRUMMEL.

réelle au sens matériel, de cérémonies antiscripturaires
(adoration du saint sacrement), des génuflexions, des cierges, du
purgatoire, de l'honneur (non du culte) dû aux saints, malgré
ce qui était dit de la prédication de l'Ecriture, de la
simonie, du luxe et de l'avarice des ecclésiastiques, l'admission,
disons-nons, de tous ces points la rapprochait assez de l'église
catholique pour éloigner les taborites. Quand on leur demanda
de signer ces articles, ils en appelèrent à la sainte Ecriture,
l'arbitre consenti dans la convention d'Eger, et réclamèrent

pour leurs opinions la même tolérance qu'on accordait chez

leurs opposants aux partisans de Rokycan et à ceux de Pribram,

divisés entre eux.
Pour leur ôter ce prétexte de conserver des principes à

part et leurs usages particuliers, Platek travailla à rallier
les partisans de Pribram aux idées de Rokycan. Ce lui fut
facile. Rokycan avait fait à Kuttenberg assez de concessions

pour contenter quiconque n'était pas encore foncièrement
catholique. Les taborites durent accepter de la diète, lasse de leur
résistance, une nouvelle conférence à Kuttenberg, le 6 juillet
1443, et s'engager à se soumettre à la décision qui interviendrait

: la force avait passé de leur service à celui de leurs
adversaires. Ils s'en aperçurent quand la diète reprit l'affaire,
le 6 janvier 1444, l'assemblée de Kuttenberg ayant échoué ; la

présence substantielle du corps de Christ dans le sacrement de

l'autel fut proclamée, la présence spirituelle condamnée, ainsi

que la négation des sept sacrements, du purgatoire, etc. Là-
dessus Te Deum. Dans leurs paroisses, sauf à Tabor, les prêtres
taborites se virent abandonnés les uns après les autres, grâce
aux efforts de Platek, et remplacés par des prêtres calixtins.

George prit après Platek la direction du parti utraquiste. Le
10 septembre 1448, il intronisa Rokycan sur le siège archiépiscopal

de Prague. Dix ans d'exil l'en avaient tenu éloigné. Mais

son protecteur ne put obtenir pour lui ni le placet du pape
Eugène IV ni celui de son successeur, Nicolas V. En revanche,
partout où son influence fut prépondérante en Bohême, il dirigea
les affaires dans le sens calixtin aux dépens des catholiques.

Au lieu de montrer de la bienveillance aux Bohèmes, les



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 451

papes (Nicolas V et ses successeurs) ne cessèrent de désigner
l'église de Bohême comme hérétique et même essayèrent de

mettre de côté les Compactata acceptés par le concile de Bâle

et Eugène IV. Nicolas de Cuse, Jean Capistran et iEneas
Sylvius Piccolomini furent envoyés à George pour le ramener
définitivement à l'église catholique. Rome pensait que depuis
les articles de Kuttenberg, les Bohèmes lui étaient gagnés. Ses

émissaires perdirent leur peine : les utraquistes tenaient en fin
de compte aux Compactata, à la communion des enfants, à la
langue bohème dans le service divin, toutes choses que le pape
aurait désiré supprimer, sans souci de l'autorisation antérieure
du concile de Bâle. Ceci lui conquit si peu l'affection des
Bohèmes qu'ils se tournèrent vers le patriarche de Constantinople.

Malheureusement la guerre avec les Turcs coupa court à

leurs relations. En tout cas ils s'unirent résolument entre eux

pour maintenir les principes utraquistes. La ville de Tabor,.
dernier refuge des taborites, tomba aux mains de George
(1452), et des prêtres utraquistes y officièrent selon le rite
prescrit par la confession de foi de Rokycan.

Quand JEneas Sylvius, pape sous le nom de Pie II, demanda

au roi George un serment d'obéissance pour lui-même et la
renonciation pour son peuple aux privilèges concédés par
le concile de Bâle, il essuya un refus catégorique. Là-dessus,
le pape déclara les Compactata de nul effet. George emprisonna
les légats qui vinrent lui apporter cet arrogant décret et soutint
Bokycan contre tous les anathèmes du pape. Paul II l'excommunia

(1464) et offrit ses états au roi de Hongrie, Matthias. Mais

en 1471, au moment de sa mort, il régnait en paix surla Bohême
et la Moravie. Rokycan mourut la même année, comme lui fidèle
à la coupe des laïques, disaient les amis, comme lui endurci
dans son hérésie, disaient les ennemis.

George aurait pu réduire les catholiques comme les taborites,
mais il ne le voulut point. Il n'avait désiré que réformer l'église
catholique. Il projeta même dans ce but un concile de laïques
de divers pays, mais les temps n'étaient pas mûrs pour des

entreprises aussi hardies contre la papauté. C'est beaucoup
qu'il ait pu organiser une église nationale indépendante de



452 L. KRUMMEL.

Rome ; ni les Vaudois, ni les Amis de Dieu, ni les Frères, ni
Wicleff, ni les Lollards avec leurs principes plus évangéliques

que ceux des hussites n'avaient pu arriver jusque-là. Cette

église a eu ses martyrs à l'origine, si après Bokycan et
Georges elle a décliné. Or les martyrs sont la semence de

l'église. Sans Hus, point de Luther; sans Constance, point
de Worms ; sans Bâle et Eger, point de Spire ni d'Augsbourg.

L'église utraquiste de Bohême a mis des bornes au pouvoir
temporel des ecclésiastiques, à leur accumulation de biens et
à l'extension du monachisme. Elle s'est montrée impitoyable
pour les crimes des prêtres et du peuple. Elle s'est servie d'une

liturgie à elle. Enfin elle a donné naissance aux «communautés
des frères. » (Unité des frères.)

Ces communautés se formèrent dans son sein (1457), sous la

direction de Pierre de Chelcic. sur la base de la pure et libre
prédication de l'Evangile (premier article de Prague) et de sa

pratique par l'amour de Dieu et du prochain. George et Rokycan

les persécutèrent. Cela ne les empêcha pas de se fortifier
au point de devenir et de se maintenir nombreuses (deux cent
mille membres en 1500) jusqu'à l'époque de leur fusion avec
les luthériens en 1575, et de reparaître de nos jours à Herrnhut

en 1727 au travers de l'épouvantable orage de la contre-
réformation soulevé par les jésuites contre la Bohême. (1620-
1780.)

APPENDICE

Manifeste des taborites à toute la chrétienté (1431).

Nous résumons cette pièce, dont l'original est à Bâle. Elle
porte en tête ces mots : « A Christ la puissance, mort à l'anti-
christ! »

Nous venons, disent les taborites, parlant à tous les «

seigneurs et bourgeois, » vous exposer notre foi. Vous croyez au

pape et au clergé à cause des indulgences qu'ils vous vendent.
Us n'ont pas le droit d'en distribuer, surtout pour encourager



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 453

le mal. Ils vous excitent contre nous pour détourner l'attention
de leurs vices. Que ne nous ramènent-ils à l'aide de la sainte
Ecriture! (Gai. VI, 1.)

Ils ne veulent pas nous entendre. Christ a laissé parler le
diable ; ils ne sont pas meilleurs que le premier, et nous ne

sommes pas pires que le second. S'ils sont dans le vrai, ils n'ont
rien à craindre du mensonge. (2 Tim. II, 19, etc.)

Nous vous demandons ce qu'ils n'ont pas voulu nous accorder

: une conférence amiable dans laquelle eux et nous, nous
paraîtrons devant vous pour être jugés par l'Ecriture. Ne vous
laissez pas effrayer s'ils disent que les laïques n'ont pas à se

mêler de ces choses; c'est la peur d'être démasqués qui les
fait parler.

Si vous voulez continuer à nous faire la guerre, nous la

continuerons aussi sous la garde de Dieu. (Ex. XIV; Deut.

XXVIII, 7, etc.)
Pensez-vous peut-être que vos évêques et vos prêtres sont,

à la vérité, mauvais et impies, mais que vous en avez besoin,
qu'ils peuvent vous excommunier? Dieu vous donnera d'autres

prêtres bons et pieux. Celui qui craint d'être excommunié par
Dieu seul n'a pas à craindre de l'être par le pape.

Nous croyons savoir, par la grâce de Dieu, mieux qu'eux, ce

qui en est du purgatoire, de la Vierge et des saints.
Nous ne supprimons pas le service de Dieu en démolissant

les couvents et en chassant moines et nonnes. Nous ne faisons

que détruire les nids du diable Christ n'a point établi d'ordres

monastiques, et tels qu'ils sont ils doivent disparaître.
(Math. XV, 13.)

Il n'y a que trois états ou conditions dans l'église de Christ :

celui des ecclésiastiques, celui des seigneurs de ce monde,
celui du peuple, que l'amour doit unir les uns aux autres.

Comme l'état ecclésiastique est loin d'être ce qu'il devrait,
nous vous prions de donner une attention sérieuse aux articles
suivants :

1. Les prêtres ne doivent posséder que le nécessaire. (Math. X,
9 et 10.) L'empereur Constantin a voulu être plus sage que Christ,
il les a dotés et ainsi a empoisonné l'église.



454 L. KRUMMEL.

2. Les évêques et prêtres qui vendent l'administration des

sacrements sont des simoniaques. (Act. VIII, 20, etc.)
3. Christ a défendu tout serment (Math. V, 34 à 37; Jean

Chrysostôme), donc celui que le prêtre prête à l'ordination.
4. Les prêtres doivent fuir les tournois, les danses, etc.

(Jean X, 1.)
5. L'excommunication du pape et du clergé n'est qu'un

moyen de tyranniser le peuple; n'est excommunié que celui

que Dieu excommunie. (Gélase, Augustin.)
6. Les prêtres vendent leurs prières pour les morts, et par

là s'acquièrent des revenus immenses; savent-ils si leurs prières

valent quelque chose? Dieu aurait-il plus d'égards pour
elles que pour celles des autres hommes à cause de leurs joues
rouges et de leurs grosses lèvres? (Sirach XXIX, 15.)

7. Leur orgueil s'étale sur leur vêtement. (Augustin.)
8. Du plus grand au plus petit ils sont pétris d'avarice et de

ruse. (1 Tim. VI, 6 à 11, etc.)
9. Pourquoi reçoit-on les sacrements par l'intermédiaire de

prêtres qu'on sait adultères? (saintThomas; 1 Cor. VI, etc.)
10. Les moines sont diaboliquement jaloux les uns des

autres.
11. Les évêques surtout sont de francs paresseux. (LucX, 7,

etc.; saint Bernard.)
13. Ils ne distribuent pas au peuple le corps de Christ comme

cela est prescrit dans 1 Cor. XL
14. Quand ils jugent, ils se laissent corrompre par des

présents. (Esa. V, 20, etc.)
15. Ils remettent les plus grands péchés à qui paie.
16. Ils exigent les dîmes, abolies, comme la circoncision,

sous la nouvelle alliance.
17. Ce sont des usuriers pire que les juifs.
18. Ils défendent aux laïques de lire l'Ecriture en langue

vulgaire (JeanV, 39), comme si elle n'avait pas été écrite en

langue vulgaire pour ses premiers lecteurs.
19. L'église romaine fait des lois pour tous, mais n'en

reçoit de personne. (Math. XVIII, 15, etc.)
20. Elle persécute ceux qui n'adoptent pas sa foi, ses mœurs,



LES UTRAQUISTES ET LES TABORITES. 455

surtout ceux qui veulent vivre d'après l'exemple des apôtres et
des premiers chrétiens; que de maux elle a causés par là! Le
Nouveau Testament n'admet pas ia peine de mort contre les

hérétiques (Luc IX, 52 à 56, etc.); l'église romaine les brûle
au lieu de suivre la règle de 2 Thés. III, 14.

Reconnaissez que le clergé romain entier est dans la
mauvaise voie sur ces vingt points, et examinez consciencieusement

les quatre articles suivants que nous voulons maintenir
envers et contre tous avec l'aide de Dieu :

(Ce sont à peu de choses près les quatre articles de Prague,
avec preuves de l'Ecriture et des Pères dans cet ordre-ci :

art. III, I, IV, IL Leur art. II parle de la prédication par les

prêtres.)
Voilà les articles qui nous ont valu d'être accusés d'hérésie

et qui cependant sont fondés sur la Parole de Dieu. Un concile
va s'assembler à Bâle à ce propos; prenez garde a vos femmes
et à vos filles!

Ne mettez pas de côté cette lettre comme la précédente,
sans la lire.

II est faux que nous ne voulions que tuer des hommes, des

femmes, des enfants. Nous nous défendons. Les coupables, ce

sont les agresseurs.
Nous vous prions de ne pas changer ou fausser les termes de

cette lettre en la copiant.
La grâce et la paix, etc.
En 1431, la semaine après la Saint-Martin. Cette lettre vous

est adressée par toute la Bohême.
H. Mouron.


	Les utraquistes et les taborites

