
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La science chrétienne

Autor: Valeton, J.-J.-P. / Chantepie de la Saussaye

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SCIENCE CHRÉTIENNE

CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE ¦

II

Il semble que, en reconnaissant à côté de la science chrétienne
le droit relatif de la science empirique, nous ayons posé deux
voies menant à la connaissance de la vérité, et qu'ainsi nous
ayons fait tort à notre thèse que la foi chrétienne seule est le
chemin de la science. Pourtant il n'en est pas ainsi. Il faut

remarquer que nous n'avons pas présenté la science chrétienne
comme le savoir absolu. C'est là l'écueil sur lequel le dernier
des 'systèmes spéculatifs, celui de Hegel, a sombré che^ ses

nouveaux disciples. Mettant dans son drapeau le savoir absolu,
et dissolvant la religion dans la science, Hegel regarda le
savoir de l'homme comme un savoir de Dieu dans l'homme, et

imagina ainsi un Dieu qui, par le travail de la pensée, prend
conscience de soi-même. La science chrétienne n'est qu'un
effort, une tendance vers le savoir absolu, un effort qui, en

quelque mesure qu'il soit, satisfait, demeure pourtant toujours
un effort, et trouve précisément dans cette satisfaction relative
une nouvelle force en même temps qu'un nouvel objet pour son

examen. Mais parce qu'elle risque de poursuivre l'idée en négligeant

les faits et qu'elle est de sa nature idéaliste, elle a besoin

1 Chrlstelyke Wetenschap, étude insérée dans la revue hollandaise Protes-

tantsche Bydragen. 1. Jaargang, 4. stuk, par M. D. Chantepie de la Saussaye,

docteur en théologie et pasteur de l'église réformée à Rotterdam. — Voir
livraison de janvier 1872.



326 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

d'être continuellement ramenée à la réalité ; c'est à cela que
sert la science empirique. Il faut donc admettre un dualisme,
non pas comme principe éternel, mais comme expédient
temporaire. Or en disant cela, nous ne renonçons pas à notre thèse

qu'on parvient à la véritable science pure, impartiale, non par
l'examen empirique, mais uniquement en prenant pour point
de départ le centre, Dieu.

Il est évident que, pour prouver cette thèse, nous ne pouvons
pas recourir à un raisonnement «priori, celui-ci ne servant
qu'à ceux qui sont d'accord sur le principe ; nous ne pouvons
le faire qu'a posteriori, c'est-à-dire par la voie de l'histoire et
toujours approximativement. Nous fixons donc l'attention sur
la genèse de la notion de science, pour démontrer qu'elle doit
sa naissance à la foi chrétienne. Nous renfermons notre
démonstration dans cette triple thèse : ce qu'on nomme, dans les

temps modernes, la science, — une puissance absolue, infaillible,

qui, sans être représentée dans un homme quelconque,
marche fermement, au milieu de la lutte des opinions et des

passions, de découverte en découverte, s'approche toujours
plus de son but, quoique sans l'atteindre jamais, — la science,
disons-nous, est une notion inconnue à l'antiquité, née sur le
sol chrétien, mais qui, après avoir quitté ce sol, s'est lancée
dans une direction opposée à son but.

1. Inconnue à l'antiquité. Nous ne parlons pas de l'Orient;
plus on apprend à le connaître, plus on voit qu'il était entièrement

dominé par la religion1. Même dans les civilisations
égyptienne et indienne, pour ne pas parler de celles des Chinois,
des anciens Sémites, des Assyriens et des Babyloniens, on
n'était pas parvenu à cette séparation de la religion et de la
science qui doit nécessairement précéder leur union durable.
Les prêtres y sont les seuls savants, et tout ce qui est découvert

dans le domaine de la nature et de l'histoire, est
immédiatement absorbé dans les religions traditionnelles et en
explique les métamorphoses. Tout au plus peut-on voir dans
la transition des croyances populaires et naïves à la symbolique
qui y cherche une idée, et de celle-ci aux applications allé-

1 Voir le livre excellent de Trottet, Le génie des civilisations.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 327

goriques à la vie morale et sociale, la marche vers cette
séparation de la science et de la religion, quelques signes du
besoin de faire droit à la pluralité des phénomènes et de ne pas
les sacrifier au Moloch de l'absolu. Ce n'est que chez les Grecs
qu'on parvient à cette séparation ; ce peuple étant vraiment
l'avant-coureur delà science, sa littérature est un facteur aussi

indispensable que la littérature d'Israël de la civilisation
moderne, qui ne saurait se contenter du dualisme entre la religion
et la science. Le christianisme est né de la jonction de ces deux
fleuves : Christ a fait de ces deux principes un homme nouveau.
(Ephés. II, 15.) La base de la civilisation grecque est l'humanisme

et de celle d'Israël la religion ; or ces deux principes
s'excluent si peu, qu'au contraire ils ont besoin l'un de l'autre:
l'homme vrai est celui en qui Dieu vit1. — Les écoles ionienne
et éléatique cherchent à expliquer, l'une la nature, l'autre
l'esprit; ce n'est cependant qu'avec Socrate que la philosophie
prend vraiment la direction de l'humanisme, et que la parole,
prononcée déjà plus tôt, devient vraie : l'homme est la mesure
des choses. Certes la religion ne fut pas méprisée ; mais quoique

Socrate et Platon fussent des esprits religieux tels qu'on en
trouve rarement parmi les défenseurs officiels de la tradition,
il y eut pourtant du vrai dans l'instinct du peuple d'Athènes

lorsqu'il accusa le premier d'irréligion. Socrate attendit par

1 C'est pour cela que nous regarderions comme une grande faute d'enfermer la
faculté de théologie dans un séminaire, si cela contribuait à éloigner la science

théologique des études humanistes. Or ce danger peut aussi exister en conservant

la faculté de théologie à nos universités, si les études littéraires ne sont considérées

que comme les furcce caudina sous lesquelles il faut passer pour arriver aux
champs élysées de la science ecclésiastique, qui en ce cas deviennent facilement
le désert aride de la scolastique. Dieu voulut qu'au seizième siècle la Grèce et
Israel sortissent en même temps de la scolastique et de la hiérarchie romaines.

Que l'homme ne sépare pas ce que Dieu a uni. Les facultés littéraire et théologique

ont besoin l'une de l'autre, elles sont des sœurs, malgré les luttes domestiques

qui les divisent souvent. Voir l'article du professeur Dr Valeton : la Propae-

deulique de la théologie, 1871, discours d'ouverture pour ses cours académiques,

et l'écrit du professeur Dr W.-G. Brill : Sur l'organisation des gymnases (Over de

inrlchting der gymnasiën), dans lequel la nécessité des études classiques est clairement

démontrée. L'auteur nomme son écrit un plaidoyer pour la foi à l'inspiration.



328 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

la foi le monde inconnu qui est d'en haut, et chercha cependant

à pénétrer le monde connu. Les Idées de Platon et la

métaphysique d'Aristote maintinrent l'existence d'un inonde
invisible, spirituel, divin ; seulement tout cela resta une attente,
et le dernier surtout s'appliqua de toute l'énergie de son esprit
et de toute la sagacité de son intelligence à comprendre le
monde visible. On sentit péniblement l'existence d'un abîme
entre la religion et la science, et c'est la grandeur de ces
hommes d'avoir connu cette douleur et de n'avoir pas renoncé
à l'idéal, malgré leur impuissance de le réaliser. C'est pourquoi
ils ne voulurent pas se nommer des sages, mais des philoso-
sophes. L'aveu de ne pas savoir et de ne pas pouvoir savoir fait
la sagesse de Socrate, la critique du savoir et la poésie de la
foi, la grandeur de Platon, l'arrangement de ce qui était découvert

en se réservant l'existence de principes encore inconnus,
la prudence d'Aristote. Les grands historiens mêmes de la

Grèce, Hérodote, dit le père de l'histoire, Thucydide, Xéno-
phon, dans sa Cyropaedie, ont été les avant-coureurs de la
science de l'historiographie, parce qu'ils n'étaient pas seulement

des chroniqueurs, mais qu'ils cherchaient à approfondir
la signification des événements et qu'ils aimaient mieux être
inexacts et incomplets que de renoncer à la poésie de l'histoire.
La fiction, par exemple, dans les discours de leurs héros est
même plus vraie que la réalité. C'est la philosophie non pas la
science, la passion non pas de la réalité mais de la vérité, qui fait
la grandeur de la littérature grecque dans sa période
florissante. Cette période devait être courte, le dualisme est
toujours une souffrance, et s'il ne vient pas de délivrance, l'homme
et l'humanité succombent sous ce joug. La philosophie devient
sophistique, c'est-à-dire qu'elle renonce à l'idéal; l'histoire
devient politique, c'est-à-dire qu'elle va servir des positions
ou des hommes, et finit en panégyrique. La littérature grecque

trouve encore un bel écho chez les Romains, qui devinrent

les disciples de leurs vaincus et apprirent à connaître
un autre enthousiasme que celui des armes ; mais ce ne fut
que pour très peu de temps. Le dernier des philosophes
classiques est Cicéron déjà éclectique, le dernier historien est



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 329

Tacite déjà sceptique. Suit la corruption de la littérature de

l'empire.
Tout à couple mot soience (gnose), employé jusqu'ici

rarement et seulement pour exprimer des connaissances particulières,

acquiert une signification universelle, et, au milieu d'une
civilisation mourant dans le scepticisme et le luxe, on entend
dans l'Orient un cri qui retentit dans l'Occident : il y a une
connaissance supérieure à celle des événements passagers, des

actions héroïques et des guerres ; il y a une sagesse supérieure
à celle de la politique et de la rhétorique; il y a une connaissance

du principe de toutes choses, une connaissance des choses

humaines et divines dans leur unité. Le gnosticisme des

deux premiers siècles de notre ère est un phénomène universel.

A quel fait doit-il sa naissance Ce n'est pas que les mystères

d'Eleusis, ni la sagesse égyptienne, ni les traditions
occidentales aient acquis, sans subir une influence intérieure, une
nouvelle vitalité, étaient communiqué des forces nouvelles à la
société énervée. Une civilisation qui a porté ses fruits, qui a

atteint son hiver, ne peut plus retourner au printemps. Si une
fleur nouvelle s'est montrée, c'est que la plante a reçu du dehors

une nouvelle vitalité. Le gnosticisme est la réaction contre le
christianisme et emprunte sa force à la puissance contre laquelle
il réagit.

2. La notion de la science est née sur le sol chrétien ; on la
trouve pour la première fois dans les écrits de saint Paul et de

saint Jean. Le premier peut être considéré comme le créateur de

la science chrétienne. Déjà avant sa conversion, il était pénétré
de la signification centrale d'Israël, de la vocation de ce peuple
à être le conducteur des aveugles, la lumière de ceux qui sont
dans les ténèbres, l'instituteur des insensés, le docteur des

ignorants. Mais cette conviction, chez les prophètes le fruit de

l'inspiration, chez Paul, comme chez tous les pieux Israélites
après l'exil, une croyance basée sur l'autorité de la parole
inspirée, n'avait pris ni chez les uns ni chez les autres un caractère

scientifique, car ni l'inspiration, ni la foi d'autorité ne sont
la science. Elle était une conviction religieuse. Il n'en est plus
ainsi depuis que saint Paul a reconnu, dans l'homme crucifié,



330 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

le Messie en qui l'idéal d'Israël est réalisé. Dès lors, il
comprend les indications prophétiques ; le plan de Dieu dans l'histoire

lui est révélé ; la signification centrale d'Israël se manifeste
clairement à ses yeux ; et la conversion des peuples païens
n'est plus pour lui une simple adjonction de ceux-ci à Israël,
mais une véritable union des uns et des autres sous le même
chef. (Eph. I, 10.) Dès lors l'idée de l'humanité, du règne de

Dieu dans l'humanité, est trouvée ; le dualisme entre le ciel et
la terre, entre Dieu et l'homme, entre l'idée et la réalité, qui
avait été la souffrance des philosophes grecs, et qui n'avait
pas été dépassé chez les prophètes d'Israël, est vaincu en

principe; et dans l'esprit pénétrant et profond de l'apôtre
naît, sur le sol de la foi, la science chrétienne, la gnose du
Saint-Esprit. Le mystère qui s'était présenté aux philosophes,
aux législateurs, aux prophètes comme une infranchissable
barrière, s'est maintenant fait connaître ; la vie de Dieu dans

le monde (l'immanence), est non-seulement sentie mais
véritablement reconnue. — Saint Jean finit ce que saint Paul avait
commencé. Au lieu de remonter comme celui-ci de la relation
d'Israël et des peuples étrangers au plan éternel de Dieu, en se

basant sur la médiation du Christ, saint Jean, reconnaissant
la vie éternelle encore plus dans la profondeur du cœur que
dans l'extension du règne de Dieu dans le monde, prend son

point de départ dans la vie éternelle elle-même, et trouve
l'origine de l'histoire dans l'éternité, l'origine de l'humanité en

Dieu. Le Verbe qui est devenu chair, était au commencement

auprès de Dieu, et était Dieu '.
Ces deux grands génies ayant tracé ainsi les lignes entre

lesquelles l'historiographie et la spéculation chrétiennes doivent
nécessairement se mouvoir, il ne faut pas les considérer comme
des phénomènes isolés. On ne peut pas se façonner un
christianisme en dehors de leurs pensées, pas plus qu'on ne peut
les séparer de la communauté dans laquelle ils vivaient, et dont
la vie était leur vie. Les efforts de la science empirique pour

1 Voir trois sermons de M. Ch. de la Saussaye (1867) sur le prologue de

l'évangile de saint Jean, dans lesquels il en développe les riches pensées.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 331

dépouiller le Christ de l'habit royal et sacerdotal dont parlent
saint Paul et saint Jean, pour ne lui laisser que la tunique synoptique

aboutissent par la force des choses à lui ôter aussi la

tunique et le laisser, entièrement dépouillé, expirer sur la croix.
Saint Paul et saint Jean sont comme tous les grands hommes
le fruit de leur temps, aussi bien qu'ils donnent une expression
à l'esprit de ce temps. Ils expriment dans leurs écrits ce qui vit
dans l'église en même temps qu'ils le font comprendre à l'église.
L'esprit qui les fait parler est l'esprit qui vit dans l'église et qui
la fait exister. Ce qui étonne le monde païen, ce n'est pas de

trouver parmi les chrétiens des hommes qui, par la profondeur
de la pensée, peuvent rivaliser avec les sages de la Grèce, mais
de voir que ces pensées sont la vie d'une communauté nouvelle
complètement différente de la civilisation gréco-romaine aussi

bien que de la civilisation orientale, d'une communauté qui
possède une fermeté de conviction et d'action, une conscience
de la vie éternelle, entièrement inconnues jusque-là. La certitude

de posséder la vie éternelle et de connaître Dieu, voilà
dans le monde ancien le miracle du christianisme. Une réaction
eut lieu, et, comme réveillés en sursaut par un choc électrique,
l'Orient et l'Occident voulurent s'emparer à l'envi du phénomène

nouveau et l'encadrer dans les religions et les systèmes
usés. De là le gnosticisme, le néo-platonisme, et tous ces
phénomènes dans lesquels le monde païen cherchait à prolonger
sa vie en face du monde nouveau.

Sans nous occuper davantage de cette lutte, nous constatons
donc que la science, la connaissance de l'absolu dans le monde,
est née avec le christianisme, fondée sur l'expérience de la
vie de Dieu dans l'église.

L'église comme institution (Kirche) a obscurci cependant la
vérité de ce principe ; ne pouvant le tuer, elle a entravé le
développement du corps de Christ (Gemeinde), la vitalité du plan
divin, la croissance inépuisable de la vie du Saint-Esprit, en

attribuant à ses formules de la vérité le caractère absolu qui
ne revient qu'à la vérité elle-même. Quelque fertile que fût au
commencement la science ecclésiastique, la scolastique, elle ne

put échapper au sort de la philosophie grecque ; elle sombra



332 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

sur ses propres contradictions, et finit par le nominalismeetpar
la sophistique. La science pourtant ne pouvantpasmourir, savie
devait se manifester par ses efforts pour s'émanciper de l'église.
Ce besoin se réveilla en même temps que la Réformation, et c'est

une de ces coïncidences qui témoignent du gouvernement de

Dieu; mais ce ne fut pas un mérite de la Réformation. Celle-ci,
née de besoins religieux, n'aurait pas réprouvé la scolastique,
si l'on ne s'en était pas servi contre elle. Elle forma même une
nouvelle scolastique, et rendit une nouvelle émancipation
nécessaire. Cette émancipation se produisit vers la moitié du siècle

dernier ; la science sembla abandonner l'église, et chercha à

remporter sur elle sous la forme de la philosophie une victoire
complète. Il faut cependant remarquer que l'idée de pouvoir
connaître la vérité absolue prouve qu'on n'avait pas abandonné
le sol chrétien, la foi à Dieu et à l'humanité. La soi-disante
incrédulité du XVIIIe siècle est plus chrétienne que la soi-disante
foi de l'orthodoxie ecclésiastique. Cependant l'attitude irrésolue
de la philosophie spéculative à l'égard du christianisme est la

cause de sa stérilité1.
Par réaction contre elle s'est levée la science empirique, qui,

en rejetant non-seulement les hardiesses idéalistes mais aussi

les éléments de foi, bases de la philosophie spéculative, force
le chrétien à prendre le parti de celle-ci.

3. La science ayant quitté le terrain chrétien, s'est lancée
dans une direction opposée à son but.

Nous avons déjà reconnu le droit relatif de la méthode
empirique; tant qu'elle observe les limites de sa tâche, elle conserve
l'équilibre dans la marche de la science, et il ne faut pas en ce

cas regarder sa sobriété et sa modération comme une désertion
du christianisme, ni les attribuer au scepticisme. L'école de

Locke n'est pas moins que les systèmes de Descartes et de

Spinoza contre lesquels elle réagit, un facteur dans le développement

de la philosophie, et si d'un côté elle dégénère dans le

scepticisme de Hume, elle contribue de l'autre à former l'idéa-

* Ce fait est démontré avec évidence dans le livre érudit de Ch. Bartholmèss :

Histoire critique des doctrines religieuses de la philosophie moderne.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 333

lisme de Leibnitz et le criticisme de Kant. Le fait que plusieurs
individus qui admettent la méthode empirique sont pourtant
très orthodoxes, prouve aussi que cette méthode est compatible
avec une foi personnelle. Mais en séparant ainsi la foi et la
science, on abaisse la foi parce qu'on ne la pose pas comme
principe de la connaissance, et en même temps on néglige la
base la plus profonde du savoir. C'est un compromis entre deux
facteurs, qui, si du moins l'homme est un être indivisible,
doivent avoir une origine commune.

Le fait est que généralement l'empirisme repousse sciemment

et de plus en plus toutes les présuppositions qui le
ramèneraient sur le terrain de la philosophie spéculative, et qu'il
croit avoir trouvé maintenant le vrai chemin de la science.

Nous affirmons le contraire pour les raisons suivantes.
D'abord le motif moral qui pousse à l'examen scientifique,

est paralysé; la science devient un jeu frivole sans aucune
importance pour la vie spirituelle. C'est la noblesse de la nature
humaine de ne pas vivre inconsciemment, mais d'avoir le
sentiment de tout, ce qui la fait vivre, c'est-à-dire de le
connaître. C'est la loi du vrai développement humain que ce

qui est purement naturel, ce qui n'appartient qu'à l'instinct,
disparaisse toujours plus et que la vie devienne l'expression de

la raison et de la volonté. La science est donc la fleur la plus
relevée de la vie humaine, une fleur produite par un long
travail, car ce qui est le plus relevé est aussi le dernier. La vie
éternelle est de connaître Dieu, ce qui est impossible si Dieu
ne se révèle pas. Or le but moral de la science est de

comprendre celle révélation dans la nature, l'histoire, la vie
individuelle, et ce but est complètement perdu de vue, si l'homme
demeure indifférent en face de cette masse de choses dans
lesquelles se trouve cette révélation. Mais de même que le libre
arbitre dans le sens de Yindifferentia ml velie nut non velie, est

une impossibilité, de même aussi il est impossible que l'homme
soit indifférent aux résultats de son examen. Il ne l'est jamais,
bien que l'empirique prétende l'être. Il ne l'est pas dans son
examen de la nature. Soit qu'il envisage un but pratique,
ou qu'il soit inspiré seulement de la soif d'épier le secret de la



334 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

vie de la nature, son motif est une noble passion, le contraire
de l'indifférence. Si cette passion disparaît, la science devient
une tâche servile, un moyen de satisfaire les passions ignobles
de l'ambition ou de l'avarice ; l'amour de la vérité est éteint.
Mais si cette indifférence est absurde dans le domaine des sciences

naturelles, elle l'est encore plus dans le domaine des sciences

spirituelles. Qu'est-ce qui nous pousse à connaître l'histoire
de l'humanité, sinon le fait que nous sommes des homines et

que nous nous sentons en rapport personnel avec l'humanité
entière? Qu'est-ce qui nous pousse à examiner ce qu'il y a de

plus intime dans l'humanité, l'histoire de ses idées, de sa science,
de sa poésie, de sa religion, sinon le fait que l'humanité vit en

nous et que nous réfléchissons, sentons, combattons avec elle?
Eh bien, s'il en est ainsi, ce qu'aucun homme vraiment
scientifique ne niera, pourquoi donc ne pas admettre dans la théorie
ce qui est inévitable dans la pratique, pourquoi s'imposer ie

rôle de contemplateur froid et hautain, comme si l'on venait
d'un autre monde? Il y a de l'orgueil dans cette prétention,
mais un orgueil qui se punit lui-même. La théorie rend la
pratique entièrement stérile.

C'est là notre seconde raison. La science, privée de ce motif
moral, demeure stérile dans la pratique et se réduit entièrement
à la critique. On s'arrête dans la nature aux atomes, dans
l'humanité aux forces impénétrables ; niais en ne voulant pas reconnaître

Dieu on n'aperçoit pas l'harmonie de l'ensemble. On ne

voit pas que la nature possède une histoire, et l'on tombe
partout sur des phénomènes qu'on n'avait pas prévus et qui
agrandissent toujours le domaine des choses inconnues, en rapetissant

celui des choses connues; et enfin on se trouve devant
toute la masse des phénomènes qu'on avait voulu expliquer et
dont une série renverse toujours une autre. C'est com me si

voulant pénétrer avec un esprit profane dans le sanctuaire de

la nature, on en était rejeté par elle-même. Cette impuissance
se montre surtout dans l'examen de ce qu'on nomme l'esprit.
Si l'on ne reconnaît pas ce qu'il y a de divin dans l'homme, on

ne comprend ni la cause la plus intime des actions humaines,
ni le plan de l'ensemble. Le développement des idées demeure



335 LA SCIENCE CHRÉTIENNE.

inexpliqué; l'antithèse entre le bien et le mal, la vertu et le

péché, disparaît, ce sont autant de phases d'un développement
naturel. Tout est aplani et devient éternellement uniforme. En
voici un exemple. Quel chrétien n'éprouve pas dans son cœur
l'influence toute-puissante du Christ Quel historien ne s'arrête

pas avec admiration devant cette révolution effectuée dans

le monde par le christianisme, révolution qui embrasse les

siècles et n'est pas encore accomplie? Eh bien, la science

chrétienne attribuera à celui qui en est l'auteur un caractère

en harmonie avec ces effets. La science empirique révoquera
toute l'histoire évangélique en doute, à cause de l'incertitude
des documents, et avec l'aide d'une théorie naturaliste elle

reléguera la personne de Jésus-Christ comme une impossibilité
historique dans le domaine des légendes et des mythes.

Cela nous amène à la dernière raison. La soi-disant science

empirique ne veut pas partir d'un principe; elle le fait pourtant
malgré elle; elle ne veut rien savoir d'une théorie sur l'univers
(Weltanschauung) et pourtant elle en a une. Qu'indiquent ses

termes favoris rie développement régulier, de lois de causalité,
de procès naturel, sinon un système, un principe Elle se sert
de nombres vraiment étonnants pour tâcher de réduire à une
unité la pluralité des phénomènes, sans admettre Dieu comme

principe. Elle crée un temps infini, pour échapper au Créateur
éternel. Le dualisme étant complètement contraire aux besoins

de l'esprit, aux lois de la pensée, on préfère dériver la

civilisation delà barbarie, l'esprit de la nature, et considérer la
nature comme une série infinie de transformations d'un principe

indivisible, originel, inexplicable, auquel on ne saurait
donner un nom, à s'arrêter, comme l'empirisme l'exigerait,
à la simple description des phénomènes. Qu'on le veuille ou

qu'on ne le veuille pas, la pensée est moniste. Seulement le
monisme se nomme chez les uns la nature, chez les autres Dieu.
Le principe de la science chrétienne est le monde parfait en

Dieu, le fait éternel exprimé Gen. I, 1. Toute la révélation sort
du fait de la création. Le chrétien qui, partant de la foi que Dieu
est et qu'il est un rémunérateur de ceux qui le cherchent, l'a
trouvée en Christ, ne pose rien avant Dieu, ni au-dessus de Dieu,



336 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE. LA SCIENCE CHRÉTIENNE.

ni à côté de Dieu. Sa foi est le principe de sa science, le mobile
et le critère de son examen. En dehors de cette foi on peut parler

de religion, mais non pas de Dieu. Tout est alors phénomène,
rien n'est principe ; mais ce qui est au-dessous de ces
phénomènes, ce qui est admis comme unité, c'est la chose inconnue,
impénétrable, indescriptible, qu'on nomme la nature. Or cette
notion est aussi spéculative que celle de Dieu. Mais voici la
différence qu'il y a entre ces deux sortes de monisme. Le monisme
naturaliste ne voit pas de verbe dans la nature, l'esprit se tait.
Le monisme chrétien reconnaît le verbe dans la création et
entend la parole de l'esprit. La science chrétienne cherche à

comprendre et à expliquer cette parole de Dieu dans le monde. Elle

peut le faire, parce que cette parole n'est pas loin, qu'il ne faut

pas la chercher en haut dans le ciel, ni en bas dans l'abîme,
mais que Christ l'a mise dans le cœur. La vieille maxime :

l'homme est la mesure des choses, est devenue vraie, depuis
qu'en Christ l'homme est apparu comme l'image de Dieu. Cette

science sait que sa tâche est infinie, et que son but est à la

gloire de Dieu ; c'est pour cela qu'on peut dire de cette
connaissance qu'elle n'enorgueillit pas, mais qu'elle édifie.

D''J.-J.-P. Valeton 'fils.


	La science chrétienne

