Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Histoire de la doctrine de la liberté : dans ses rapports avec celle de la
grace

Autor: Astie, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE

DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE

DANS SES RAPPORTS AVEC CELLE DE LA GRACE'

La dogmatique entiére est soumise & un travail de rénova-
tion. Schleiermacher et son école ont brisé les formes tradi-
tionnelles de la doctrine ecclésiastique pour arriver a une sys-
tématisation nouvelle, répondant aux besoins de la conscience
chrétienne et aux exigences de la pensée moderne. Dans le
sein de l’église luthérienne elle-méme, aprés avoir examiné
d’abord quelques points spéciaux, on a, avec une extréme rapi-
dité, étendu le travail de révision au systéme tout entier. Il
serait aussi inutile qu’injuste de prétendre arréter ce mouve-
ment d’'une maniere violente, sous prétexte d’arriver prompte-
ment & une entente. L’esprit chrétien qui jamais ne cesse de
travailler a la formation de nouveaux dogmes, est appelé a faire
une place aux abondants matériaux dogmatiques qui derniére-
ment sont venus s’ajouter aux anciens. Il n’est certes pas agreéa-
ble d’uvoir a vivre dans ces époques de transition qu’accom-
pagne toujours un sentiment d’incertitude, tandis que la vie
pratique réclame un terrain ferme, des formes dogmatiques bien
accuseées. Il convient de traverser ces périodes, plein de foien

* Die Lehre vom freien Willen und seinem Verhiltniss »ur Gnade in ihrer
geschichtlichen Entwicklung dargestellt von Chr.-Ernst Luthardt, der Philoso-
phie und Theologie Doctor, der letztren ord. Professor zu Leipzig. Leipzig,
Dérfling und Franke.



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 259

Pesprit qui conduit en toute vérité, en se livrant avec patience
a I'élaboration scientifique.

Ce n’est pas dans des causes personnelles qu’il faut chercher
les principes ou les remédes de cet état de choses: il a sa né-
cessité intérieure; le reconnaitre c’est découvrir du méme
coup le chemin qui conduit au but. Le réveil de la vie reli-
gieuse a provoqué la formation d’une théologie nouvelle et
ecclésiastique. Il était naturel que dés le début on se remit
promptement en possession des anciennes vérités conservées
dans la tradition ecclésiastique. Mais, si le plus pressant était
de restaurer, il est clair qu’on ne pouvait en rester 1. Tout le
monde en convient: on n’a rien fait quand on croit avoir remis
sur pied l'ancienne dogmatique; il s’agit de la renouveler au
sens propre du mot: c’est 12 ce qu’exigent I'histoire des dog-
mes de la théologie, non moins que les besoins présents de
I'église.

Dans des époques comme lanotre, ce n’est passeulement I’en-
semble de la dogmatique qu’il faut songer & renouveler; il con-
vient également, pour assurer le résultat général, de porter son
attention sur des questions spéciales. Parmi ces derniéres celle
des rapports de la grice et de la liberté est une des principales.
Elle a surgi 4 toutes les époques décisives de I’histoire. Débat-
tue du temps d’Augustin, elle a imprimé son caractére particu-
lier au besoin de certitude du salut, qui se réveilla a la réfor-
mation ; de nos jours elle a donné lieu a la grande antithése du
rationalisme et du supranaturalisme. La question ne porte pas
sur les facultés de connaitre, mais plutot sur les facultés mo-
rales; le probléme n’est pas théorique mais éminemment pra-
tique et moral.

L’église luthérienne se pique de posséder dans ses symboles
un riche trésor qui lui permet de résoudre le probléme mieux
que ne peuvent le faire les catholiques et les réformés. Malgré
cela cette doctrine est de nos jours devenue incertaine. Le dog-
maticien Thomasius et le moraliste Harless ont été accusés
d’avoir abandonné la doctrine de la Formule de concorde pour
se rapprocher du point de vue de Mélanchthon. Tout le monde
accorde cependant que le procés doit étre révisé et que le point



260 CHR.-ERNST LUTHARDT.

de vue de la Formule de concorde a besoin d’étre complété.
Voila qui suffit amplement pour justifier notre entreprise.

I

Histoire de la doctrine avant le XVIe siécle.

Le probleme des rapports de la volonté humaine et de la
grice divine nous introduit dans le domaine de la vie person-
nelle et par conséquent morale. Or la sphére morale est celle
de la liberté. Dans le domaine de la contrainte toute différence
morale disparait; toute valeur morale est exclue. Mais nous
nous tenons pour responsables de notre conduite, de nos pé-
chés. Les impressions, les inclinations, les motifs ont beau
nous influencer, nous n’en reconnaissons pas moins le fait
comme nodtre, c’est-a-dire comme libre. Ce fait est mis en rap-
port avec la loi morale, ce qui veut dire que nous en avons
moralement conscience. Le fait se trouve-t-il en désaccord
avec la loi morale? Aussitd6t nous voyons en lui non pas un
fruit de la contrainte, mais comme le résultat d’un acte de vo-
lonté ; nous n’avons pas été passifs mais actifs dans sa produc-
tion: nous ne nous en plaignons pas comme d’un malheur,
nous nous 'imputons comme une faute. La moralité et la liberté
sont des notions corrélatives. Nier I'une, ¢’est nier 'autre. Re-
connaitre la conscience morale comme un fait psychologique,
c’est reconnaitre la liberté. La chose est pour nous intimement
certaine, que nous réussissions ou non a nous rendre intellec-
tuellement compte de la notion et des faits.

Dans la vie impersonnelle de la nature il ne peut étre ques-
tion de moralité ou d’'immoralité parce que toute liberté fait
défaut. Le domaine personnel est celui de la liberté et de la
moralité. L’homme parce qu’il est une personne, est bon ou
mauvais, c’est-a-dire un étre moral et par conséquent libre.

L’homme est mixte: un étre appartenanta la nature, un étre
personnel et moral. Profondément distinctes 1'une de l'autre
ces deux faces de I'homme n’en forment pas moins une mysté-
rieuse unité. C’est 14 ce qui fait de 'homme le trait d’union
entre Dieu et le monde.



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 261

A certains égards ’homme est le couronnement da monde :
c’est en lui que 'univers se résume. Cela est vrai de ’homme
en tant qu’étre appartenant 4 la nature. Le monde n’est pas
quelque chose d’exclusivement corporel, il y a en lui une vie
qui chez les animaux s’éléve jusqu’aux facultés et aux qualités
psychiques. L’homme est ainsi un étre de la nature 2 la fois spi-
rituel et corporel. A ce titre il appartient tout & fait & I'univers.
La nature spirituelle et corporelle de 'homme se reproduit
d’une fagon particuliére chez chaque membre de la race, de
facon & constituer son individualité. Ce domaine de la nature est
a tous égards déterminé; il ne saurait ici étre question de liberté :
chacun de nous, quand il arrive & la conscience de lui-méme,
se trouve doué d’une certaine nature déterminée, au moyen de
laquelle il a été introduit dans 1’organisme de 'humanité et a
pris place dans son histoire. Cette individualité, 'homme ne se
la donne pas; elle lui est imposée ; elle lui vient d’ailleurs. En
tout ceci il ne saurait étre question de liberté. Si ’nomme
n’etait donc qu’un étre appartenant a la nature, pour si riche-
ment doué qu’il fut, le déterminisme serait le vrai. Ce que nous
appelons volonté ne serait plus qu’une forme particuliere de
Pactivité naturelle ; ce que nous prenons pour la libre déter-
mination ne serait plus que le jeu nécessaire d’une détermina-
tion absolue se déployant avec une nécessité inflexible. Il ne
pourrait plus étre question de moralité ; le péché ne serait plus
gquune simple manifestation de notre nature sensible ou bien la
limite de notre nature finie: le mal aurait cessé d’étre quelque
chose de personnel et de moral pour devenir un fait simple-
ment naturel.

Mais nous ne possédons pas encore ’homme tout entier :
nous n'en avons que la base naturelle, ce qui lui sert d’appui
et le limite en tant que personnalité. Il est bien vrai que nous
avons conscience de posséder une certaine nature particuliére,
mais nous nous retrouvons nous-mémes dans cette nature;
nous ne sommes pas placés exclusivement en face d’elle. Par
ce moyen nous nous distinguons de cette nature; nous acqué-
rons conscience de nous-mémes : nOUS NOUS $aisissONs nNous-
mémes en nous-mémes. Ce n’est pasla un phénomene naturel.



262 CHR.-ERNST LUTHARDT.

En effet, dans tout le cercle de la vie de la nature, on chercherait
en vain un point ferme ou elle s’affirmerait, se concentrerait
pour se poser comme son propre moi. Le point mathématique
du moi est un principe nouveau dans le cercle de la nature;
il brise ses limites et les dépasse. Il est bien vrai qu’on arrive
4 la conscience de soi-méme en se distinguant des autres; mais
ce n’est pas cet acte de se distinguer des autres qui constitue
I’homme ; son essence consiste dans le fait de se saisir, de s’affir-
mer lui-méme, acte dans lequel il se pose comme identique
a lui-méme. Par ce moyen 'homme obtient en lui-méme un
centre, un foyer dans lequel il est chez lui et non dans les
limites de la nature, libre de ses influences, reposant sur lui-
méme et non sur elle. Les déterminations venant de la nature
ne sauraient pénétrer jusque dans ce sanctuaire du 1noi; apres
s’étre ainsi recueilli, concentré enlui-méme, 'homme s’affirme
comme voulant, agissant de lui-méme. En effet, quand il veut,
quand il agit, c’est bien de lui-méme : il est lui-méme "unique
principe de ses volontés et de ses actions. En un mot : 'homme
est son moi. En celail est semblable & Dieu. Ce qu’on peut dire
de plus relevé de Dieu, c’est qu’il existe de lui-méme, en lui-
meéme, qu’il dispose de lui-méme. De 'hnomme aussi, en tant
que la chose peut étre vraie d’une créature, on doit dire qu’il
dispose de lui-méme alors qu’il s’agit de vouloir et d’agir.

A la fois étre naturel et personnel, 'homme est I'unité des
deux. Distincts spécifiquement, les deux éléments sont toutefois
indissolublement unis. Le facteur naturel apparait le premier,
puis le moi dans le sein de la nature qui lui sert de base, de
limite, de piédestal. La nature constitue la circonférence du cercle
dont le moi lui-méme est le cenire. La nature est le possédé,
le moi le possesseur ; celle-1a4 constitue I'individualité et 'orga-
nisme, celui-ci est le maitre qui en dispose ; la premiére est
moyen, le second, conscient de lui-méme, se détermine et
s’affirme. Voild pourquoi les deux se pénetrent de la maniére
la plus intime et agissent 'un sur 'autre. Ils ne sauraient aller
I'un sans P'autre. La nature est créée non pour elle-méme,
mais pour étre un organisme du 1oi. Le moi, de son coté, pos-
séde en ellesa détermination concreéte, son contenu, et devient



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE, 263

ainsi personnalité. La nature agit surla détermination propre du
moi; elle I'influence, le met en mouvement, mais non pas au
point de lui enlever sa propre détermination. Elle ne pourrait
aller jusque-la sans détruire le moi lui-méme. Celui-ciagit a son
tour sur la nature, il la bride, la limite, la développe, mais sans
qu’illui soitdonné de pouvoir lachanger, ce qui serait la nier.
La liberté de 'homme est donc impliquée dans le fait qu’il
est un étre personnel. Cette libertas naturc est par conséquent
inaliénable; c’est par son moyen que ’homme est un étre
moral. Mais jusqu’out s’étend-t-elle? On distingue ici entre une
liberté formelle et une liberté réelle ou substantielle, entre la
liberté de choisir et celle de réaliser ce qu’on a choisi.
Laliberté formelle est donnée aveclapersonnalité del’homme,
elle est identique a la conscience qu’il posséde de lui-méme.
Elle ne consiste pas seulement dans la liberté de toute con-
trainte extérieure, car celle-ci peut coexisteravec une nécessité
intérieure qui exclut la liberté. Pour étre libre, je dois étre a
I’abri de toute nécessité intérieure résidant dans ma nature
qui voudrait et ferait et non pas moi. Chaque age, chaque sexe
posséde ses dons particuliers, et une maniéere spéciale de se
manifester. Tout ici s’accomplit conformément a des lois na-
turelles. Il n’y a lieu a liberté que lorsque tout cela est affirmé
avec conscience, volonté. La volonté est en effet son propre
maitre et non le serviteur de la nature individuelle dont elle
dispose a son gré. La liberté implique qu’'on est soi-méme
dans ses volontés et dans ses actions et non sous le joug d’'un
autre, de sa propre nature, des penchants et des lois de celle-
ci : on doit s’affranchir de toutes ces choses pour se décider
de soi-méme. Dés qu’un individu se décide par lui-méme, bien
qu’il y ait été provoqué par quelque cause extérieure, il a la
faculté de se déterminer dans les directions les plus opposées.
La liberté est par conséquent la faculté de pouvoir faire autre-
ment. La faculté de choisir est par conséquent impliquée dans
la liberté : je puis cesser de faire ce que je fais, me décider
pour quelque chose d’autre. Si on n’a pas celte possibilité ob-
jective de pouvoir faire des choses opposées, si on n’en pos-
séde la conscience de fagon 4 pouvoir dire : ce que je veux je le



264 CHR.-ERNST LUTHARDT.

veux et je le fais parce que je le veux, iln’y a pas de liberté. La
liberté n’est pas 'arbitraire, car elle ne consiste pas en un vou-
loir sans cause, mais la volonté est fondée parce que le mot
posséde une base de lui-méme dans la nature dans laquelle il
est, dans les circonstances au milieu desquelles il se trouve
place et finalement en Dieu sur lequel elle repose. (Cest aussi
la-dessus que se fonde sa détermination propre dans chaque
cas concret. Toutefois ce n’est que parce que la volonté y consent
elle-méme : c’est la volonté elle-méme qui pose, affirme la
cause de sa propre détermination. On ne peut étre contraint &
vouloir. Et Parbitraire, ¢ui n’est que 'acte pur de la volonté ne
tenant compte d’aucun mobile, d’aucune cause, est une des
preuves de la liberté. L’arbitraire, en effet, serait impossible si
dans chaque cas concret notre volonté n’était pas pleinement
libre & I'égard de sa cause.

Du moment ou la liberté est en général la faculté de choisir,
il en est de méme dans le domaine moral. La faculté de choisir
étant impliquée dans l'idée de liberté, les objets qui ne lui
donnent pas cette qualité ne sauraient non plus la lui enlever.

Il est bien vrai que ’homme est aussi déterminé moralement,
car il est un étre moral. Il ne peut étre ici absolument indiffé-
rent & endroit de Pantithése du bien et du mal, ni étre privé
de tout élément moral. Sous le rapport moral, 'homme n’est
pas table rase, un tableau noir sur lequel, par un acte de vo-
lonté 1solé, il fixerait un certain contenu moral, qui serait a
tel point l'expression de cet acte, que l'acte suivant put fixer
un autre contenu tout opposé. Dans ce cas il ne pourrait plus
étre question ni d’une vie morale continue, ni de dispositions
morales, ni d’un caractére : la vie morale ne serait plus que la
somme de certaines volitions morales isolées.

Cet atomisme moral est la conception pélagienne : non plent
nascvmur. Pour ne pas parler d’autre chose, ce point de vue est
contredit par ’expérience et par la conscience morale. Rien
de plus certain au monde que le fait d’'une tendance, d’une dis-
position morale, d’'un caractére. Il est bien vrai que tel acte
particulier peut étre en opposition ave: cette disposition fon-
damentale ; on peut se tromper en comptant sur la disposition



HISTOIRE DF LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 265

morale d’un individu. Mais bien loin d’infirmer le fait en ques-
tion, tout cela ne sert qu’a le confirmer. L’homme est déterminé
moralement dans une certaine direction. Mais ce fait n’exclut
pas la liberté de la détermination propre, la faculté de choisir
entre le bien et le mal. Il est bien vrai, par une simple décision
de ma volonté, je ne puis me faire moralement autre que je
suis; dans chaque volonté, dans chaque acte concret, ma déter-
mination morale spéciale m’accompagne comme mon ombre;
mais la liberté de choisir n’en existe pas moins; qu’il soit ou
non possible de se rendre compte intellectuellement de ces
deux faits , — détermination, liberté de choix, — la vérité de
I'un et de l'autre est fortement accusée par la conscience. Du
moment ou je suis foncierement déterminé dans le sens de
Pimmoralité, il n’est que logique que mes volitions et mes actes
particuliers portent le méme caractére. Et cependant c’est bien
toujours moi qui veux et qui fais ce que je veux, bien que tout
cela soit conforme & ma disposition morale fondamentale ; que
celle-ci soit ou non mon fait, je m’en sens responsable. (’est bien
en effet mol qui ai fait le mal que j’ai fait et non ma disposition
morale. Je sais & merveille que Jaurais pu m’abstenir de faire
ce que j’ai fait. J’al bien voulu faire ce que j’ai fait; je n’y ai
nullement été contraint. J’aurais pu faire autrement; jaurais
pu agir en opposition & mes dispositions morales fondamentales.
Je demeure toujours le méme homme moralement déterminé
d’une certaine facon; mais ma volonté et mes actes, dans tel
cas concret, pouvaient étre bons ou mauvais, en opposition avec
ma disposition morale fondamentale. La tendance mauvaise de
la volonté n’exclut pas la liberté de choix par rapport & la
différence entre le bien et le mal, lorsqu’il s’agit de quelque
volonté actuelle concréte.

Mais en tout cas 'homme n’est libre qu’en tant qu’il se lie
lui-méme. 1l est libre dans certains cas concrets, en tant qu’il
dirige sa tendance fondamentale et I'oblige & se manifester
d’une certaine fagon. En d’autres termes il n’est libre qu’a con-
dition de ne pas I'étre. La liberté se manifeste et s’accuse par
cet esclavage; ’homme montre ici qu’il est lui-méme, en fai-
sant voir qu’il n’est pas lui-méme.



266 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Cette faculté de se contraindre soi-méme, cette liberté de
s’asservir ne saurait eétre la vraie. La liberté formelle n’est pas
la liberté vraie, supréme. C’est en triomphant dans I’homme
pécheur qu’elle manifeste ses limites.

Etre libre c’est étre soi-méme. Que faut-il entendre par 142
C’est d’abord étre vraiment soi-méme, non pas seulement dans
sa volonté, comme pour la liberté formelle, mais réellement
comme on est soi-méme. Ii doit y avoir coincidence, parfait
accord entre la réalité et I'effet voulu. Ainsi 'homme pécheur
est réellement lui-méme, lorsque sa volonté n’est pas contraire
mais conforme & son état moral. Reste & savoir s’il est lui-méme
dans sa réalité? S’il ne l'est pas, il ne saurait non plus I'étre
réellement dans sa volonté, bien qu'’il le soit en apparence. Que
faut-il entendre par étre soi-méme en réalité ? Si, en tout état
de cause, la réalité d’'une chose étaitla réalisation de son essence,
il ne serait pas nécessaire de poser la question. Or il se peut
que le coté idéal et le coté réel ne coincident pas; ils peuvent
étre en opposition. Mais I'idée de 'homme, son essence voulue
de Dieu, n’est pas une pure pensée avec laguelle I'individu
n’aurait rien a faire; elle est la loi fondamentale de son étre
qui en demeure la norme, méme quand elle a cessé de l'étre.
Cette loi est imprimée en lui d’'une maniére ineffacable; elle
constitue 'aiguillon de sa vie et ne lui laisse aucun repos jus-
qu’a ce qu’il ait satisfait &4 ses exigences; jusqu’a ce que l'es-
sence soit devenue réalité. Aussi longtemps que ce terme n’est
pas atteint, '’homme est en contradiction avec lui-méme; il n’est
pas vraiment lui-méme : la réalité chez lui n’est pas conforme
a l'essence ; il n’est pas libre.

C’est le péché qui a mis en opposition la réalité et 'essence,
c’est-a-dire la vérité chez ’'homme. Le péché constitue par
conséquent I’esclavage de ’homme. Il I'asservit & tel point que
quand ’homme se détermine d’aprés sa réalité, il ne le fait pas
conformément a ce qu’il est véritablement. De sorte que quand
il se détermine lui-méme, '’homme pécheur ne le fait paslibre-
ment. Il ne posséde pas la liberté réelle quiconsiste & se déter-
miner conformément a ce qu’il est en vérité. Il n’y ade vraiment
libre que celui qui, tout en se déterminant lui-méme, le fait



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 267

conformément & ce qu'il est en vérité. Celui-la au contraire est
‘esclave qui tout en se déterminant lui-méme, le fait conformé-
ment & une réalité contraire & ce qu’il est en vérité. Alors, en
effet, '’homme ne se détermine que formellement et non pas
réellement par lui-méme. Quand il agit, il n’est pas véritable-
ment lui-méme. La liberté réelle est la seule liberté vraie; seule
elle lui permet d’étre complétement lui-méme.

Dieu est lui-méme au sens le plus relevé du mot. C’est dire
qu’il est libre , formellement et réellement. 11 veut et agit de
lui-méme ; il se détermine lui-méme. C’est 13 ce que '’homme
doit reconnaitre avant tout; c’est 1a ce qui doit lui fermer la
bouche quand il s’avise de vouloir contester avec Dieu. C’est
aussi 1& le point de vue que saint Paul fait prévaloir. Qu’il
s’agisse d’endurcir ou de faire grace, Dieu agit librement, de lui-
meme. Mais cette volonté libre ne doit pas éire prise au sens
fataliste pour un fait arbitraire qui n’aurait d’autre cause que
le caprice du Créateur. Nous n’en sommes pas non plus réduits
& couper court & toutes les difficultés, comme Calvin par un sec
parce qu’il I'a voulu, quia voluit. Il ne nous serait pas possible
d’aimer un Dieu dont on ne pourrait pas dire autre chose que:
il ’avoulu; car il n’aurait pas lui-méme de coeur ; la simple vo-
lonté formelle est sans entrailles. Aussisaint Paul ne se borne-
t-il pas & prononcer le simple gquia voluit. Il montre comment
la volonté d’un amour miséricordieux se réalise au moyen de
la liberté de la volonté absolue. La volonté libre de Dieu est
conforme & son essence. Quand il s’agit de vouloir et de faire,
il se détermine de lui-méme, conformément a son essence. On
peut affirmer deux choses de Dieu: il est semblable & lui-méme
et seulement a lui-méme; il existe pour nous; la sainteté et
Pamour sont son essence. C’est d’aprés ces deux caractéres,
conformément a cette réalisation de son idée, si on peut ainsi
dire, d’aprés la vérité par conséquent qu’il se détermine. Sa
liberté est éminemment réelle. On voit tout de suite ce que
sera sa liberté formelle. Chez Dieu aussic’est la liberté de
pouvoir faire autrement , la liberté de choix. Mais elle ne peut
se prononcer pour guelque chose de contraire & Dieu ; elle ne
peut vouloir une chose contraire a I’essence divine, opposée &



268 CHR.-ERNST LUTHARDT.

sa sainteté, & son amour. S’1l en était ainsi, la liberté formelle
serait 1a négation de la liberté réelle.

Eh bien! I’homme, lui, s’est servi de sa liberté formelle pour
détruire sa liberté réelle. Il fut créé avec I'une et ’autre, en
communion avec Dieu. La premiére (la formelle) devait servir
a confirmer la seconde. Cette premiére communion avec Dieu
du tout commencement n’était pas encore une attitude active,
— puisque la liberté formelle n’avait pas encore fonctionné, —
mais c’était un rapport actif. La vie personnelle intérieure de
I’homme était avec Dieu dans un commerce intime qui formait
le contenu de son existence personnelle. Il aspirait, en faisant
usage de sa volonté, a réaliser sa liberté réelle, a l'affirmer.

Mais il pouvait également la nier. Il pouvait se déterminer
lui-méme, soit dans le sens de la communion avec Dieu, soit
dans une direction opposée. Dés notre naissance nous le savons,
nous sommes attirés non pas vers Dieu, mais vers le monde.
Ce fait d’expérience confirme que des le début I'’homme décida
de se soustraire & cette communion avec Dieu qui lui était innée,
au lieu de faire de sa vraie nature le contenu méme de sa vo-
lonté active. Il conserva ainsi la faculté de se déterminer lui-
méme, la liberté formelle, mais il perdit la liberté réelle. Il
n’aura reconquis sa liberté réelle que lorsque la volonté de
Dieu formera de nouveau le contenu de sa volonté. Le chrétien
est la volonté divine réalisée : chez lui les deux libertés sont en
jeu.

Mais le chrétien sait que ce n’est pas par lui-méme qu’il a
recouvré la vraie liberté. En tant qu’homme nouveau il est une
ceuvre de Dieu. Il n’a pas mérité ce changement qui s’est ac-
compli, il n’y a pas concouru, car toute force pour cela lui
faisait défaut. Méme lorsqu’il se révoltait contre I’esclavage du
péché il aimait ses chaines. Aujourd’hui encore le fidéle sent le
besoin journalier de la griace de Dieu, pour triompher dela ré-
sistance du vieil homme qui s’oppose & la volonté de Dieu.

Ce sont 1a des faits d’expérience. Aucune tentative de les
expliquer scientifiquement ne doit aboutir & les méconnaitre.
I1 faut toutefois se rendre compte de ces faits et les mettre d’ac-
cord avec la connaissance chrétienne générale. C’est ainsi que



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE, 269

se pose le probléme : dans quel rapport se trouve l'esclavage
de ’homme provenant du péché avec la grace divine travail-
lant 4 le rendre libre ? La raison humaine s’est livrée aux tra-
vaux les plus ardus pour résoudre le probléme.

Chez les Péres de 1'église grecque, 1’équilibre est rompu en
faveur de 'homme. Ils voient en tout premier lieu dans le
christianisme la raison absolue ; bien loin d’étre en opposition
avec les vérités antérieures, il en est la pleine et entiére réali-
sation. Ne statuant pas une différence spécifique entre le chris-
tianisme et les religions antérieures pour ce qui est de la sphere
de la connaissance, on ne le fit pas non plus pour celle de la
volonté. On accusa fortement la notion de liberté, comme la
faculté de choisir entre le bien et le mal. |

La généralité et la naissance du péché sont bien reconnues
comme des faits incontestables, mais on voit surtout en lui un
royaume extérieur du diable, ayant eu sa réalisation dans le pa-
ganisme et non pas une domination intérieure sur I'individu.
Le péché apparait surtout aux Péres grecs comme une grande
puissance extérieure et mondaine et non pas tant comme une
puissance morale avec laquelle I'individu doit personnellement
entrer en lutte. Tout en reconnaissant dans le péché un pou-
voir objectif extérieur, ils n’enfont pas un état originel exer-
gant une puissance intérieure sur 'dme. Tous les théologiens
grecs admettent sans doute une faiblesse morale, mais ils la
dérivent de la naturesensible et finie de 'homme, sans remonter
jusqu’a une corruption originelle de cette nature se transmet-
tant par héritage. En lieu et place d’'une culpabilité héréditaire,
ils mettent le déchainement de la sensibilité to ute puissante.

On comprend que les Peéres grecs aient donc fortement ac-
cusé la liberté morale. Ils voient en elle la faculté de choisir
entre le bien et le mal et la force d’accomplir le bien. Il faut
bien dire qu’ils ont en vue de résister au déterminisme des
gnostiques qui ne voient dans la foi et dans l'incrédulité qu’un
fait de nature, sans prétendre nullement s’élever contre la
nécessité de la grace. Mais bien qu’ils ne soient pas pélagiens,
les grecs sont loin de faire & la grace la place qui lui revient;
ils sont & tout le moins semi-pélagiens. La grace se horne a ve-



270 CHR.-ERNST LUTHARDT.

nir en aide a lactivité libre de l'individu. Le secours de la
grace vient comme récompense proportionnée aux efforts déja
faits. La libre détermination de I’homme n’implique pas simple-
ment la liberté formelle, mais aussi la liberté réelle. Celle-ct
n’étant qu’affaiblie par la nature sensible et finie préte le flanc
aux attaques des puissances démoniaques. L’opposition entre
la chair et l'esprit est primitive ¢hez I’homme. §’il se décide
pour le bien, la grice viendra & son aide pour lui faire accom-
plir le bien.

Il est bien certain que la lutte entre le bien et le mal ne
commence pas seulement avec 'activité du Saint-Esprit. Mais
ils ont le tort de placer dans cette premiére phase de lutte une
vraie volonté pour le bien et le commencement de la foi. Ils
sont encore sur le terrain de la morale paienne ; aussi mécon-
naissent-ils la corruption humaine. L’expérience est 14 pour
établir que la versatilité inévitable de notre nature ne saurait
suffire, comme ils le prétendent, pour amener I’homme au bien.
Le plaisir qu'on prend au péché 'emporte toujours sur 'amer-
tume des fruits qu’il porte. Les Grecs accusent donc Vaccord
entre la vie antérieure et la vie postérieure au christianisme,
aux dépens de ce qu’il y a de spécifiquement nouveau dans
celle-ci.

Les Péres latins insisteront sur cette originalité du christia-
nisme : Augustin ira méme jusqu’a méconnaitre ce qu’il y a de
commun entre les deux états. Tertullien semble bien maintenir
I’harmonie de la nature lors qu’il parle de I'anima naturaliter
christiana. Mais la culture philosophique est venue, selon lui,
détruire chez I'homme le sens primitif pour la vérité. Aussi ce
qu’il reléve principalement dans le christianisme, ce n’est pas
son cOté humain qui doit le rendre acceptable, mais sa folie,
son coOté paradoxal : credo quia absurdum.

Si le christianisme est par son coté intellectuel en opposition
avec la réalité, sinon avec la disposition primitive, ce sera beau-
coup plus le cas par son coté moral. Tertullien le premier en-
seigne un vitium originis, une corruptio nature que alia na-
tura est, Mais il maintient encore conire Marcion et Hermogene
I'indépendance, la liberté humaine, présupposition de l'action



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 271

de la grace divine. La grace est une puissance qui transforme
intérieurement, mais la liberté est la réceptivité pour cette
grice ; c’est par elle que nous devons mériter la grice; nous
devenons enfants de Dieu, si meruerimus.

Cyprien accuse encore plus la théorie du mérite des ceuvres
aux dépens de la grace ; Hilaire impute & la volonté libre le
commencement de la vie du salut ; Ambroise toutefois se pro-
nonce dans le sens d’une grice prévenante, mais il maintient
fermement le concours humain, ce qu’on appellera plus tard
le point de vue des synergistes. Jérome fait la part égale entre
I’action divine et ’action humaine, en se rapprochant toutefois
plus du semi-pélagianisme que des synergistes. La grice pré-
venante est proportionnelle & l'intensité du désir du salut de la
part de la volonté libre. Aussi la prédestination a-t-elle lieu en
conséquence de la prévision de la conduite morale.

Les occidentaux n’accusent donc pas comme les Grecs le
dualisme entre la doctrine du salut objectif et celle de ’appro-
priation personnelle. Ils parlent d’'une grice interne, préve-
nante, que les orientaux ne connaissaient pas. Mais pour les
Latins comme pour les Grecs, c’est de la décision libre de I'in-
dividu que doit partir le commencement de la conversion et de
I’appropriation du salut. Quelques-uns toutefois (Hilaire) insis-
tent davantage sur le commencement de cette décision libre ;
d’autres (Ambroise) relévent la grice qui appelle et qui seule
peut rendre la foi possible.

Augustin débuta par étre moins prononcé qu’Ambroise lui-
méme dans le sens de la griace. Ce n’est qu’en 396, lorsqu’il
entra dans ses fonctions épiscopales, qu’il arriva & une pleine
et entiére connaissance de la vérité. Insistant a4 partir de ce
moment sur une parole de I'Ecriture : Qu’as-tw que tu ne Uaies
recu et st tu U'as recu comment t’en glorifierais-tu, comme st tu
ne Uavais point recu ? (1 Cor. IV, 7), il releva une vérité desti-
née a trouver de 'écho dans tout ceeur chrétien. Qui n’accor-
derait que toute la gloire doit revenir & Dieu dans I’ceuvre du
salut? Mais dans quel sens la grace divine est-elle en nous effec-
trixc bonce voluntatis ? Produit-elle en nous la faculté de vouloir
le bien comme le soutient le luthéranisme; ou bien produit-



253 CHR.-ERNST LUTHARDT.

elle en nous la volonté du bien comme le maintient Augustin ?
Dans ce dernier cas, il faut aboutir a la prédestination particu-
liere, personnelle, tandis que dans 'autre on maintient la géné-
ralité de la grace.

Sa maniére de concevoir I'action divine et son opposition au
pélagianisme conduisent Augustin & concevoir d’une facon
défectueuse la vérité qu’il lui fut donné de mettre en lumiere.

Pélage distingue trois choses : la faculté pour ’homme, la
possibilité d’étre ce qu’il doit étre, c’est-a-dire juste : la volonté
ou la décision de I’étre ; I’action, le fait d’étre en réalité ce qu'il
doit étre, c’est-a-dire juste. La premiere faculté vient seule de
Dieu, les deux autres dépendent de '’homme. L’homme nait
table rase, en possession d’'une simple faculté formelle a la-
quelle il est appelé 4 donner librement un certain contenu
moral : 'homme est par conséquent absolument indéterminé
au point de vue moral : non pleni nascimur ; ce n’est que pos-
térieurement, a la suite d’'une certaine somme d’actes de hberté,
qu’il acquiert une signification morale.

Cette simple liberté formelle, originelle, Pélage ’appelle grace;
il y ajoute la grice particuliére, gratice auxilium qui ne con-
siste, 11 est vrai, qu’en un secours intellectuel, didactique (loi
et instruction). A cela Augustin répond que la loi, bien loin
d’étre une grace donnant la vie, est une lettre qui tue. Quant a
la grice, elle ne se borne pas & instruire, elle agit. Mais com-
ment faut-il se représenter cette activité de la grice ?

Augustin admet la division en trois proposée par Pélage ; mais
il rappelle que l'apotre attribue & Dieu le vouloir et le faire
(Philip. II, 13); que c’est en ces deux faits qu’il fait consister
I'ceuvre de la grice et non en cette pure et nue possibilité
comme le prétend Pélage. Augustin concoit donc la faculté pre-
miére comnme exclusivement formelle, et il lui oppose la réelle
volonté du bien, la pensée bonne, I'action effectivement juste,
mais en attribuant ces derniéres seules a l'action divine. Au-
gustin ne s’apercoit pas qu’il existe encore une faculté autre
que cette simple possibilitas pélagienne, une faculté de faire le
bien donnée par Dieu et qui n’implique pas chez ’homme né-
cessairement et sans autre la réelle volonté du bien.



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 273

Selon Augustin pouvoir, vouloir, réaliser le bien sont une
seule et méme chose. Ceux-ld seulement que le Pére attire
viennent au Fils; et ceux chez lesquels la grice produit cet
effet viennent réellement & Christ. Appuyé sur Jean VI, 45, il
raisonne comme suit : Celul qui ne vient pas au Fils n’a pas
appris du Pere ; quant & celui qui a appris du Peére il ne peut
pas seulement venir au Fils, il y vient réellement.

Il était évident que la simple liberté formelle des pélagiens
ne pouvait étre la cause del’attitude morale que I’homme pren-
drait; il fallait qu’il y eit en ’'homme un principe moral maté-
riel. Ce pouvait étre I'amour d’une part ou les convoitises de
I'autre. Mais celles-ci ayant leur cause en ’homme, il en résul-
tait que le premier seul procédait de Dieu et était donné avec
I'action divine de la nouvelle naissance. Ces deux tendances
fondamentales (amour, convoitises) peuvent former le contenu
de cette possibilité purement formelle des pélagiens. Voila com-
ment Augustin est conduit & voir un effet de I'activité divine,
non-seulement dans la faculté matérielle de pouvoir vouloir le
bien, mais encore dans la réalisation concréte de cette faculté
matérielle de vouloir le bien. Pourquoi en effet la grace est-elle
d’un si haut prix ? C’est qu’elle ne se contente pas de la simple
possibilité, mais qu’elle nous donne la volonté du bien réalisée,
les bonnes ceuvres ; ¢’est Dieu qui produit en nous le vouloir et
le faire. Telle est la pensée a laquelle Augustin revient sans
cesse ; et cela se congoit, il ne connait que la nue possibilité
des pélagiens et la bonne volonté réelle effectuée : il ne soup-
conne pas 'existence de la faculté intermédiaire de faire le bien
de nouveau créée par Dieu. Aussi fut-il nécessairement conduit
alerreur de la prédestination.

Du moment ol Dieune crée pas seulement en ’homme la fa-
culté, la possibilité réelle de vouloir le bien, mais aussi sa réali-
sation, la foi elle-méme, pourquoi ne produit-il pas chez tous
les hommes le méme résultat ? A cette grave question Augus-
tin ne peut trouver d’autre réponse, comme Calvin, que le bon
plaisir de Dieu, le mystére de la volonté divine.

Augustin, dans plusieurs de ses écrits, se plait & insister sur
'idée de la graceirrésistible qui produit tout : non pas la simple

c. B. 1879. 18



274 CHR.-ERNST LUTHARDT.

faculté réelle et effective de vouloir le bien, mais la réalisation
méme de cette possibilité. L’attitude, la conduite du fidéle ne
lui appartient donc plus & lui-méme ; elle est’ceuvre exclusive
de Dieu : la volonté de '’homme n’est plus qu’une forme con-
créte de Pactivité divine.

Ceci nous conduit a la seconde cause qui & prior: devait em-
péchier Augustin de rencontrer juste dans sa controverse avec
Pélage ; sa maniere de concevoir l'activité divine. La volonté
et activité de Dieu ne peuvent jamais manquer d’atteindre
leur but : notre volonté, il est vrai, ne peut rien sans Dieu, mais
celle de Dieu peut tout sans nous. Le fait que les uns sont ap-
pelés efficacement, les autres sans résultat ne saurait provetiir
de la volonté humaine, car c¢’est Dieu lui-méme qui produit cette
volonté, cette attitude dans I'individu, qul ne saurait rendre la
volonté divine inefficace. 1l y a deux genres d’appel, I'un effi-
cace, l'autre qui ne I’est pas et le lout par suite de la volonté
de Dieu : Illz electi qui congruenter wvocati. Etiamsi multos
vocet, eorum tamen miseretur, quos tta voeat, quomodo eis vo-
cari aptum est, ut sequantur.

C’est donc la volonté toute puissante de Dieu qui décide de
tout. Mais pour parler ainsi, il faut concevoir la libre détermi-
nation de la volonté humaine d’une facon qui implique sa néga-
tion et qui aboutit & la prédestination. Du moment ou sur le
terrain moral Dieu produit tout au moyen de sa toute puissance,
il n’y a plus de liberté humaine, plus de détermination propre,
au fait plus de vie personnelle. Tout n’est plus qu’un mode de
Pactivité divine qui se manifeste d’'une facon aussi irrésistible
dans la sphére morale que dans le monde de la nature, seule-
ment sous la forme de la volonté humaine dans le premier cas,
et sous celle de la loi naturelle dans le second. Il faut alors
aboutir & la prédestination. Mais il importe de remarquer qu’Au-
gustin y est conduit non par sa doctrine du péché, mais par sa
facon de concevoir l'activité divine, par son déterminisme théo-
logique.

Celui-ci a son tour résulte des rapports substantiels établis
entre Dieu et le monde : Dieu est 'unique réalité. Pour triom-
pher du dualisme des Manichéens, Augustin avait montré que



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 275

Dieu seul est vraiment reel, tandis que le mal n’est qu’un man-
que, la négation de 1’étre vrai. Ici I’évéque d’Hippone ne s’ins-
pire pas de la conception morale du christianisme, mais d’une
spéculation étrangere. Il a concilié cette assertion plus ou moins
panthéistique avec le christianisme, en distinguantentre le temps
avant et le temps apres la chute. Avant cel événement Dieu
produisait la faculté de vouloir, ’homme de son coté se trouvait
en possession d’une réalité divine qu’il a perdue depuis; de
sorte que Dieu lui-méme doit redonner le vouloir & ce vase
vide de sa volonté. Voild pourquoi Dieu a di en venir & pro-
duire tout bien d’une maniére absolue. Grice & ce correctif
moral qu’il apporte & sa conception métaphysique fondamen-
tale, Augustin demeure infralapsaire.

L’errear et la vérité se tiennent étroitement chez Augustin.
Il a raison quand il insiste sur la nécessité absolue de la grace
pour provoquer une attitude nouvelle de I’homme & I’égard de
Dieu; mais il se trompe quand il transporte dans le monde
moral I'idée de la toute puissance divine produisant tout, qui
n’est de mise que dans celui de la nature. Tout cela le conduit
4 nier I'universalité de la grace et & enseigner une volonté de
Dieu cachée et un double décret.

Du reste cette conception ne résulte pas seulement de sa ma-
niére de présenter 'incapacité morale de '’homme mais de sa
notion particuliére de Dieu, de la fausse idée de son absoluité, et
de l'aciivité absolue et inconditionnelle qu’il lui préte, dans la
sphére morale comme dans la sphére naturelle. En poursuivant
ce pointdevuejusqu’aux derniéres conséquences, ilaurait abouti
a enlever aux idées religieuses leur caractére moral et a nier
la moralité au sens strict du mot. Augustin maintient sans
doute fermement que 1’état psychologique produit par I’action
divine est celui de la vraie liberté. Mais 'effel que produit 'ac-
tivité divine aurait-il pour résultat de changer le mode de cette
activité? Il va bien sans dire que ce ne saurait étre le cas.
Alors ’action de Dieu sur le cceur du régénéré demeure tou-
jours irrésistible, elle est nécessairement suivie de ses consé-
quences, comme on le voit par la doctrine sur le don de la
persévérance. En d’autres termes, la volonté du fidéle devenu



276 CHR.-ERNST LUTHARDT.

libre n’est & son tour qu’une forme de l'activité divine; la li-
berté réelle de 'homme fidéle ne consiste pas tant & s’appro-
prier pour contenu celle de Dieu qu’a lul servir de simple
forme. Encore ici nous ne quittons pas le terrain de la toute
puissance pour nous élever jusqu’a celui de la morale, et cela
se concoit puisque le nouvel état des fideles est obtenu, non
par des moyens moraux, mais uniquement par la puissance.

Ce principe se rattache & un autre défaut du systeme d’Au-
gustin : ce docteur ne distingue pas suftisamment la justifica-
tion et la nouvelle naissance; la justification est confondue
avec la sanctification : il dit de I’homme in tantum justus, in
quantum salvus ; étre justifié signifie chez lui : ex impio justum
fieri : le fait consiste non pas & pardonner mais & effacer le
péché.

Tout cela est en accord avec le développement personnel de
I’évéque d’Hippone; en digne fils de I’église romaine il cherche
avant tout pour lui, non le pardon des péchés, mais la grice
sanclifiante. Or, dés que la notion de justification fait défaut,
’élément moral manque aussi ; la volonté nouvelle surgit dans
Pindividu on ne sait d’ou ni comment; il ne reste plus qu’a re-
courir 4 un acte de la toute-puissance divine. Par crainte de
reconnaitre une valeur méritoire aux aspirations de ’homme
naturel vers le bien, il va jusqu’d nier l'existence de divers
degrés de moralité parmi les hommes et & ne voir que des
vitia splendida dans les vertus des paiens.

Augustin effectue donc un progrés marqué dans la concep-
tion du christianisme, quand il insiste fortement sur la nécessité
de la grice pour l'appropriation individuelle du salut. Mais il
g’égare en partant d’une fausse théorie sur Dieu et sur sa ma-
niére d’agir. L’universalité de la grice est niée, le caractére
moral de la nouvelle naissance est méconnu; tout s’accomplit
dans ’homme nécessairement et physiquement, par suite d’un
déploiement de la seule puissance divine.

L’Ecriture, la conscience chrétienne, le sentiment moral na-
turel s’accordent pour protester contre ces graves erreurs.
Tout n’est pas réduit avant la conversion & une pure affaire de
plus ou moins de péché; il n’y a pas solution de continuité



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. i)

entre I’homme naturel et le régénéré. La pratique chez
Augustin contredit la théorie. Car enfin le premier para-
graphe de ses Confessions ne se termine-t-il pas par ce mot
profond et bien senti dont tant de personnes ont reconnu la
vérité : « C’est pour vous que vous nous avez faits, le cceur
de '’homme ne trouve aucun repos jusqu’au moment ou il
parvient & se reposer en vous ? » Il y a naturellement chez
I’homme un certain attrait pour Dieu qui est éveillé et fortifié
en dehors de I’Evangile par divers agents moraux, La position
de I'homme & I’égard de la grice est déterminée par l’attitude
qu’il prend & 1’égard de cet attrait naturel. I faut sans doute
reconnaitre déja 14 une action de P'activité divine, mais dans le
domaine de la simple moralité naturelle ; et ’essence de celle-
cl consiste non pas en des vices éclatants, mais dans la faim et
dans la soif de Dieu. C’est ce qu’Augustin éprouva lui-mérne
lorsque la lecture de I’Hortensius de Cicéron commencga &
changer son cceur, et apporta une grande modification dans
ses voeux et dans ses prieres: « Combien dans ce moment, 0
mon Dieu, combien mon 4me brilait de quitter les choses de la
terre pour revoler vers vous! » Conf. Liv. III, ch. 4. A partir
de ce moment, il sentit en lui comme un aiguillon qui ne lui
laissa de repos que quand il fut venu & Christ. Cet état psycho-
logique n’est pas encore la liberté, la capacité de faire le bien,
mais I’aspiration a la liberté, cette moralité naturelle qui sert de
point d’attache, d’arrhes & cette liberté vraie qui ne se trouve
gu’en Christ.

Cette portion de vérité dont Augustin a méconnu les droits,
bien qu’il en et fait personnellement I’expérience, est remise
en honneur parle semi-pélagianisme. Celui-ci tempére la doc-
trine d’Augustin sur la grice en déclarant cette derniére univer-
selle; il est dans le vrai quant & I'idée, bien que la forme laisse &
désirer. Le semi-pélagianisme est moins heureux dansla question
de I’état moral de I’homme, lorsque tout en maintenant avec
raison que la faculté de faire le bien est malade mais non dé-
truite, il va jusqu’a faire dépendre la décision, dans la question
de l'acceptation du salut, de la volonté de ’homme naturel. Si
I’homme accepte l'appel divin ce n’est point par une consé-



278 CHR.-ERNST LUTHARDT.

quence, un fruit de cet appel méme, mais par suite de sa capa-
cité naturelle d’obéir 4 'appel. Par cela il se rend digne d’étre
recu en griace. La moralité de 'homme naturel le prépare déja
ala grace; c’est incontestable. Toutefois il faut encore que Dieu
vienne répandre dans cette terre une semence nouvelle qui ne
sauraity étre contenue, pour si bien préparé que soit le champ.
La grace ne remplit pas seulement les fonctions du soleil appelé
a faire lever la semence ; il faut qu’elle répande encore des
germes nouveaux.

Cette derniére vérité fut maintenue par Prosper, disciple d’Au-
gustin, en opposition au semi-pélagiens. L’auteur d’un important
traité de Vocatione gentium prend plus de liberté a I’endroit
de l'augustinisme. Il maintient & la fois la volonté générale de
faire grace a tous, tout en disant que le salut individuel dépend
de la grace seule. Il ne s’inquiete du reste pas d’accorder ces
deux faits également admis par la conscience chrétienne. La
grice cesse d’étre particuliére et irrésistible pour devenir trés
diverse, multiformes. L’auteur admet une espéce de gréce sper-
matique consistant dans les traditions de la révélation primitive,
dans le témoignage de la nature, et dans l'action générale de
Pesprit de Dieu. Tout en maintenant le caractére spécifique de
la grice évangélique il s’efforce de le concilier avec la révéla-
tion générale de Dieu au genre humain tout entier.

Cet écrit agit sur les semi-pélagiens en méme temps qu’il
contribua & tempérer P'augustinisme. On se rapprocha sans
réussir a résoudre le probléme. C’est ainsi que s’expliquent les
décrets du concile d’Orange (529) qui exposent un augusti-
nisme modéré. Toutefois on n’y fait pas droit & la part de vérité
que représente le semi-pélagianisme, aussi longtemps que du
point de vue d’Augustin on n’a pas résolu les graves problémes
qui se posent. Mais les disciples d’Augustin n’étaient pas de
force & répondre & ces difficultés; le pélagianisme qui avait jeté
de profondes racines devait d’ailleurs étre favorisé par la ten-
dance au monachisme, au mérite des ceuvres et par tout I’esprit
de l'église romaine.

C’est ainsi que pendant le moyen-ige, tout en prétendant con-
server la doctrine d’Augustin, on ne cesse de la modifier, de la



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 279

transformer et cela & la faveur de I'erreur fondamentale qu’il
avait lui-méme mélée 4 la vérité. On présente d’abord 'idée de
grice et celle de mérite comme compatibles; ce qui conduit &
reconnaitre & I’homme naturel la capacité de faire le bien, un
libre arbitre, ets: miserum tamen integrum : effet de la grace
dépend entierement de lattitude prise par la volonté person-
nelle. Tandis que le pélagianisme gagne toujours plus de ter-
rain, ceux qui réagissent en s’appuyant sur Augustin ne savent
plus défendre que la moins heureuse de ses doctrines, celle de
la prédestination, et cela en se placant au point de vue du dé-
terminisme. Le concile de Trente subissant 'influence de la ré-
formation , tempére, il est vrai, la doctrine des scolastiques,
mais sans vevenir a celle de saint Paul et de ’Ecriture.

I

La réformation.

Ce fut le sentiment profond du péché et le besoin de salut
qui donnerent naissance a la réformation; mais les réforma-
teurs sentirent tellement leur faiblesse qu’ils ne crurent pou-
voir trouver le repos de leur conscience que dans la doctrine
de la grice accomplissant tout ce qui concerne le salut. Mais &
son tour, la doctrine de la grice ne parait fermement établie
que si on part de ’hypothése que tout en général a sa cause
dans la volonté absolue de Dieu. La théorie générale une fois
admise, la question spéciale du salut, se trouve par 14 méme
résolue ; il dépend de Dieu seul qui en est le garant ; nous en
sommes par conséquent pleinement certains. Augustin déja
s’était placé a ce point de vue; Luther et Mélanchthon firent de
méme au début de leur carriére; Calvin le systématisa avec
une logique irréprochable.

Mais c’est 14 confondre deux questions qu’il importe infini-
ment de distinguer; celle de la puissance divine et cellede la
grace: le probléme sur la cause de tout ce qui arrive et celui
plus restreint de la cause du renouvellement moral de’homme.
On confond ainsi deux domaines : celui dela vie de la nature
et celui de la détermination libre et morale ; deux conceptions



280 CHR.-ERNST LUTHARDT.

de l'univers se trouvent confondues, le déterminisme et la doc-
trine de la grice; deux points de vue se trouvent identifiés,
celui de la métaphysique et celui de la religion et de la morale;
Pintérét spéculatif et I'intérét théologique se combinent.

On se fit une grande illusion en croyant assurer la doctrine
de la grice au moyen du déterminisme qui, lui, peut tres
bien s’accommoder du pélagianisme. On part au fond d’une
conception imparfaite, éminemment physique, de la volonté de
Dieu; on suppose que la volonté de Dieu doit étre nécessaire-
ment suivie d’effet. Mais ce n’est 14 que la volonté de la puis-
sance et non celle de 'amour qui limite sa propre puissance
pour permettre a la libre détermination de la créature de se
développer et qui se regle d’aprés les décisions de celle-ci. On
prétend glorifier amour de Dieu sous le nom de gréce et on
ne s’apercoit pas qu’on lui fait tort en accentuant outre mesure
la puissance.

Luther partit bien du probléeme moral; mais il ne tarda pas
pas & le confondre avec la grande question métaphysique des
rapports de la volonté humaine en général avec la volonté et
Paction divine d’'une part et avec ’activité humaine d’autre part.
Gréce & cet élément métaphysique, Luther alla plus loin qu’Au-
gustin lui-méme. Il a dit son dernier mot & cet égard dans son
célébre écrit de De servo arbitrio, 1525. A partir de ce moment
il modifia ses vues sans les abandonner jamais entiérement, il
est vrai, mais en leur accordant moins d’importance. Le déter-
minisme continua bien A faire partie de sa conception générale
de 'univers, mais sans constituer comme par le passé une partie
essentielle de sa doctrine théologique. Du reste, le réformateur
ne s’inquiéta jamais de mettre d’accord les deux points de vue.
Il sentait trés bien qu’il y avait dans le déterminisme une por-
tion de vérité compatible avec sa doctrine théologique, mais il
ne se rendit jamais bien compte de 'usage qu’il en fallait faire.

Ayant eu le méme développement religieux que saint Paul
et I’évéque d’'Hippone, Luther fut tout naturellement conduit &
mettre ses écrits d’accord avec ceux de I'Ecriture. L’influence
de la mystique qu’il subit de bonne heure le poussa aussi dans
la méme direction. Il en est encore & comprendre la justifica-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 281

tion, comme Augustin et les mystiques, dans le sens de rendre
juste. Dans des théses de 1516, De viribus humanis sine gratid,
le réformateur part de I'idée fondamentale que ’homme n’est
en lui-méme que vanité, néant, et qu’il ne devient quelque
chose de positif que parla communion avec Dieu. Le seul cor-
rectif & son déterminisme & cette époque, c’est qu’il voit 'or-
gane de la révélation, non pas dansles sacrements et dans leur
action magique, mais dans l’effet moral de la Parole de Dieu.
I1 est ainsi conduit & placer la base de la vie nouvelle, non pas
dansl’amour, mais dans une foi repentante. C’était déja rompre
virtuellement avec l'idée d’une action magique de Dieu pour
se placer sur le terrain moral. La Parole fait en effet appel a la
conscience et 3 la détermination personnelle. L’action du Saint-
Esprit aurait aussi pu le confirmer dans son déterminisme s’il
P’avail congue immeédiate, tandis qu’il la rattache toujours &
celle de 1a Parole de Dieu. Luther parle bien de la nécessité de
passive se habere, mais il veut seulement dire par cette expres-
sion peu heureuse que Dieu seul pose en 'homme les bases de
la rénovation religieuse.

Malgré les deux courants, le déterminisme finit hien par
I’emporter sans réserve dans le traité De servo arbitrio contre
Erasme, 1525. Quoi qu’en pensent les luthériens modernes, il
est manifeste, les anciens I'ont reconnu, que Luther professe
ici lesidées réformées sur la prédestination.

Le réformateur ne traite pas entout premier lieu de I’essence,
de la puissance de la volonté en elle-méme, il se demande si la
volonté humaine abandonnée & ses propres forces peut faire le
bien; sa préoccupation n’est nullement philosophique mais émi-
nemment religieuse. Nous devons reconnaitre que notre salut
dépend exclusivement de Dieu; celanous conduit & cette humilité
salutaire a laquelle la grice est promise. Dieu produisant & lui
seul le salut, il en résulte qu’avant qu’il ait commencé son
ceuvre en nous, nous ne pouvons rien faire de bon ; nous ne
pouvons que pécher. Les vertus des paiens ne sont donc plus
aux yeux de Dieu que des péchés. Le péché nous a enlevé la
liberté de la volonté, nous sommes esclaves du mal ; nous ne
pouvons prendre plaisir qu’au mal sans jamais aimer le bien.



282 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Luther présente sans cesse cette pensée fondamentale pendant
le cours de 'ouvrage et elle forme également ses conclusions.

Mais il ne s’en tient pas 1a. Il appuie ces vérités de consideé-
rations plus générales qui lui sont fournies par sa conception de
Dieu et de ’homme.

(’est en Dieu seul, dans sa volonté, qu’il faut chercher la
cause de la conduite et de la destinée diverse des hommes.
Rien ne saurait empécher Tactivité de cette volonté, car elle
n’est autre que la toute-puissance de Dieu. La conception, on
le voit, est exclusivement physique. Cette volonté absorbe tout.
Dieu veut tout en tout ; il est seul libre, absolument libre ; sa
volonté est la seule norme de tout, et non pas une loi morale
qui ne peut étre, au contraire, qu'un fruit de sa volonté.
L’essence méme de Dieu ne peut rien pour déterminer sa vo-
lonté, celle-ci est absolue ; on ne peut comprendre sa justice;
il faut y croire.

Mais la science chez Dieu est inséparable de la volonté. Ce
qu’il prévoit doit nécessairement arriver, il ne reste aucune
place pour la liberté humaine. Ce n’est qu'a ces conditions-1a
que Diea peut étre vraiment Dieu. Il ne serait qu’une idole si
I'effet naccompagnail pas nécessairement sa prescience et sa
volonté. Mais tout étant ainsi ramené i Dieu, il faudra done
qu’il fasse aussi le mal? Pas précisément. Mais 1l n’en déploie
pas moins son activité dans la sphére du mal que dans celle du
bien; il pousse la volonté mauvaise des méchants & des mani-
festations correspondantes. Il ne fait rien de mal, mais il fait
des choses mauvaises ; car il se sert des méchants comme d’ins-
truments ; il s’en sert au moyen de sa puissance au service de
laquelle tout doit étre. Tel est le langage que le vif sentiment
de la toute-présence active de Dieu inspire & Luther. On ne
rendrait nullement sa pensée en interprétant ses paroles dans
le sens d’une simple permission. Dieu ne rend pas les hommes
méchants, mais il s’en sert pour de méchantes choses. Sils
sont mechants, cela tient & ce gque 'homme n’est pas seule-
ment pécheur mais, en tant que créature, ne peut vouloir que
le mal. Celui-ci a donc sa source dans la nature finie de
Phomme. Dieu a voulu qu’il péchit pour qu’il comprit bien



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 283

ce qu’il peut par lui-méme et combien il a besoin de Dieu.

A cette doctrine sur la volonté de Dieu correspond celle sur
la volonté de ’homme. Avec la liberté réelle, Luther sacrifie
laliberté formelle qui n’est qu’une abstraction, une fiction dia-
lectique. Il n’y a pas de milieu: la volonté humaine est déter-
minée par Dieu ou par Satan. Il n’y a pas de liberté formelle,
moralement indéterminée. C’est la nécessité qui régne dans
I'univers et non la liberté.

Mais que deviennent alors la justice et la grice de Dieu?
Sans doute tout cela doit paraitre inique & la raison; aussi la
justice divine est-elle un article de foi et non pas une connais-
sance de lintelligence. La vraie foi consiste & croire en la jus-
tice cachée de Dieu. On doit dire de méme de la grace. Si Dieu
distribue différemment son amour et sa haine, la cause doit en
étre cherchée non pas dans les individus, mais dans la volonté
éternelle de Dieu. Il y a en Dieu deux volontés, I'une révélée
par laquelle I’appel au salut est adressé a tous, 'autre cachée,
en vertu de laquelle il n’est efficace que pour quelques-uns.

Luther a sans contredit raison lorsqu’il défend contre Erasme
la doctrine de la grice, mais ses arguments sont loin d’étre tou-
jours satisfaisants. Il affirme d’une maniére heureuse la toute-
présence du Dieu vivant dont l’activité ne cesse jamais; mais
c’est aux dépens de la conception morale de Dieu et de ’'homme
et de facon a entrainer les plus ficheuses conséquences. La
notion de 'amour de Dieu pour les créatures manque entiere-
ment dans celivre ; la toute-puissance de Dieu se déploie sans
limite; il n’y a plus place pour un rapport personnel entre Dieu
et ’homme amené par des moyens moraux. Luther ne se rend
pas compte de la nature morale de la volonté et de la person-
nalité humaine ; il statue ainsi une toute-puissance absolue de
Dieu en face de la créature et une absence absolue de liberté
chez la créature en face du Créateur. Apres avoir altéré la doc-
trine de la grace, détruit la responsabilité, il manque finale-
ment le but qu’il se proposait. Que voulait-il prouver en effet ?
Le manque de liberté pour le bien. En réalité, il cherche & éta-
blir que I’homme n’a pas de volonté, qu’il nepeut se déterminer
moralement, il nie au fond la volonté morale.



9284 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Comment se fait-il que Luther n’ait jamais désavoué cet écrit
et que la Formule de concorde 1'ait sanctionné, bien qu’il se
trouve en contradiction avec plusieurs doctrines des livres
symboliques ? On conserva la thése principale de Luther sur
I'impuissance de la nature humaine pour le bien, sans s’in-
quiéter des théories déterministes qu’il invoque a Pappui. En
second lieu, en renvoyant méme, dans cet écrit, & Jésus etala
Parole révélée de Dieu, Luther fournit lui-méme les moyens de
réfuter le déterminisme. A quoi bon s’inquiéter encore d’une
volonté cachée dans le ciel alors qu’il insiste tant sur la volonté
manifestée et révélée sur la terre ? Enfin toutes les déclarations
subséquentes du réformateur confirment bien la pensée que le
déterminisme n’était pour lui qu’un simple moyen, fort distinct
de la vérité importante qu’il s’agissait d’établir.

Toutefois on ne peut ni soutenir qu’il y a dans les deux pé-
riodes du développement de Luther une simple différence dans
la maniére de présenter la prédestination (Liitkens), ni pré-
tendre (Philippi) que le réformateur a fini par devenir un anti-
prédestinatien décidé. Pour que la foi naisse chez un homme,
il faut d’abord que celui-ci y concoure et qu’elle ne soit pas
exclusivement I’ceuvre de Dieu; en second lieu, que la prédes-
tination ne porte pas, sans autre, sur les individus d’une fagon
immédiate. Dés que ces deux intéréts ne sont pas sauvegardés
on est exposé a4 aboutir dans le premier cas au déterminisme,
dans le second a la prédestination. La distinction entre une vo-
lonté de Dieu cachée et une volonté révélée se justifie comme
marquant la différence entre une volonté de puissance et une
volonté ayant le salut en vue. La premiére régle tout ce qui
concerne le cours général des choses de ce monde dont nous
faisons partie comme étres naturels et détermine notre des-
tinée terrestre. La seconde se rapporte a la sphere de la déter-
mination morale et de Pappropriation du salut qui a lieu dans
notre vie personnelle et qui décide de notre sort & venir. De
méme que notre vie naturelle n’existe qu’en vue de notre per-
sonnalité, la volonté de puissance chez Dieu n’existe qu’en vue
de sa volonté de sauver ; il ’a placée au service de I'amour.
Mais empiriquement il nous est impossible de prouver la chose,



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 285H

de montrer I'unité des deux volontés et partant de prouver la
généralité de la grice. Les deux semblent étre an contraire
dans une contradiction absolue. C’est en cela que Luther a rai-
son. Seulement il attribue le méme domaine aux deux volon-
tés, et méme plus tard il n’a pas suffisamment séparé les deux
sphéres dans lesquelles elles se déploient. Voili en quoi a con-
sisté son erreur.

Aprés avoir, comme Luther, professé la doctrine de la pré-
destination absolue, Mélanchthon en vint & un augustinisme
plus pur pour arriver finalement au synergisme.

Il fut conduit & nier la liberté par des motifs exclusivement
pratiques; par le besoin de protester contre toute tractation
philosophique de la théologie. Admettre laliberté de la volonté
c’est faire une concession & la raison et & la philosophie. C’est
ainsi que Mélanchthon qui devait consacrer sa vie entiére &
adoucir les angles, débute par une vive opposition qui n’était
pas dans son caractére, mais qui résultait du fait qu’il n’avait
pas lui-méme concu ces doctrines qui lui venaient du dehors,
et qu’il accentuait avec tant de rigueur. Ce qui le pousse sur-
tout a nier la liberté, c’est qu’il voit dans cette négation le meil-
leur moyen de favoriser la crainte de Dieu, la confiance en lui.
Ce qui le décide surtout, c’est la notion qu’il se fait de 'homme.
Il lui refuse toute connaissance des choses spirituelles ou reli-
gieuses, 4 la volonté humaine tout amour du bien. L’expé-
rience, 'Ecriture, la rédemption par Christ, s’accordent pour
établir que notre volonté est, & tous égards, esclave du péché.
L’essence du péché n’est autre que 'amour de soi; il est la
source d’ol1 proviennent les vertus paiennes qui sont privées
de toute valeur réelle. Son but est de combattre la doctrine
scolastique sur les opera moralic, sur le meritum congrui et
idée que 'homme commencerait lui-méme le travail de la re-
pentance dans lattrition. Dieu ne permet pas seulement les
choses; il régle tout, les destinant les uns & la vie, les autres &
la condamnation. En tout cela, le Créateur ne consulte que les
intéréts de sa gloire. L’ceuvre de l'appropriation subjective du
salut releve de Dieu seul. Grice a Vabsence d’élément spécu-
latif, par suite de la prédominance de I'élément exclusivement



286 CHR.-ERNST LUTHARDT.

logique, cette négation de la liberté parait encore plus cho-
quante dans la bouche de Mélanchthon que dans celle de Lu-
ther.

Mélanchthon méconnait la différence entre le gouvernement
du monde, la sphére de la natuare, et celle de la grice ; il oublie
aussi que 'homme a le pouvoir de se déterminer contre ses in-
clinations et ses penchants. Malgré cela il a raison en mainte-
nant 'impuissance de 'homme pour le bien et en glorifiant la
doctrine de la grice. Il insiste surtout sur I’'idée que le péché
et le bien résident non pas dans des actes isolés, mais dans la
disposition permanente du cceur. De la résulte 'incapacité pour
le bien puisque nous ne pouvons vaincre nos inclinations. La
grice doit donc tout faire et créer un homme nouveau. Mais du
fait que nous sommes fonciérement dominés par le péché, ré-
sulte-t-il qu’il n’y ait en nous que du mal? et que tout chez
nous doive étre regardé comme une manifestation du péché?
La priére du paien peut bien étre affectée par le péché qui se
trouve en lui et qui détruit aux yeux de Dieu la valeur de cet
acte ; mais ce n'est pas le péché qui l'inspire. Le fait ue la
grace accomplit tout n’exclut pas le concours de 'homme.

Mélanchthon ne tarda pas a sentir lui-méme la force de ces
considérations. (’est alors qu’il purifia sa doctrine du péché et
de la grace de tout élément déterministe et de ’erreur de la
prédestination. Cette évolution parait avoir coincidé avec la
controverse de Luther et d’Erasme sur le libre arbitre. L’étude
de I’Ecriture et des Péres grecs, qui font grand cas de laliberté,
parait avoir provoqué ce changement. Ce qui le détermina ce
fut le besoin de proclamer la sainteté absolue de Dieu, en ne
faisant en rien intervenir Diea comme cause du péché; le désir de
sauvegarder sa véracité quand il offre le salut & tous, et la néces-
sité de prévenir les ficheuses conséquences pratiques résultant
de la doctrine dela prédestination. Une connaissance plusappro-
fondie de la nature humaine, favorisée par les études classiques,
parait aussi avoir exercé sa part d’influence. C’est alors que Mé-
lanchthon rédigea la Confession d’ Augsbourg. On a voulu trouver
dans ce symbole des échos de son ancien point de vue détermi-
niste et des pierres d’attente du synergisme auquel il devait fina-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 287

lement aboutir. Il ne parait pas qu’il en soit ainsi : la confession
s'inspire d’'un augustinisme modéré. On reconnait que I’homme
peut faire le bien dans la sphére de la justice civile. Mais on ne
se demande pas s’il ne faut pas aller plus loiu encore, reconnai-
tre chez ’lhomme naturel un certain degré de moralité vraie qui
ménagerait la transition entre la vie ancienne et la vie nou-

velle.

Entre la justice civile que la confession d’Augsbourg accorde
a ’homme, et la faculté de se délivrer de la puissance du péché
et du diable qu’elle lui refuse, sans lui reconnaitre méme le
droit d'y concourir, se trouve le désir, I’aspiration plus ou moins
vivante et consciente vers cette délivrance qui sera un jour
I'ceuvre du Saint-Esprit. Cette aspiration, compatible d’ailleurs
avec la résistance naturelle & I’ceuvre de la grace, est cqquelque
chose de beaucoup plus intérieur et profond que cette simple
justice extérieure puisqu’il s’agit alors d’'un rapport non plus
avec le monde, mais avec Dieu.

C’est dans cette direction-14 qu’eut lieu la seconde évolution
de Mélanchthon. Il revient & l'idée qu’il est certaines choses
que Dieu se borne & permettre; il reconnait qu’on peut tomber
dans le quiétisme en maintenant que la conversion est exclusi-
vement ceuvre de Dieu ; il réclame un concours de la volonté
humaine non-seulement pour continuer mais pour commencer
I'ceuvre de la gréce ; la nature morale de ’homme implique
qu’il doit prendre une attitude active & 1’égard de la parole de
Dieu. L’élection ne vient ni du courant, ni du voulant, mais de
la miséricorde de Dieu; et toutefois cette ceuvre de Dieu ne
s’accomplit que dans la volonté et par la volonté qui fait des
efforts et ne résiste pas. Reste & savoir si ces mouvements de
la volonté sont simplement provoqués ou produits par le Saint-
Esprit.

Apres la mort de Luther, Mélanchthon devient plus précis et
garde moins de ménagements. Il s’éléve fortement contre ceux
gui nient le concours de la volonté humaine dans I'ceuvre de la
conversion ; il définit la volonté libre facultas applicandi se ad
gratiem. Le fait que I’un regoit la grice tandis que l'autre la
répudie, dépend de la position individuelle d’un chacun. Il



288 CHR.-ERNST LUTHARDT.

existe, il sommeille dans 'homme une certaine capacité de
prendre une attitude positive & I’égard de la grace ; cette vir-
tualité n’a besoin que d’étre éveillée; c’est en cela que ’'homme
se distingue du diable.

On voit donc reparaitre 13, dans la premiére édition des Loci
qui suit la mort de Luther, cette définition du libre arbitre,
comme facultas applicandi se ad gratiam que le réformateur
avait refusée 4 Erasme. Reste & savoir si 'attitude différente des
hommes en face de la grace, n’est pas elle-méme le fruit d’'une
action de la grdce qui rend la réception de celle-ci possible ?
Dans ce cas on pourrait sauvegarder le caractére universel de
la grace sans recourir au synergisme comme le faitici Mélanch-
thon.

Sans doute, empiriquement parlant, il est manifeste que nous
ne devons ni étre inactifs, ni résister, si nous voulons avoir le
Saint-Esprit. Mais c¢’est une erreur, déja au simple point de vue
logique, que de se hater de conclure que Pappropriation du
salut s’effectue par le concours égal de ces deux facteurs, la
non-résistance, le désir de la part de 'homme et I'action de
PEsprit de Dieu. Tout cela présuppose au contraire une posses-
sion, une réeception antérieure de la grace. La cause de la con-
fusion chez Mélanchthon vient de ce qu’il ne distingue pas
suffisamment entre le commencement et le développement
subséquent de la vie nouvelle.

L’homme est un agent libre avant sa conversion ; il ne prend
donc pas dans celle-ci une attitude exclusivement passive. Mais
ee n’est que par la conversion et par le Saint-Esprit qu’il rec¢oit
ta vraie liberté spirituelle. De sorte que la liberté qui précéde
et celle qui suit la conversion sont exactement dans le méme
rapport que la liberté formelle et la liberté réelle. Mais la pos-
session de la simple liberté formelle chez 'homme naturel ne
détermine pas seulement P’activité du Saint-Esprit, elle rend
encore possible un concours réel de la part de ’'homme. Com-
ment une pareille attitude réelle, se traduisant par des combats
spirituels, par 'approbation du bien, etc., peut-elle procéder de
la simple liberté formelle 7 C’est ici qu’intervient I'idée de I'at-
trait du Pére, attirant, touchant le pécheur. Du moment ou le



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 289

fait de ne pas résister, (de consentir au bien, de mener deuil,
de prier, etc.) est non-seulement provoqué, occasionné, mais
produit par Dieu, ce mouvement de notre volonté est quelque
chose de spécifiquement nouveau. Et cependant Mélanchthon
le dérive, ce mouvement de notre volonté, tant pour la forme
que pour lefond, de cette liberté formelle que I’homme posséde
en qualité d’agent libre. C’est 14 'erreur logique qui explique
tout ce qu’il y a d’obscur dans la conception et dans I'exposi-
tion de Mélanchthon.

Trop exclusivement préoccupé du coté pratique de la ques-
tion, il n’aborde jamais le probleme dogmatique proprement,
dit. Voila pourquoi il ne faut pas chercher chez lui le dernier
mot duprobléme des rapports de la volonté libre et de lagrace.
I1 fait sans doute dépendre le nouvel état de liberté réelle de
I’action de la grace ; mais d’autre part il fait provenir de la simple
liberté formelle de '’homme naturell ’attitude positive que celui-
ci prend & I'égard de la grace. C’est 1a confondre deux ordres
d’'idées fort distinctes. La liberté formelle de I'homme naturel
ne peut, & elle seule, en soi, impliquer, produire que la simple
capacité morale pour l'action de la grace. Mélanchthon, lui,
transforme cette simple liberté formelle de 'homme naturel en
une facultas applicandi se ad gratiam, exactement comme s’il
y avait chez I'homme inconverti un reste de liberté réelle. Pezel,
disciple de Mélanchthon, a rectifié la doctrine du maitre en ne
reconnaissant la volonté que comme facteur subordonné qui ne
concourt que dans la mesure ou il est déja guéri, régénéré par
I’action du Saint-Esprit. Tout en faisant ce pas en arriére, Pezel
en fait un autre en avant, lorsqu’il admet une certaine action de
Pesprit divin déja chez I’horme naturel. Il ne rechercherait
pas 'honnéteté sine divina frenatione animorum aut sine dono
heroico pertinente ad generalem actionem Dei. 11y a ici harmo-
nie entre Pactivité morale de Dieu en général et son activité
spéciale en vue de la régénération.

C’est sur ces deux points que portera tout le développement
subséquent de la doctrine. La controverse synergistique qui
éclata d’abord aprés la mort de Luther, ne fit pas avancer la
solution du probléme en proportion de l’agitation qu’elle pro-

. R. 1872, 19



290 CHR.-ERNST LUTHARDT.

voqua dans I'église. Tandis que Flacius, dans les longues confé-
rences de Weimar (1560), non content de revenir aux idées de
Luther sur le libre arbitre, allait jusqu’a enseigner que le péché
était devenu la substance de I’homme, non pas seulement au
sens moral, mais au sens ontologique, le représentant du syner-
gisme, Strigel finit par reconnaiire qu’il ne reste plus en
I’homme aucun élément de liberté réelle. La Formule de con-
corde, destinée a clore le débat, s’efforca de concilier ce point de
vue avec lanégation de la prédestination absolueet personnelle.

Dans la question du péché originel, ce symbole évite les deux
extrémes qui consistaient & concevoir ce fait d’une maniére
trop intérieure ou trop extérieure. En opposition & Flacius, on
voit encore dans le pécheur I'ceuvre de Dieu ; d’autre part le
péché originel n’est pas présenté comme un simple obstacle
extérieur empéchant le rayonnement des forces spirituelles
encore présentes, semblable & un mastic empéchant 'aimant
d’attirer le fer. Le péché originel est avec I’'homme dans un
rapport non pas meécanique mais organique. Il résulte de ce
fait que rien chez 'homme n’échappe & la corruption : nihil
sanum. On lui refuse en conséquence toute capacitas, aptitudo,
habilitas dans les choses spirituelles. Le contexte indique tou-
tefois qu’on lui refuse la capacitas activa et non la passiva.

Pour ce qui est de la question anthropologique, de l'appro-
priation du salut, Dieu ne doit pas seulement le vouloir; il faut
encore (que '’homme puisse étre sauvé : il ne doit pas étre uni-
quement subjectum convertenduim, mais encore convertibile. A
la question de la cause efficiente, s’ajoute celle de savoir com-
ment ’homme corrompu et incapable de se sauver peut cepen-
dant recevoir le salut.

Voici d’abord le coté négatif du probléme. Rien n’étant chez
Phomme a I’abri de la corruption, il ne reste plus en lui la
moindre possibilité de bien ; ne scintillula quidem spiritualivm
viriwm. Et comme le vouloir et le faire chez lui ne peuvent pas
étre indéterminés, n’étant pas conformes a Dien, ils doivent né-
cessairement lui étre hostiles : ad ex guce Deo displacent et ad-
versantur activum et efficax est.

On va jusqu’a dire gque I'homme naturel ne peut pas méme



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 291

soupirer apres la grace et I'Evangile. C’est la grace qui doit lui
donner la capacité de saisir la grace. On coupe court 4 tout
synergisme au point d’avoir l'air de nier tout organe pour la
grace.

Il faut toutefois ajouter ici une restriction trés importante que
la Formule de concorde ne fait pas elle-méme, sans toutefois
Pexclure. On ne prétend pas que ’homme ne puisse exclusive-
ment diriger sa volonté que sur des objets mauvais en eux-
mémes ; mais quel que soit I’objet en lui-méme sur lequel sa
volonté se porte, la volonté est entachée de péché. Le fait que
la volonté est affectée de péché ne ’empéche pas de 3e porter
sur un objet bon en lui-méme, ainsi sur Dieu.

Mais comme la volonté naturelle, méme alors u’elle se porte
sur un objet bon en soi, ne cesse pas d’étre hostile a Dieu, il
faut qu’'elle ne recherche pas la vérité morale de cet objet bon
en lui-méme. La valeur objective de I'objet voulu n’est nulle-
ment affectée, mais bien le coté subjectif de cette volonté. Dieu
lui-niéme peut étre I’objet de la volonté du pécheur, mais c’est
un Dieu voulu du pécheur, non tel qu’il est en réalité. Quand
donc la Formule de concorde va jusqu’a refuser & I’homme
méme le désir de la grice, de ’Evangile, il faut avoir bien soin
de placer I’accent sur ces derniers mots. On ne peut accuser la
corruption native au point de refuser 4 ’homme ’aspiration vers
qguelque chose de supérieur, de meilleur, de surnaturel ; seu-
lement il désire tout cela comme peut le faire un pécheur. Ce
n’est pas précisément le bien qu’il aime et recherche dans ces
choses supérieures et bonnes en elles-mémes. L’objet du désir
se trouve affecté par la nature pécheresse de celui-ci.

Mais comment, cela étant, 'homme peut-il étre encore sau-
vable, convertibile 2 il ne suffit pas que Dieu puisse et veuille le
sauver, 1l doit étre susceptible de I’étre. Il faut que ce soit
Dieu, la grace elle-méme qui le rende vitce ceternce rursus capaic
particepsque. 11 ne possede en lui-méme qu’une capacitatem
passtvam d’étre rendu apte & recevoir le salut. Reste & savoir
ou résidera cette capacité, si tant est quel’homme naturel pos-
séde un organe intérieur pour la grice.

Cette possibilité réside dans la nature rationnelle et morale



292 CHR.-ERNST LUTHARDT.

de 'homme ; il y a en lui une certaine capacité de se déterminer
moralement. Mais encore pour que Dieu le saisisse faut-il qu’il
y ait une anse ; ’homme doit étre encore dans quelque rap-
port intérieur avec Dieu : 'organe pour l'action divine ne peut
avoir échappé aux atteintes de la corruption ; mais celles-ci ne
peuvent avoir été jusqu’ale détruire entierement, sans cela Dieu
n’y pourrait plus rien ; ’homme aurait cessé d’étre convertis-
sable.

Il y a plusieurs déclarations de la Formule de concorde impli-
quant cette pensée, qu’elle n’exprime toutefois jamais d’une
facon positive et & laquelle elle ne fait pas la place légitime. Si
ailleurs, alors qu’il s’agissait du c6té négatif du probléme, nous
avons dua apporter une restriction, il n’est pas moins nécessaire
de compléter ici le coté positif. Il va sans dire qu’il faut se bor-
ner a déclarer plus décidément, & accentuer ce qui est d’ailleurs
déja impliqué dans le symbole.

Ainsi la Formule de concorde constate la présence d’une obs-
cure étincelle de la connaissance et de la volonté de Dieu, ce
qui est maintenir encore entre la créature et le Créateur Gn
reste de communion qui rend l'action de la grice possible; le
renouvellement a son point d’attache en ce qui est déja 1a en
homme; elle reconnait au pécheur la faculté de méditer I'E-
vangile aliguo modo, ce qui implique un intérét pour les choses
religieuses, ce qui offre un organe pour Paction de la grace.

Mais tout cela ne dépasse pas le point de vue d’une simple
capacité passive pour aboutir & une faculté active, ala facultas
se applicand: ad gratiam ; 'nomme demeure toujours un étre &
convertir ; quant a son fondement et & ses premiers effets, la
rénovation demeure l'acte de Dieu, bien que cette capacité
passive ait son fondement dans un rapport de ’homme avec
Dieu.

De cette restriction et de ce complément que nous avons ap-
portés & la doctrine de la Formule de concorde résultent des
conséquences que celle-ci ne tire pas. Il existe entre les hommes
une certaine différence suivant que leurs volitions, si défec-
tueuses qu’elles soient, portent sur ce qui est agréable ou dés-
agréable & Dieu. De la des différences morales par suite des-



HISTOIRE DE LA DOCGTRINE DE LA LIBERTE. 293

quelles les individus se trouvent plus ou moins éloignés du
royaume des cieux. Sans étre une préparation proprement dite
a la grace, puisque la disposition foncierement mauvaise n’a pas
disparu, c’est toutefois une présupposition différente pour l'ac-
tion divine, bien que ce soit dans la sphére de 'hostilité contre
Dieu. Il y a ici plus que simple 1égalité, justitia civilis, car il
s’agit d’un rapport intérieur avec Dieu. Les vertus d’aucun
homme ne sauraient lui ouvrir les portes du ciel ; mais les
femmes de mauvaise vie et les péagers en sont plus rapprochés
que les pharisiens.

I1 faut aller plus loin encore. Le sentiment de la corruption
humaine est tellement vivant qu’il ne nous permet pas de nous
attriouer la possibilité de cette attitude morale intérieure; il faut
y voir l’effet d’une action générale de la griace, méme dans le
domaine de la nature. C’est encore un point laissé dans 'ombre
par la Formule de concorde ; toutefois elle ne I’exclut pas; ce
qu’elle dit le réclame méme.

Restele probléme sotériologique portant sur le mode de la
conversion et de la nouvelle naissance. L’homme doit étre exclu-
sivement passif : toutefois cela est dit au pointde vue de la ques-
tion de causalité et non de celle du temps. L’homme est sans
contredit actif, mais & la suite de la causalité divine. On ne veut
pas dire autre chose quand on compare ’homme naturel & une
pierre ou & un tronc d’arbre. Il est sans doute une créature
rationnelle, mais dans les choses spirituelles, il n’est qu'untronc
d’arbre ; il ne contribue pas plus & sa conversion que ne le ferait
une pierre : il y contribue moins encore puisqu’il y résiste, ce
que celle-ci ne ferait pas.

Quoiqu’inévitable, le milieu historique étant donné, I'expres-
sion est évidemment malhéureuse. Elle est inexacte ; elle pouvait
étre mal comprise ; plusieurs raisons excellentes auraient di
empécher le symbole de ’employer.

Aprés la question de la cause de la conversion qui ne peut
étre cherchée qu’'en Dieu seul, vient celle des moyens : 1a Parole
et les sacrements. En opposition au synergisme on maintient
que I'nomme ne peut donner son assentiment qu’a la suite de
I’action de la grace. Le commencement de la rénovation est par



294 CHR.-ERNST LUTHARDT.

conséquent I’ceuvre exclusive de Dieu. Ce n’est pas a dire que la
conversion puisse s’effectuer sans la coopération de I’homme ;
mais celle-ci ne commence, ne doit commencer qu’a 'instant oli
il éprouve la premiére action libératrice de la grace le mettant
lui-méme en mouvement.

Mais alors comment échapper & la prédestination dont on ne
veut pas, et mettre d’accord 'article 2 et 'article 11 de la For-
mule de concorde ? — L’homme ne pouvant en rien concourir
a son salut, les décisions sur le sort individuel d’un chacun
doivent dépendre de Dieu seul. — L’efficace de la parole de la
prédication est telle qu’elle produit toujours son effet; Dieu rend
a tous la conversion possible, en tant qu’il leur fait annoncer
I’Evangile ; c’est ensuite a eux & se décider. — Mais pourquoi ne
fait-1l pas entendre la parole & tous ? C’est 12 une question qui
ne concerne pas la prédestination, mais le gouvernement de
Dieu. Si Dieu produisait lui-méme la foi, la conversion, il n’y
aurait pas moyen d’échapper a la prédestination. Mais il se
borne 4 rendre possible la détermination de I'homme de se
convertir. L’homme se décide donc, mais c’est l'action de la
prédication qui produit en lui la capacité de se décider. Le
moment décisif el critique, c¢’est I'attitude que l'individu prend
a I'égard de l’action puissante de la prédication.

Il faut toutefois, ajoute le symbole, que 'homme écoute, lise
I’Evangile ; qu’il ne méprise pas les moyens de grice ; du mo-
ment ou il les dédaigne, il ne saurait se plaindre si I'effet n’est
pas produit. — Mais il faut donc que 'homme naturel s’inté-
resse aux choses religieuses ? Ce n’est sans doute pas encore
la conversion ; il ne sort pas de sa condition naturelle; mais il
est bien prés de briser le cercle et de franchir les limites, puis-
qu’enfin il cherche.

On le voit, la Formule de concorde se laisse aller & parler
comme si, avant la prédication de la parole de Dieu, il pouvait
y avoir chez '’homme un désir, une recherche du salut éternel,
bien que cette attitude-la, rigoureusement parlant, ne puisse
étre qu’un résultat de la prédication ; tout cela n’est ni clair
ni décisif. Aussi, bien qu’exacte et juste en elle-méme, la dis-
tinction entre la vie extérieurement honnéte de ’homme natu-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 295

rel et la volonté spirituelle du régénéré ne suffit pas a elle seule
pour résoudre le probleme. Il y a dans ce domaine des degrés
infinis de rapprochement : ils ne peuvent pas tous étre ran-
gés dans la catégorie de la simple honnéteté extérieure ; ils im-
pliquent avec Dieu un rapport plus intime, plus profond, qui
sans étre ni I’état normal, ni méme son commencement, en est
comme un pressentiment, une prophétie.

Le plus grand reproche qu’on puisse faire a la Formule de
concorde ¢’est, non pas d’avoir exclu, mais d’avoir laissé de
coté cette portion de la vérité. Et qu’on ne dise pas qu'un sym-
bole ne doit s’occuper que des vérités générales et laisser aux
théologiens le soin d’accorder ce qui parait en désaccord. Une-
confession de foi qui avait fait, sans le moindre scrupule, tant
de théologie, aurait du tenir compte des modifications que ré-
clamaient ses théses abstraites. Ce qu’il y a d’incomplet dans
le symbole doit étre mis sur le compte de la théologie de I'épo-
que. Le plus pressant était de bien accentuer son opposition con-
tre Rome. Cela fait, on pouvait, sans danger pour la vérité, en
venir & accuser non-seulement 'opposition, mais aussi le rap-
prochement, le trait d’union entre ’homme naturel et le chré-
tien.

Les théologiens orthodoxes ne firent que de faibles tenta-
tives dans cette direction. On retrouve sur ce point trois nuan-
ces correspondant aux trois écoles (Wittenberg, Iéna, Helm-
stedt), que forme Porthodoxie luthérienne du XVIIe siécle.
Hunnius chercha & statuer une période préparatoire a la con-
version, mais on la restreignit tellement qu’il ne resta rien de
sa tentative. Musaeus prétend qu’il y a une attitude prépara-
ratoire de ’'homme, et selon Hornejus, il faudrait voir dans ce
fait une hction préparatoire de la grace. Ce sont 1a trois vérités
quon veut réunir en les mettant d’accord avec la profonde sé-
paration que les symboles, et apres eux ’orthodoxie, établissent
entre la vie de '’homme naturel et celle de 'homme régénéré.
Les efforts des divers théologiens orthodoxes aboutirent & des
résultats qui se trouvérent en contradiction avec les exigences
les plus impérieuses de la conscience morale et les faits les
moins incontestables de 'expérience. La plus rigide orthodoxie



9296 CHR.-ERNST LUTRARDT.

finit par nier dans le fait de la conversion toute décision hu-
maine, méme produite par la grace, ainsi que toute attitude
préparatoire, méme exclusivement négative, et sous 'action de
la grace. Et toutefois, bien (u’elle ait nié ces faits, l'ortho-
doxie n’a pu s’empécher de les confirmer indirectement en
enseignant que la grice est résistible et que Dieu appelle tous
les hommes (gratia resistabilis, vocatio generalis).

Dans la période qui suivit on développa les idées renfermées
dans la pensée d’'une vocation indirecte ; mais ce fut aux dé-
pens d’autres vérités qu’on sacrifia toujours plus.

Pendant le XVIIIe siécle on ne cessa de s’éloigner de la doc-
trine officielle. Ce furent d’abord les derniers représentants de
lorthodoxie qui la tempérerent; puis les rationalistes qui en-
seignérent ouvertement le pélagianisme. Dans ce méme temps
une tendance biblique, représentée parl’école de Bengel, cher-
chait 4 combler ’abime entre I’homme naturel et I'’homme ré-
généré, en admettant une action générale de la grace et une
certaine préparation au salut. L’école supranaturaliste de Tu-
bingue, au commencement de ce siécle (Storr, Steudel, Beck),
marcha dans la méme voie, en remettant en avant, & divers
égards, le point de vue des synergistes. Cette tendance essaie
plus ou moins heureusement de maintenir 'unité de dévelop-
pement de la vie morale, en jetant un pont entre I’état de na-
ture et I’état de grace que l'orthodoxie avait séparés par un pro-
fond abime.

Le renouvellement de la vie morale fut un second facteur qui
contribua a retirer I’époque des aberrations du pélagianisme.
Il se rattache a tout le développement philosophique moderne
pour obtenir sa formule théologique dans le supranaturalisme.
Kant ouvre la marche avec sa doctrine du malradical et de I'im-
peratif catégorique. Mais il ne sait pas s’élever jusqu’a l'idée
de la grice réclamée par ses prémisses. Schiller cherche & mé-
nager une transition en substituant 1’enthousiasme esthétique
au rigorisme légaliste de Kant. Mais les faits ont prouvé, a tou-
tes les époques, que 'amour du beau ne conduit pas précisé-
ment a la sanctification. Jacobi, allant plus au fond des choses,
renvoie ’homme & la voix divine qui lui parle dans le sentiment.



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 297

Mais elle se montre impuissante pour faire cesser les discordes
dans le cceur de 'homme. Fichte renverse la morale kantienne
en réclamant une vertu impliquant cet état de ’ame duquel
doivent découler nécessairementles bonnes ceuvres. Seulement
il oublie d’indiquer le moyen efficace de se placer dans cet état
d’4me. Schelling prend plus au sérieux encore le probléme de
la liberté. Mais il fait du mal quelque chose de nécessaire, d’iné-
vitable; la morale se trouve transformée en physique. Tous
ces essais eurent un résultat commun : la mission morale de
I’homme ne ful plus comprise d’'une maniére extérieure et dans
son isolement: on apprit & saisir I'individualité morale dans son
intériorité et dans sa totalité. Seulement aucun philosophe ne
sut indiquer comment ’homme peut mettre un terme a ’'anti-
thése morale qui constitue son étre. La logique de Hegel fut
aussi impuissante que l’esthétique. Il faut une intervention de
la gréace. C’est 14 le point de vue que maintient le supranatura-
lisme en opposition aux rationalistes. Mais Dcederlein, Rein-
hard, Steeudlin ne remontent pas plus haut que le semipélagia-
nisme et le synergisme.

La publication des théses de Harms, & P'occasion du jubilé
de la réformation, inaugura ’avénement d’un troisiéme facteur :
la réaction ayant pour but de restaurer la doctrine officielle du
XVIe siecle. Déja en 1821 trois écrits portérent l'attention sur
le probléme de la liberté. Bockshammer, se placant sur le ter-
rain philosophique et désirant sauvegarder la personnalité en
Dieu, part de la notion formelle de la liberté, mais en lui don-
nant un contenu moral en vertu de la communion non inter-
rompue qui existe encore entre Dieu et ’homme. Marheinecke
fit une exposition et une apologie de I’augustinisme, sommant
ses contemporains d’opter entre lui et le pélagianisme. Sarto-
rius compléta le précédent en exposant la doctrine luthérienne
sur le sujet. Il cherche & montrer que, en dépit de ’accusation
de Schleiermacher dans son traité sur1’élection, le luthéranisme
n’est pas inconséquent quand il repousse la prédestination.

Parmi les dogmaticiens modernes on remarque d’abord deux
tendances: I'une asa source dans I’école philosophique, l'autre
dans le sentiment religieux ; elles sont représentées par Mar-



298 CHR.-ERNST LUTHARDT.

heinecke et par Schleiermacher. Puis viennent les docteurs
orthodoxes, Sartorius, Thomasius, Philippi.

Marheinecke aussi longtemps qu’il est sous l'influence de
Schelling, a bienl’air de représenter ’augustinisme et le luthé-
ranisme, qu’il veut réconcilier avec les idées modernes ; mais,
en réalité, par suite du souffle philosophique qui I’anime, il
transforme entierement ces systémes. Le role du christianisme
se réduit & donner conscience & 'homme de ce qui existait
déja avant la venue par suite de la communion indissoluble
avec Dieu. Plus tard, quand Marheinecke subit I'influence de
Hegel, I'élément moral fut ouvertement sacrifié & I’évolution
dialectique. Hase, sans se rattacher & aucune école philosophi-
que d’'une maniére exclusive, semble dire que la doctrine d’une
action surnaturelle de la grice est plus pieuse que vraie.
Schleiermacher se rattache autant que possible aux formules
ecclésiastiques; 11 ne veut cependant pas qu’on attribue &
I’homme une passivité inconvenante, en le comparant & une
pierre ou & un tronc d’arbre. Mais il ne faut pas s’y tromper;
I'esprit est différent. Nous ne nous arréterons pas a signaler
son synergisme ; ce qu’il appelle péché et grice est tout autre
que ce qu'entend 1’église. Le premier est un fait primitif, insé-
parable de notre sensibilité, une des conditions indispensables
de notre existence actuelle; ce n’est qu’artificiellement qu’on
arrive a en faire quelque chose de coupable. La grice, a son
tour, a cessé d’étre une action personnelle partant du cceur
méme de Dieu pour devenir une force agissant sans con-
science : ’'homme en éprouve les effets par la circonstance
qu’il appartient aussi & la société humaine comme étre religieux.
Il n’y a ici rien desurnaturel au sens propre du mot; il ne reste
plus que la puissance de ’esprit religieux, partie intégrante de
la vie religieuse de I’humanité, qui ne laisse exister entre les
hommes que des différences graduelles et non spécifiques.

Ceux qui ont voulu compléter Schleiermacher en se rappro-
chant davantage de la Bible et de 1’église ont toujours conservé
de lui le synergisme. Chez Nitzsch la chose n’est guere qu’in-
diquée. Son idée fondamentale c’est que 'accomplissement de
Pceeuvre objective du salut et son appropriation subjective par



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE 299

homme ne peuvent s'effecluer que par des moyens moraux,
conformément & la nature de I’homme. (’était 14 une vérité re-
présentée par Mélanchthon & laquelle la Formule de concorde
n’a pas su faire la place qui lui revient. Ce symbole a méconnu
une certaine réceptivité active, un trahi velle, et enfin la dis-
position se applicare ad gratiam.— Sans doute la Formule de
concorde ne fait pas ce que Nitzsch réclame, mais elle n’inter-
dit pas de le faire.

Julius Miller renouvelle ces mémes critiques contre la
Formule de concorde. 11 y a encore une aspiration vers le bien
chez 'homme naturel ; il faut apporter des restrictions et des
réserves & la doctirine officielle, en s’inspirani de l'esprit de
Mélanchthon. — D’accord ; il faut admettre chez '’homme une
réceptivité qui est plus qu’une capacitas mere passiva. Mais
est-ce & dire que le triomphe de la grice chez les individus
résulte du fait que l'attrait pour les choses religieuses 'emporte
sur I'hostilité ? Cette aspiration ne peut-elle pas demeurer tou-
jours impuissante et inefficace, de sorte que la grace seule
provoque et crée chez 'homme un vouloir réel et effectif?
Miller se rattache, lui, & la premiére opinion. Il admet chez
I’homme naturel en présence de la grace, une attitude indépen-
dante et active, de laquelle dépend en derniére analyse 'effet
de laction divine sur 'homme. D’aprés lui il n’est pas un seul
moment dans lequel la grice agisse et communique quoi qhe
ce soit, sans qu’il y ait dans le pécheur une fonction assimila-
trice correspondante. En un mot, Dieu ne peut pas un seul
instant cesser de traiter ’homme comme un étre personnel.
Mais n’est-il pas des moments ou 'homme n’est que saisi,
ébranlé, sans qu’a l'instant méme il y ait en jeu une activité
assimilatrice correspondante? Il y ades émotions qui sont pro-
voquées en nous sans notre consentement ; toutefois elles sont
de telle nature qu’elles mettent notre volonté en demeure d’y
céder. Le fait que ces émotions surgissent dans un individu, sans
qu’il puisse s’y soustraire, n’implique nullement, comme le veut
Miiller, qu’elles soient irrésistibles. Les anciens théologien sont
déja insisté A satiété sur la distinction entre les « motus ine-
vitabiles et irresistibiles. »



300 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Toute la théologie moderne, dite de conciliation, s’est appro-
prié sur ce point les idées de Muller. Martensen, qui n’appar-
tient pas a cette école, accuse encore plus le synergisme, du
moins dans l'expression, en faisant disparaitre la distinction
fondamentale entre 1’état de nature et ’état de grace. Sartorius
a reproduit au contraire (dans son écrit Sol¢ Deo gloria!) la
doctrine luthérienne avec tous ses angles. Mais il est forcé,
lui, d’aller plus loin, en reconnaissant chez I’homme naturel
quelque chose qui dépasse la simple justice civile. Thomasius,
au contraire, cherche positivement a élargir le point de vue des
symboles. L’Evangile trouve des degrés divers de réceptivité
chez les paiens ; ce qui ne s’explique que par l'action que Dieu
produit sur les hommes au moyen des dispensations générales
de sa providence. Tout en prétendant que la distinction entre
lajustice civile et la moralité n’explique pas tout chez les paiens,
il se refuse & admetire encore (comme Miller et Martensen)
un bon élément chez ’homme, ce qui serait revenir aux erre-
ments du pélagianisme. Il préfere séparer 'homme naturel, en
lui-méme abstrait, tel qu’il ne se présente jamais dans I'expé-
rience, des manifestations de la grace divine telles qu’elles se
montrent méme dans le paganisme. Mais les symboles peuvent-
ils accorder que I'homme naturel ne soit qu'une abstraction?

Ensuite que fera-t-on rentrer dans la seule nature et que
rangera-t-on parmi les effets de la grice ? Le probléme est dif-
ficile, mais il ne peut étre évité. D’une part, la différence des
degrés de moralité est incontestable chez les paiens et la For-
mule de concorde ne peut expliquer ce fait; d’autre part, les
vertus des gentils ne peuvent étre regardées simplement comme
des splendida vitia ; dans un certain sens il faut les classer
parmi les ceuvres de la loi. Ce sont 14 des faits qu’il ne faut
pas s’aviser de vouloir nier & tout prix dans l'intérét de la dog-
matique ; car il s’agit de régler non pas les faits sur les dogmes,
mais les dogmes sur les faits.

Afin de mettre les deux d’accord, Thomasius rappelle la
conscience au moyen de laquelle 11 s’établit une communauté
de vie entre Dieu et ’'homme, et d’autre part les manifestations
de la grace qui se montrent partout dans le gouvernement du



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 301

monde. Le chatiment méme, auquel Dieu soumet les hommes,
est une réaction de la grace contre le péché; et, en ayant l'air
d’abandonner les peuples & eux-mémes, Dieu poursuit son
grand plan d’éducation. Cela nous explique les points de vue
différents des peuples et des individus, suivant l'attitude qu’ils
prennent en face des manifestations divines, soit dans la con-
science, soit au moyen des dispensations générales de la
Providence. Toutefois, nous ne pouvons voir en eux d’une part
que des degrés divers, toujours dans la sphére de la vie natu-
relle, et d’autre part que des effets de la grice qui imprime a
I’homme I'impulsion pour le bien. Le passage des Actes XVII, 24
et suivants nous laisse entrevoir cette pédagogie divine : si elle
ne réussit pas & provoquer une recherche consciente du bien,
du moins éveille-t-elle une aspiration inconsciente vers le
salut ; si la grande multitude demeure insensible, quelques in-
dividus, du moins, se laissent toucher. On peut admettre, pour
ce domaine-la, une espéce de griace prévenante qu’il faut dis-
tinguer soigneusement de la gratio spiritus sancti applicatrix,
sans confondre pour cela le domaine de la nature et celui de
la grace.

L’histoire que nous venons de faire du dogme de la liberté,
justifie amplement toutes ces prétentions de Thomasius. Mais
cette simple provocation de la grace prévenante ne suffit pas;
elle n’est pas en effet créatrice ; il faut donc qu’il y ait antérieu-
rement & son action quelque chose qu’elle provoque. La pen-
sée de Thomasius parait donc impliquer le point de vue de
J. Miiller et de Martensen, admettant chez ’homme une nature
supérieure qu’il s’agit d’exciter.

Mais il reste toujours une question importante : quel role cette
disposition joue-t-elle soit & I'égard de la grace travaillant &
convertir ’homme, soit & ’égard de la résistance que celui-ci
faital’ceuvre divine?Jusqu’a quel point cette disposition est-elle
indispensable pour que lagrice puisse atteindre son but? Tho-
masius ne s’explique pas sur ce point important, des rapports
entre la gratia preeveniens et la gratia applicatriz. Quand
Miller, dit-il, reproche aux luthériens de ne pas aboutir a la
prédestination, il oublie qu'’il faut distinguer entre le fait d’étre



302 CHR.-ERNST LUTHARDT.

saisi par la grace et la décision proprement dite pour le salut.
Le premier phénomeéne s’accomplit sans nul concours humain;
le second n’est quelattitude indépendante de I’homme qui n’est
rendue possible, il est vrai, que par le premier. Il faut absolument
étre d’abord saisi par la grace pour pouvoir ensuite se décider
pourelle. Car le témoignage général en faveur de Dieu dans la
conscience et dans 'histoire, dont tous les hommes font 'expé-
rience, ne saurait en tenir lieu; il ne dépasse pas, en effet, les
limites de 'humanité naturelle pour conduire jusqu’a 'unique
médiateur. Et toutefois, nous ne sommes pas en mesure de
prouver que cet appel a la conversion, dont nous devons main-
tenir le caractere universel, parvienne réellement & tous les
hommes. Quanta ’appel ala conversion, il s’agit de montrer
comment ’homme peut étre mis en disposition de s’approprier
la grace, sans qu’on détruise sa libre détermination, jusqu’alors
réglée, dominée par le péché, Il faut reconnaitre ici que la Pa-
role de Dieu exerce sur la pensée et sur la volonté de ’homme
une influence a laguelle i1l ne peut se soustraire. Par ce moyen,
la nue et pure faculté d’étre déterminé devient une vraie récep-
tivité et la possibilité de se décider pour le salut se trouve ré-
tablie. C’est ici le point, réplique Thomasius & J. Miller, ou
I’homme ne prend pas encore une attitude réceptive; celle-ci
doit en tout premier lieu etre produite en lui. Muller prétend
a tort que les luthériens modernes se sont seuls efforcés de dé-
couvrir ce point décisif. Toute I'histoire que nous venons de
faire montre clairement que telle est bien la préoccupation do-
minante dans toute la théologie luthérienne.

A cette exposition de Thomasius, jusqu’a présent la mieux
équilibrée de toutes, se rattachent la plupart des opinions d’au-
tres théologiens luthériens. Stahl n’attribue & 'homme avant
la conversion, ni la connaissance, ni le désir du vrai salat;
mais le sentiment d’étre abandonné de Dieu et un besoin
de la paix avec Dieu. D’aprés Harless ’homme ne peut arriver
a la conversion sans que le mouvement partant de Dieu en ait
provoqué un correspondant chez 'homme. Frank rappelle
Punion intime entre la conscience de Dieu et la conscience mo-
rale: il admet une action préparatoire de Dieu sur 'huma-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 303

nité en général; il reconnait divers degrés de moralité parmi
les hommes. Preger insiste particulidrement sur la maniere
dont Dieu se rend témoignage & lui-méme auprés des hommes.
L’idée de Dieu et la conscience, c’est-d-dire la révélation de
I’existence de Dieu et de sa volonté, témoignent de ce que de-
vraient étre la base et le but de notre vie; il en résulte une
contradiction entre ’homme déchu et ce témoignage ue Dieu
se rend & lui-méme, au plus profond de I’étre humain. De 14 le
sentiment de la culpabilité et de 'approbation. Tout cela ne
serait pas possible, si, pour les divers actes isolés, il n’y avait
pas un certain élément de liberté de choix, par conséquent du
moins la suspension de la domination du péché sur le moi. Au
moyen de cette activité de la grace prévenante, le moi estrendu
plus réceptif pour la loi et ’Evangile qui éclairent, émeuvent
I’entendement et la volonté, et mettent ’homme en demeure
de se prononcer, avec liberté de choix entre la perdition et le
salut.

(’est dans cette direction que Preger cherche le moyen de
concilier les éléments contradictoires renfermés dans les sym-
boles. Quant aux autres considérations, elles ne servent qu’a
exposer d’une maniére plus compléte le cours du dévelop-
pement de la vie morale. Ici Preger se trouve d’accord avec
P’opinion régnante, tout en accentuant plus que Frank le coté
psychologique individuel, qu’il a le tort de trop isoler des dis-
pensations historiques des peuples. Celles-ci, en effet, conservent
seules un contenu historique déterminé & ces deux facteurs: le
sentiment de Dieu et la conscience. Mais peut-on désigner par
le mot de grace ces facultés de notre nature morale gqui sont
un simple produit de la création? Il ne peut étre question de
grace qu'apres le péché. Hoffmann reconnait également que
I’homme naturel peut avoir une attitude morale, mais par suite
d’une grace générale antérieure & ’envoi de Christ. Delitzsch
attribue le fait & une action générale du logos, sans admettre
qu’il puisse jamais produire une compléte libération du péché.
Philippi ne voit au contraire dans tout cela quune confusion
de I’état de nature et de I’état de grace, du rationalisme. [1oublie
que, bien loin d’étre particuliere & Hofmann, cette idée s’est



304 CHR.-ERNST LUTHARDT.

toujours plus imposée a la dogmatique luthérienne depuis le
temps de 'orthodoxie. Son propre point de vue & lui n’est pas
essentiellement différent de celui qui précede et, quand il I'est,
on peut se demander s’il ya amélioration. L’homme, selon lui,
aspire apres la vérité et la justice, mais naturellement, sans au-
cune intervention de la grace.

Avant de résumer les résultats de notre histoire, il est in-
dispensable de consulter ’Ecriture qui nous fournira la norme
pour les apprécier. L’état normal de ’homme consistait d’apreés
la Genése dans une compléete harmonie avec le monde, avec lui-
méme et avec Dieu. Celle-ci, de laquelle les deux autres dépen-
daient, ayant été troublée, la corruption de la nature en fut la
conséquence. La honte et la crainte qui en résultent, témoi-
gnent de la persistance de la nature morale de I'homme et
servent de point d’attache pour un témoignage nouveau que
Dieu se rendra & lui-méme. L’homme étant plus disposé 4 écou-
ter la voix de la honte et de la crainte, il faut que Dieu vienne
A son aide par les chitiments. C'est le commencement de
I’ceuvre de la grace impliquant de la part de I’homme la pos-
sibilité d’une attitude correspondante qui, il est vrai, est un pro-
duit de ’ceuvre divine.

Dans la nature physico-spirituelle de 'homme domine une
puissance de corruption non-seulement physique, mais morale,
qui a pour effet de déterminer toute l'activité personnelle dans
le sens du péché et de la placer avec la volonté de Dieu dans
cette opposition et contradiction, désignée par cette expression
«la chair. » Dans sa pensée et dans sa volonté, 'homme est
tombé sous la domination de sa nature pécheresse, et par con-
sequent 1l est devenu moralement esclave. Entre l'intelligence
naturelle et la révélation se trouve une opposition empéchant
I’homme d’arriver au salut, jusqu’a ce que la puissance réno-
vatrice de la Parole ait levé cet obstacle au moyen de la foi, et
ainsi rendu possible une connaissance du salut qui est juste-
ment une intelligence au moyen de la foi. L’épitre de Paul met



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 305

entre lintelligence humaine et la révélation une séparation
telle qu’une rénovation intérieure par le Saint-Esprit peut seule
la faire disparaitre. Il faut qu’il y ait enfin une nouvelle nais-
sance de l'intelligence. Ce qui est dit de I'intelligence s’applique
également & la volonté.

Malgré cela, UEcriture admet et réclame une certaine moralité
relative. Ily a divers degrés de moralité parmi les hommes placés
en dehors de la révélation, car bien qu’ils soient tous au pou-
voir du péché et qu’il n’y en ait pas un seul de juste, il leur
est possible de remplir quelques prescriptions de la loi écrite
dans leur cosur et de se laisser guider par le témoignage de la
conscience. Tout cela, il est vrai, ne suftit pas pour les justifier
devant Dieu; ils sont encore accusés par leur propre jugement
moral; mais il y a cependant lieu d’espérer qu’ils seront un jour
au bénéfice de la grace rédemptrice en Jésus-Christ.

Cette moralité relative implique la conscience dans son intime
union avec le sentiment de Dieu, qui se maintient au moyen
de la révélation naturelle. Il y a un témoignage de Dieu inté-
rieur et extérieur, au moyen du lien qui rattache, par son
Esprit, Dieu a4 chaque 4me; il y a également un sentiment mo-
ral de ’homme, qui ne lui permet pas seulement de connaitre
Dieu, mais encore d’accomplir d’'une maniére relative sa volonté,
par une conduite qui n’est pas simplement légale, mais un vrai
rapport avec Dieu, impliquant I'aspiration vers lui, et un certain
plaisir a faire ce qui lui est agréable. On croit ou on ne croit
pas, suivant Pattitude que prend ce sentiment moral en présence
de la vérité révélée en Christ. Cette moralité relative implique
non pas communion mais rapport avec Dieu et implicitement
avec Christ. Suivant les effets de cette moralité relative, il s’é-
tablit entre les hommes une certaine séparation préalable qui
n’aboutit cependant pas & détruire 'inimitié contre Dieu pour
les introduire dans sa communion. Ce dernier fait n’a lieu que
par la Parole du salut et par I’action de la grice salutaire agis-
sant par son moyen.

Mais dans quel rapport se trouvent iciI’élément divin et 'élé-
ment humain? L’Ecriture admet 'un et l'autre ; elle constate
en ’homme la présence d’une moralité relative impliquant un

C. R. 1872, 20



306 CHR.-ERNST LUTHARDT,

rapport intérieur avec Dieu, mais elle ne détermine pas d’une
maniére précise les relations des deux facteurs. C'est a la dog-
matique qu’il faut demander de résoudre cette derniere diffi-
culte.

Il est impossible de formuler la doctrine sur les rapports de
la liberté et de la grace, avant de s’étre entendu sur celle du
péché. Quant a son coté formel, le péché appartient & la vie
morale personnelle. Il est vrai qu’il a aussison siége dans notre
nature physique. Mais celle-ci ne peut étre appelée pécheresse
que parce qu’elle est la nature d’un étre personnel. Le péché
est quelque chose de personnel, un fait de la volonté et de la
pensée. Il n’est pas exclusivement un fait de la volonté. Celle-ci
a plutot déja le péché pour présupposition. Le péché est une
volonté, qui est la présupposition de la volonté, c’est-a-dire une
direction personnelle des sens, par conséquent une maniere
d’étre mauvaise. Le péché se trouve dans ’homme comme ma-
niére d’etre, avant d’y étre possible comme acte, avant qu’au-
cun acte soit possible, avant que 'homme existe comme per-
sonnalité. En effet, bien qu’il soit avant tout un étre personnel,
ce n’est que peu & peu que ’homme le devient. Audébut, sa
vie personnelle est engagée dans la vie de la nature qui forme
la base et 'organisme de la premiére, et de laquelle se dégage
la volonté comme fait personnel. Le péché se trouve d’abord
dans cette base naturelle de la vie personnelle comme vouloir
naturel, pour devenir ensuite vouloir personnel qui se développe
nécessairement comme entaché de péché.

Cela nous permet de répondre, du moins négativement, 2
Pautre question sur ’essence matérielle du péché. On ne peut
chercher sa cause dans la sensibilité, ni son essence dans une
prédominance de la sensibilité sur I'esprit. Ce qui parait ap-
puyer cette opinion, c’est que ’homme se développe en partant
d’une existence sensible et que la sensibilité caractérise un
vaste domaine du péché et méme qu’on rencontre un élément
de sensibilité dans des péchés qui ne sont pas de nature sensi-
ble, comme on le voit par ’alliance de la volupté et de la cruauté.
Cette théorie est déja fausse par le simple fait qu’elle se montre
insuffisante. Comment 'esprit en serait-il venu & se laisser dé-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 307

terminer par la sensibilité au lieu de céder & des motifs spiri-
tuels devant avoir plus d’action sur lui, puisqu’ils lui étaient
homogenes? Il faut donc toujours supposer au début une cor-
ruption, ou du moins un affaiblissement de la volonté. Loin de
résoudre le probléme, cette théorie n’aboutit qu’a le faire res-
sortir. Pour étre conséquente, elle devrait voir dans le péché
une nécessité et nier la liberté; car elle devrait se représenter
Pesprit des le début si faible et enfoncé si profondément dans
la nature qu’il ne pouvait faire autrement que tomber au pou-
voir de la sensibilité. Dieu deviendrait du méme coup l’auteur
du mal et la conception générale de I'univers serait celle d’un
sombre manichéisme. Avec cela lanature morale du péché est
meéconnue; on ne voit plus en lui qu’un fait tout physique. Ce
n’est plus la volonté qui est le domaine de la moralité, mais
bien l'esprit comme antithése de la sensibilité. Car, quoique
Schleiermacher et Rothe présentent le développement moral
comme la pénétration de la sensibilité par 1'esprit, ils confon-
dent le développement intellectuel et le développement moral.
Le péché devrait alors disparaitre avec un haut degré de culture
intellectuelle, Chacun sait qu’il n’en est pas ainsi. Enfin on ne
peut expliquer ces formes non sensibles du péché qu’on appelle
Porgueil, le manque de cceur, 'égoisme.

Jacobi se rapproche de la théorie précédente en dérivant le
péché du fait que ’'homme est une créature. La créature est
nécessairement limitée dans son savoir et dans son pouvoir; de
sorte qu’au lien de demander d’ou procede l'imperfection, le
mal, il faudrait s’étonner qu’une créature finie puisse recher-
cher la vérité, se prescrire & elle-méme le bien et élever des
prétentions au bonheur. A ce compte-la, il ne devrait y avoir
que des péchés de faiblesse et non des péchés de méchanceté
qui sont néanmoins bien constatés. On n’explique ni d’ou vient
la mauvaise volonté proprement dite, ni I'opposition contre le
bien. Si le péché n’était qu'une faiblesse, nous ne le condamn-
nerions pas; nous le déplorerions seulement et cela d’autant
plus qu'il serait plus grand; la colére morale et I'horreur ne
seraient plus admissibles. Il faudrait méme voir dans le peché
un sujet de joie s’il était a4 tel point inhérent 4 ’humaine na-



308 CHR.-ERNST LUTHARDT.

ture en tant que finie, qu’il falltit v voir avec les hégéliens une
phase nécessaire du développement. La réalité et notre con-
science morale s’opposent a ces théories, Le mal n’est pas at-
taché au bien comme la limite nécessaire qui affecte celui-ci
dans le cours de son développement. Le péché est le contraire
du bien et non pas uniquement ’absence momentanée de celui-
ci. Notre conscience morale proteste de la facon la plus éner-
gique contre cette théorie qui nie le monde moral. Notre con-
science nous déclare en effet que le monde du péché reléve
non pas de la loi de la nécessité logique, mais de la liberté mo-
rale.

En opposition & ces théories, I’église se plait & voir 1’essence
du péché dans 'amour de soi, dans I’égoisme. J. Milller a de
nos jours présenté le péché comme une tendance, un fait émi-
nemment personnel. L’homme faisant de son moi la loi supréme,
se met en opposition avec Dieu. (Pest-1a 'essence la plus intime
du péché. Mais ce n’est pas ainsi que le péché se montre & nous
en tout premier lieu; I'égoisme n’est que sa forme la plus ac-
cusée. Puis cette conception du péché a quelque chose d’abs-
trait. Le fait que ’homme se recherche lui-méme n’est cepen-
dant pas le contenu concret du péché. C’est le monde et non
pas 'homme qui est ’objet du péché.

Aussi a-t-on proposé derniérement un terme moyen entre la
théorie qui explique tout par la sensibilité et celle qui a recours
a I’égoisme. Le péché serait la recherche du moindre bien,
¢’est-a-dire du monde (minus bonum), au lieu du souverain
bien, Dieu (majus bonum). Mais c’est encore lui-méme que
I’homme recherche en préférant le monde 4 Dieu; de sorte que
I’égoisme se trouve toujours constituer l'essence du péché.
Celui-ci est toujours la tendance sensible, hostile & Dieu, d’'un
amour du monde égoiste. C’est 14 I’état moral que I'Ecriture
désigne par le mot chair.

Le péché estla faute de ’homme. Car, comme le péché n’est
pas seulement un mal, une souffrance, mais une volonté,
I’homme en est responsable. Qu’on réussisse ou non a résoudre
la grande éuigme qui consiste & savoir comment on peuat étre
responsable de ce dont on a hérité, le fait n’en subsiste pas



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 309

moins. La tentative de J. Miiller de tout expliquer par une dé-
cision individuelle, antérieure au temps, est vaine et antiscrip-
turaire. Le fait de la solidarité se reflete dans la conscience in-
dividuelle qui se tient pour responsable. Alors la culpabilité
implique la responsabilité, C’est sur ce fait que se fonde le
jﬁgement de Dieu. I’Ecriture désigne par le mot colére la réac-
tion de la sainteté de Dieu contre le pécheur qu’il s’agit de juger.
Cette manifestation de la colere divine, c’est-a-dire le chatiment
du péché, c’est la mort, conséquence nécessaire et punition du
péché. La mort corporelle ou spirituelle est en elle-méme éter-
nelle, I’abandon de Dieu. Le fait que ’homme vit pour étre
mis en demeure d’accepter le salut, est déja un effet de la grace
de Dieu qui veul la rédemption de ’homme.

De 13 une diftérence fondamentale entre 1’économie de la
grace et celle de la nature. Dieu est avec ’homme dans un rap-
port différent comme Créateur que comme Sauveur. Si ’hu-
manité continue & subsister apres le péché, c’est par un effet de
la grace de Dieu. Il s’est maintenu par ce fait un lien entre le
pécheur et Dieu. Mais ’'homme demeure simplement dans I’état
ou il a été placé par le péché. La venue de celui-ci change
les rapports entre Dieu et ’humanité. Mais pour que cette rela-
tion nouvelle s’établisse chez les individus il faut une activité
nouvelle du Saint-Esprit La grace de Dieu est ici en jeu. C’est
une activité nouvelle de Dieu sur la créature ; elle ne découle
pas de I’état de nature, c’est un fait miraculeux.

Ces deux domaines spécifiquement différents, celui de la na-
ture et celui de la grice, ne sont pas uniquement distincts et
séparés : 1l y a un rapport entre eux. Quanta leur essence, ils
sont spécifiquement séparés et distincts ; quant a la réalité, ils
sont en rapport 'un avec l'autre et cela non pas accidentelle-
ment mais par un effet de la volonté créatrice. Dieu n’ayant
voulu la continuation de ’humanité que parce qu’il entendait
la sauver un jour, le lien naturel entre la créature et le Créa-
teur n’existe qu’a cause du rapport de griace devant exister en
Christ. L’état de nature est 12 pour servir de théatre, de réali-
sation a I’ceuvre de la grice. Voild pourquoi aussi la grice
prend 2 son service I’état de nature comme un moyen naturel



310 CHR.-ERNST LUTHARDT.

de se réaliser elle-méme. L’état de nature sert de base 4 la grace
et c’est pourtant & son tour la griace qui en est la raison d’étre
et la base Ce qu’on appelle 1'état de nature peut donc & son
tour étre considéré du point de vue de la grace.

Ce n’est que d’un point de vue tout a fait abstrait qu’on peut
mettre les deux états en opposition absolue; du point de vue
concret on apercoit aussi leur intime union. Mais on se trom-
perait fort si 'on s’autorisait de ce dernier fait pour renverser
les barriéres qui les séparent. I1 était indispensable que le
luthéranisme séparit rigoureusement les deux domaines en
présence de Rome qui confondait la nature et la grace, et de
Zwingle qui parlait d’une élection au moyen de la Providence,
méme dans le domaine de la nature. Dans le domaine des rap-
ports entre Dieu et I’homme provenant de la création, il ne s’ef-
fectue pas de salut. La perdition des paiens est d’'une consé-
quence logique irréprochable, il est vrai, pour la seule pensée
abstraite, dont les principes se modifient au point de vue con-
cret, quand on considére les rapports de fait qui existent entre
les deux domaines, psychologiquement et historiquement. Notre
mission aujourd’hui est justement de montrer 'accord des deux
maniéres de voir.

CONCLUSION.

Tout ce qui précéde nous fournit les principes fondamentaux
dont il n’y aura qu’a faire 'application pour obtenir la solution
des questions spéciales qul nous occupent.

Constatons d’abord l’esclavage moral. Le péché commence
par étre une maniére d’étre morale de ’'hnomme avant d’étre
une attitude, une conduite morale. Voila pourquoi celle-ci est dé-
terminée par la premiere. Alors qu’elle est en train de se for-
mer, ladétermination de soi-méme est déja affectée de péche; la
vie de la volonté est déja atteinte dans ses racines. A la vérité le
péché attaché a la vie de la volonté ne se montre pas seulement
sous des formes trés diverses, mais encore avec une intensité
trés variable. L’observation nous enseigne que des formes trés
spéciales de péché se transmettent ou que, dans certains indivi-
dus, il se ramasse en quelque sorte des ferments de péché avec



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 311

une intensité extraordinaire, sans qu’on puisse découvrir la
cause prochaine du fait; tandis que d’autres hommes, qui se
trouvent placés dans le milieu le plus critique, sont extraor-
dinairement bien disposés au point de vue moral. La forme et
I'intensité du développement du péché dans la vie consciente,
ne sont pas soumises & de moindres variations. Toutefois ce ne
sont 14 que des modifications individuelles d’une méme tendance
de la volonté au péché, laquelle se trouve chez tous identique
quant & son essence. Elle se manifeste d’abord sous la forme
d’une puissance naturelle, ayant cependant une portée morale,
parce qu’elle se trouve chez un étre personnel et moral,
pour devenir ensuite une puissance personnelle de la vo-
lonte.

La vie de la volonté étant ainsi corrompue dans ses premiers
commencements, s’en ressent dans tout ’ensemble de son dé-
veloppement. Certaines volitions ne sornt pas seules affectées
de péché, mais ’ensemble de la tendance, toute lattitude. Il
est par conséquent impossible de découvrir un seul point de la
vie intérieure quine soit pas affecté de péché. L’homme en effet
n’est pas une combinaison de certaines parties isolées, mais un
organisme dans lequel toutes les parties subissent I'influence
de I’ensemble; aussi ne peut-il y avoir aucune inclination ou
tendance de son coeur et de sa volonté suffisamment soustraite
a cette corruption pour qu’on puisse la dire bonne. Dans ce
sens-14, 'homme est donc vendu au péché, esclave pour ce qui
tient & la valeur morale de sa détermination.

En effet, la volonté est libre en tant que volonté, détermina-
tion par soi-méme. Quand ’homme veut, c’est bien lui qui
veut. Aucune volonté étrangere ne peut contraindre celle de
homme avec une puissance irrésistible a vouloir quelque
chose contre elle-méme. Dieu, lui, ne le fait pas; il ne s’est pas
seulement interdit de le vouloir, mais encore de le pouvoir.
Méme quand les plus puissants motifs nous pressent d’agir, il
dépend tounjours de notre propre détermination libre et, partant,
de nous, de décider si nous céderons & ces motifs ou si nous
leur résisterons. A cet égard, ’homme est donc libre et cette
liberté-1a est inséparable de sa nature personnelle. Pour parler



312 CHR.-ERNST LUTHARDT.

avec 1’école de Mélanchthon, 'homme est lzberum agens; un
modus agendi correspondant est bien sa propre affaire. Mais
I’homme n’est pas libre, en ce qu’il se trouve par avance dans
un état moral qui détermine sa volonté et par conséquent le
lie. ’homme n’est pas en effet moralement table rase, au sens
des pélagiens, de sorte & étre appelé & se donner un contenu
moral au moyen d’actes de sa volonté formelle; on a raison de
dire plent nascimur.

Cette maniére d’étre propre & I’homme et déterminant mora-
lement la vie de sa volonté, est I'opposition a la volonté di-
vine & son égard. L’homme ne peut échapper & cette contra-
diction pour se déterminer conformément a l'idée divine et &
ce que Dieu veut de lui. La communion avec Dieu est la
vraie essence, la destinée de ’homme, mais en réalité il est mo-
ralement séparé de Dieu. A cette réalité, ’homme ne peut
substituer sa vérité selon Dieu qui serait une autre réalité. La
tendance de sa volonté est en effet hostile & Dieu. Par suite
de cette volonté il ne peut réaliser la communion avec Dieu,
pas méme pour ce qui est de son tout premier commencement.
Il n’y a de vraiment bon que ce qui est d’accord avec Dieu. Il
est par conséquent impossible & 'homme, tel qu’il est, de vou-
loir ou de faire ce qui est vraiment bon. Se tourner vers Dieu
serait le commencement du bien, parce que ce serait le com-
mencement de la communion avec Dieu. Il est par conséquent
impossible & ’homme de faire les premiers pas vers Dieu ou de
se rendre disposé et prét & les accomplir, car autant que cela
dépend de ’homme, sa volonté est hostile a celle de Dieu. Il faut
qu’une puissance supérieure vienne en tout premier lieu le dé-
livrer de lui-méme, afin qu’il cesse de déterminer lui-méme sa
liberté. C’est ici ’expérience que le chrétien a faite. Quelqu’un
de plus puissant que lui I’a vaincu ; il s’est livré & lui, et par ce
fait il a été délivré de l'esclavage moral antérieur auquel sa
volonté était soumise. Ily a en chacun de nous une résistance
a la grace de Dieu qui devait étre brisée et qui doit I’étre tous
les jours de nouveau, bien qu’elle I’ait déja été au centre. Il est
incontestable que, suivant les individus, la grice produit des
effets fort divers. Mais ce fait n’établit nullement qu’il y ait chez



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE, 313

I’homme une faculté de 'accepter volontiers : ¢’est au contraire
Dieu lui-méme qui produit en tout premier lieu la possibilité
d’adhérer et par cela méme la possibilité de se décider pour la
grice; ce n’est pas seulement d’une facon médiate que Dieu
produit la possibilité de cette nouvelle volonté, en faisant con-
naitre la grice; il ne produit pas non plus la volonté elle-méme;
il délivre la volonté enchainée, de facon que celle-ci en recgoit .
une nouvelle faculté de vouloir. La différence des effets ne
renverse donc pas l'assertion que I’homme est moralement
esclave et en hostilité avec Dieu; elle ne fait que la confir-
mer.

On peut dire la méme chose de lintelligence, en tant qu’elle
a une portée morale. De sorte que ’homme en lui-méme est
aussi peu apte a vouloir qu’a penser ce qui est vraiment agreéa-
ble & Dieu. Enlacé & ces deux égards dans les liens de son
égoisme, il ne saurait les rompre. C’est dans ce sens, mais
uniquement dans ce sens, qu’on doit dire qu’il n’est pas libre.
Il est en effet d’autres phénomeénes moraux dont il faut tenir
c ompte.

Le plus important de tous est la force de la volonté. Tl est
particulierement important de la rappeler dans une époque
comme la notre, forte en intelligence, mais faible en volonté.
Le premier élément est la disposition & vouloir, qui se trouve
chez tous. Puis il s’agit d’acquérir conscience de son indivi-
dualité et de l'affirmer. Vient ensuite la troisieme phase qui
consiste & vouloir la volonté de Dieu. Tandis que les deux pre-
mieres sont naturelles, la troisitme marque chez I'homme un
développement nouveau, qui ne procede pas de Pactivité de la
volonté, mais auquel celle-ci peut ouvrir la voie. L’indépen-
dance de la volonté implique en effet qu’elle peut s’opposer &
ce qui lui est présenté pour la déterminer. Ce qui s’adresse &
elle peut avoir son siége dans ’homme ou en dehors de lui.
Chaque individu se trouve placé au milieu des tendances domi-
nantes de son époque, mais il dépend de sa volonté d’y céder
ou de leur résister. S’il se laisse dominer par elles, ce doit étre
du moins du fait de sa volonté. L’homme est revétu du méme
pouvoir de résister en face des puissances dominantes de sa



314 CHR.-ERNST LUTHARDT.

propre nature. La volonté est la faculté de se dominer, de se
vaincre soi-méme, de faire certains actes concrets en opposi-
tion avec sa tendance générale et ordinaire.

Mais comment expliquer ce fait au moyen de la simple faculté
formelle de vouloir ? Et puis, comment celle-ci peut-elle donner
un contenu matériel a la volonté ? Il ne suffit pas de dire avec
Mélanchthon qu’un effort est dominé par un autre plus fort.
Dans ce cas, en effet, il n’y a pas domination de soi-méme,
mais domination exercée sur la volonté : 'homme souffre vio-
lence au lieu de se faire violence & lui-méme. Lorsqu’au con-
traire, dans un cas concret, la volonté ne céde pas a l'inclina-
tion, cela implique qu’elle peut opposer victorieusement une
autre loi & celle de ses désirs. Ce n’est pas encore un change-
ment de I’homme lui-méme ; ce n’est pas une tendance morale
de la volonté, par conséquent, ce n’est pas de la moralité
comme condition permanente de 'homme ; c’est simplement
une violence que 'homme se fait & lui-méme et qu’il ne serait
pas obligé de se faire s’il y avait moralité habituelle, perma-
nente. C’est une simple ceuvre de la loi, dépourvue de toute
valeur morale au sens le plus relevé du mot. Ce fait n’en éta-
blit pas moins qu’il y a pour I’homme des mobiles moraux pour
des volitions et des actes concrets, par lesquels il se laisse dé-
terminer au point de se mettre en contradiction avec lui-
meme.

Tout cela prouve que le péché ne constitue pas seul tout le
contenu de ’homme; il y a encore un autre élément opposé, si
bien que ’homme est en opposition avec lui-méme. La con-
science est cet antre facteur. Elle n’est pas sans autre la voix
de Dieu, mais ’homme entend la voix de Dieu par son moyen.
La conscience fait partie de I’essence méme de 1’homme, mais
elle a pour base la présence de Dieu se rendant témoignage &
lui-méme. La conscience est le point le plus intime de ’homme,
la résultante du contact de ’esprit humain et de l’esprit divin,
La conscience est un fait dont on ne peut se débarrasser. Elle
est, a la vérité, un sentiment subjectif. Mais bien loin d’étre un
produit de la pensée et de la volonté de l'individu, elle prend
4 leur égard l'attitude d’'un dominateur et d’'un juge ; de sorte



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 315

que I'homme peut parfaitement bien la distinguer de tout ce
qui procede de son propre fond. C’est 124 une puissance inté-
rieure devant laquelle tous les hommes doivent s’incliner. Méme
lorsqu’ils veulent se soustraire & son autorité, ils sont obligés
de la reconnaitre, en faisant des efforts pour la réduire au
silence. Mais 'autorité de la conscience s’'impose & I’homme
comme loi divine. Tout en étant une preuve du lien qui existe
encore entre Dieu et ’'homme, la conscience, par son activité,
entretient entre eux des rapports. Elle est le sentiment moral
dont la volonté de Dieu constitue le contenu, en tant que celle-
ci est la loi de la volonté humaine. De sorte que derriére la
conscience on apercoit la volonté de Dieu présente & I’esprit
dans lequel il se rend témoignage. La conscience est par con-
séquent le lien qui rattache la volonté de I'homme & la volonté
divine comme 2 sa loi. Le lien conscient est la base, la cause
de la conscience ; la loi de Dien est son essence. L’application
de cette loi divine aux cas particuliers, concrets, constitue les
fonctions de la conscience. La vérité méme dans son essence
est, dans la réalité concréte, exposée & étre faussée et obscurcie.

C’est de la création et non de la rédemption que '’homme
tient la conscience. Car elle est le lien par lequel Dieu tient en-
core I'homme comme personnalité morale qu’il a créée, en vue
de sa communion, bien que par le péché il se soit séparé de
lui. (’est la volonté miséricordieuse et rédemptrice de Dieu
quiavoulu que celien fut encore conservé entre lui et 'homme ;
le fait et I'activité de la conscience sont au service de cette
volonté divine miséricordieuse. Ce reste des rapports entre
Dieu et la créature établis par la création, doit servir de point
d’attache pour les rapports nouveaux résultant de la rédemp-
tion. C’est le point de contact entre la nature et la grice. La
conscience étant un pareil reste, ne saurait étre quelque chose
de nouveau qui aurait fait son apparition seulement avec le
péché. La forme de son existence est seule nouvelle, en ce
qu’elle est le sentiment moral des rapports avec Dieu, tels qu’ils
sont devenus par le péché, un témoignage contre le péché.

La position que la conscience prend dans la vie personnelle
de ’homme, c’est de faire opposition & la direction de sa volonté



316 CHR.-ERNST LUTHARDT,

qui le porte au péché. Etant le lien qui rattache Dieu & 'homme,
elle s’oppose & tout ce qui I'en separe, par conséquent, au
péché. A cet égard elle est le bien dans I’homme; c’est la mo-
ralité du pécheur. Elle ne suffit pas néanmoins ale rendre bon,
car elle n’est pas le fait de 'homme mais 'action de Dieu. La
conscience n’empéche pas 'homme de tomber dans le péché ;
elle se borne & I’'en détourner. Il est certes bon qu’il ait un
pareil témoignage en lui-méme ; mais la conscience qu’il pos-
sede du péché, bien loin de le faire disparaitre, ne sert qu’a le
confirmer. De plus elle lui rend le retour au bien possible par
la réalisation en lul de la grice de la rédemption.

Mais, bien qu’elle soit opposition au péché, dans le fait, la
conscience est également sous l'influence du péché : en se pre-
sentant, en s’accusant sous la forme de certains jugements isolés
et concrets, elle subit 'influence du péché qui a corrompu la
vie de l'intelligence et celle de la volonté. La conscience est
ainsi affaiblie, troublée; rnais sur l'arriere-plan, derriére cette
corruption, si 'on peut ainsi dire, se trouve la conscience dans
toute sa vérité : en rendant témoignage contre les rapports faux
qui régnent entre ’homme et Dieu, elle proclame les rapports
vrais (uidevraient exister réellement. Aussi, ces rapports vrais
éclatent-ils dans toute leur réalité, comme dans la personne de
Christ ? Ils se légitiment et se justifient auprés de cette vérité
cachée dans la conscience qui rend témoignage en faveur de
I’Evangile. Mais ce n’est que par un effet de ’Evangile que la
vérité de la conscience éclate dans toute sa pureté et dans toute
sa force. Sans lui, avant lui, elle ne se montre que comme trou-
blée et affaiblie par le péché.

La fonction de la conscience est en effet double. Elle est le
sentiment moral de ’homme ; toutefois elle n’est pas un simple
fait théorique mais pratique. L’activité de la conscience se ma-
nifeste a la fois dans le jugement moral et dans les dispositions
morales. Elle s'impose en effet avec force et autorité dans le
domaine de la volonté comme dans celui de I'intelligence. Seu-
lement le jugement est troublé et la disposition affaiblie.

L’égoisme, en effet, ne peut admettre que 'homme ne s’ap-
partienne pas i lui-méme, mais a Dieu. En réalité, jamais la



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 3117

conscience n’oblige '’homme & aimer Dieu de tout son coeur, bien
quau fond elle rende témoignage a cette vérité; ce n’est que
de temps a4 autre qu’elle fait prévaloir la volonté de Dieu, et par
conséquent ce n’est jamais dans toute sa vérité, parce que ce
n’est pas exclusivement & la volonté de Dieu que la conscience
sert d’organe. A cela viennent s’ajouter les erreurs et les sujets
d’obscurcissement particulier, provenant des sophismes de
I'entendement cui se met au service de la volonté égoiste.

Malgré tout cela, la conscience est 'opposition permanente au
péché qui se trouve en 'homme. Celui-ci est donc en contra-
diction avec lui-méme, en proie a un dualisme. Il est une unité
en tant que chair, vu que 'égoisme domine sa volonté et son
intelligence ; mais il y a dualisme en ce qu'une autre loi inté-
rieure s'impose a lui et proteste contre 1'état actuel de ’homme.
Cette protestation est malheureusement impuissante, car elle
n’empéche pas 'homme de demeurer ce qu’il est. Cette contra-
diction interne esl comme un probléme que ’homme pose &
Dieu, une énigme pour lui-méme. L’essentiel c’est que tout cela
passe dans la vie subjective; qu’'il pose & Dieu cette question ;
qu’il ait le sentiment d’étre & ses propres yeux une eénigme.
Dieu seul peut donner la réponse et le mot de I’énigme. C’est
ainsi que la conscience maintient ’homme qui s’est séparé de
Dieu en communion avec lui.

Tout cela vient de ce que la conscience est conscience de
Dieu. L’homme est immédiatement certain que Dieu, qu’il ne
peut s’empécher de penser, existe réellement. Cette pensée de
Dieu est le témoignage que Dieu lui-méme se rend dans
Phomme. Toutes les autres preuves de Dieu, dans la nature et
dans I'histoire, ne servent qu’a développer et & confirmer cette
certitude interne de ’existence de Dieu. La conscience du divin
ne se borne pas a affirmer que Dieu existe : elle déclare qu’il y
a un rapport entre le Créateur et la créature; qu’ils ne peu-
vent pas étre indifférents 'un & l'autre, mais que Dieu est le
principe et le but de ’homme. Ici survient la conscience
pour exiger qu’il en soit réellement ainsi dans la vie person-
nelle. Voila comment la conscience s’approprie le sentiment du
divin et en fait une affaire de conscience.



318 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Le sentiment de Dieu s’impose nécessairement 4 I’homme. Il
ne peut s’empécher de se sentir dépendant de Dieu et attiré vers
lui. La priére et le besoin d’expiation montrent que ’homme
a naturellement besoin de Dieu. Mais comme encore ici le péché
a tout gité, 'homme se sent plus sous la dépendance d’une
puissance que d’'un amour personnel ; aussi recherche-t-il
plutot les biens que 'amour personnel de Dieu. La conscience
du divin s’oppose toutefois & cette tendance égoiste et sensible ;
elle maintient la conscience morale en rapport avec Dieu et elle
prépare ainsi le rétablissement de la communion avec Dieu au
moyen de la rédemption.

A cela viennent s’ajouter les institutions naturelles (famille,
société, etc...) qui acquierent, quoique naturelles, une portée
morale, en ce que I'homme est appelé & y prendre part en
tant que personnalité morale. En outre les regles qui gouvernent
ces institutions se présentent comme autant de lois manifestant
la volonté divine. Toutes ces regles sociales deviennent affaire
de conscience : elles forment le contenu concret de la con-
sclence.

Telle est également la haute portée de I’histoire. En permet-
tant aux facultés de I'humanité de se déployer, I’histoire met
au jour les bornes morales de ’homme ; elle oblige & faire
Iexpérience de ce que la conscience lui dit, alors qu’il ne le
comprend peut-étre pas ou ne veut pas comprendre. L’homme
est aussi témoin de certains événements qui sont nécessaire-
ment en rapport avec son développement moral et qui acquie-
rent laportée de puissances morales. L’homme acquiert ainsila
conscience que Dieu régne dans l'histoire et se rend témoi-
gnage & lui-méme. L’histoire est pleine de voix divines qui re-
tentissent & I'oreille de ’homme comme autant de protestations
contre le péché.

A coté de I'histoire générale se trouve celle de la rédemption,
étroitement entrelacée avec la premiére. L’humanité, aban-
donnée a elle-méme, n’est pas sans posséder certains éléments
de vérité qu’elle n’a pas tirés de son sein, restes d’'une révéla-
tion primitive, échos de révélations postérieures. Tout cela,
quoique confus et troublé, n’en constitue pas moins une protes-



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 19

tation contre la vie exclusivement naturelle et dominée par le
péché. De sorte que nulle part on ne peut trouver I’homme
exclusivement naturel, laissé tout a fait & lui-méme et n’ayant
recu aucun témoignage de Dieu.

Toutes ces voix diverses sont plus ou moins fortes; elles ont
une histoire. La capliivité de Babylone, par exemple, a été entre
les mains de Dieu un moyen de faire entendre sa voix aux gen-
tils. Peu avant la Venue, il y avait dans le sein des nations une
préparation a entendre la voix de la révélation. Le méme phé-
nomeéne se renouvelle de nos jours par suite de la facilité bien
plus grande des communications et surtout dans le sein de la
chrétienté. Notre civilisation est & tel point imprégnée de l'es-
prit chrétien qu’elle ne réussit pas & échapper a son influence,
méme quand elle se le propose.

En réalité I'’homme n’échappe jamais entierement 4 l’action
et au témoignage de Dieu. Aussi, est-ce une question tout a fait
abstraite que de demander ce que l'individu peut faire exclusi-
vement par lui-méme. Ce n’est pas a dire qu’il faille faire dis-
paraitre Popposition entre la nature et la grace. En effet, toutes
ces interventions de Dieu se maintiennent dans la sphére des
rapports qui naissent de la création ; elles ne provoquent pas la
formation d’un domaine nouveau. Elles sont pourtant en rap-
port avec lui, puisque ce n’est qu’en vue de I’économie de la
grace qu’elles existent. Tout en ayant en elle leur raison d’étre,
elles lui servent d’introduction et la préparent.

Voila pourquoi la dogmatique orthodoxe parle d’une wocatio
indirecta, d’une gratia indirecta ou generalis, d’'une grice préa-
lable, différente de la gratia preceveniens proprement dite.
L’Ecriture n’emploie pas le mot grace pour désigner ce témoi-
gnage genéral de Dieu. Mais nous pouvons employer ce terme
si nous entendons par 1 tout témoignage de Dieu envers le pé-
cheur, avant pour cause et pour but 'amour de Dieu. Cette
griace donne a4 I’homme naturel son caractére concret. Lors
donc que I'on demande ce que peut ’homme naturel, il faut se
le représenter comme placé sous laction de cette gréice; de
sorte qu’il faut voir dans ce qu’il peut faire un effet de ce
témoignage divin.



320 CHR.-ERNST LUTHARDT.

Ce témoignage naturel de Dieu agit sur la connaissance et
sur la volonté. En trouvant le mal dans ce monde auquel il de-
mande le bonheur, ’homme est conduit & reconnaitre tout ce
que I'existence terrestre laisse & désirer. De 1a les plaintes sur
les miséres de cette vie ; de 1a les aspirations latentes vers une
meilleure existence, vers un ideéal moral supérieur. Car au sen-
timent du mal s’ajoute immanquablement celui du péché qu’il
implique. L’homme a conscience de ses faiblesses morales et
de sa culpabilité. Ce n’est pas & dire pour cela que 'homme
naturel reconnaisse son état de péché ; il avoue bien certains
péchés particuliers, mais sans la révélation il ne sent jamais le
péché dans toute sa profondeur.

La morale de 'homme naturel correspond a cet ordre d’idées ;
elle ne connait pas l'idée d’un renouvellement fondamental,
d’une nouvelle naissance. Ne connaissant pas le péché, elle ne
saurait connaitre la vertu. Comment pourrait-il en étre autre-
ment, la sainteté et amour de Dieu étant inconnus aux paiens?
La morale ne s’éleve pas plus haut que la résignation; elle n’a
pas le sentiment du péché, mais seulement celui de la nature
finie de 'homme. L’erreur fondamentale c’est que la moralité
doit se baser sur la force morale de 'homme. Malgré celail y
a une grande différence suivant que les pensées de I'’homme se
portent vers les biens éternels ou qu’il se laisse absorber par
les préoccupations terrestres.

La conscience ne pcut pas plus amener la liberté de la vo-
lonté dans I'amour vrai que le bonheur dans la paix. La con-
science en effet ne crée pas de nouveaux rapports entre ’homme
et Dieu; elle se borne & rendre témoignage & I'homme des an-
ciens rapports existant déja, afin que le salut trouve en lui un
point de contact quand il lui sera présenté. Tous les effets du
témoignage que Dieu se rend naturellement & lui-mé&me n’ame-
nent pas un changement de la volonté, mais ils exercent une
action morale dans les limites de cette volonté. Cette action ne
porte pas sur la maniére d’étre de cette volonté, mais sur son
exercice. L’homme peut se laisser punir pour ne pas faire un
mal qu’il serait tout disposé a faire. Cela implique non pas une
libération de la loi du péché, mais une soumission & la loi dela



HISTOIRE DF. LA DOCTRINE DE LA LIBERTE. 321

conscience, une violence qu’il se fait a lui-méme ; bien loin d’im-
pliquer la haine du péché dans toute I'étendue du mot, elle peut
fort bien s’allier et s’allie souvent & une forte intensité de péché
dans le cceur. Dans un cas pareil, de telles ceuvres de la loi ont
sans contredit une grande valeur aux yeux des hommes; mais
elles peuvent étre un objet d’horreur aux yeux de Dieu. Elles
n’ont pas toutefois nécessairement ce dernier caractére; elles
peuvent étre plus que la justice civile, la simple 1égalité, qui
n’est souvent qu’un autre nom pour la propre justice. Il faut
ici considérer deux choses. Ces ceuvres de la loi sont le produit
d’une lutte: pour les accomplir 'homme doit triompher des
dispositions de son cosur par I'énergie de sa volonté. Mais le
fait que la lutte lui cotite montre I’état de son cceur. Reste & sa-
voir si ’homme est content de lui pour avoir ainsi remporté la
victoire dans certains cas particuliers (c’est 14 la propre justice
ordinaire), ousi, remontant plus haut que 'acte, il déplore I'état
de son coeur, pour autant qu’il peut le connaitre, et souhaite,
autant qu’il est en son pouvoir, de s’en rendre maitre. Alors I’ac-
tion de la conscience sur la volonté et celle qu’elle exerce sur la
connaissance se réunissent. Celle-ci, abandonnée a elle-méme,
ne produit qu’un sentiment de trisiesse sans valeur morale;
Pautre une propre justice qui n’a pas plus de prix. Mais unie &
la premiére elle produit une justice légale qui implique un cer-
tain désir de liberté pour la volonté morale en général. C’est,
il est vrai, une velléité plutdt qu’une volonté ; mais c’est cepen-
dant un mouvement de la volonté qui dépasse la simple ceuvre
1solée et extérieure, et quiite le domaine de la simple légalité
pour pénétrer dans celui de la moralité. Ce qui manque a ce
désir de liberté morale, c’est une ferme résolution de rompre
avec le péché, car 'amour du péché persiste encore, et c’est
toujours par la force de sa propre volonté que ’homme entend
changer sa volonté, car il vise toujours & la propre justice. Tou-
lefois c’est & la justice intérieure et non pas a la seule justlice
extérieure qu’il tend; c’est la vie intérieure de la volonté qui
est déterminée par la conscience, bien qu’elle ne puisse rompre
avec sa propre tendance fondamentale. 11 y a toujours une pro-
fonde différence entre les hommes, suivant que, sous I'action
C. R. 1872, 21



322 CHR.~ERNST LUTHARDT.

du témoignage divin, ils vont méme jusqu’a mettre en opposi-
tion non pas seulement les actes et la volonté, mais la volonté
et la volonté, il est vrai une volonté impuissante et une volonté
dominante.

Le second point & considérer c’est que le sentiment de Dieu
et de sa volonté vient se joindre a tous ces efforts. C’est la vo-
lonté de Dieu que cherche & réaliser celui qui aspire a la mora-
lité et parce que c’est la volonté de Dieu. Il peut donc étre dit
de lui qu’il recherche les choses qui sont de Dieu, dans la me-
sure ou cela peut se dire d’une recherche toujours affectée de
péché, parce qu’elle est entachée d’égoisme. (Vest 1a ce que
notre ancienne dogmatique a nié d’une maniére trop absolue.
Malgré tout ce que cette recherche laisse encore a désirer, elle
rapproche du royaume des cieux celui quis’y livre. La recher-
che le place, sans qu’il s’en doute, en rapport avec la grice de
Dieu. Sans en jouir, il en a les arrhes. Il y a ainsi deux classes
d’hommes dans l'état de nature; ceux qui sont entiérement
abandonnés de Dieu; ceux qui ont en eux comme des pierres
d’attente en vue de la grice qui est en Jésus-Christ. Dieu les
jugera d’aprés lattitude qu’ils auront prise a I’égard de ce qui
leur aura été confié. Quelques-uns seront jugés d’aprés le té-
moignage naturel que Dieu se rend a lui-méme. Ce n’est pas
a dire que leur attitude & I'égard de ce témoignage les rende
aptes a entrer dans le royaume des cieux. Mais le pardon des
péchés peut leur étre promis & cause de Christ.

Il nous reste encore a signaler 'action de la grace de la ré-
demption sur 'homme naturel. Des qu’elle lui est présentée il
se produit un effet qui ne procede pas d’elle, mais qui est un
fruit de la condition de I'homme naturel. Il sommeille dans
I’homme des questions, des désirs qu’il ignore, qu’il ne veut
pas s’avouer, mais qui se réveillent et agitent le plus profond
de son étre, des qu’il entre en contact avec la parole de la grace.
Sentant au fond de son étre le désir d’une communion avec
Dieu, il trouve dans la parole de la grace ce qu’il cherche sans
le connaitre et il est ainsi introduit dans la chrétienté.

Mais 'activité spéciale de la grace et laliberté qui en résulte se
distinguent de ces phénoménes purement naturels, Il faut iciune



HISTOIRE DE LA DOCTRINE DE LA LISERTE. 323

ceuvre de Dieu qui n’est pas la simple continuation du dévelop-
pement naturel, mais un fait nouveau, surnaturel. Comme pour
la réalisation objective du salut, Dieu doit faire le premier pas
et ’homme prendre une attitude purement passive. Mais pour
respecter ’homme comme étre libre, ’appropriation de la grice
doit s’effectuer par des moyens moraux. Pour que le résultat
soit une nouvelle réalité morale il doit étre un produit de la
liberté. Comment peut-il se faire que la liberté formelle ne soit
pas seule en jeu, mais qu’il y ait un acte libre de la volonté, vu
que 'homme ne peut avoir une volonté vraiment conforme i
celle de Dieu? C’est la grace qui rend possible & ’'homme ce
qul lui est impossible. Ainsi appropriation individuelle du sa-
lut ne peut s’effectuer sans étre en méme temps un fait de
I’homme. Du reste empiriquement on ne peut distinguer entre
Paction de la grace et Iattitude intérieure de '’homme. La na-
ture morale de 'activité divine réclame en effet qu’il n’y ait pas
solution de continuité dans notre conscience ; elle s’exerce en
respectant les lois du développement psychologique. L’homme
a le sentiment de la distinction, car il sait que I’élément nou -
veau ne peut procéder de lui; maisil est hors d’état de 'accuser.
Un sang nouveau coule dans les anciennes veines; mais a I'im-
pression de santé cui pénétre 'nomme qui a recouvreé la santé,
1l remarque fort bien que le sang est devenu nouveau.

La Parole de Dieu s’adressant & la personnalité est le moyen
d’action qui produit d’abord 'appel et puis I'illumination. Quand
I’activité de ’homme est enfin éveillée, la grice coopére avec
elle. Lorsque '’homme nouveau est encore en formation, le vieil
homme forme la base, 'élément continu et permanent; 1’élé-
ment nouveau ne se montre que dans certains actes isolés
par lesquels il cherche & prendre possession du fover et du cen-
tre de la personnalité. Quand la grice a pris possession d’un
individu I’élément nouveaun est le permanent, tardis que 1'élé-
ment ancien, relégué a la circonférence, se manifeste par des
actes isolés et cherche a4 pénétrer de nouveau jusqu’au foyer
de l'étre.

Rome s’exagere 'importance du baptéme, le protestantisme,
entaché de méthodisme, la méconnait. Le luthéranisme, tenant



324 CHR.-ERNST LUTHARDT.

le milieu, le présente comme une ceuvre divine, dans laquelle
le fidéle voit le fondement de sa vie nouvelle. Le fidele y voit
la base de sa foi et de sa vie, une source toujours nouvelle de
paix et d’'un amour plus vivant. La liberté consiste justement
dans cette paix du sentiment et dans cet amour, parce qu’elle
est le vrai rapport qui doit exister entre le chrétien et Dieu. Ses
efforts moraux pour briser les chaines qui retenaient la pensée
et la volonté sous le joug du péché n’ont pu aboutir, mais la
puissance de la grice l'a rendu & la liberté. Sa vie chrétienne
tout entiére est la confirmation des rapports vrais qui existaient
entre Dieu et lui.
J.-F. ASTIE.



	Histoire de la doctrine de la liberté : dans ses rapports avec celle de la grace
	La dogmatique entière est soumise à un travail de rénovation [...]
	Histoire de la doctirne avant le XVIe siècle
	La réformation
	Avant de résumer [...]
	Conclusion


