Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion, son essence et son histoire [suite]
Autor: Correvon, A. / Pfleiderer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE

PAR

OTTO PFLEIDERER'.

(Suite.)

II™e Partie. — Les religions monothéistes.

Ire DIVISION — LE JUDAISME

VII. — Les temps ante-mosaiques et le mosaisme.

1. PERIODE ANTE-MOSAIQUE. — La religion juive a incontes-
tablement Moise pour fondateur; c’est a lui que doivent étre
rapportées toutes ses particularités doctrinales et morales. Mais
elle a ses racines dans les temps antérieurs, car Moise en appelle
au Dieu des péres (Ex. III, 6; XV, 2) et aspire & rétablir
d’une maniére plus compléte et spirituelle ce qui est déja connu
du peuple. 11 est difficile toutefois de discerner exactement les
éléments du Mosaisme qui appartiennent aux temps qui 'ont
précédé, car les sources d’out nous tirons de rares renseigne-
ments sur cette période de I'histoire sont non-seulement d’une
époque bien postérieure, mais sont aussi pénétrées de son
esprit. Il faut beaucoup de prudence dans I’exposition de la vie
religieuse des temps patriarchaux et il importe de ne mettre en
usage que les données qui, par leur contenu, paraissent déci-
dément provenir d’une haute antiquité. A cet égard, le récit de

' Die Religion, ihr Wesen und ihre Geschichte, dargestellt von OLto Plleiderer.
— Zweites Buch : die Geschichie der Religion, 1869. — 1 vol. in-8, de 490 pag,
Pour le premier volume: das Wesen der Religion, voir le Compte-Rendu de sep-
tembre 1871, et pour la premiére partie du second volume, voir la livraison de
janvier 1872,

Cc. R. 1872, 12



178 OTTO PFLEIDERER.

Pentrevue d’Abraham avec Melchisédec (Gen. XIV) est trés
significatif. Le prétre-roi du pays de Canaan bénit le patriarche
au nom de « Dieu le souverain» et Abraham lui jure fidélité
par le méme nom. L’identité des termes employés par les deux
alliés pour désigner la divinité, montre que la connaissance du
Dieu d’Abraham n’était pas exclusive & sa famille mais était
aussi partagée par certains Cananéens. Mais si I'épithéte com-
mune de « Dieu souverain » annonce une tendance au mono-
théisme , elle est loin d’indiquer un monothéisme absolu. Le
Dieu souverain ou le Tout-puissant des patriarches excluait
aussi peu des divinités inférieures que le Jupiter optimus ma-
xtmus des Romains. 11 pouvait étre I’objet de la plus haute
adoration de cette iribu de Sémites et cependant avoir & coté
de lui d’autres dieux particuliers adorés par d’autres tribus.
Dans Genese XX XI, 53, il est expressément distingué entre le Dieu
de Nachor et celui d’Abraham, et Josué XXIV, 2 confirme cette
différence. Il est impossible de ne voir quune exagération
rhétorique dans la comparaison employée dans Ex. XV, 11:
« qui est semblable & toi, Jahve, d’entre les dieux?» Outre ces
preuvesindirectes du polythéisme patriarchal, il yen a de direc-
tes dans la forme pluriel du nom Elohim. Ewald a démontré
également que dans les généalogies contenues Gen. IV, 17-24
et V,1-32 se retrouvent les indications précises d’'une multipli-
cité de dieux. Les cinq noms de la premiére série, celui d’Hénoch
en téte et le dernier, Lamech, représentent par leur significa-
tion originelle le dualisme sémitique du dieu du ciel bienfaisant
et du dieu malfaisant, tel que nous le retrouvons dans Baal et
Moloch.Lesdivinités féminines Ada (éclat) et Zilla (obscurité) rap-
pellent Aschera et Astarté. Naama est le méme nom que portait a
Byblos la divinité grecque Aphrodite-Aréia. Ces dieux de I'age
primitif ont laissé d’ailleurs quelques souvenirs dans la symbo-
lique du culte (chérubins et séraphins, esprits du vent et du feu,
le démon Azazel, etc.). Tous ces témoignages et d’autres encore
établissent avec assez de certitude que les Hébreux ont, dans
un temps ante-historique, partagé les conceptions religieuses
des Sémites et que leur religion était un polythéisme naturel.
Toutefois une tendance monothéiste parait avoir été la disposi-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 179

tion naturelle de la race sémite en opposition aux Ariens indi-
vidualistes. Le développement de cette tendance s’est accompli
de diverses maniéres suivant les tribus. Celles qui abandonne-
rent tardivement ’Arménie (Arabes et Hébreux) et vécurent
longtemps de la vie nomade dans les déserts du sud et du sud-
ouest, durent en arriver, par 'uniformité méme de leur vie, &
I’adoration exclusive du Dieu du ciel dont les étoiles leur ser-
vaient de guides. La relation entre la vie pastorale et une foi
plus pure a été exprimée par la tradition hébraique dans la
légende du berger Abel.

Le culte du Dieu souverain au temps des patriarches parait
avoir éte assez spirituel dans la famille d’Abraham, tandis que les
tribus qui passérent plus tard de Mésopotamie en Canaany
apporterent les images de dieux familiers (Theraphim) que la
législation de Moise ne parvint pas a extirper et que I’on retrouve
au temps de David. Les Hébreux avaient en commun avec les
Cananéens la vénération des pierres sacrées (pierre de Béthel),
mais il est difficile de déterminer si elles n’étaient que des mo-
numents de la griace divine ou si elles étaient considérées
par eux comme une demeure particuliere de la divinité. Le
liew de culte consistait simplement en un autel & Yom-
bre des arbres et sur les hauteurs du pays. Une coutume qu’ils
partagaient aussi avec les Arabes et les Egyptiens, la circonci-
ston, avait sans doute la valeur d’un sacrifice sanglant par lequel
était rachetée la vie de I’'homme.

2. LE MosaisME. — La foi religicuse des Hébreux dans leur
existence antehistorique pouvait se développer dans le sens
d’un monothéisme spirituel ou retomber dans les égarements
d’une religion de la nature. Pour devenir un étre surnaturel
et moral, le Dieu des patriarches devait, d’un coté, éire place
dans une opposition compléle avec les divinités naturelles el,
de lautre, pénétrer la vie historique et morale du peuple. La
premiére condition devait étre réalisée par le séjour des He-
breux en Egypte, la seconde par les circonstances particuliéres
de leur exode sous Moise.

Le séjour en Egypte fut d’'une importance vraiment provi-
dentielle pour tout ’avenir politique et religieux du peuple



180 OTTO PFLEIDERER.

hébreu. Lorsque son accroissement extraordinaire ’eut mis dans
une hostilité sourde puis ouverte avec les maitres du pays, il
ne lui restait d’autre alternative que d’abandonner sa nationa-
lité ou de rompre avec I’'Egypte. La tension du sentiment na-
tional s’étendit nécessairement & la vie religieuse. Le culte gros-
sier des puissances de la nature, qui dominait en Egypte, était
dans un trés grand contraste avec 1’adoration du Dieu des Hé-
breux. Le désir de conserver leur indépendance politique les
amena encore a accentuer leurs particularités religieuses et a
spiritualiser d’autant leur Dieu que ceux des Egyptiens étaient
plus matériels. Mais pour donner un contenu réel & cette oppo-
sition, 1l fallait un fait décisif qui lidt d’'une maniére positive
le sort de la nation & l'idée de son Dieu. Ce fut Moise (1300
avant Jésus-Christ) qui le détermina. Elevé au sein des moeurs
égyptiennes, son coeur était resté attaché a la cause de son
peuple. Rempli du sentiment de sa haute mission, il pressa les
opprimés de quitter le pays ennemi au nom du Dieu de leurs
péres et de se chercher une nouvellepatrie. Sa parole trouva de
I’écho, et & travers de nombreux obstacles la tentative entre-
prise avec une confiance entiere dans le Dieu fort réussit au
deli de toute attente. Malgré les difficultés que la critique sou-
léve au sujet de la sortie d’Egypte, elle ne peut ébranler le fait
assuré que l'ccuvre d'une délivrance si merveilleuse apparut
au peuple et & son chef comme un jugement de Dieu et une
révélation manifeste de sa volonté de se choisir la nation israé-
lite pour sa possession spéciale. ( Cantique de Moise Ex. XV,
11, 13.) La délivrance de Pesclavage de 'Egypte demeure pour
toute I'histoire subséquente le rocher inébranlable sur lequel
se fonde la fol religieuse du peuple d’Israél ainsi que la fol &
son avenir national. Si, peu de temps apres, Moise put au pied
de I’'Horeb organiser théocratiquement le peuple en lui donnant
une législation d’une nature exclusivement religieuse, ce fut la
conséquence immédiate de ce fait capital. Les doctrines et les
lois que Moise y formula étaient la manifestation développée
des sentiments de reconnaissance qui animaient les coeurs de
tous.

C’est & ce point de vue qu'il faut se placer pour comprendre



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 181

I’essence du mosaisme et ses diverses directions en apparence
si divergentes. Nous ne pouvons admettre que Moise ait com-
muniqué au peuple les résultats d’une spéculation théorique
sur I'unité et la spiritualité de Dieu et qu’il 'ait amené par 1a a
se constituer en communauté religieuse distincte des commu-
nautés paiennes. On ne comprendrait pas alors comment un
Dieu révélé dans sa pure spiritualité et dans son infinité aurait
été mis dans un rapport si exclusif avec un peuple unique, tel
que le mosaisme nous le donne & connaitre. En revanche, en
prenant le point de départ du mosaisme dans une relation pra-
tique du peuple d’Israél avec le Libérateur auquel il devait son
existence nationale, on peut comprendre le particularisme qui
s’attache au Dieu de Moise. Pour le méme motif nous ne nous
étonnerons pas non plus que I'idée de Dieu ne se distingue
pas essentiellement de celle des patriarches et ne soit pas
encore arrivée a4 cette unité précise qui exclut toute compa-
raison avec d’autres divinités. (Ex. XV, 11; XVIII, 11.) Elle
n’a pas dépouillé son enveloppe sensible. Dieu se rend visible
a4 Moise par le buisson enflammé, il lui comniunique sa loi
au milieu des éclairs et des tempétes, sa demeure est la co-
lonne de nuées et le tabernacle ; Moise et les anciens le voient
sur la montagne, I’odeur du sacrifice lui est agréable. Méme le
nouveau nom ue le mosaisme lui attribue, Jahve, se rattache
encore au cOté naturel du Dieu du ciel, car le mot ne signifie
pas autre chose que « ciel.» Cependant le sentiment religieux
s’est dégagé clairement des liens de la nature. Dieu est entré
dans un rapport moral avec les enfants d’Israél ; c’est bien une
profession de foi monothéiste qui sort de leur cceur ému par la
grandeur de la délivrance.

(’est & son origine ou aux circonstances de sa formation (ue
le mosaisme doit sa force comme sa faiblesse. Il y eut d’'une
part avantage & ce que I'idée de Dieu ne fut pas présentée au
peuple sous la forme d’un dogme abstrait mais bien d’une
révélation pratique, d’un fait expérimental. Celui qui s’est mon-
tré le Dieu d’Israél et a qui le peuple doit son existence, a un
droit évident non-seulement 4 ’adoration maijs encore & I'ob-
servation de ce qu’il prescrit. Mais d’autre pzirt la relation



182 OTTO PFLEIDERER.

entre Dieu et ’'homme ne reposant que sur un fait extérieur,
elle est limitée et imparfaite des sa source. Elle n’est fondée ni
dans I'étre de Dieu ni dans I’étre de ’homme; elle n’est pas
essentielle et nécessaire mais accidentelle, en sorte qu’elle pour-
rait ne pas avoir eu lieu sans que I'étre de Dieu ou V'étre de
I'homme en fat atteint. Dieu n’est pas considéré en lui-méme
comme devant se révéler 4 I’homme et en faire son enfant, car
alors sa révélation serait générale. L’homme n’est pasnon plus
considéré dans son étre intérieur; sa communion avec Jéhovah
n’est pas réelle, puisqu’elle n’est pas une conséquence de ses
dispositions spirituelles et 'accomplissement de sa natuare mo-
rale, sinon il serait question de vocation humaine, de droits et
de devoirs humains, et non pas seulement des devoirs et des
droits d’Israél. 11 n’y a pas ici de libre dépendance religieuse
mais le rapport accidentel d’un service accompli avec la récom-
pense qu’il mérite. C’est en vérité un rapport d’esclavage (Gal.
IV,1,24; V,1, ss.), puisque ’esclave ne cherche dans ’accom-
plissement de la volonté de son maitre que la satisfaction d’un
besoin tout arbitraire. Le mosaisme ne sait rien d’une union
intérieure de 'nomme avec Dieu et il n’en peut rien savoir.
Mais il ne faut pas oublier que le monothéisme ne pouvait pas
étre introduit dans ’humanité d’une autre maniere ; la loi devait
étre « un conducteur & Christ. »

C’est par la loi que se détermine la relation de Dieu avec le
peuple d’Israél. Telle que les documents nous la transmettent,
la plus petite partie des ordonnances qui la forment dérive de
Moise lui-méme. La législation cérémonielle avec ses nombreux
détails ne peut étre placée qu’au temps de Salomon, car elle
suppose une centralisation compléte du culte. Le contenu du
cinquiéme livre attribué 4 Moise est aussi pénétré a tel point
de 'esprit du prophétisme que 1’on doit en reculer la composi-
tion jusqu’au gouvernement du roi Josias. Mais, malgré ces
différences chronologiques, on peut considérer la loi dans son
ensemble comme 'expression authentique du mosaisme. Puis-
que cette loi n’est pas dérivée de la nature morale de ’homme,
mais doit son origine au fait extérieur que nous avons rappelé,
il ne faut pas s’étonner qu’elle ne distingue point entre les



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 183

préceptes moraux et les ordonnances cérémonielles et civiles.
La vie du peuple d’Israél comme peuple et en vertu du témoi-
gnage déterminé de Dieu & son égard est la propriété de Jahve ;
toutes les directions de cette vie doivent étre ramenées 2 sa
volonté ; il doit en toutes choses « étre saint comme Dieu est
saint. » La sainteté en Jahve présente un caractére négatif et
positif & la fois. Jahve est saint négativement en tant qu’il est
séparé du fini et en particulier de tout ce qui manifeste les
imperfections de la vie naturelle (impuretés, mort, maladies
etc.). Il 'est positivement en tant que, Maitre souverain des
cieux et de la terre, il fait d’Israél son héritage et s’est montré
son Rédempteur miséricordieux. Chez son peuple la sainteté
doit avoir aussi ce double caractére. Elle doit se faire valoir
négativement dans un ensemble d’abstinences et de purifications
qui se rapportent & tout ce qui est souillé en soi ou le devient
par une défense formelle. A cet égard, le mosaisme ne présente
rien qui I’éleve particuliérement au-dessus des religions paien-
nes. Mais ce qui le distingue de ces derniéres, c’est qu’il a aussi
un coté posttif; consacrée au service d’un Dieu qui s’est révélé
4 elle historiquement, la nation a une vocation spirituelle a
laquelle elle doit appliquer toute son énergie morale. Sa desti-
nation supérieure est de réaliser la volonté du Dieu gqu’elle
sert soit directement par le culte soit indirecternent par la rec-
titude de la conduite. Sous ce double rapport la loi théocratique
a son sommaire dans les «dix commandements,» écrits sur
deux tables & la mode égyptienne et dont la distribution primi-
tive était sans doute deux séries de cing. Les commandements
religieux forment le fondement du culte de la comrnunauté
israélite, les commandements moraux déterminent sa vie
civile. '

Le culte mosaique consistait principalement en actes (sacri-
fices.) La parole ou la priére n’y intervient ordinairement que
sous la forme d’une courte bénédiction que le prétre pronon-
cait sur le peuple & l'issue de Paction sainte. Le sacrifice avait
en Israél la signification qu’il a ene dans toutes les religions.
(’était une confession pratique de la dépendance de 'homme
qui abandonne 4 Dieu une partie de sa propriété représentant



184 OTTO PFLEIDERER.

tout son étre. L’intention de donner & Dieu le propre « moi »
de 'homme était bien exprimée par I'imposition de la main sur
la téte de la victime. Dans les sacrifices expiatoires s’ajoutait
peut-étre aussi la pensée que dans le sang de I'animal une 4me
pure était offerte & Dieu ; celui qui sacrifiait reconnaissait ainsi
d’un coté que lui-méme était appelé & la pureté, et de 'autre
que son impureté actuelle était couverte par la pureté du don.
Mais l'idée que l'animal subissait par sa mort un chéitiment
mérité 4 la place de 'homme pécheur est étrangere au mo-
saisme, comme le montre le rituel de la féte des expiations, ot
le bouc, chargé des péchés du peuple, n’était pas égorgé, mais
chassé dans le désert. Il y avait, outre I’holocauste, sacrifice
ordinaire, dans lequel la victime était complétement brulée,
des sacrifices extraordinaires, destinés a rétablir la communion
interrompue par le péché, ainsi que des sacrifices dits de pros-
périté. Lorsque le peuple fut concentré politiquement et que
Jérusalem fut consacrée comme capitale par la royauté, tous
les actes du culte durent étre accomplis dans un lieu déterminé,
le temple. Auparavant il y avait, comme tout Patteste, des
sanctuaires locaux consistant en un autel élevé sur la hauteur.
Les prophétes ne paraissent pas avoir été favorables a la cen-
tralisation du culte, dans la crainte sans doute qu’elle ne rendit
la religion dépendante de la royauté et ne paralysit la vie
religieuse au dehors de la ville sainte. Elie parle (1 Rois XIX,
10) de divers autels de Jahve et en construit lui-méme. C’est
a la prétrise qu’il faut attribuer une concentration intéressée,
et c’est & elle qu’il faut rapporter la composition des livres des
Rois, ol un blame si fréquent est infligé aux souverains parce
qu’ils n’ont pas aboli les hauts lieux.

Quant aux temps sacrés, il faut mettre en premiére ligne le
sabbat. La distinction du septieme jour de la semaine n’est pas
chose nouvelle en soi; les Chaldéens consacraient le septieme
jour & Saturne ; mais l'importance que Moise lui donna et le
but qu’il lul assigna en font une coutume particuliére aux
Israélites. La sanctification du jour du sabbat devait sans cesse
rappeler 4 Israél que sa vocation s’étend au dela du cercle de
la vie naturelle; le repos de I’ceuvre terrestre devait étre un



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 185

repos en Dieu. Quant aux fétes proprement dites, le mosaisme
a conserveé les anciennes institutions bien qu’en les transfor-
mant suivant I’esprit qui ’animait. Les anciens Hébreux fétaient
la pleine et la nouvelle lune, puis annuellement le retour du
printemps et le commencement de I'automne. La loi renonce
aux fétes mensuelles, mais elle ordonne la célébration d’une
féte au commencement du printemps, dans laquelle on prépa-
rait des pains sans levain avec les orges déjd mures. Plus tard
le sens naturel de cette féte fit place & un sens historique. Sept
semaines apres cette premiére féte venait la féte des semaines
ou de la moisson des blés. Enfin, au quinziéme jour du septieme
mois, coramencait la féte d’automne ou des tentes, pendant
laquelle, au moins & 'origine, on couchait en plein air au milieu
des vignes et des champs. Elle était précédée d’une avant-féte,
le jour des expiations, pendant laquelle prétres et peuple de-
valent se purifier d’une maniére spéciale. La féte d’automne
recut aussi plus tard une signification historique. Ces trois fétes
réunissaient tous les hommes du peuple autour du sanctuaire
national, ce qui ne dut pas peu contribuer & maintenir le sen-
timent vivant de la communanté théocratique.

Les organes du culte étaient les prétres. Avant Moise chaque
maison avait son propre prétre, qui n’était pas ordinairement
le pére de la famille, mais le fils premier-né. (Ex. XXIV,5; Jug.
XVII, 5.) Le mosaisme, dans le but sans doute de conserver les
coutumes dans leur pureté, forma une prétrise spéciale de la
tribu dont était sorti Aaron, le fréere du conducteur du peuple.
Elite du peuple choisi, les prétres 1évites avaient en partage le
service des autels et la conservation de la loi. Ils devaient rap-
peler au peuple ses devoirs et, en vertu de leurs connaissances
juridiques, régler les différends dans des cas difficiles. Les plus
hautes fonctions de la prétrise étaient concentrées dans les
mains d’un souverain sacrificateur dont I’existence s’explique
par 'ancienne institution des chefs de tribus, mais qui prit plus
tard une importance majeure comme représentant la législation
mosaique vis-a-vis du peuple.

Cette législation a en vue jusque dans ses détails les plus
minutieux le développement de la vie du peuple dans son en-



186 OTTO PFLEIDERER.

semble! et la conduite extérieure de ceux quile forment. CPest
la loi de la lettre, ne reposant que sur une autorité extérieure.
Conformément & ce caractére, les motifs psychologiques qu’elle
donne a 'appui de ses ordonnances sont d’une nature toute
matérielle. Elle promet aux justes des biens temporels et me-
nace les méchants de leur privation. Elle est indifférente aux
espérances d’une vie éternelle sans nier cette derniere. Elle a
en vue Pexistence nationale d’Israél et non "homme individuel.
Tout I'intérét se concentre sur le bien-étre de la nation et de
ses familles. Il n’y avait donc pas de place en elle pour des
préoccupations plus élevées. (était aussi la conséquence de
son origine, la relation entre le Dieu du mosaisme et ’homme
étant purement historique. Il ne faut d’ailleurs pas exagérer
l'infériorité d’une telle conception. Elle était non-seulement
inévitable mais salutaire et voulue par la Providence. Elle con-
centrait les efforts et les espérances du jeune peuple sur ce
qu’il y avait d’abord de plus important, sa mission historique
et terrestre qui 'appelait & étre un peuple de Dieu au milieu
du monde paien. L’histoire d’Israél devait, dans son dé-
veloppement, éloigner 'imperfection qui s’attache & V'origine
méme du mosaisme. La puissance des faits devait étendre les
limites du particularisme national et diriger les regards vers
les hauteurs de ce royaume de Dieu qui embrasse les cieux et
la terre et dont la loi est inscrite dans les cceurs. L'impulsion

principale de ce développement progressif fut donnée par les
propheétes.

VIII. — Le prophétisme.

Antérieurment aux prophetes, dont les écrits ont été conservés
dans ’Ancien Testament, existaient en Israél et endehors de la
prétrise des hommes et des femmes appelésvoyants, & quil’on
attribuait une connaissance particuliére des mystéres du monde

! Parmi les institutions civiles qui ont leur imporltance au point de vue reli-
gieux, il faut mentionner : l'année du sabbat, qui fut d’abord caractérisée par
I'abandon detoute culture, plus tard par I'abandon des dettes et I’affranchissement
des esclaves; l'année du jubilé, qui, par le retour des propriétés, assurait la persis-
tance des biens de famille; les lois sur le lévirat, 'esclavage, etc.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 187

et des choses & venir. Il est naturel que puisqu’on les considé-
rait comme ayant recu de Dieu des grices particulieres, on
recourit aleur autorité pour obtenir d’eux tantot des décisions
juridiques tantot des enseignements religieux. Il est trés pro-
bable aussi que ces voyants étaient en méme temps Nasiréens,
c’est-d-dire des asceétes, et que leur genre de vie, en dévelop-
pant leurs dispositions visionnaires, leur donna la réputation
d’étre dans un commerce étroit avec la divinité. Depuis Samuel
ces apparitions isolées prirent un corps, et par leur organisation
en écoles devinrent une puissance réelle et permanente au
sein du peuple. Le don prophétique fut développé méthodique-
ment et la mystique religieuse excitée par la musique.

C’est sans doute par une direction providentielle que le pro-
phétisme commenca & devenir une puissance en Israél au
moment ou la vie nationale se fortifiait et que I’état recevait
dans la royauté une organe actif. La royauté était devenue un
besoin du temps, car il fallait vis-a-vis des adversaires extérieurs
et intérieurs une main forte dont la période des juges avait
démontré P'impérieuse nécessité. Maintenant que I’état avait
son organe spécial, ’église devait aussi avoirle sien. La prétrise
ne répondait pas entiérement & ce but. Elle représentait le
cOté extérieur de la vie religieuse et le culte dans ses formes
invariables. Elle ne pouvait développer I'esprit du mosaisme
dans le peuple. Sa position était aussi trop dépendante de la
royaute, de sa faveur ou de sa défaveur. Les prophétes, en re-
vanche, sortis du sein du peuple et unis librement entre eux,
étaient naturellement désignés pour étre les porteurs de 'idée
théocratique et représenter la voix de la conscience populaire
vis-a-vis des rois et des prétres. Déja tendus sous Saiil, les
rapports entre le spirituel et le temporel le furent surtout a la
fin du régne de Salomon, dont la faiblesse avaitfavorisé I'intro-
duction de cultes étrangers. Ils se rompirent décidément avec
la séparation des deux royaumes.

Le royaume d’Israél ou d’Ephraim peut bien élre considéré
en une certaine mesure comme une création des prophétes, et
ils y exercérent une influence marquée. Cependant l'intérét
politique des souverains de ce royaume devait les pousser &



188 OTTO PFLEIDERER.

assurer leur indépendance & I’égard de la dynastie de David
par des alliances étroites avec les peuples paiens. Les suites de
cette politique, que suivit en particulier la dynastie de Omri, ne
se firent pas attendre. L’alliance d’Achab avec la fille du roi
de Tyr, Jésabel, amena une lutte ouverte et implacable entre
la royauté et les représentants du pouvoir théocratique au sein
du peuple. Avec I’érection d’autels au dieu Baal et de temples a
Astarté commencerent des persécutions sanglantes, qui, comme
toujours, fortifierent le courage et la foi des défenseurs du vrai
Dieu d’Israél. Elie le Thisbite et son disciple Elisée remporté-
rent par leur persévérante opposition des victoires morales
incontestables ; le premier obtint le rétablissement du culte
de Jéhovah, le second vit la chute d’une dynastie impie. Sous
lamaison de Jéhu et en particulier sous le régne de Jéroboam II,
le royaume d’Israél jouit d’'une grande prospérité extérieure ;
mais la corruption intérieure, I’amour des jouissances, la lége-
reté qui caractérisaient la vie du peuple au sein d’une ortho-
doxie pharisaique, appelaient les prophétes a une activité d’un
nouveau genre. Il n’était plus possible de mettre en ccuvre des
moyens temporels, ni convenable de sévir contre l'idolatrie
étrangeére en excitant 'amour-propre théocratique. Il fallait par
la puissance spirituelle de la parole réveiller le sentiment reli-
gieux et moral, et élever la conscience au-dessus de la lettre
morte. C’est 12 le point de vue nouveau qui domine dans les
plus anciens propheétes dont nous ayons les témoignages écrits,
Amoset Hosée. Cependant leurs avertissements & ne pas comp-
ter sur les puissances du monde mais & se convertir sérieusement
a ’Eternel pour y trouver force et union, demeurérent sans
succes. Apres une série d’usurpateurs, le roi assyrien, Tiglat-
Pilezér, mit fin au royaume de Damas.

A cette époque vivait en Juda le prophéte Esaie. Le royaume
de David, bien que jusqu’alors plus tranquille que son rival, ne
luiétait pointinférieur quant aux forces spirituelles qui s’agitaient
enson sein. Esaie surpasse ses prédécesseurs d’Israél pour la
profondeur des sentiments, la grandeur des pensées aussi bien
(ue par la beauté et la force du langage. Déja avant la mort du
roi Hosias, il avait dévoilé le sort de sa petite patrie et des pays



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 189

voisins avec le coup d’ceil pénétrant du voyant. Sous le gou-
vernement extérieurement heureux de Jotham, il sévit contre
la corruption morale qui avait gagné Juda comme Israél sous
Jéroboam II; lorsque sous Achaz les ennemis extérieurs me-
nacent le pays, Esaie est debout pour fortifier le courage et la
confiance de ses concitoyens et les engager a se défier de I’As-
syrie. Mais & la vue des égarements idolatres du roi et de son
peuple, il donne plein essor & son indignation sur l'ingratitude
de ceux que V'Eternel a comblés de biens.

Au régne plus prospere d’Ezéchias succéde celui de Manassé,
pendant lequel éclate une persécution sanglante contre les ser-
viteurs de Jahve. Josias, élevé sous la tutelle des prétres, ra-
méne un temps de paix intérieure; la théocratie fleurit par
Punion des trois pouvoirs de I’état, roi, prétres et prophétes.
Alors eut lieu la promulgation de la «seconde loi» que nous
trouvons dans le cinquieme livre de Moise. A la téte des pro-
pheétes se trouvait Jérémie, qui, pendant plus d’'un demi-siécle,
prehd une part des plus active aux phases si diverses de la vie
deJuda . Les persécutions ne lui sont pas épargnées apres la
mort du roifidéle, mais il s’éléve avec énergie contre le sommeil
spirituel et ’égarement amené dans le peuple par les faux
prophétes. Il annonce directement la prise et la destruction de
Jérusalem, et cette prédiction ne tarde pas & se réaliser a la
suite des nouvelles erreurs d’une politique inhabile. Lorsque
par la captivité de Babylone l'existence nationale a pris fin, la
conviction que l'alliance extérieure, la loi écrite sur la pierre
et la circoncision de la chairne suffisent plus, cette conviction
s’accentue toujours davantage, et les prophétes peuvent prévoir
que des ruines de lancien état va sortir une vie nouvelle.
Ezéchiel, le prophéte de la captivité, entrevoit et préche un
royaume idéal, fondé sur le renouvellement des coeurs. La cons-
cience religieuse se spiritualise chez les membres pieux du peu-
ple au moment méme olla prospérité nationale a cessé. La rela-
tion arbitraire de Dieu avec Israél fait place & la communion
essentielle de Dieu avec I’homme lui-méme. Les limites du
mosaisme sont franchies, et 'accés du royaume des cieux s’étend
a tous ceux qui confessent le nom du Dieu des miséricordes.



190 OTTO PFLEIDERER.

Cependant les temps du salut sont encore rattachés au ré-
tablissement temporel du peuple d’Israél. Le tableau pro-
phétique de la venue du Messie ou de I’Oint qui doit rétablir
la gloire de T'alliance, revét encore un caractére extérieur et
théocratique . Mais cette enveloppe matérielle renferme un
germe spirituel qui doit bientdot la briser en se développant. 11
apparait en particulier dans « le grand inconnu » de la fin de
I’exil, auquel doivent étre attribués les chapitres XL & LXVI
compris sous le nom du vieux Esaie. Pour lui le serviteur et
Uélu de Dieu est bien d’abord I'élite du peuple d’Israél, mais
cette élite doit servir d’instrument pour une révélation divine
universelle. L’exil a un but positif, celui de servir au salut des
paiens en leur apportant les lumiéres de la nation choisie :
« Mon serviteur juste en justifiera plusieurs. » La spiritualisa-
tion du mosaisme est ainsi parvenue a une hauteur telle qu’il
resie peu de distance & franchir pour arriver au christianisme,

L’influence du propbhétisme s’est étendue, on le comprend,
a Ihistoire religieuse et au développement doctrinal. Les livres
historiques principaux qui se rapportent a cette période, a sa-
voir les livres de Samuel et des Rois, ont sans doute été écrits
deés lestemps de Salomon quant & leurs parties principales, mais
ils ont subi, probablement vers la fin-de I'exil, une compléte
transformation dans Vesprit de la prétrise et du prophétisme.
Ce qui le témoigne, c’est 'importance dominante accordée a
tout ce qui se rapporte a la religion et au culte. Mais le point
de vue du prophétisme se montre surtout dans le pragmatisme
religieux exclusif qui ne connait pour toutes les actions hu-
maines que deux motifs, la crainte de Dieu ou 'impiété, et juge
également tous les événements heureux et malheureux d’apreés
le dogme d’une rétribution stricte. Le stigmate de condamnation
qui s’attache & la plupart des regnes (il fit ce qui déplait
UEternel) explique que I'introduction de la royauté lui paraisse
un mal et un abandon de Dieu, le souverain Roi. (1 Sam.
VIII, 12.) Le livre des Juges porte aussi ce caractére de
pragmatisme théocratique, car les détresses du peuple y
sont considérées comme la punition immédiate de son mé-
pris pour la 10i, tandis que la cause principale est en vérité



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 191

le manque d’organisation politique. Mais l'influence du pro-
phétisme est plus considérable encore sur les documents
qui se rapportent & l'origine de la nationalité israélite tels
qu’ils sont conservés dans les livres de Moise et de Josué.
L’universalisme prophétique fait le fond de bien des prédic-
tions et promesses placées dans les temps mosaiques ou anté-
rieurement & eux; c’est également lui qui a provoqué la com-
position d’'un second recuell de lois, ajouté a la collection plus
ancienne et composé dans un esprit évidemment postérieur.
Le Deutéronome se distingue profondément des livres qui pré-
cédent par le motif sur lequel doit reposer 'obéissance a laloi.
Pourle mosaisme, ce motif était tout extérieur, c’était le fait
de la délivrance d’Egypte. Pour le prophétisme, en revanche,
c’est 'amour de Dieu auquel doit répondre ’amour de ’homme
et la conversion du ceeur. Les promesses de récompenses ter-
restres et les menaces de chéitiments corporels ont fait place
aussi & 'espérance plus élevée d’un rétablissement final. C’est
également au prophétisme qu'’il faut rapporter tous les traits
de I'histoire des origines d’Israél qui placent dans cette premiére
époque les espérances messianiques et la pensée d’un plan de
salut universel. A cet égard, en particulier, la vie d’Abraham,
le héros de la foi, a été idéalisée d’une telle maniére qu’elle sur-
passe de beaucoup 'esprit du mosaisme. Le rapport historique
de Dieu au peuple d’Israél est devenu un rapport général
avec ’humanité ; Abraham est présenté comme le type du ser-
viteur du Seitgneur que nous trouvons dans I’Esaie babylonien.
Il doit servir d’instrument pour la conversion et le salut de
tous les peuples, point de vue décidément étranger a la loi.
Enfin, les développements apportés aux conceptions religieuses
des Hébreux pendant leur séjour & Babylone, par des influences
étrangéres, se retrouvent aussi dans le livre des origines. C’est
la religion de Zoroastre qui a évidemment contribué i la for-
mation de la doctrine des esprits bons et mauvais (anges et
démons). Le récit de la création du monde et de 'humanité est
emprunté au parsisme jusque dans ses détails les plus carac-
téristiques. (Homme primitif, Eden, arbre de vie, serpent,
chute, etc.)



192 OTTO PFLEIDERER.

Si nous résumons les résultats dogmatiques du prophétisme
en les comparant au mosaisme, nous pouvons les comprendre
sous les points suivants :

10 Jahve, le Dieu d’Israél, est le seul Dieuw, non point dans ce
sens qu’il est pour Israél le but le plus élevé de I’adoration sans
exclure d’autres dieux nationaux, mais dans le sens absolu du
monothéisme, comme P'unique Créateur et Conservateur du
monde. La notion de la sainteté de Dieu, négative et positive a
la fois dans le mosaisme, mais qui se fondait sur une manifesta-
tion accidentellede sa volonté, devient Uamour, ’attribut essen-
tiel de Dieu, le fond de toutes ses révélations passées et la
source inépuisable du salut pourle peuple de son héritage et
pour tous les peuples.

20 Dans le mosaisme c’était au peuple comme tel que s’adres-
sait la révélation divine. La loi se rapportait en conséquence 3
Pordre civil ou religieux, mais par son codté extérieur; c’était
la loi de la lettre. (’est maintenant I’homme comme individu
qui devient le but de la volonté divine ; créé a4 I'image de Dieu,
il est appelé & servir Jahve et cela non-seulement des lévres
mais avant tout de son cceur. Le péché n’apparait plus seule-
ment comme une violation de la loi; il se trouve dans la résis-
tance du cceur, dans la faiblesse humaine et dans I’inconstance
de la volonté; il est une infidélité, une révolte contre Dieu qui
peut rester impunie. Le chitiment doit étre d’autant plus
severe que la résistance est plus grande. Mais il n’a pas pour
but 'anéantissement du peuple de Dieu. Quoique les impies
en soient la victime, le chitiment doit avoir sur I’ensemble
une influence bénie ; il doit renforcer la fidélité des justes et,
en les exposant & des souffrances terrestres, les rendre le
levain de 'humanité. La rédemption elle-méme est d’abord
la;restauration de I'état israélite sur le sol sacré et le reléve-
ment glorieux du trone de David, mais la paix d’Israél doit
s’étendre aux autres nations ainsi que toutes les bénédictions
de la vraie connaissance de Dieu. Toutefois la conversion du
coeur, le renouvellement moral.de ’'homme, sont la condition
nécessaire de la délivrance.

3° Le prophétisme attendait cette restauration dans un pro-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 193

chain avenir et la faisait coincider avec le retour de ’exil. Bien
que cette espérancene se fut point réalisée, on ne pouvait’aban-
donner, puisqu’elle était un postulat de la foi. Deux solutions
étaient possibles et elles furent tentées simultanément. «/ Plus
les tristessesjduprésent anéantissaient la possibilité d’'un change-
ment naturel et graduel de la situation, plus apparaissait la né-
cessité d’une intervention miraculeuse et surnaturelle de Dieu.
Il pouvait alors sembler indifférent que les actes miraculeux
pour amener le salut théocratique fussent accomplis par I'inter-
médiaire d'un envoyé humain particulier, le Messie (Malachie),
ou que le nouveau royaume fut établi directement par Dieu
sans un tel intermédiaire et placé sous son gouvernement im-
médiat. (Daniel.) b) A coté de cette direction de la foi en existait
une autre qui semble en opposition décidée avec elle. Partant
de I'’expérience méme, on en vient & douter qu’une félicité exté-
rieure doive répondre ici-bas & la piété intérieure. L’Ecclé-
siaste affirme lincertitude de 1'homme dans les questions
religieuses et veut s’en tenir & Ja morale pratique. L’es-
pérance d’une résurrection apparait quoique vacillante dans le
livre de Job. Mais un petit nombre résolvent tous les doutes
en s’élevant & la hauteur de la disposition exprimée dans le
Ps. LXXIII, 25, qui est comme un avant-coureur de I’assurance
joyeuse du christianisme. La communion de Dieu suffit en elle-
meéme pour assurer la paix : « Pourvu que je te possede, je ne
demande rien au ciel et sur la terre; alors méme que mon
corps et mon Ame défaillent, tu demeures, 6 Dieu, la consola-
tion de mon cceur et mon partage & toujours. » Ici le judaisme
est surle point de s’affranchir des limites de sa conception char-
nelle pour arriver a I'assurance intérieure de I’adoption divine ;
son scepticisme est une préparation négative & la religion de
Iesprit et de la vérité.

I[e DIVISION. — L’ISLAMISME.

IX. — Le fondateur de Uislamisme.

La religion des Arabes n’avait pas subi de changements bien
sensibles depuis son origine jusqu'aux temps de Mahomet ;

Cc. R. 1872. 13



194 OTTO PFLEIDERER.

¢’était un culte des astres en ce sens que les forces divines de
la nature étaient principalement concentrées dans les astres, le
soleil, Saturne et Jupiter d’'une part, la lune et Vénus de 'autre.
Cependant au-dessus de toutes les divinités particuliéres dont
le culte différait suivant les tribus, dominait un Dieu commun
a toutes, Allah (élévation ou lumiere), le Dien xar’éoymv qui
peut étre identifié avec Bel, le Dieu du ciel des Sémites du
nord. A ce dieu du ciel et du soleil était associé comme
chezles autres Sémites nne divinité féminine de la terre et de
la lune, Allat. Enfin les Arabes croyaient & une foule indé-
terminée d’esprits du désert, les Dschin, qui étaient d’ailleurs
aussi peu des divinités que les nymphes grecques ou les elfes
des Germains. Ce polythéisme se développa par le fait que cha-
que tribu voulut avoir son dieu particulier , en sorte que si la
suprématie d’Allah subsistait encore pour la conscience reli-
gieuse, les pratiques du culte la rejetérent peu 4 peu a I’arriére-
plan. Cela arriva en particulier lorsque la tribu Kuraisch de la
Mecque obtint uneinfluence prépondérante et plaga sa divinité
Hobal (Saturne) a la téte des trois cent soixante divinités du
Panthéon arabe. C’est ce qui explique I'inimitié profonde qui
exista dés le commencement entre cette tribu et le réformateur
Mahomet. On se représentait volontiers la divinité sous la forme
de simples objets de la nature tels que des pierres et des arbres,
qui étaient censés sa demeure de prédilection. La mantique
jouait un grand roéle dans le culte arabe, mais les tromperies des
voyants la firent tomber en diserédit.

Le mouvement religieux dont sortit I'islamisme avait déja
commencé avant son fondateur. Des influences judaiques avaient
formé une secte arabe qui rejetait le polythéisme populaire et
croyait & I'unité de Dieu. Considérés, par la foule, comme des
libres penseurs (Hanyf), ses membres se prétendaient au con-
traire les confesseurs de la vieille foi d’Abraham. Plusieurs mem-
bres de cette secte étaient de la famille de Mahomet, en sorte
(ue pour juger sainement de la réforme apportée par ce der-
nier, il ne faut pas négliger ce chainon. intermédiaire entre le
judaisme et l'islamisme.

La naissance de Mahomet doit étre placée en 571 aprés Jésus-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 195

Christ. Demeuré pauvre jusqu’a son mariage avec Cadischa et
destiné au négoce, il montra alors une disposition toujours plus
marquée a se retirer de la vie active pour se livrer a la médi-
tation religieuse. Cette soif profonde de la vérité s’unissait chez
lui & un état corporel anormal ; une maladie nerveuse se ma-
nifestait en lui par des acceés violents et des hallucinations exta-
tiques. Chez un sujet dont la tendance est avant tout religieuse,
les hallucinations devaient conduire facilement aux visions. Une
particularité des visionnaires habituels est de s’imaginer étce
en la possession d’un étre surnaturel (Sapévov, ange ou démon)
avec lequel ils conversent comme avec un étre humain. Maho-
met avait d’abord attribué ses acces au démon, mais, a la suite
d’un reve significatif, cette pensée fit place & 'assurance qu’il
les devait & ’'apparition d’un envoyé bienfaisant, d’un ange mes-
sager de Dieu. Cette assurance, qui se développa au milieu de
bien des combats, finit par s’emparer de lui et lui donner le
sentiment de sa mission divine. Il serait aussi faux de supposer
ici avec le rationalisme une supercherie que d’y voir avec le
supranaturalisme l'influence de faits purement extérieurs. Ce
tut sans doute un événement intérieur qui entraina avec lui I’or-
ganisation physique et donna une forme dramatique aux fluctua-
tions du sentiment. Mahomet voulut convaincre ses parents de
la révélation qui lui était adressée etles amener ala foi en 'unité
de Dieu ainsi qu’a la conviction dunéant des divinités paiennes;
mais il ne rencontra d’abord que doutes. La résistance la plus
opiniatre lui fut opposée par les Kuraichites qui, par des raisons
politiques, pouvaient craindre que le prophéte ne mit fin & leur
domination aristocratique. Chassé de Taif, persécuté violem-
ment & la Mecque, Mahomet eut dans cette situation critique
la plus hardie de ses visions qui le transporta jusqu’au trone
de Dieu, ou les prophétes et les anges lui céderent la premiere
place. Sa prédication ne tarda pas en effet & trouver écho au-
prés de pélerins de Médine qui, venus & la féte ordinaire de la
Mecque, s’engageérent & n’adorer que Dieu seul, & protéger son
prophéte comme leur propre vie, alui obéir dans la joie et dans
Pépreuve et a confesser sans crainte la vérité. Ils le recurent
en triomphe & Médine, ou il avait été obligé de fuir, et bientot



196 OTTO PFLEIDERER.

s’éleva la mosquée qui renferme son tombeau et ou il fit ses
premiéres prédications publiques.

C’est & partir de cette fuite (Hedschra) que la communauté
mahométane est fondée. Mahomet donne déja & ses disciples
les premiéres institutions religieuses (priéres répétées, mois de
jetine, préceptes de purification, etc.). Il retient du paganisme
arabe les pélerinages & la Mecque ainsi que le culte de la Kaaba
(pierre sacrée), cela en grande partie pour des raisons politiques,
afin de conserver & la Mecque son importance comme centre
du culte arabe. La nécessité de gagner cette position centrale,
encore au pouvoir de ses ennemis, fut I'occasion de P'attitude
offensive prise dés lors par la nouvelle communauté. Maho-
met accentue encore avec force la parenté de sa religion avec
celles des Juifs et des chrétiens. Il enseigne que chaque peuple
arecu une révélation particuliére par ses propres prophétes,
les Juifs la Thora, les chrétiens ’Evangile ; car partout la vraie
révélation est identique a elle-méme et le prophéte des Arabes
ne fait gu’annoncer ce que Dieu a fait connaitre & Adam, Noé,
Abraham, Moise et Jésus. Il se donne lui méme pour le « sceau
des prophétes. » Mais en tant que les Juifs et les chrétiens
recoivent d’autres doctrines que celles que renferment la foi
commune (unité de Dieu, jugement, abandon de 'nomme a
Dieu), leur religion est fausse, elle est une corruption coupable
de la vraie religion qu’il annonce dans sa pureté primitive. Et
le prophéte de la Mecque ne tarde pas a considérer Juifs et
chrétiens comme déchus, 4 insister sur leurs divisions en face
de 'unité de sa foi, et & menacer de la colere de Dieu ceux qui
repoussent son prophete. Lorsque les croyants se sentirent
assez forts, ils n’hésitérent point en effet & frayer par le glaive
un chemin a leur foi. A la conquéte de la Mecque (680) succéda
la conversion de tout le peuple arabe et le travail de conquéte
de l'islamisme s’étendit en Asie, en Afrique et en Europe.
Autant les premiéres années de la vie de Mahomet avaient été
pures, autant les derniéres sont troublées au milieu du succés
par la convoitise, la haine et la vengeance. Mais il faut enaccu-
ser aussi bien son temps et le caractére général des Sémites
que le caractére personnel du prophete. On ne peut, malgre



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 197

toutes les lacunes morales de Mahomet, lui contester une puis-
sance créatrice remarquable et un instinct religieux dont la
manifestation a été en bénédiction pour des millions d’hommes.

X. — Le dogme et la mystique de Uislamisme.

D’apres le plus ancien historien arabe, [bn Hazm, de Cordoue
(environ 1060 aprés J.-C.), les principales sectes de I'islamisme
sont : les Shyites et les Charingites, les Morgites et les Motazi-
lites. Les Shyites, la plupart Persans, étaient les fidéles adhé-
rents d’Aly, beau-fils de Mahomet, quils vénéraient & 1’égal
d’un dieu. Les Charingites, Arabes pour le plus grand nombre,
avaient une tendance plus démocratique et déclaraient comme
un devoir sacré de refuser ’obéissance 3 tout chef injuste. Les
Morgites, d’une origine postérieure et dont le nom signifie
« ceux qui espérent, » formeérent une réaction pratique contre
les sombres conceptions et la crainte de I'enfer qui étaient deve-
nues un caractére toujours plusmarqué de l'islamisme. Les Mo-
tazilites (dissidents) constituent la secte la plus importante. Ce
sont les rationalistes de l'islam qui combattent dans tous ses
points fondamentaux lautorité du dogme orthodoxe. Sous la
dvnastie des Abassides ce parti eut la prépondérance et c’est a
cette époque que fleurit la philosophie arabe. Son influence fut
elle que ’orthodoxie fut obligée d’y avoir égard et on aboutit &
une théologie de conciliation.

Si nous en venons & Uhistoire du dogme telle qu’'elle ressort
des luttes entre les motazilites et les orthodoxes, nous avons &
remarquer les points qui suivent.

Mahomet avait transcrit les diverses révélations quilui avaient
été adressées sous le nom général de Koran (lecture.) D’apres
la tradition, il ne laurait fait que sur la sollicitation de ses
adversaires qui réclamaient de lui un écrit dont 'origine divine
fut attestée. Mais le Koran n’est qu’une copie d’un texte original
que Dieu garde auprés de lui (mére du livre.) La Thora des
Juifs et ’Evangile en sont des copies incomplétes ou en partie
fausses, tandis que le Koran est la seule copie fidéle. Bientot
cependant la vénération pour le livre qui était 4 la base dela



198 OTTO PFLEIDERER.

foi d’autorité fut telle qu’elle aboutit & cette affirmation inouie
que le Koran est incréé et qu’il posséde la nature et la dignité
du Dieu éternel. Mais les motazilites ayant combattu de toutes
leurs forces cette assertion qui contredisait 1'idée méme de la
créature, la théologie de conciliation (Ashary et son école) la
modifia en ce sens que I'éternité du Koran ne se rapporte qu’au
texte céleste, tandis que la copie est un livre d’un carac-
tére humain. Ces restrictions n’empéchérent pas les exceés
du fétichisme de la lettre surtout chez les Mahométans non
Arabes.

A Tautorité du Koran se lie étroitement celle de son auteur
humain, le prophéte Mahomet. Il se forma aussi un dogme de
sa personne. Mahomet avait emprunté I'idée de la prophétie
au judéo-christianisme ; il admettait que par une illumination
spéciale le contenu du livre céleste (texte original duKoran) avait
été communiqué au prophéte en tout ou en partie avec plus
ou moins de clarté. La dignité de propheéte était selon lui un
don de la grice divine, accordé en récompense de la foi et de
I'obéissance, sans privilége spécifique de rang ou de personne.
Cependant, bientot aprés la mort de Mahomet, se généralisa une
théorie bien plus avancée sur les attributs mystérieux et sur-
naturels des propheétes et en particulier du plus grand d’entre
eux, Mahomet. Il fut enseigné que les prophétes ressemblent
spirituellement 4 des anges alors méme que leur corps est
humain. Ils sont infaillibles en tout ce qui concerne le royaume
des cieux et les choses qui ne peuvent étre connues que par
une inspiration divineimmédiate. Mahomet a, entre tous, possédé
Iinfaillibilité et I'impeccabilité méme dans 1’état d’enfance. Les
motazilites nient I'impeccabilité du prophéte ou la restrei-
gnentd I'absence de péchés grossiers; en tous cas ils ne veulent
rien savoir d’une telle pureté avant sa mission de prophéte et
I'histoire leur donne raison, puisque danssa jeunesse Mahomet
avait été paien. Ashary cherche a concilier les exigences
de la conscience religieuse et celles de la raison ; il distingue
entre la possibilité du péché quiappartenait 4 la nature humaine
de Mahomet et sa réalisation effective qui fut évitée, en partie
par le secours de la grice divine, en partie par sa propre liberté



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 199

Cependant le dogme de la personne du propheéte s’accentua
toujours davantage et s’enrichit de représentations fantastiques.
On lui attribue des miracles, une naissance surnaturelle, la
préexistence, etc.

La doctrine de la personne du prophéte forme le passage de
la partie formelle de la dogmatique de l’islamisme a la partie
matérielle. Cette derniére s’occupe principalement des attributs
de Dieu, de la liberté morale ou de la prédestination et de I’es-
chatologie.

L’unité de Dieu forma dés le commencement la doctrine
fondamentale de l'islamisme et fut toujours plus précisée par
Mahomet en opposition 4 I’ancienne croyance polythéiste. Les
anges et les Dschins que le prophéte admet encore ne sont que
des serviteurs d’Allah. Il repousse la trinité chrétienne, et s’il
parle du Saint-Esprit, ce n’est que commed’une hypostase créée,
d’'un ange messager par lequel est communiquée l'inspiration
divine.

Le prophéte ne s’est pas exprimé théoriquement sur les
attributs de la toute-puissance, de la sagesse et de la toute-
science, bien qu’il les ait affirmés pratiquement. Mais il n’a point
hésité a4 donner a Dieu des attributs anthropomorphiques tels
que I'ouie et la vue, des mains, un visage ; dans ses visions il
a va Allah en chair sous la forme d’un jeune homme avec des
cheveux abondants et des sandales d’or. Cette matérialisation
de Dieu s’accrut encore chez les adhérents orthodoxes de Ma-
homet. Les Motazilites, en revanche, montrent la contradiction
qui existe entre I'unité divine et I'idée de la multiplicité de ses
attributs. Chaque attribut ne peut étre que l'essence divine
méme ou que 'un des modi de lactivité divine n’ayant de
leur réalité que pour l'esprit humain. Ashary chercha une
transaction : les attributs de Dieu sont réels mais d’une autre
réalité que ceux des créatures. Allah ne sait pas comme I’homme
sait, car son savoir n’augmente ni ne diminue; il est une
substance sans accidents, il n’a aucune limite, en un mot, il
est incompréhensible.

A la question des attributs divins se joint celle de la prédes-
tination (prédétermination) dans ses rapports avec la liberté



200 OTTO PFLEIDERER,

morale. Mahomet n’avait pas donné de thévrie positive & ce
sujet. Dans le Koran on trouve des passages qui supposent la
liberté de la volonté humaine et d’autres (ui établissent la
nécessité éternelle du conseil divin. Ce fut cette derniere affir-
mation qui '’emporta dans le dogme orthodoxe. La volonté
divine absolue n’est pas méme retenue dans les limites de sa
propre loi; on lui attribue une indépendance arbitraire, analo-
gue a celle des despotes orientaux qui disposent aveuglément
.du sort de leurs sujets. Le rationalisme des Motazilites se diri-
gea surtout contre ce dogme. Wasil montra que 'homme est
libre dans ses acles el en porte la pleine responsabilité. Dieu
ne peut, ni dans ce monde ni dans l'autre, déterminer arbitraire-
ment la félicité ou le malheur de I’homme ; le sort de 'homme
dépend de son rapport & la loi morale. En Perse se forma en
opposition & l'indéterminisme rationaliste un déterminisme
spéculatif sans restrictions (Gabarites), que 1'’école conciliatrice
d’Azhary chercha & adoucir comme le semi-pélagianisme le fit &
I'égard de I'augustinisme. La capacité de '’homme pour agir lui
est accordée par Dieu seul ; maislarésolution etl’effort sont dans
sa liberté et constituent son mérite. Aussitot que 'intention et
la résolution sont manifestes, Dieu accorde & 'homme le pou-
voir d’exécuter, et celui-ci obtient ainsi la récompense ou la
punition par sa propre attitude. Mais le plus grand nombre des
musulmans conservent un déterminisme absolu dont I'injustice
est niée par Ghazzaly an moyen des mémes raisons qu’emploient
Augustin et Calvin. « La justice de Dieu ne peut pas étre mesu-
rée avec une norme humaine. Un homme est injuste parce qu’il
dispose arbitrairement du bien du prochain, mais pour Dieu
cette injustice n’est point possible. Il n’y a pour lui aucun
bien d’autrui et les créatures n’ont aucun droit vis-a-vis de
lui. »

Les doctrines de la résurrection, du jugement, de I’éternelle
félicité et de la condamnation sans fin, sontaussi trésimportantes
pour la dogmatique de lislam. Mahomet avait présenté les
terceurs de la mort et de I’enfer comme le motif le plus pressant
pour la conversion des incrédules et la perspective des joies
du paradis comme la plus puissante consolation des croyants.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 201

Ce furent également les Motazilites qui donnérent la premiére
impulsion au développement de Veschatologie. Sous 'influence
de la philosophie platonicienne, ils soutinrent la pleineindépen-
dance de ’ame et la délivrance que la mort lui apporte en la
détachant des liens du corps. Les orthodoxes affirment en
revanche que I'ame ne peut vivre par elle-méme ; elle est liée
au corps jusqu’a sa résurrection et participe aussi aux douleurs
de sa corruption. La félicité ne peut commencer qu’avec la
résurrection méme du corps dont!’dme a besoin pour jouir d’'un
bonheur qui est d’une nature purement sensuelle. C’est ce
qu’accentue le mystique Ghazzaly. La description des événe-
ments eschalologiques porte le signe évident de I'influence du
christianisme (apparition d’'un Messie, d’un anti-Christ, dispa-
rition des astres, son des trompettes, nouveaux cieux et nou-
velle terre, etc.). Quant au jugement, au fond de toutes les
représentations assez diverses de lislamisme, se trouve la
distinction entre ceux qui confessent et ceux qui ne confessent
point la foi positive de Mahomet. Malgré toutes les vertus
morales, la foidlaloi et & la révélation du prophéte peut seule
préserver des tourments de I’enfer; sans elle la supériorité
morale n’est point suffisante pour ouvrir le paradis. Les théo-
logiens musulmans aiment & peindre de la maniere la plus
effrayante les tourments de I’enfer ainsi qu’a décrire en traits
sensuels la félicité des élus.

Cependant une tendance plus spiritualiste se fit jour et fut
représentée, non point seulement par quelques penseurs, mais
par deux partis qui se formeérent au sein du mahométisme, et que
I'on peut appeler le parti de I'ascétisme et celui du panthéisme.
L’ascétisme donne naissance 4 la vie du cloitre et & des moines
mendiants. (Sufisme) Le renoncement au monde est fondé sur
I’amour de Dieu. Cependant ce sentiment a encore le caractére
de la notion orthodoxe ; ¢’est un abandon passif de I’homme im-
puissant a la volonté toute-puissante et sans limites d’Allah. Ce
n’est pas une libre communion, une pénétration joyeuse et con-
fiante dela volonté humaine par la volonté divine. Le sufisme
effleure le panthéisme, et c’est de lui que sont sorties les con-
ceptions décidément panthéistes d’'un Aly et d’'un Sohrawady.



202 OTTO PFLEIDERER.

IIl®* DIVISION. — LE CHRISTIANISME.

XI. — La religion chrétienne.

L’espérance d’une restauration théocratique avait été con-
servée par le peuple d’'Israél au milieu de la longue suite des
malheurs qui 'avaient frappé. Ranimée avec force par la glo-
rieuse résistance des Maccabées, en qui le livre d’Hénoc (110 av.
J.-C.) voit les prédécesseurs du Messie, puis dé¢ue bientot apres
par les événements mémes, elle n’en demeura pas moins vi-
vante et de plus en plus ardente. (Sagesse de Salomon.) Les
mots de Christ, Messie, royaume du grand Roi, royaume des
cieux, semence de David, sont sur toutes les lévres en Galilée
et en Judée, méme en Samarie, a ’époque du régne d’Hérode.
Les défenseurs les plus décidés de ces idées religieuses et na-
tionales étaient les Pharisiens, dont le patriotisme et I'attache-
ment a la loi réclamaient également le rétablissement du seul
gouvernement de Dieu et ’anéantissement de toute domination
étrangére. Bien que plusieurs partageassent les vues du cé-
lebre Hillel et attendissent une intervention subite et miracu-
leuse de I’Eternel, la majorité du parti se rattachait & I'opinion
de Schammai et ne pensait pas que la suprématie divine put
étre établie autrement que par une lutte ouverte contre les
oppresseurs du pays. Ils étaient tous d’ailleurs unis dans la
pensée que la restauration nationale ne pouvait étre accomplie
qu’a la condition d’une stricte observation de la loi mosaique.
Les Sadducéens s’accordaient avec les Pharisiens pour le main-
tien des formes extérieures du mosaisme et en particulier pour
les priviléges de la prétrise, mais ils n’avaient point leur idéal
religieux et politique. Aristocrates blasés, ils étaient morts a
Iesprit national et d’autant plus ouverts aux raffinements d’une
culture ¢étrangére. A I'un et a 'autre de ces partis manquait la
vie du cceur sans laquelle la religion n’est qu'un formalisme. La
piétéintérieure s’était retirée chez une secte qui formait une com-
munauté organisée sous le nom d’Essénisme. Quoiqu’il présente
des caractéres frappants de ressemblance avec les néo-pytha-

~goriciens (ascétisme, célibat, costume, noviciat et grades, etc.),



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 203

I'essénisme est cependant d’une origine juive incontestable. Il
cherchait la justice dans la pureté et dans I’éloignement du
monde; dans le rejet des cérémonies vaines du culte extérieur
et dans un amour du prochain qui allait jusqu’a la communauté
de biens et & l'abolition de I’esclavage. Son ascése prenait sa
source dans le naziréat du mosaisme et son organisation hiérar-
chique dans les écoles des prophétes. Mais si ’on doit voir dans
cette « ligue de la vertu» le plus noble fruit de la religion des
Hébreux, il ne faut pas méconnaitre (ue cette piété cachée de-
meurait sans influence sur ’ensemble du peuple et qu’elle était
incapable d’amener une réforme générale. Les Esséniens sacri-
fiaient la vie nationale & un développement subjectif qui demeu-
rait impuissant par son exclusisme méme. Les Pharisiens, au
contraire, n’avaient en vue que la restauration du peuple et
la piété n’était pour eux qu’'un simple moyen pour atteindre ce
but temporel. Il y avait dans les deux directions un élément
précieux, d’'un coté la profondeur du sentiment religieux, de
I'autre I’énergie de I'action et la vigueur du patriotisme. Si elles
parvenaient & s’unir dans une personnalité vivante, on pouvait
espérer une ére nouvelle et bénie. L’histoire nous présente cette
union dans la personne et dans 'ceuvre de Jean-Baptiste. Le
fond de sa prédication: « Repentez-vous, car le royaume des
cieux est proche », indique la foi & la réalisation imminente d’un
royaume messianique tel que se le représentaient ses com-
patriotes et avant tous les Pharisiens. Elle pose coiume con-
dition fondamentale un sérieux moral qui se manifeste par le
renoncement aux péchés et par 'accomplissement du bien.
Cependant remarquons que les exigences du Baptiste ne vont
pas encore au dela de la pratique extérieure du bien et de
I'omission du mal. (Luc III, 10-14.) Il ne parle point encore
d’un changement radical et n’en appelle pas au Pére céleste
comme type et source de la perfection. Il est encore éloigne
surtout de chercher dans un amour filial pour Dieu le point
de départ de la transformation spirituelle de 'homme. 1l repré-
sente le sérieux profond de ’essénisme, mais aussi ses imper-
fections, son rigorisme ascétique, sa haine du monde. Le
désert, Phabit grossier, les privations physiques convien-



204 OTTO PFLEIDEHRER.

nent sans doute & un prédicateur de la repentance qui pré-
pare le chemin du royaume, mais ils ne peuvent convenir
a la liberté des enfants du royaume. Jean-Baptiste pouvait pro-
voquer un salutaire ébranlement dans le peuple, mais 1l n’était
pas ’homme & fonder une réforme durable.

Dans la foule qui était accourue de Galilée au désert et avait
recu le baptéme de consécration pour le futur royaume se trou-
vait Jésus de Nazareth, un homme un peu plus jeune que Jean,
rempli des mémes espérances, mais animé d’un tout autre
esprit. Que Jésus ait été puissamment ébranlé par la preé-
dication de Jean-Baptiste, cela ressort non-seulement du fait
qu’il se fait baptiser par lui, mais encore mieux des premieres
paroles qui sortent de sa bouche apres la captivité du précur-
seur. En inaugurant son ministére par le méme appel que ce
dernier, il se donnait incontestablement comme son successeur
et le continuateur de son ceuvre prophétique. Mais la maniéere
dont 1l développe les conditions spirituelles pour 'entrée du
royaume divin montre des vues autrement profondes que celles
de Jean.

La justice meilleure que proclame le discours sur la mon-
tagne (Math. V-VII) doit étre celle d’un cceur absolument
changé. Le but de toute moralité, comme sa norme absolue,
c’est la perfection de Dieu : « Soyez parfaits comme votre Pére
qui est dans les cieux est parfait. » En placant I'idéal moral a
une telle hauteur, Jésus anéantit toute gloire imaginaire de
I'homme et le ramene & ’humilité qui lui convient ; mais il
donne en méme temps & la moralité son plus puissant motif,
le rapport de 'homme avec Dieu devenant celui de 'enfant
avec son pere. Dans cette pensée s’exprime l'originalité de la
conscience religieuse de Jésus. Le devoir est entré dans la
spheére de la liberté religieuse, qui agit maintenant spontanément
et par un attrait réel. Car si ’homine se sent enfant de Dieu,
sa destination a la ressemblance divine est la disposition de sa
propre nature. Ce qui est demandé de lui, loin de contredire
ses vrais désirs, les satisfait entiérement. L’abandon entier de
la volonté humaine & la volonté divine, est présenté par Jésus
sous les deux formes de la justice religieuse et de la justice



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 205

morale, comme amour de Diew et amour duprochain. L’amour
actif pour le prochain est enveloppé dans ’amour pour le Pére
céleste ; il a aussi sa loi dans la perfection de Dieu dont la mi-
séricorde est inépuisable méme & 1'égard de ceux qui lui ré-
sistent.

Mais & ces exigences idéales ne répond point la direction na-
turelle de ’'homme. Il reste en arriére de sa destination; il est
pécheur. Jésus considére le péché avant tout sous le rapport re-
ligieux. C’est un éloignement de Dieu, un égarement dans la
multiplicité des biens du monde, qui ne peut donner que le
sentiment du vide. Le péché est une fausseliberté de la volonté
qui, arrachée a sa liaison avec le Dieu infini, tombe dans une
dépendance d’autant plus profonde des choses finies. Cet éga-
rement est digne de pitié, et la compassion divine ne peut que
s’attacher 4 la brebis perdue pour lui montrer le vrai chemin;
elle recoit & bras ouverts les travaillés pour leur donner le
repos, les affamés et les altérés pour les rassasier. La créature
doit reconnailre librement sa faiblesse et sa dépendance absolue
de Dieu. Par le sentiment de sa dépendance elle devient en
réalité ce qu’elle est appelée & étre, un enfant de Dieu, uni au
Pére par une communion étroite et recevant en partage tout
ce qui lui appartient. La dépendance absolue de la créature est
sa liberté absolue, parce que c’est en elle qu’elle trouve son
achévement et sa complete satisfaction. « Celui qui veut con-
server sa vie la perdra, mais celui qui la perdra pour amour
de Dieu, la conservera.» Celui qui n’a rien en lui parce qu’il
veut tout recevoir de Dieu, celui-la est dans toute sa pauvreté
le riche véritable, consolé dans toute affliction, rassasié dans
toute privation. Ses efforts tendant & posséder le bien le plus
élevé, les biens inférieurs lui appartiennent aussi. Les enfants
de Dieu ont un droit de jouissance sur les biens de leur Pére ;
ils sont ses administrateurs placés sur toute sa maison, ils
n’ont point ainsi 4 fuir le monde el & rompre avec la vie ordi-
naire. En opposition décidée avec le précurseur, Jésus vit
comme homme avec des hommes, boit et mange, se fait inviter
et invite aussi dans la maison de Pierre a Capernaium. Il a un
cceur ouvert 4 la vie humaine comme & la vie de la nature et



206 OTTO PFLEIDERER.

regarde comme un privilége des enfants de Dieu que, délivrés
des soucis de la vie matérielle, ils jouissent de l'existence
comme les oiseaux de l'air et les lis des champs. Enfin 'homme,
par son union avec Dieu, est aussi affranchi de l’obéissance
servile a la loi de la lettre. Ayant re¢u la volonté de Dieu dans
son cceur, 1l est devenu son propre but, vis-a-vis duquel la loi
extérieure n’a qu’'une valeur relative. Aux défenses alimentaires
de la loi mosaique et de la tradition pharisaique est opposée la
sentence : « CGe n’est pas ce qui entre dans ’homme qui le
souille, mais c’est ce qui sort de son cceur impur. » Les sacri-
fices extérieurs sont peu de chose en comparaison du grand
commandement de 'amour de Dieu et du prochain. Il semble
que la conséquense naturelle de ce principe et été la suppres-
sion du rituel mosaique, mais Jésus ne I’a pas encore tirée. Il
n’a ni attaqué la circoncision, comme Paul le fit, ni cherché a
détourner ses disciples de I'observation du culte cérémoniel. I1
déclare qu’il n’est pas venu pour abolir la loi et les prophétes,
mais pour les accomplir, c’est-a-dire qu’il est venu pour mettre
en lumiere la profonde signification de 'ancienne alliance en
réalisant son principe, 'amour de Dieu et du prochain. C’est au
nom de ce principe qu’il s’éléve contre une notion étroite de la
loi qui exclut la vraie moralité. Jésus en agit de la méme ma-
niere a ’égard du particularisme juif. Il ne nie pas les préro-
gatives du judaisme, et cependant ses rapports avec les Cana-
néens et les Samaritains en disent plus que toutes les paroles.
Il n’hésite pas & prononcer une louange meéritée sur la foi des
paiens et a proclamer 'amour de Dieu qui fait luire son soleil
sur les bons et sur les méchants, toutes choses dont devait né-
cessairement découler 'universalisme paulinien. En établissant
des principes si riches en conséquences sans déduire ouverte-
ment ces derniéres, I'attitude de Jésus avait cet immense avan-
tage qu’elle n’amenait pas une rupture prématurée avec le
judaisme, rupture pour laquelle la jeune communauté n’était
pas encore préparée.

Dépendance de Dieu s’identifiant avec la pleine liberté de
I’'homme, voila la révélation nouvelle que Jésus avait fait sortir
des profondeurs de sa conscience religieuse et de sa relation



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 207

filiale avec le Pére céleste. Cependant cette révélation nouvelle
n’apparut point dans son isolement; glle fut liée aux idées re-
ligieuses de son temps et de son entourage. C’est sous I'impres-
sion de I'idée du royaume messianique, affirmée avec puis-
sance par le Précurseur, que se développerent les pensées qui
ontété exposées plus haut. La meilleure justice ne dut d’abord
lui apparaitre que comme une préparation au royaume des
cieux, le moyen d’atteindre un but encore attendu et dont la
réalisation était réservée a ’avenir. Mais plus I'idéal de justice
devenait pour lui un rapport de fils & Pére, une communion
étroite dans laquelle la possession du souverain bien était déja
présente et immédiate, plus aussi cette justice de Dieu s’éloi-
gnait de la notion de moyen pour se confondre avec le but
méme. Si ceux qui soupirent aprés la justice ont déja en eux-
meémes le sentiment de la satisfaction de leur désir, la félicité
attachée & la venue du royaume des cieux n’est plus pour eux
une affaire d’avenir ; leur félicité intérieure doit étre le com-
mencement du royaume méme. Le royaume est donc aussi bien
venu qu’a venir, il est aussi bien spirituel et intérieur que ma-
tériel et extérieur, religieux et humain que juif et théocratique.
De 1a l’affirmation : « Le royaume de Dieu est parmi vous, » et
la demande paralléle: « Que ton régne vienne!» Nulle part
cette double conception du royaume n’apparait avec plus de
clarté que dans les paraboles du chapitre XIII de ’évangile
selon saint Matthieu. La pensée, qui est au fond de toutes ces
allégories, est celle-ci: le royaume des cieux est déja réel, mais
sa réalité actuelle ne répond pas complétement a son idée; c’est
un commencement dont une catastrophe miraculeuse doit ame-
ner Pachévement ; mais ce nouvel ordre de choses ne doit pas
étre immédiat et établi sans conditions; il doit étre con-
forme &4 un nouvel ordre moral, & la nouvelle justice qui se
réalise dans le cceur des enfants du royaume. Ainsi I’ancienne
conception juive n’est pas abandonnée, mais elle est spiri-
tualisée.

La doctrine du royaume céleste est en relation étroite avec
celle de son chef, le Messie. Si le royaume n’est plus seulement
un idéal, mais a déja son existence dans le présent, il doit avoir



208 OTTO PFLEIDERER.

déja maintenant un chef. Son Messie doit étre aussi bien pré-
sent que le royaume lui-méme. Qui doit-il étre alors sinon
celui qui a dévoilé le trésor caché du royaume, et qui a réalisé
par sa parole et par son exemple, la meilleure justice que
recherchent les enfants de Dieu ? Mais si le royaume est aussi
bien & venir que venu, Jésus comme homme terrestre ne peut
étre le Messie qu’en tant qu’il ne ’est point encore d’une ma-
niere parfaite. A la conception dualiste du royaume des cieux
répond un dualisme analogue dans la conscience messianique
de Jésus et qui s'exprime dans les deux noms : fils de 'homme
et fils de Diew. Nous ne pouvons accepter I'interprétation dog-
matique ni I'interprétation morale données & l'expression « fils
de Uhomme, » car elles ne s’accordent point avec la situation
historique. Quoique nous la trouvions dans le livre de Daniel
(VII, 13, s.), il est certain qu’a 'apparition de Jésus cette désigna-
tion n’était pas appliquée alors au Messie et pas méme généra-
lement connue ; car on ne comprendrait pas comment le peuple
aurait pu demander & Jésus et le Sauveur lui-méme a ses dis-
ciples, «si Jésus, le fils de 'homme, était le Messie. » L’expres-
sion traditionnelle pour le Messie était bien plutdt celle de «fils
de Dieu» (Math. X VI, 16, ss; XXVI, 63, s.). Il ressort de ’étude
des synoptiques qu’en se nommant «fils de I’homme, » Jésus
n’a pas voulu se donner pour le Messie dans le sens absolu du
terme, mais qu’il s’est présenté comme un organe de Dieu qui
a un certain égard est le Messie et a un autre ne Uest point.
Ce dualisme répond pleinement & le double notion du royaume
dont il est le chef. Comme le royaume messianique n’a son
existence actuelle que dans le cceur des croyants, tandis que sa
manifestation extérieure ne répond pas encore a son essence,
ainsi Jésus est dans le présent le Messie en esprit, tandis que
son apparition dans I'abaissement et au milieu des souffrances
humaines ne répond pas encore al'idée du Messie. Et de méme
que la présence spirituelle du royaume est seulement une pré-
paration pour son glorieux accomplissement que I'on doit at-
tendre d’'un acte surnaturel de Dieu, ainsi la messianité ac-
tuelle de Jésus est seulement une préparation a la venue du
vrai Messie, c’est-a-dire & son apparition glorieuse qui ne peut



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 209

étre attendue que d’un acte de la puissance divine. En défini-
tive Jésus, le fils de 'homme, est comme Messie terrestre son
propre précurseur, le prophéte de sa messianité glorieuse. Le
titre de fils de Diew s’explique alors de la mani¢re la plus
naturelle. C’est la désignation solennelle du Messie dans sa
dignité et sa puissance théocratiques. C’est seulement dans ce
sens que Pierre (Math. XVI, 16) et le grand-prétre (XXIV, 23)
peuvent le comprendre et Jésus 'accepter comme il le fait
effectivement.

De cette notion dualiste du royaume messianique et de son
chef, résultent des conséquences pratiques pour la vie méme de -
Jésus. La volonté de Dieu étant de réaliser d’abord le royaume
dans le ceeur des justes et de préparer la manifestation de la
gloire messianique par la voie humble de l'enseignement du
fils de ’homme, Jésus devait repousser tout autre moyen pour
répondre au but divin et en particulier I’emploi de la force hu-
maine. Or borner son role de Messie 4 une activité purement
spirituelle n’était pas seulement entrer en contradiction avec
les espérances messianiques juives, c’était en méme temps
remporter sur lui-méme une victoire manifeste ! II est un fait
psychologique incontestable, ¢’est que pour des natures portées
a I’action, l'attente prolongée et passive de la réalisation de
vives espérances est la plus grande de toutes les souffrances.
Etre réduit & 'usage exclusif d’'une parole dont le succés est
lent et le résultat imperceptible, devait &tre pour I’dme sensible
de Jésus un vrai sacrifice d’obéissance filiale ! Et quand le pre-
mier pas de cette voie de renoncement fut franchi, les épreuves
qui en étaient la conséquence ne pouvaient é&tre ni repoussées
ni évitées. Jésus dut bientot faire 'expérience de la dureté et
de I'indifférence des coeurs a I'égard de son ceuvre, mais sur-
tout étre le témoin de l'aveuglement intéressé de ceux qui se
disaient les premiers de leur peuple. La nouvelle de la mort de
Jean-Baptiste faisait naitre en lui le pressentiment que bientot
les adversaires ne reculeraient point devant une attitude offen-
sive & son égard. Ce pressentiment regut une pleine confirma-
tion par la question officielle des délégués pharisiens de Jéru-
salem au sujet de ses prétendues trangressions de la loi. Avec

¢. R. 1872, 14



210 OTTO PFLEIDERER.

sa pénétration profonde des hommes et del'esprit de son temps,
Jésus pouvait prévoir les suites redoutables de ce conflit et les
souffrances qui devaient en étre la conséquence. Mais sa con-
science religieuse devait le conduire au dela de la pensée d’une
simple nécessité humaine et lui en faire pénétrer la signification
profonde '. Sa vocation messianique dans 'abaissement du fils
de 'homme lui assurait que ses souffrances entraient dans le
plan divin. L’exemple des justes de 'ancienne alliance et des
organes déja disparus de la théocralie était présent & sa pensée
pour lui révéler le double but de la souffrance. Elle devait étre
une éprewve pour conduire a sa propre glorification en méme
temps qu’une expiation destinée & toucher les pécheurs, a les
convertir et a les sauver. (Math. XX, 28 ; XXVI, 26-28.)

Mais si nous reconnaissons pour pleinement historique la
prevision que Jésus manifeste de ses souffrances et de sa mort,
nous ne songeons pas davantage & contester la vérité de ses
espérances de résurrection et de son futur retour a ’achévement
du royaume céleste. Sans nous attacher aux expressions mémes
(qui dénotent une rédaction postérieure, il est detoute évidence
pour nous que la restitution surnaturelle de sa personne pour
étre le Messie du royaume des cieux est le postulat nécessaire
de sa conscience messianique. La certitude qu’il possédait
d’étre le chef du royaume messianique ne pouvait pas étre
ébranlée par le pressentiment de la mort qui I’attendait. Aban-
donner la foi & son accomplissement et & I’élévation glorieuse
de son Messie elit été ni plus ni moins qu’abandonner la foi a ce
royaume et au but final de sa propre vie. Toutefois il est hors
de doute que Jésus n’a pas distingué enire sa résurrection et
son retour ou sa parousie. Il n’a point entendu par la nou-

' L’auteur admet un développement successif de laconscience messianique de
Jésus, développement intérieur, mais provoqué par les circonstances extérieures.
Le chapitre XII de saint Matthieu lui semble indiquer un changement dans son
idée du royaume A la suite des effets de sa parole et du premier voyage mission-
naire des apotres. Ce que 'on appelle la tentation ne doit pas étre placé aucom-
mencement de la carriére de Jésus, mais bien dans la situation décrite dans les
chap. XV et XVI, ou les Pharisiens demandent un signe éclatant de sa mes-

sianiteé.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 211

velle vie qu’il devait recevoir en partage ce que nous avons
coutume, d’apres les évangiles, de regarder comme la consé-
quence d’une résurrection corporelle. Il avait en vue appari-
tion de sa gloire messianique pour I’accomplissement extérieur
du royaume, sa venue définitive pour la féte des noces dans
laquelle il ne doit plus y avoir de séparation entre ’épouse et
I’époux. (Ev. de Math. XXV, 10.) Cette parousie il la concevait
également comme ¢rés prochaine. (Math., X, 23; XVI, 28;
XXIV, 34.)

XII. Les commencements du dogme chrétien,

Jésus avait résolu la contradiction apparente entre sa mes-
sianité et son sort terrestre par Iassurance de son rétablisse-
ment surnaturel et de son retour pour 'accomplissement glo-
rieux de son royaume. Les indications ¢u’il avait données a cet
égard & ses disciples étaient demeurées comme un germe
obscur dans leur conscience, mais quand sa mort qui leur pa-
raissait impossible fut cependant arrivée, ce germe devait s’a-
nimer et se développer. Le souvenir des affirmations si précises
du Maitre fait naitre dans leur cceur, si désespéré qu’il puisse
étre, la pensée de la possibilité de leur réalisation, et de la pos-
sibilité & lespérance de la réalité il n’y a pas loin. Ce passage
alternatif de la crainte & l'espérance était la matiére inflam-
mable qui, par une seule étincelle, pouvait produire la flamme
brillante d’une foi neouvelle et assurée. Cette étincelle fut la
vue de Jésus revétu d’un corps transfiguré et céleste. La réalité
du fait est incontestable, bien que sa possibilité demeure tou-
jours l'objet des recherches historiques et psychologiques. Mais
la vue temporaire et accidentelle du Messie n’épuisait naturel-
lement pas 'espérance de son retour permanent pour I’établis-
sement definitif du royaume. Cette vue fugitive n’en était pas
la compensation mais le gage certain, et c’est sur P'attente de
ce retour prochain que durent se concentrer toutes les as-
pirations de leur foi. Ce fut 12, on peut laffirmer, 'unique
dogme des premiers chrétiens, puisque la foi & la venue glo-
rieuse du Messie était la seule forme possible de la foi a la
messianité de Jésus, Ils partageaient pleinement les vues de



212 O0TTO PFLEIDERER.

leurs contemporains et ne pouvaient sereprésenter Jésus autre-
ment que comme le Messie «assis sur le trone de David, ré-
tablissant le royaume d’Israél et délivrant le peuple de ses
ennemis. » La céleste Jérusalem dont ’Apocalypse de Jean an-
nonce la descente répond jusque dans ses détails & la ville de
Dieu de l'eschatologie rabbinique. La différence qui séparait
les disciples de Christ des Juifs non chrétiens était que ces der-
niers attendaient dans ’avenir la manifestation unique du Mes-
sie, tandis que la communauté chrétienne y voyait une seconde
apparition glorieuse, suite d’une premiére apparition dans
I'abaissement. Cependant cette différence ne pouvait constituer
quune secte dans le judaisme.

Il fallait un motif plus nouveau pour donner au christia-
nisme sa raison d’étre et le dégager du judaisme. 1l se trou-
vait en réalité dans la vie méme de Jésus, en partie dans sa
libre attitude & 1’égard de la loi, dans la relation immédiate
qu’il avait établie entre 'homme et son Pére céleste, mais
en partie aussi dans sa mort sur la croix. Ce dernier fait
n’était pas un événement accidentel, mais la conséquence né-
cessaire de la fidélite de Jésus & sa vocation messianique
et de sa connaissance prophétique. Il suffisait d’en tirer toutes
les conséquences théoriques et pratiques pour étre porté bien
au dela du point de vue juif, Toutefois la communauté primitive
n’était pas dans une situation propre a réaliser cette tache;
ce devait étre la mission de Paul, 'apdtre des gentils. C’est
dans ce sens que I’assertion de I’école de Tiitbingen est fondée :
sans I’apdtre Paul, la lumiére qui avait apparu dans le monde
serait restée sous le boisseau ; sans lui et son opposition contre
le judaisme, la communauté primitive serait demeurée une secte
juive et aurait bientot pris fin comme telle. C’est Paul qui a
placé la lumieére sur le chandelier et en a fait la lumiére du
monde.

Animé par un désir profond de la vraie justice et ne trou-
vant point la satisfaction de son cceur dans la loi, ses rapports
fréquents avec les chrétiens durent pénétrer son esprit, trés
conséquent d’ailleurs, de la profonde opposition qui existait
entre 'idée judaique du Messie et le Messie crucifié des chré-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 213

tiens. Si cette conviction I’avait d’abord amené a la persécu-
tion, il ne pouvait s’empécher de sonder les motifs de la foi de
ceux qui avaient rompu avec la religion officielle. Il ne pouvait
rien opposer a la possibilité d’un Messie souffrant pour le bien
du peuple, puisque cette idée trouvait son appui dans I’An-
cien Testament (souffrances du serviteur de I'Eternel décrites
par I’Esaie babylonien). Il ne pouvait que contester la thése
concrete que Jésus était ce Messie-1a et qu’il était bien apparu
& ses disciples aprés sa mort sur la croix pour leur attester son
retour glorieux. Mais ni la croyance des pharisiens 4 la résur-
reetion qu’il partageait, ni 'incapacité de laloi a satisfaireles as- -
pirations de son cceur, ne lui permettaient d’opposer une néga-
tion formelle. Les souffrances et la mort auxquels les chrétiens
s’exposaient avec joie pour la défense de leur foi & Jésus crucifié
et ressuscité n’étaient-elles pas un puissant témoignage en faveur
de la vérité de cette foi? La mort de ce juste dont il avait tant
entendu parler ne pouvait-elle pas étre destinée & abroger la
loi impuissante et imparfaite ? Cette crucifixion n’était-elle pas
peut-étre la consécgation expiatoire d’'une nouvelle alliance, du
temps messianique promis? Ces doutes chez un esprit logique
comme celui de Paul préparaient déja sa conversion; elle fut
décidément amenée par un événement qui, malgré tout ce qu’il
peut avoir d’extraordinaire, a des analogies dans une situation
d’esprit comme celle ou Paul se trouvait alors. L’image de Jésus
transfiguré se présenta a son esprit avec la netteté d’'un objet
visible aux yeux. L’incertitude était maintenant changée en
assurance; l'impossibilité apparente que Jésus le crucifié fat
le Messie était devenue une certitude. Jésus était pour son
nouvel apodtre le Messie non malgré sa croix, mais ¢ cause de
sa Croix méme.

La pensée de la croix de Christ devient dés lors la pierre
angulaire de toute la théologie de Paul. Car si un supplice en
contradiction flagrante avec l'idée messianique avait atteint
Jésus dont la messianité ne pouvait étre mise en doute apréssa
résurrection, Dieu devait Pavoir voulu comme moyen fonda-
mental de salut. La croix ne signifiait rien moins que I’abroga-
tion de la loi juive et I'inauguration d’une nouvelle ere divine.



214 OTTO PFLEIDERER.

Cette pensée dégageaitle christianisme des langes du judaisme
ol il était encore retenu et lui donnait une valeur universelle.
L’universalisme existait dans la communion immédiate établie
par Jésus entre 'homme et le Pére céleste ; chez Paul il devait
revétir une forme dialectique et dogmatique. La mort de Christ
devenait un sacrifice expiatoire d’une valeur absolue et dont les
elfets ne pouvaient pas étre appliqués & ’homme par I’ancienne
voie légale. Un nouveau chemin devait conduire au nouveau
principe de salut, & savoir la foi. Par la foi la justice de Dieu
devient celle de ’homme ; il est justifié, c’est-d-dire que sa
confiance en la grice salutaire de Dieu par Christ lui est imputée
comme s’il était un juste, et il recoit en partage tous les biens
que renferme la miséricorde divine. La justice par la foi n’est
plus alors bornée au peuple de la loi mosaique ; chaque homme
sans distinction de nationalité peut y avoir part, sinon la mort
de Christ n’aurait pas eu de valeur absolue. Partout ou il y a
besoin de rédemption, la mort de Christ est le vrai moyen de
délivrance. Or ce besoin de rédemption existe aussi bien chez
le paien que chez le juif. Le péché a de siprofondes racines dans
la nature humaine que 'homme ne peut y étre arraché par sa
propre force. Les aspirations spirituelles de I’homme restent
de fait impuissantes et la loi ne fait que démontrer d’une ma-
niére plus frappante cette impuissance naturelle et le besoin
de délivrance. Paul fait remonter Jorigine de la culpabilité
générale des Juifs et des paiens 4 Adam, le pére de ’humanité,
mais sans s’exprimer avec une pleine clarté sur le « comment »
de la transmission du péché dans la race. 11 semble résulter
eependant de sa notion de la personne de Christ que le péché
a appartenu & la nature de I’homme dés le commencement
et que la transgression d’Adam n’a été que sa premiére mani-
festation. La théologie juive avait distingué entre un pre-
mier Adam d’une nature céleste, créé a I'image de Dieu, ct un
Adam terrestre et pécheur. Paul tire parti de cette distinction
pour établir une christologie en rapport étroit avec le point de
départ de son systéme spéculatif. Christ serait «’homme pri-
mitif et typique » destiné dés le commencement a étre le Sau-
veur de toute I’humanité. Antérieur au monde et a la loj,



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 215

participant & Pactivité divine dans le développement de la
création, il aurait revétu une chair humaine pour fonder comme
organe de Dieu le royaume de la nouvelle justice. D’une nature
pleinement spirituelle il est demeuré inaccessible 4 la souillure
et au péché et par 14 forme un contraste complet avec I’Adam
charnel et pécheur. Ce dernier est I'initiateur d’un développe-
ment anormal de 'humanité pécheresse, Christ en revanche
est liniliateur d’un développement spirituel de I'’humanité
renouvelée. En subissant une mort expiatoire, il a, par cette
mort méme, surmonté et brisé la puissance du péché qui réside
dans la chair. I’homme, en s’unissant parlafoi & Christ, trouve
dans sa mort un motif puissant & dépouiller le vieil homme du |
péché et dans sa résurrection. une invitation joyeuse a revétir
I’homme nouveau et spirituel. Il reproduit ainsi le procés moral
qui s’est accompli dans le Christ lui-méme.

Il y a incontestablement dans la doctrine paulinienne de la
justification deux courants paralleles dont la conciliation est
fort difficile, sinon impossible. L’idée juridique d’une justifica-
tion divine par la mort expiatoire de Christ laisse subsister &
coOté d'elle I'idée d’une justification mystique et morale par le
renouwvellement volontaire de 'homme. Mais cette contradiction
nous est expliquée par la différence qui sépare la doctrine
de Paul de celle de Jésus. Ce qui pour Jésus constitue les
moments intérieurs et idéaux de la vie religieuse de ’homme
(éloignement du Pére céleste, attachement au monde, retour
au Pére et jouissance joyeuse de sa communion), est trans-
formé par Paul en une suite de faits objectifs, accomplis
par une personne particuliere et ayant une réalité historique.
Or c’est 1a précisément, comme l'auteur I’a montré dans son
premier volume, l’essence de la conception dogmatique. On
peut dire qu’avec le poulinisme commence la dogmatisation de
la piété chrétienne ou de la religion de Jésus. La vie religieuse
et idéale a recu une enveloppe concréte qui lui fait prendre
place sans doute dans le courant de 'histoire, mais elle a perdu
par cela méme sa vraie universalité. Bien que le point de vue
paulinien paraisse opposé au christianisme judaique de la com-
munauté primitive (comme I'attestent 1'épitre de Jacques et les



216 OTTO PFLEIDERER.

Actes des Apotres), 11y a incontestablement entre eux des traits
communs. La valeur expiatoire de la mort de Christ repose sur
une conception judaique. Toute 'argumentation de Paul est
enveloppée dans les catégories abstraites du judaisme, ce qui
explique pourquoi les Péres de I’église du siécle suivant vivent
si peu dans les idées pauliniennes. L’apotre des Gentils par-
tage également les vues apocalyptiques du christianisme ju-
daisant et considére la parousie comme trés prochaine (1 Cor.
XV, 51), ce qui ne s’accorde point avec sa tendance univer-
saliste et son activité missionnaire au milieu des paiens. Une
dogmatique dans laquelle ’attente de la fin prochaine du monde
joue un si grand role, n’est pas la forme adéquate d’une reli-
gion destinée & I'universalité.

Mais & son tour le judéo-christianisme a subi l'influence de
Paul. En pratique il reconnatt la 1égitimité de la mission paienne
et abandonne les exigences de la circoncision & 'égard des
gentils. Sa conception théorique de I’essence du christianisme
gagne aussi en élévation et en liberté au contact de la spé-
culation de Paul. Jacques, tout en combattant la notion de la
foi paulinienne, ne lui oppose cependant plus les ceuvres de la
loi mosaique mais celles de la moralité humaine. La loi dont
I’accomplissement procure le bonheur est «la loi parfaite de la
liberté, la loi royale de ’amour ; » tout don parfait et la vraie
sagesse ne peuvent venir que d’en haut, du Pére des lumiéres.
La personne de Christ est relevée autant qu’il était possible de
le faire sans trahirla cause du monothéisme et abandounner les
souvenirs historiques. De l'état de simple prophéte « oint par
Dieu d’esprit et de force » (Act. 11, 2; X, 38), il est élevé, apres
sa résurrection, a la dignité messianique en récompense de son
obéissance (Act. II, 36; X, 42),idée que Paul partage avec la
communauté (Rom. I, 3, 4). Mais si, par I’esprit de sainteté qui
habite en lui, Jésus est déja placé & son apparition dans le monde
au-dessus du niveau d’un prophéte ordinaire, si 'esprit de Dieu
n’est pas seulement en lui un donum superadditum, mais anime
toute son existence, cette existence doit aussi trouver son origine
dans ’Esprit divin. La doctrine de la conception surnaturelle de
Jésus forme ainsi le premier degré du développement de la



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE 2117

christologie primitive dans le milieu judéo-chrétien. D’un fils'de
Dieu dans le sens théocratique et messianique, il devient un réel
fils de Dieu dans le sens physique, étant engendré par la puis-
sance miraculeuse de Dieu sans intervention humaine. Le déve-
loppement du dogme christologique surla voie tracée par ’'apotre
des gentils continue dans les épitres aux Colossiens, aux Philip-
piens et aux Hébreux. Ici la personne de Christ devient un prin-
cipe cosmique qui embrasse et dirige le monde visible et invisi-
ble, en sorte qu’il forme la vie immanente et la loi du monde.
C’est la méme valeur que, dans son systéme, Philon assigne au
doyos. Toutefois le mot n’est pas encore employé dans ces épitres
parce que le dogme christologique ne part point encore de la
sphére métaphysique mais de ’apparition historique du Ré-
dempteur, dont on veut faire ressortir le but universel et absolu.
Le fait temporel dela mort de Christ est encore considéré comme
la cause déterminante du salut et ’obéissance de Jésus est forte-
ment accentuée (épitre aux Hébreux). Son ascension est encore
une récompense pour les mérites de son ceuvre terrestre, elle
n’est pas un retour a la gloire divine toujours possédée.

Le dernier pas est franchi par 'auteur de ’Evangile de Jean
qui identifie la personne de Christ avec le \éyos de la philosophie
religieuse des Alexandrins. La parole divine est transformée
en une hypostase possédant une existence personnelle et éter-
nelle. Le dogme christologique recoit ainsi une expression
déterminée et universelle. Le christianisme apparait comme
I’achévement de toutes les révélations divines dans le passé et
dans le présent. C’est 'accomplissement de toute la vie spiri-
tuelle du judaisme et du paganisme. Le christianisme est pro-
clamé religion du monde. (Jean I, 4; X, 16; XI, 52.) L’huma-
nité de Christ n’est qu’une forme passagere destinée & le révéler
aux hommes. Sa vie est complete et ne subit ni développe-
ment moral nicombat ; la mort qu’il souffre, loin d’étre un abais-
sement est une élévation, le dépouillement d’une forme de vie
inférieure et le retour & la sphére divine. Le Xéyos n’a vis-a-vis
de Dieu ni & mériter la grice ni & expier la colére divine. Il
posséde en lui la vie et la posséde pour les hommes que le
Pére lui a donnés. Son but, en revétant une existence humaine



218 OTTO PFLEIDERER.

passagére a été de communiquer aux hommes par sa révélation
les biens du salut qui se trouve enlui et de se créer une com-
munauté d’enfants de Dieu. Nous nous trouvons bien loin du
paulinismeou lamort de Jésus est le fait xar’ é€oymv. Les espérances
apocalyptiques etl’attente prochaine dela parousie ne setrouvent
plus dans’évangile de Jean. Il les passe sous silence ou les spiri-
tualise en substituant au retour personnel de Jésus la venue de
I’Esprit saint (chap. XIV,16). C’est par la venue méme de ce der-
nier que s’accomplit le jugement tandis que, unis au Pére par
I'amour, les croyants jouissent de la joie et de la gloire du
royaume. Ils ont la vie éternelle. L’avenir est entré dans le
présent.

AD. CORREVON.




	La religion, son essence et son histoire [suite]

