
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion, son essence et son histoire [suite]

Autor: Correvon, A. / Pfleiderer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

KELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE

PAR

OTTO PFLEIDERER*.

(Suite.)

Hme Partie. — Les religions monothéistes.

Ire DIVISION — LE JUDAÏSME

VIL — Les temps ante-mosaïques et le mosaïsme.

1. Période ante-mosaique. — La religion juive a
incontestablement Moïse pour fondateur ; c'est à lui que doivent être

rapportées toutes ses particularités doctrinales et morales. Mais

elle a ses racines dans les temps antérieurs, car Moïse en appelle
au Dieu des pères (Ex. III, 6; XV, 2) et aspire à rétablir
d'une manière plus complète et spirituelle ce qui est déjà connu
du peuple. Il est difficile toutefois de discerner exactement les
éléments du Mosaïsme qui appartiennent aux temps qui l'ont
précédé, car les sources d'où nous tirons de rares renseignements

sur cette période de l'histoire sont non-seulement d'une

époque bien postérieure, mais sont aussi pénétrées de son

esprit. Il faut beaucoup de prudence dans l'exposition de la vie
religieuse des temps patriarchaux et il importe de ne mettre en

usage que les données qui, par leur contenu, paraissent
décidément provenir d'une haute antiquité. A cet égard, le récit de

' Die Religion, ihr Wesen und ihre Geschichte, dargestellt von Otto Pfleiderer.

— Zweites Buch : die Geschichte der Religion, 1869. — 1 vol. in-S, de 490 pag.
Pour le premier volume : das Wesen der Religion, voir le Compte-Rendu de

septembre 1871, et pour la première partie du second volume, voir la livraison de

janvier 1872.

c. K. 1872. 12



178 OTTO PFLEIDERER.

l'entrevue d'Abraham avec Melchisédec (Gen. XIV) est très
significatif. Le prêtre-roi du pays de Canaan bénit le patriarche
au nom de « Dieu le souverain » et Abraham lui jure fidélité
par le même nom. L'identité des termes employés parles deux
alliés pour désigner la divinité, montre que la connaissance du
Dieu d'Abraham n'était pas exclusive à sa famille mais était
aussi partagée par certains Cananéens. Mais si l'épithète
commune de « Dieu souverain » annonce une tendance au
monothéisme elle est loin d'indiquer un monothéisme absolu. Le
Dieu souverain ou le Tout-puissant des patriarches excluait
aussi peu des divinités inférieures que le Jupiter optimus
maximus des Romains. Il pouvait être l'objet de la plus haute
adoration de cette tribu de Sémites et cependant avoir à côté
de lui d'autres dieux particuliers adorés par d'autres tribus.
Dans Genèse XXXI, 53, il est expressément distingué entre le Dieu
de Nachor et celui d'Abraham, et Josué XXIV, 2 confirme cette
différence. Il est impossible de ne voir qu'une exagération
rhétorique dans la comparaison employée dans Ex. XV, 11 :

«qui est semblable à toi, Jahve, d'entre les dieux?» Outre ces

preuves indirectes du polythéisme patriarchal, il y en a de directes

dans la forme pluriel du nom Elohim. Ewald a démontré
également que dans les généalogies contenues Gen. IV, 17-24
et V, 1-32 se retrouvent les indications précises d'une multiplicité

de dieux. Les cinq noms de la première série, celui d'Hénoch
en tête et le dernier, Lamech, représentent par leur signification

originelle le dualisme sémitique du dieu du ciel bienfaisant
et du dieu malfaisant, tel que nous le retrouvons dans Raal et
Moloch.Les divinités féminines Ada (éclat) et Zilla (obscurité)
rappellent Aschera et Astarté. Naama est le même nom que portait à

Ryblos la divinité grecque Aphrodite-Aréia. Ces dieux de l'âge

primitif ont laissé d'ailleurs quelques souvenirs dans la symbolique

du culte (chérubins et séraphins, esprits du vent et du feu,
le démon Azazel,etc). Tous ces témoignages et d'autres encore
établissent avec assez de certitude que les Hébreux ont, dans

un temps ante-historique, partagé les conceptions religieuses
des Sémites et que leur religion était un polythéisme naturel.
Toutefois une tendance monothéiste paraît avoir été la disposi-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 179

tion naturelle de la race sémite en opposition aux Ariens
individualistes. Le développement de cette tendance s'est accompli
de diverses manières suivant les tribus. Celles qui abandonnèrent

tardivement l'Arménie (Arabes et Hébreux) et vécurent
longtemps de la vie nomade dans les déserts du sud et du sud-

ouest, durent en arriver, par l'uniformité même de leur vie, à

l'adoration exclusive du Dieu du ciel dont les étoiles leur
servaient de guides. La relation entre la vie pastorale et une foi
plus pure a été exprimée par la tradition hébraïque dans la

légende du berger Abel.
Le culte du Dieu souverain au temps des patriarches paraît

avoir été assez spirituel dans la famille d'Abraham, tandis que les

tribus qui passèrent plus tard de Mésopotamie en Canaan y
apportèrent les images de dieux familiers (Theraphim) que la

législation de Moïse ne parvint pas à extirper et que l'on retrouve
au temps de David. Les Hébreux avaient en commun avec les
Cananéens la vénération des pierres sacrées (pierre de Béthel),
mais il est difficile de déterminer si elles n'étaient que des

monuments de la grâce divine ou si elles étaient considérées

par eux comme une demeure particulière de la divinité. Le

lieu de culte consistait simplement en un autel à l'ombre

des arbres et sur les hauteurs du pays. Une coutume qu'ils
partagaient aussi avec les Arabes et les Egyptiens, la circoncision,

avait sans doute la valeur d'un sacrifice sanglant par lequel
était rachetée la vie de l'homme.

2. Le Mosaïsme. — La foi religieuse des Hébreux dans leur
existence antehistorique pouvait se développer dans le sens

d'un monothéisme spirituel ou retomber dans les égarements
d'une religion de la nature. Pour devenir un être surnaturel
et moral, le Dieu des patriarches devait, d'un côté, être placé
dans une opposition complète avec les divinités naturelles et,
de l'autre, pénétrer la vie historique et morale du peuple. La

première condition devait être réalisée par le séjour des

Hébreux en Egypte, la seconde par les circonstances particulières
de leur exode sous Moïse.

Le séjour en Eggpte fut d'une importance vraiment
providentielle pour tout l'avenir politique et religieux du peuple



180 OTTO PFLEIDERER.

hébreu. Lorsque son accroissement extraordinaire l'eut mis dans

une hostilité sourde puis ouverte avec les maîtres du pays, il
ne lui restait d'autre alternative que d'abandonner sa nationalité

ou de rompre avec l'Egypte. La tension du sentiment
national s'étendit nécessairement à la vie religieuse. Le culte grossier

des puissances de la nature, qui dominait en Egypte, était
dans un très grand contraste avec l'adoration du Dieu des
Hébreux. Le désir de conserver leur indépendance politique les

amena encore à accentuer leurs particularités religieuses et à

spiritualiser d'autant leur Dieu que ceux des Egyptiens étaient
plus matériels. Mais pour donner un contenu réel à cette
opposition, il fallait un fait décisif qui liât d'une manière positive
le sort de la nation à l'idée de son Dieu. Ce fut Moïse (1300
avant Jésus-Christ) qui le détermina. Elevé au sein des mœurs
égyptiennes, son cœur était resté attaché à la cause de son

peuple. Rempli du sentiment de sa haute mission, il pressa les

opprimés de quitter le pays ennemi au nom du Dieu de leurs
pères et de se chercher une nouvelle patrie. Sa parole trouva de

l'écho, et à travers de nombreux obstacles la tentative entreprise

avec une confiance entière dans le Dieu fort réussit au
delà de toute attente. Malgré les difficultés que la critique soulève

au sujet de la sortie d'Egypte, elle ne peut ébranler le fait
assuré que l'œuvre d'une délivrance si merveilleuse apparut
au peuple et à son chef comme un jugement de Dieu et une
révélation manifeste de sa volonté de se choisir la nation israé-
lite pour sa possession spéciale. (Cantique de Moïse Ex. XV,
11,13.) La délivrance de l'esclavage de l'Egypte demeure pour
toute l'histoire subséquente le rocher inébranlable sur lequel
se fonde la foi religieuse du peuple d'Israël ainsi que la foi à

son avenir national. Si, peu de temps après, Moïse put au pied
de l'Horeb organiser théocratiquement le peuple en lui donnant
une législation d'une nature exclusivement religieuse, ce fut la

conséquence immédiate de ce fait capital. Les doctrines et les

lois que Moïse y formula étaient la manifestation développée
des sentiments de reconnaissance qui animaient les cœurs de

tous.
C'est à ce point de vue qu'il faut se placer pour comprendre



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 181

l'essence du mosaïsme et ses diverses directions en apparence
si divergentes. Nous ne pouvons admettre que Moïse ait
communiqué au peuple les résultats d'une spéculation théorique
sur l'unité et la spiritualité de Dieu et qu'il l'ait amené par là à

se constituer en communauté religieuse distincte des communautés

païennes. On ne comprendrait pas alors comment un
Dieu révélé dans sa pure spiritualité et dans son infinité aurait
été mis dans un rapport si exclusif avec un peuple unique, tel
que le mosaïsme nous le donne à connaître. En revanche, en

prenant le point de départ du mosaïsme dans une relation
pratique du peuple d'Israël avec le Libérateur auquel il devait son
existence nationale, on peut comprendre le particularisme qui
s'attache au Dieu de Moïse. Pour le même motif nous ne nous
étonnerons pas non plus que l'idée de Dieu ne se distingue
pas essentiellement de celle des patriarches et ne soit pas
encore arrivée à cette unité précise qui exclut toute comparaison

avec d'autres divinités. (Ex. XV, 11; XVIII, 11.) Elle
n'a pas dépouillé son enveloppe sensible. Dieu se rend visible
à Moïse par le buisson enflammé, il lui communique sa loi
au milieu des éclairs et des tempêtes, sa demeure est la
colonne de nuées et le tabernacle ; Moïse et les anciens le voient
sur la montagne, l'odeur du sacrifice lui est agréable. Même le

nouveau nom que le mosaïsme lui attribue, Jahve, se rattache
encore au côté naturel du Dieu du ciel, car le mot ne signifie
pas autre chose que « ciel. » Cependant le sentiment religieux
s'est dégagé clairement des liens de la nature. Dieu est entré
dans un rapport moral avec les enfants d'Israël ; c'est bien une
profession de foi monothéiste qui sort de leur cœur ému par la

grandeur de la délivrance.
C'est à son origine ou aux circonstances de sa formation que

le mosaïsme doit sa force comme sa faiblesse. Il y eut d'une

part avantage à ce que l'idée de Dieu ne fût pas présentée au

peuple sous la forme d'un dogme abstrait mais bien d'une
révélation pratique, d'un fait expérimental. Celui qui s'est montré

le Dieu d'Israël et à qui le peuple doit son existence, a un
droit évident non-seulement à l'adoration mais encore à

l'observation de ce qu'il prescrit. Mais d'autre part la relation



182 OTTO PFLEIDERER.

entre Dieu et l'homme ne reposant que sur un fait extérieur,
elle est limitée et imparfaite dès sa source. Elle n'est fondée ni
dans l'être de Dieu ni dans l'être de l'homme ; elle n'est pas
essentielle et nécessaire mais accidentelle, en sorte qu'elle pourrait

ne pas avoir eu lieu sans que l'être de Dieu ou l'être de

l'homme en fût atteint. Dieu n'est pas considéré en lui-même
comme devant se révéler à l'homme et en faire son enfant, car
alors sa révélation serait générale. L'homme n'est pas non plus
considéré dans son être intérieur; sa communion avec Jéhovah
n'est pas réelle, puisqu'elle n'est pas une conséquence de ses

dispositions spirituelles et l'accomplissement de sa nature
morale, sinon il serait question de vocation humaine, de droits et
de devoirs humains, et non pas seulement des devoirs et des

droits d'Israël. Il n'y a pas ici de libre dépendance religieuse
mais le rapport accidentel d'un service accompli avec la récompense

qu'il mérite. C'est en vérité un rapport d'esclavage (Gai.
IV, 1,24 ; V, 1, ss.), puisque l'esclave ne cherche dans
l'accomplissement de la volonté de son maître que la satisfaction d'un
besoin tout arbitraire. Le mosaïsme ne sait rien d'une union
intérieure de l'homme avec Dieu et il n'en peut rien savoir.
Mais il ne faut pas oublier que le monothéisme ne pouvait pas
être introduit dans l'humanité d'une autre manière ; la loi devait
être « un conducteur à Christ. »

C'est par la loi que se détermine la relation de Dieu avec le
peuple d'Israël. Telle que les documents nous la transmettent,
la plus petite partie des ordonnances qui la forment dérive de

Moïse lui-même. La législation cérémonielle avec ses nombreux
détails ne peut être placée qu'au temps de Salomon, car elle

suppose une centralisation complète du culte. Le contenu du

cinquième livre attribué à Moïse est aussi pénétré à tel point
de l'esprit du prophétisme que l'on doit en reculer la composition

jusqu'au gouvernement du roi Josias. Mais, malgré ces
différences chronologiques, on peut considérer la loi dans son
ensemble comme l'expression authentique du mosaïsme. Puisque

cette loi n'est pas dérivée de la nature morale de l'homme,
mais doit son origine au fait extérieur que nous avons rappelé,
il ne faut pas s'étonner qu'elle ne distingue point entre les



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 183

préceptes moraux et les ordonnances cérémonielles et civiles.
La vie du peuple d'Israël comme peuple et en vertu du témoignage

déterminé de Dieu à son égard est la propriété de Jahve ;

toutes les directions de cette vie doivent être ramenées à sa

volonté ; il doit en toutes choses « être saint comme Dieu est
saint. » La sainteté en Jahve présente un caractère négatif et

positif à la fois. Jahve est saint négativement en tant qu'il est

séparé du fini et en particulier de tout ce qui manifeste les

imperfections de la vie naturelle (impuretés, mort, maladies

etc.). Il l'est positivement en tant que, Maître souverain des

cieux et de la terre, il fait d'Israël son héritage et s'est montré
son Rédempteur miséricordieux. Chez son peuple la sainteté
doit avoir aussi ce double caractère. Elle doit se faire valoir
négativement dans un ensemble d'abstinences et de purifications
qui se rapportent à tout ce qui est souillé en soi ou le devient

par une défense formelle. A cet égard, le mosaïsme ne présente
rien qui l'élève particulièrement au-dessus des religions païennes.

Mais ce qui le distingue de ces dernières, c'est qu'il a aussi

un côté positif; consacrée au service d'un Dieu qui s'est révélé
à elle historiquement, la nation a une vocation spirituelle à

laquelle elle doit appliquer toute son énergie morale. Sa

destination supérieure est de réaliser la volonté du Dieu qu'elle
sert soit directement par le culte soit indirectement par la
rectitude de la conduite. Sous ce double rapport la loi théocratique
a son sommaire dans les « dix commandements, » écrits sur
deux tables à la mode égyptienne et dont la distribution primitive

était sans doute deux séries de cinq. Les commandements

religieux forment le fondement du culte de la communauté

israélite, les commandements moraux déterminent sa vie
civile.

Le culte mosaïque consistait principalement en actes (sacrifices.)

La parole ou la prière n'y intervient ordinairement que
sous la forme d'une courte bénédiction que le prêtre prononçait

sur le peuple à l'issue de l'action sainte. Le sacrifice avait

en Israël la signification qu'il a eue dans toutes les religions.
C'était une confession pratique de la dépendance de l'homme

qui abandonne à Dieu une partie de sa propriété représentant



184 OTTO PFLEIDERER.

tout son être. L'intention de donner à Dieu le propre « moi »

de l'homme était bien exprimée par l'imposition de la main sur
la tête de la victime. Dans les sacrifices expiatoires s'ajoutait
peut-être aussi la pensée que dans le sang de l'animal une âme

pure était offerte à Dieu ; celui qui sacrifiait reconnaissait ainsi
d'un côté que lui-même était appelé à la pureté, et de l'autre

que son impureté actuelle était couverte par la pureté du don.

Mais l'idée que l'animal subissait par sa mort un châtiment
mérité à la place de l'homme pécheur est étrangère au
mosaïsme, comme le montre le rituel de la fête des expiations, où

le bouc, chargé des péchés du peuple, n'était pas égorgé, mais

chassé dans le désert. Il y avait, outre l'holocauste, sacrifice

ordinaire, dans lequel la victime était complètement brûlée,
des sacrifices extraordinaires, destinés à rétablir la communion
interrompue par le péché, ainsi que des sacrifices dits de

prospérité. Lorsque le peuple fut concentré politiquement et que
Jérusalem fut consacrée comme capitale par la royauté, tous
les actes du culte durent être accomplis dans un lieu déterminé,
le temple. Auparavant il y avait, comme tout l'atteste, des

sanctuaires locaux consistant en un autel élevé sur la hauteur.
Les prophètes ne paraissent pas avoir été favorables à la
centralisation du culte, dans la crainte sans doute qu'elle ne rendit
la religion dépendante de la royauté et ne paralysât la vie

religieuse au dehors de la ville sainte. Elie parle (1 Rois XIX,
10) de divers autels de Jahve et en construit lui-même. C'est
à la prêtrise qu'il faut attribuer une concentration intéressée,
et c'est à elle qu'il faut rapporter la composition des livres des

Rois, où un blâme si fréquent est infligé aux souverains parce
qu'ils n'ont pas aboli les hauts lieux.

Quant aux temps sacrés, il faut mettre en première ligne le
sabbat. La distinction du septième jour de la semaine n'est pas
chose nouvelle en soi ; les Chaldéens consacraient le septième
jour à Saturne ; mais l'importance que Moïse lui donna et le

but qu'il lui assigna en font une coutume particulière aux
Israélites. La sanctification du jour du sabbat devait sans cesse

rappeler à Israël que sa vocation s'étend au delà du cercle de

la vie naturelle ; le repos de l'œuvre terrestre devait être un



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 185

repos en Dieu. Quant aux fêtes proprement dites, le mosaïsme

a conservé les anciennes institutions bien qu'en les transformant

suivant l'esprit qui l'animait. Les anciens Hébreux fêtaient
la pleine et la nouvelle lune, puis annuellement le retour du

printemps et le commencement de l'automne. La loi renonce
aux fêtes mensuelles, mais elle ordonne la célébration d'une
fête au commencement du printemps, dans laquelle on préparait

des pains sans levain avec les orges déjà mûres. Plus tard
le sens naturel de cette fête fit place à un sens historique. Sept
semaines après cette première fête venait la fête des semaines

ou de la moisson des blés. Enfin, au quinzième jour du septième
mois, commençait la fête d'automne ou des tentes, pendant
laquelle, au moins à l'origine, on couchait en plein air au milieu
des vignes et des champs. Elle était précédée d'une avant-fête,
le jour des expiations, pendant laquelle prêtres et peuple
devaient se purifier d'une manière spéciale. La fête d'automne

reçut aussi plus tard une signification historique. Ces trois fêtes
réunissaient tous les hommes du peuple autour du sanctuaire
national, ce qui ne dut pas peu contribuer à maintenir le
sentiment vivant de la communauté théocratique.

Les organes du culte étaient les prêtres. Avant Moïse chaque
maison avait son propre prêtre, qui n'était pas ordinairement
le père de la famille, mais le fils premier-né. (Ex. XXIV, 5 ; Jug.
XVII, 5.) Le mosaïsme, dans le but sans doute de conserver les

coutumes dans leur pureté, forma une prêtrise spéciale de la

tribu dont était sorti Aaron, le frère du conducteur du peuple.
Elite du peuple choisi, les prêtres lévites avaient en partage le
service des autels et la conservation de la loi. Ils devaient
rappeler au peuple ses devoirs et, en vertu de leurs connaissances

juridiques, régler les différends clans des cas difficiles. Les plus
hautes fonctions de la prêtrise étaient concentrées dans les
mains d'un souverain sacrificateur dont l'existence s'explique
par l'ancienne institution des chefs de tribus, mais qui prit plus
tard une importance majeure comme représentant la législation
mosaïque vis-à-vis du peuple.

Cette législation a en vue jusque dans ses détails les plus
minutieux le développement de la vie du peuple dans son en-



186 OTTO PFLEIDERER.

semble ' et la conduite extérieure de ceux qui le forment. C'est
la loi de la lettre, ne reposant que sur une autorité extérieure.
Conformément à ce caractère, les motifs psychologiques qu'elle
donne à l'appui de ses ordonnances sont d'une nature toute
matérielle. Elle promet aux justes des biens temporels et
menace les méchants de leur privation. Elle est indifférente aux
espérances d'une vie éternelle sans nier cette dernière. Elle a

en vue l'existence nationale d'Israël et non l'homme individuel.
Tout l'intérêt se concentre sur le bien-être de la nation et de

ses familles. Il n'y avait donc pas de place en elle pour des

préoccupations plus élevées. C'était aussi la conséquence de

son origine, la relation entre le Dieu du mosaïsme et l'homme
étant purement historique. Il ne faut d'ailleurs pas exagérer
l'infériorité d'une telle conception. Elle était non-seulement
inévitable mais salutaire et voulue par la Providence. Elle
concentrait les efforts et les espérances du jeune peuple sur ce

qu'il y avait d'abord de plus important, sa mission historique
et terrestre qui l'appelait à être un peuple de Dieu au milieu
du monde païen. L'histoire d'Israël devait, dans son
développement, éloigner l'imperfection qui s'attache à l'origine
même du mosaïsme. La puissance des faits devait étendre les

limites du particularisme national et diriger les regards vers
les hauteurs de ce royaume de Dieu qui embrasse les cieux et
la terre et dont la loi est inscrite dans les cœurs. L'impulsion
principale de ce développement progressif fut donnée par les

prophètes.

VIII. — Le prophêtisme.

Antérieurment aux prophètes, dont les écrits ont été conservés
dans l'Ancien Testament, existaient en Israël et en dehors de la

prêtrise des hommes et des femmes appelés voyants, à qui l'on
attribuait une connaissance particulière des mystères du monde

1 Parmi les institutions civiles qui ont leur importance au point de vue
religieux, il faut mentionner : l'année du sabbat, qui fut d'abord caractérisée par
l'abandon de toute culture, plus tard par l'abandon des dettes et l'affranchissement
des esclaves; l'année du jubilé, qui, par le retour des propriétés, assurait la persistance

des biens de famille ; les lois sur le lèvlrat, l'esclavage, etc.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 187

et des choses à venir. Il est naturel que puisqu'on les considérait

comme ayant reçu de Dieu des grâces particulières, on
recourût àleur autorité pour obtenir d'eux tantôt des décisions
juridiques tantôt des enseignements religieux. Il est très
probable aussi que ces voyants étaient en même temps Nasiréens,
c'est-à-dire des ascètes, et que leur genre de vie, en développant

leurs dispositions visionnaires, leur donna la réputation
d'être dans un commerce étroit avec la divinité. Depuis Samuel

ces apparitions isolées prirent un corps, et par leur organisation
en écoles devinrent une puissance réelle et permanente au
sein du peuple. Le don prophétique fut développé méthodiquement

et la mystique religieuse excitée par la musique.
C'est sans doute par une direction providentielle que le pro-

phétisme commença à devenir une puissance en Israël au

moment où la vie nationale se fortifiait et que l'état recevait
dans la royauté une organe actif. La royauté était devenue un
besoin du temps, car il fallait vis-à-vis des adversaires extérieurs
et intérieurs une main forte dont la période des juges avait
démontré l'impérieuse nécessité. Maintenant que l'état avait
son organe spécial, l'église devait aussi avoir le sien. La prêtrise
ne répondait pas entièrement à ce but. Elle représentait le
côté extérieur de la vie religieuse et le culte dans ses formes
invariables. Elle ne pouvait développer l'esprit du mosaïsme
dans le peuple. Sa position était aussi trop dépendante de la

royauté, de sa faveur ou de sa défaveur. Les prophètes, en
revanche, sortis du sein du peuple et unis librement entre eux,
étaient naturellement désignés pour être les porteurs de l'idée
théocratique et représenter la voix de la conscience populaire
vis-à-vis des rois et des prêtres. Déjà tendus sous Saul, les

rapports entre le spirituel et le temporel le furent surtout à la
fin du règne de Salomon, dont la faiblesse avait favorisé
l'introduction de cultes étrangers. Ils se rompirent décidément avec
la séparation des deux royaumes.

Le royaume d'Israël ou d'Ephraim peut bien être considéré
en une certaine mesure comme une création des prophètes, et

ils y exercèrent une influence marquée. Cependant l'intérêt
politique des souverains de ce royaume devait les pousser à



188 OTTO PFLEIDERER.

assurer leur indépendance à l'égard de la dynastie de David

par des alliances étroites avec les peuples païens. Les suites de

cette politique, que suivit en particulier la dynastie de Omri, ne
se firent pas attendre. L'alliance d'Achab avec la fille du roi
de Tyr, Jésabel, amena une lutte ouverte et implacable entre
la royauté et les représentants du pouvoir théocratique au sein

du peuple. Avec l'érection d'autels au dieu Baal et de temples à

Astarté commencèrent des persécutions sanglantes, qui, comme
toujours, fortifièrent le courage et la foi des défenseurs du vrai
Dieu d'Israël. Elie le Thisbite et son disciple Elisée remportèrent

par leur persévérante opposition des victoires morales
incontestables ; le premier obtint le rétablissement du culte
de Jéhovah, le second vit la chute d'une dynastie impie. Sous

la maison de Jéhu et en particulier sous le règne de Jéroboam II,
le royaume d'Israël jouit d'une grande prospérité extérieure ;

mais la corruption intérieure, l'amour des jouissances, la légèreté

qui caractérisaient la vie du peuple au sein d'une orthodoxie

pharisaïque, appelaient les prophètes à une activité d'un
nouveau genre. Il n'était plus possible de mettre en œuvre des

moyens temporels ni convenable de sévir contre l'idolâtrie
étrangère en excitant l'amour-propre théocratique. Il fallait par
la puissance spirituelle de la parole réveiller le sentiment
religieux et moral, et élever la conscience au-dessus de la lettre
morte. C'est là le point de vue nouveau qui domine dans les

plus anciens prophètes dont nous ayons les témoignages écrits,
Amos et Hosée. Cependant leurs avertissements à ne pas compter

sur les puissances du monde mais à se convertir sérieusement
à l'Eternel pour y trouver force et union, demeurèrent sans
succès. Après une série d'usurpateurs, le roi assyrien, Tiglat-
Pilezér, mit fin au royaume de Damas.

A cette époque vivait en Juda le prophète Esaïe. Le royaume
de David, bien que jusqu'alors plus tranquille que son rival, ne
luiétait point inférieur quant auxforces spirituelles qui s'agitaient
ensonsein. Esaïe surpasse ses prédécesseurs d'Israël pour la
profondeur des sentiments, la grandeur des pensées aussi bien

que par la beauté et la force du langage. Déjà avant la mort du
roi Hosias, il avait dévoilé le sort de sa petite patrie et des pays



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 189

voisins avec le coup d'œil pénétrant du voyant. Sous le
gouvernement extérieurement heureux de Jotham, il sévit contre
la corruption morale qui avait gagné Juda comme Israël sous
Jéroboam II ; lorsque sous Achaz les ennemis extérieurs
menacent le pays, Esaïe est debout pour fortifier le courage et la
confiance de ses concitoyens et les engager à se défier de

l'Assyrie. Mais à la vue des égarements idolâtres du roi et de son
peuple, il donne plein essor à son indignation sur l'ingratitude
de ceux que l'Eternel a comblés de biens.

Au règne plus prospère d'Ezéchias succède celui de Manasse,

pendant lequel éclate une persécution sanglante contre les
serviteurs de Jahve. Josias, élevé sous la tutelle des prêtres,
ramène un temps de paix intérieure ; la théocratie fleurit par
l'union des trois pouvoirs de l'état, roi, prêtres et prophètes.
Alors eut lieu la promulgation de la « seconde loi » que nous
trouvons dans le cinquième livre de Moïse. A la tête des

prophètes se trouvait Jérémie, qui, pendant plus d'un demi-siècle,
prend une part des plus active aux phases si diverses de la vie
deJuda. Les persécutions ne lui sont pas épargnées après la
mort du roi fidèle, mais il s'élève avec énergie contre le sommeil

spirituel et l'égarement amené dans le peuple par les faux

prophètes. Il annonce directement la prise et la destruction de

Jérusalem, et cette prédiction ne tarde pas à se réaliser à la
suite des nouvelles erreurs d'une politique inhabile. Lorsque

par la captivité de Babylone l'existence nationale a pris fin, la
conviction que l'alliance extérieure, la loi écrite sur la pierre
et la circoncision de la chair ne suffisent plus, cette conviction
s'accentue toujours davantage, et les prophètes peuvent prévoir
que des ruines de l'ancien état va sortir une vie nouvelle.
Ezéchiel, le prophète de la captivité, entrevoit et prêche un

royaume idéal, fondé sur le renouvellement des cœurs. La
conscience religieuse se spiritualise chez les membres pieux du peuple

au moment même oùla prospérité nationale a cessé. La relation

arbitraire de Dieu avec Israël fait place à la communion
essentielle de Dieu avec l'homme lui-môme. Les limites du
mosaïsme sont franchies, et l'accès du royaume des cieux s'étend
à tous ceux qui confessent le nom du Dieu des miséricordes.



190 OTTO PFLEIDERER.

Cependant les temps du salut sont encore rattachés au
rétablissement temporel du peuple d'Israël. Le tableau
prophétique de la venue du Messie ou de l'Oint qui doit rétablir
la gloire de l'alliance, revêt encore un caractère extérieur et

théocratique. Mais cette enveloppe matérielle renferme un
germe spirituel qui doit bientôt la briser en se développant. 11

apparaît en particulier dans « le grand inconnu » de la fin de

l'exil, auquel doivent être attribués les chapitres XL à LXVI
compris sous le nom du vieux Esaïe. Pour lui le serviteur et

l'élu de Dieu est bien d'abord l'élite du peuple d'Israël, mais

cette élite doit servir d'instrument pour une révélation divine
universelle. L'exil a un but positif, celui de servir au salut des

païens en leur apportant les lumières de la nation choisie :

«Mon serviteur juste en justifiera plusieurs. » La spiritualisa-
tion du mosaïsme est ainsi parvenue à une hauteur telle qu'il
reste peu de distance à franchir pour arriver au christianisme.

L'influence du prophétisme s'est étendue, on le comprend,
à l'histoire religieuse et au développement doctrinal. Les livres
historiques principaux qui se rapportent à cette période, à

savoir les livres de Samuel et des Rois, ont sans doute été écrits
dès les temps de Salomon quant à leurs parties principales, mais
ils ont subi, probablement vers la fin de l'exil, une complète
transformation dans l'esprit de la prêtrise et du prophétisme.
Ce qui le témoigne, c'est l'importance dominante accordée à

tout ce qui se rapporte à la religion et au culte. Mais le point
de vue du prophétisme se montre surtout dans le pragmatisme
religieux exclusif qui ne connaît pour toutes les actions
humaines que deux motifs, la crainte de Dieu ou l'impiété, et juge
également tous les événements heureux et malheureux d'après
le dogme d'une rétribution stricte. Le stigmate de condamnation

qui s'attache à la plupart des règnes (il fit ce qui déplaît à

l'Eternel) explique que l'introduction de la royauté lui paraisse
un mal et un abandon de Dieu, le souverain Roi. (1 Sam.

VIII, 12.) Le livre des Juges porte aussi ce caractère de

pragmatisme théocratique, car les détresses du peuple y
sont considérées comme la punition immédiate de son mépris

pour la loi, tandis que la cause principale est en vérité



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 191

le manque d'organisation politique. Mais l'influence du
prophétisme est plus considérable encore sur les documents

qui se rapportent à l'origine de la nationalité israélite tels
qu'ils sont conservés dans les livres de Moïse et de Josué.

L'universalisme prophétique fait le fond de bien des prédictions

et promesses placées dans les temps mosaïques ou
antérieurement à eux ; c'est également lui qui a provoqué la
composition d'un second recueil de lois, ajouté à la collection plus
ancienne et composé dans un esprit évidemment postérieur.
Le Deutéronome se distingue profondément des livres qui
précèdent par le motif sur lequel doit reposer l'obéissance à la loi.
Pour le mosaïsme, ce motif était tout extérieur, c'était le fait
de la délivrance d'Egypte. Pour le prophétisme, en revanche,
c'est l'amour de Dieu auquel doit répondre l'amour de l'homme
et la conversion du cœur. Les promesses de récompenses
terrestres et les menaces de châtiments corporels ont fait place
aussi à l'espérance plus élevée d'un rétablissement final. C'est

également au prophétisme qu'il faut rapporter tous les traits
de l'histoire des origines d'Israël qui placent dans cette première
époque les espérances messianiques et la pensée d'un plan de

salut universel. A cet égard, en particulier, la vie d'Abraham,
le héros de la foi, a été idéalisée d'une telle manière qu'elle
surpasse de beaucoup l'esprit du mosaïsme. Le rapport historique
de Dieu au peuple d'Israël est devenu un rapport général
avec l'humanité ; Abraham est présenté comme le type du
serviteur du Seigneur que nous trouvons dans l'Esaïe babylonien.
Il doit servir d'instrument pour la conversion et le salut de

tous les peuples, point de vue décidément étranger à la loi.
Enfin, les développements apportés aux conceptions religieuses
des Hébreux pendant leur séjour à Babylone, par des influences

étrangères, se retrouvent aussi dans le livre des origines. C'est
la religion de Zoroastre qui a évidemment contribué à la
formation de la doctrine des esprits bons et mauvais (anges et

démons). Le récit de la création du monde et de l'humanité est

emprunté au parsisme jusque dans ses détails les plus
caractéristiques. (Homme primitif, Eden, arbre de vie, serpent,
chute, etc.)



192 OTTO PFLEIDERER.

Si nous résumons les résultats dogmatiques du prophétisme
en les comparant au mosaïsme, nous pouvons les comprendre
sous les points suivants :

1° Jahve, le Dieu d'Israël, est le seul Dieu, non point dans ce
sens qu'il est pour Israël le but le plus élevé de l'adoration sans
exclure d'autres dieux nationaux, mais dans le sens absolu du
monothéisme, comme l'unique Créateur et Conservateur du
monde. La notion de la sainteté de Dieu, négative et positive à

la fois dans le mosaïsme, mais qui se fondait sur une manifestation

accidentelle de sa volonté, devient l'amour, l'attribut essentiel

de Dieu, le fond de toutes ses révélations passées et la
source inépuisable du salut pour le peuple de son héritage et

pour tous les peuples.
2° Dans le mosaïsme c'était au peuple comme tel que s'adressait

la révélation divine. La loi se rapportait en conséquence à

l'ordre civil ou religieux, mais par son côté extérieur; c'était
la loi de la lettre. C'est maintenant l'homme comme individu
qui devient le but de la volonté divine ; créé à l'image de Dieu,
il est appelé à servir Jahve et cela non-seulement des lèvres
mais avant tout de son cœur. Le péché n'apparaît plus seulement

comme une violation de la loi ; il se trouve dans la résistance

du cœur, dans la faiblesse humaine et dans l'inconstance
de la volonté; il est une infidélité, une révolte contre Dieu qui
peut rester impunie. Le châtiment doit être d'autant plus
sévère que la résistance est plus grande. Mais il n'a pas pour
but l'anéantissement du peuple de Dieu. Quoique les impies
en soient la victime, le châtiment doit avoir sur l'ensemble
une influence bénie ; il doit renforcer la fidélité des justes et,
en les exposant à des souffrances terrestres, les rendre le

levain de l'humanité. La rédemption elle-même est d'abord
la restauration de l'état israélite sur le sol sacré et le relèvement

glorieux du trône de David, mais la paix d'Israël doit
s'étendre aux autres nations ainsi que toutes les bénédictions
de la vraie connaissance de Dieu. Toutefois la conversion du

cœur, le renouvellement moral de l'homme, sont la condition
nécessaire de la délivrance.

3° Le prophétisme attendait cette restauration dans un pro-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 193

chain avenir et la faisait coïncider avec le retour de l'exil. Bien

que cette espérance ne se fût point réalisée, on ne pouvait
l'abandonner puisqu'elle était un postulat de la foi. Deux solutions
étaient possibles et elles furent tentées simultanément, a) Plus
les tristesses|duprésent anéantissaient la possibilité d'un changement

naturel et graduel de la situation, plus apparaissait la
nécessité d'une intervention miraculeuse et surnaturelle de Dieu.

Il pouvait alors sembler indifférent que les actes miraculeux

pour amener le salut théocratique fussent accomplis par
l'intermédiaire d'un envoyé humain particulier, le Messie (Malachie),
ou que le nouveau royaume fut établi directement par Dieu
sans un tel intermédiaire et placé sous son gouvernement
immédiat. (Daniel.) bj A côté de cette direction de la foi en existait
une autre qui semble en opposition décidée avec elle. Partant
de l'expérience même, on en vient à douter qu'une félicité
extérieure doive répondre ici-bas à la piété intérieure. L'Ecclesiaste

affirme l'incertitude de l'homme dans les questions
religieuses et veut s'en tenir à la morale pratique.
L'espérance d'une résurrection apparaît quoique vacillante dans le

livre de Job. Mais un petit nombre résolvent tous les doutes

en s'élevant à la hauteur de la disposition exprimée dans le
Ps. LXXIII, 25, qui est comme un avant-coureur de l'assurance

joyeuse du christianisme. La communion de Dieu suffit en elle-
même pour assurer la paix : « Pourvu que je te possède, je ne
demande rien au ciel et sur la terre ; alors même que mon

corps et mon âme défaillent, tu demeures, ô Dieu, la consolation

de mon cœur et mon partage à toujours. » Ici le judaïsme
est sur le point de s'affranchir des limites de sa conception charnelle

pour arriver à l'assurance intérieure de l'adoption divine ;

son scepticisme est une préparation négative à la religion de

l'esprit et de la vérité.

IIe DIVISION. — L'ISLAMISME.

IX. — Le fondateur de l'islamisme.

La religion des Arabes n'avait pas subi de changements bien
sensibles depuis son origine jusqu'aux temps de Mahomet ;

C. R. 1872. 13



194 OTTO PFLEIDERER.

c'était un culte des astres en ce sens que les forces divines de

la nature étaient principalement concentrées dans les astres, le
soleil, Saturne et Jupiter d'une part, la lune et Vénus de l'autre.
Cependant au-dessus de toutes les divinités particulières dont
le culte différait suivant les tribus, dominait un Dieu commun
à toutes, Allah (élévation ou lumière), le Dieu xaT'sfoppm qui
peut être identifié avec Bel, le Dieu du ciel des Sémites du
nord. A ce dieu du ciel et du soleil était associé comme
chez les autres Sémites une divinité féminine de la terre et de

la lune, Allât. Enfin les Arabes croyaient à une foule
indéterminée d'esprits du désert, les Dschin, qui étaient d'ailleurs
aussi peu des divinités que les nymphes grecques ou les elfes

des Germains. Ce polythéisme se développa par le fait que chaque

tribu voulut avoir son dieu particulier, en sorte que si la
suprématie d'Allah subsistait encore pour la conscience
religieuse, les pratiques du culte la rejetèrent peu à peu à l'arrière-
plan. Cela arriva en particulier lorsque la tribu Kuraisch de la
Mecque obtint une influence prépondérante et plaça sa divinité
Hobal (Saturne) à la tête des trois cent soixante divinités du
Panthéon arabe. C'est ce qui explique l'inimitié profonde qui
exista dès le commencement entre cette tribu et le réformateur
Mahomet. On se représentait volontiers la divinité sous la forme
de simples objets de la nature tels que des pierres et des arbres,
qui étaient censés sa demeure de prédilection. La mantique
jouait un grand rôle dans le culte arabe, mais les tromperies des

voyants la firent tomber en discrédit.
Le mouvement religieux dont sortit l'islamisme avait déjà

commencé avant son fondateur. Des influences judaïquesavaient
formé une secte arabe qui rejetait le polythéisme populaire et

croyait à l'unité de Dieu. Considérés, par la foule, comme des

libres penseurs (Hanyf), ses membres se prétendaient au
contraire les confesseurs de la vieille foi d'Abraham. Plusieurs membres

de cette secte étaient de la famille de Mahomet, en sorte

que pour juger sainement de la réforme apportée par ce
dernier, il ne faut pas négliger ce chaînon intermédiaire entre le
judaïsme et l'islamisme.

La naissance de Mahomet doit être placée en 571 après Jésus-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 195

Christ. Demeuré pauvre jusqu'à son mariage avec Cadischa et
destiné au négoce, il montra alors une disposition toujours plus
marquée à se retirer de la vie active pour se livrer à la méditation

religieuse. Cette soif profonde de la vérité s'unissait chez

lui à un état corporel anormal ; une maladie nerveuse se
manifestait en lui par des accès violents et des hallucinations
extatiques. Chez un sujet dont la tendance est avant tout religieuse,
les hallucinations devaient conduire facilement aux visions. Une

particularité des visionnaires habituels est de s'imaginer être
en la possession d'un être surnaturel (5aip<mov, ange ou démon)
avec lequel ils conversent comme avec un être humain. Mahomet

avait d'abord attribué ses accès au démon, mais, à la suite
d'un rêve significatif, cette pensée fit place à l'assurance qu'il
les devait à l'apparition d'un envoyé bienfaisant, d'un ange
messager de Dieu. Cette assurance, qui se développa au milieu de

bien des combats, finit par s'emparer de lui et lui donner le

sentiment de sa mission divine. Il serait aussi faux de supposer
ici avec le rationalisme une supercherie que d'y voir avec le
supranaturalisme l'influence de faits purement extérieurs. Ce

tut sans doute un événement intérieur qui entraîna avec lui
l'organisation physique et donna une forme dramatique aux fluctuations

du sentiment. Mahomet voulut convaincre ses parents de

la révélation qui lui était adressée et les amener à la foi en l'unité
de Dieu ainsi qu'à la conviction du néant des divinités païennes ;
mais il ne rencontra d'abord que doutes. La résistance la plus
opiniâtre lui fut opposée par les Kuraïchites qui, par des raisons

politiques, pouvaient craindre que le prophète ne mît fin à leur
domination aristocratique. Chassé de Taïf, persécuté violemment

à la Mecque, Mahomet eut dans cette situation critique
la plus hardie de ses visions qui le transporta jusqu'au trône
de Dieu, où les prophètes et les anges lui cédèrent la première
place. Sa prédication ne tarda pas en effet à trouver écho

auprès de pèlerins de Medine qui, venus à la fête ordinaire de la

Mecque, s'engagèrent à n'adorer que Dieu seul, à protéger son

prophète comme leur propre vie, à lui obéir dans la joie et dans

l'épreuve et à confesser sans crainte la vérité. Ils le reçurent
en triomphe à Medine, où il avait été obligé de fuir, et bientôt



196 OTTO PFLEIDERER.

s'éleva la mosquée qui renferme son tombeau et où il fit ses

premières prédications publiques.
C'est à partir de cette fuite (Hedschra) que la communauté

mahométane est fondée. Mahomet donne déjà à ses disciples
les premières institutions religieuses (prières répétées, mois de

jeûne, préceptes de purification, etc.). Il retient du paganisme
arabe les pèlerinages à la Mecque ainsi que le culte de la Kaaba

(pierre sacrée), cela en grande partie pour des raisons politiques,
afin de conserver à la Mecque son importance comme centre
du culte arabe. La nécessité de gagner cette position centrale,
encore au pouvoir de ses ennemis, fut l'occasion de l'attitude
offensive prise dès lors par la nouvelle communauté. Mahomet

accentue encore avec force la parenté de sa religion avec
celles des Juifs et des chrétiens. Il enseigne que chaque peuple
a reçu une révélation particulière par ses propres prophètes,
les Juifs la Thora, les chrétiens l'Evangile ; car partout la vraie
révélation est identique à elle-même et le prophète des Arabes

ne fait qu'annoncer ce que Dieu a fait connaître à Adam, Noé,

Abraham, Moïse et Jésus. Use donne lui même pour le « sceau
des prophètes. » Mais en tant que les Juifs et les chrétiens
reçoivent d'autres doctrines que celles que renferment la foi

commune (unité de Dieu, jugement, abandon de l'homme à

Dieu), leur religion est fausse, elle est une corruption coupable
de la vraie religion qu'il annonce dans sa pureté primitive. Et
le prophète de la Mecque ne tarde pas à considérer Juifs et
chrétiens comme déchus, à insister sur leurs divisions en face

de l'unité de sa foi, et à menacer de la colère de Dieu ceux qui
repoussent son prophète. Lorsque les croyants se sentirent
assez forts, ils n'hésitèrent point en effet à frayer par le glaive
un chemin à leur foi. A la conquête de la Mecque (680) succéda
la conversion de tout le peuple arabe et le travail de conquête
de l'islamisme s'étendit en Asie, en Afrique et en Europe.
Autant les premières années de la vie de Mahomet avaient été

pures, autant les dernières sont troublées au milieu du succès

par la convoitise, la haine et la vengeance. Mais il faut en accuser

aussi bien son temps et le caractère général des Sémites

que le caractère personnel du prophète. On ne peut, malgré



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 197

toutes les lacunes morales de Mahomet, lui contester une
puissance créatrice remarquable et un instinct religieux dont la
manifestation a été en bénédiction pour des millions d'hommes.

X. — Le dogme et la mystique de l'islamisme.

D'après le plus ancien historien arabe, Ibn Hazm, de Cordoue

(environ 1060 après J.-C), les principales sectes de l'islamisme
sont : les Shyites et les Charingites, les Morgites et les Motazilites.

Les Shyites, la plupart Persans, étaient les fidèles adhérents

d'Aly, beau-fils de Mahomet, qu'ils vénéraient à l'égal
d'un dieu. Les Charingites, Arabes pour le plus grand nombre,
avaient une tendance plus démocratique et déclaraient comme
un devoir sacré de refuser l'obéissance à tout chef injuste. Les

Morgites, d'une origine postérieure et dont le nom signifie
« ceux qui espèrent, » formèrent une réaction pratique contre
les sombres conceptions et la crainte de l'enfer qui étaient devenues

un caractère toujours plus marqué de l'islamisme. Les
Motazilites (dissidents) constituent la secte la plus importante. Ce

sont les rationalistes de l'islam qui combattent dans tous ses

points fondamentaux l'autorité du dogme orthodoxe. Sous la

dynastie desAbassides ce parti eut la prépondérance et c'est à

cette époque que fleurit la philosophie arabe. Son influence fut
elle que l'orthodoxie fut obligée d'y avoir égard et on aboutit à

une théologie de conciliation.
Si nous en venons à l'histoire du dogme telle qu'elle ressort

des luttes entre les motazilites et les orthodoxes, nous avons à

remarquer les points qui suivent.
Mahomet avait transcrit les diverses révélations qui lui avaient

été adressées sous le nom général de Koran (lecture.) D'après
la tradition, il ne l'aurait fait que sur la sollicitation de ses

adversaires qui réclamaient de lui un écrit dont l'origine divine
fût attestée. Mais le Koran n'est qu'une copie d'un texte original
que Dieu garde auprès de lui (mère du livre.) La Thora des

Juifs et l'Evangile en sont des copies incomplètes ou en partie
fausses, tandis que le Koran est la seule copie fidèle. Bientôt
cependant la vénération pour le livre qui était à la base de la



198 OTTO PFLEIDERER.

foi d'autorité fut telle qu'elle aboutit à cette affirmation inouïe

que le Koran est incréé et qu'il possède la nature et la dignité
du Dieu éternel. Mais les motazilites ayant combattu de toutes
leurs forces cette assertion qui contredisait l'idée même de la

créature, la théologie de conciliation (Ashary et son école) la

modifia en ce sens que l'éternité du Koran ne se rapporte qu'au
texte céleste, tandis que la copie est un livre d'un caractère

humain. Ces restrictions n'empêchèrent pas les excès

du fétichisme de la lettre surtout chez les Mahometans non
Arabes.

A l'autorité du Koran se lie étroitement celle de son auteur
humain, le prophète Mahomet. Il se forma aussi un dogme de

sa personne. Mahomet avait emprunté l'idée de la prophétie
au judéo-christianisme; il admettait que par une illumination
spéciale le contenu du livre céleste (texte original du Koran) avait
été communiqué au prophète en tout ou en partie avec plus
ou moins de clarté. La dignité de prophète était selon lui un
don de la grâce divine, accordé en récompense de la foi et de

l'obéissance, sans privilège spécifique de rang ou de personne.
Cependant, bientôt après la mort de Mahomet, se généralisa une
théorie bien plus avancée sur les attributs mystérieux et
surnaturels des prophètes et en particulier du plus grand d'entre
eux, Mahomet. Il fut enseigné que les prophètes ressemblent

spirituellement à des anges alors même que leur corps est
humain. Ils sont infaillibles en tout ce qui concerne le royaume
des cieux et les choses qui ne peuvent être connues que par
une inspiration divine immédiate. Mahomet a, entre tous, possédé
l'infaillibilité et l'impeccabilité même dans l'état d'enfance. Les
motazilites nient l'impeccabilité du prophète ou la restrei-
gnent à l'absence de péchés grossiers; en tous cas ils ne veulent
rien savoir d'une telle pureté avant sa mission de prophète et
l'histoire leur donne raison, puisque dans sa jeunesse Mahomet
avait été païen. Ashary cherche à concilier les exigences
de la conscience religieuse et celles de la raison ; il distingue
entre la possibilité du péché qui appartenait à la nature humaine
de Mahomet et sa réalisation effective qui fut évitée, en partie
par le secours de la grâce divine, en partie par sa propre liberté



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 199

Cependant le dogme de la personne du prophète s'accentua

toujours davantage et s'enrichit de représentations fantastiques.
On lui attribue des miracles, une naissance surnaturelle, la
préexistence, etc.

La doctrine de la personne du prophète forme le passage de

la partie formelle de la dogmatique de l'islamisme à la partie
matérielle. Cette dernière s'occupe principalement des attributs
de Dieu, de la liberté morale ou delà prédestination et de

l'eschatologie.

L'unité de Dieu forma dès le commencement la doctrine
fondamentale de l'islamisme et fut toujours plus précisée par
Mahomet en opposition à l'ancienne croyance polythéiste. Les

anges et les Dschins que le prophète admet encore ne sont que
des serviteurs d'Allah. Il repousse la trinité chrétienne, et s'il
parle du Saint-Esprit, ce n'est que comme d'une hypostase créée,
d'un ange messager par lequel est communiquée l'inspiration
divine.

Le prophète ne s'est pas exprimé théoriquement sur les
attributs de la toute-puissance, de la sagesse et de la toute-
science, bien qu'il les ait affirmés pratiquement. Mais il n'a point
hésité à donner à Dieu des attributs anthropomorphiques tels

que l'ouïe et la vue, des mains, un visage ; dans ses visions il
a vu Allah en chair sous la forme d'un jeune homme avec des

cheveux abondants et des sandales d'or. Cette matérialisation
de Dieu s'accrut encore chez les adhérents orthodoxes de

Mahomet. Les Motazilites, en revanche, montrent la contradiction

qui existe entre l'unité divine et l'idée de la multiplicité de ses

attributs. Chaque attribut ne peut être que l'essence divine
même ou que l'un des modi de l'activité divine n'ayant de

leur réalité que pour l'esprit humain. Ashary chercha une
transaction : les attributs de Dieu sont réels mais d'une autre
réalité que ceux des créatures. Allah ne sait pas comme l'homme
sait, car son savoir n'augmente ni ne diminue ; il est une
substance sans accidents, il n'a aucune limite, en un mot, il
est incompréhensible.

A la question des attributs divins se joint celle de la
prédestination (prédétermination) dans ses rapports avec la liberté



200 OTTO PFLEIDERER.

morale. Mahomet n'avait pas donné de théorie positive à ce

sujet. Dans le Koran on trouve des passages qui supposent la
liberté de la volonté humaine, et d'autres qui établissent la
nécessité éternelle du conseil divin. Ce fut cette dernière
affirmation qui l'emporta dans le dogme orthodoxe. La volonté
divine absolue n'est pas même retenue dans les limites de sa

propre loi ; on lui attribue une indépendance arbitraire, analogue

à celle des despotes orientaux qui disposent aveuglément
du sort de leurs sujets. Le rationalisme des Motazilites se dirigea

surtout contre ce dogme. Wasil montra que l'homme est
libre dans ses actes et en porte la pleine responsabilité. Dieu

ne peut, ni dans ce monde ni dans l'autre, déterminer arbitrairement

la félicité ou le malheur de l'homme ; le sort de l'homme
dépend de son rapport à la loi morale. En Perse se forma en
opposition à l'indéterminisme rationaliste un déterminisme
spéculatif sans restrictions (Gabaritesj, que l'école conciliatrice
d'Azhary chercha à adoucir comme le semi-pélagianisme le fit à

l'égard de l'augustinisme. La capacité de l'homme pour agir lui
est accordée par Dieu seul; mais la résolution et l'effort sont dans

sa liberté et constituent son mérite. Aussitôt que l'intention et

la résolution sont manifestes, Dieu accorde à l'homme le pouvoir

d'exécuter, et celui-ci obtient ainsi la récompense ou la

punition par sa propre attitude. Mais le plus grand nombre des

musulmans conservent un déterminisme absolu dont l'injustice
est niée par Ghazzaly au moyen des mêmes raisons qu'emploient
Augustin et Calvin, t La justice de Dieu ne peut pas être mesurée

avec une norme humaine. Un homme est injuste parce qu'il
dispose arbitrairement du bien du prochain, mais pour Dieu
cette injustice n'est point possible. Il n'y a pour lui aucun
bien d'autrui et les créatures n'ont aucun droit vis-à-vis de

lui. »

Les doctrines de la résurrection, du jugement, de l'éternelle
félicité et de la condamnation sans fin, sontaussi très importantes
pour la dogmatique de l'islam. Mahomet avait présenté les

terreurs de la mort et de l'enfer comme le motif le plus pressant
pour la conversion des incrédules et la perspective des joies
du paradis comme la plus puissante consolation des croyants.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 201

Ce furent également les Motazilites qui donnèrent la première
impulsion au développement de l'eschatologie. Sous l'influence
de la philosophie platonicienne, ils soutinrent la pleineindépen-
dance de l'âme et la délivrance que la mort lui apporte en la
détachant des liens du corps. Les orthodoxes affirment en
revanche que l'âme ne peut vivre par elle-même ; elle est liée
au corps jusqu'à sa résurrection et participe aussi aux douleurs
de sa corruption. La félicité ne peut commencer qu'avec la
résurrection même du corps dont l'âme a besoin pour jouir d'un
bonheur qui est d'une nature purement sensuelle. C'est ce

qu'accentue le mystique Ghazzaly. La description des événements

eschatologiques porte le signe évident de l'influence du
christianisme (apparition d'un Messie, d'un anti-Christ, disparition

des astres, son des trompettes, nouveaux cieux et
nouvelle terre, etc.). Quant au jugement, au fond de toutes les

représentations assez diverses de l'islamisme, se trouve la
distinction entre ceux qui confessent et ceux qui ne confessent

point la foi positive de Mahomet. Malgré toutes les vertus
morales, la foi à la loi et à la révélation du prophète peut seule

préserver des tourments de l'enfer; sans elle la supériorité
morale n'est point suffisante pour ouvrir le paradis. Les

théologiens musulmans aiment à peindre de la manière la plus
effrayante les tourments de l'enfer ainsi qu'à décrire en traits
sensuels la félicité des élus.

Cependant une tendance plus spiritualiste se fit jour et fut
représentée, non point seulement par quelques penseurs, mais

par deux partis qui se formèrent au sein du mahométisme, et que
l'on peut appeler le parti de l'ascétisme et celui du panthéisme.
L'ascétisme donne naissance à la vie du cloître et à des moines
mendiants. (Sufisme) Le renoncement au monde est fondé sur
l'amour de Dieu. Cependant ce sentiment a encore le caractère
de la notion orthodoxe ; c'est un abandon passif de l'homme
impuissant à la volonté toute-puissante et sans limites d'Allah. Ce

n'est pas une libre communion, une pénétration joyeuse et
confiante delà volonté humaine par la volonté divine. Le sufisme
effleure le panthéisme, et c'est de lui que sont sorties les

conceptions décidément panthéistes d'un Aly et d'un Sohrawady.



202 OTTO PFLEIDERER.

IIIe DIVISION. — LE CHRISTIANISME.

XL — La religion chrétienne.

L'espérance d'une restauration théocratique avait été
conservée par le peuple d'Israël au milieu de la longue suite des

malheurs qui l'avaient frappé. Ranimée avec force par la
glorieuse résistance des Maccabées, en qui le livre d'Hénoc (110 av.

J.-C.) voit les prédécesseurs du Messie, puis déçue bientôt après

par les événements mêmes, elle n'en demeura pas moins
vivante et de plus en plus ardente. (Sagesse de Salomon.) Les

mots de Christ, Messie, royaume du grand Roi, royaume des

cieux, semence de David, sont sur toutes les lèvres en Galilée
et en Judée, même en Samarie, à l'époque du règne d'Hérode.
Les défenseurs les plus décidés de ces idées religieuses et
nationales étaient les Pharisiens, dont le patriotisme et l'attachement

à la loi réclamaient également le rétablissement du seul

gouvernement de Dieu et l'anéantissement de toute domination

étrangère. Bien que plusieurs partageassent les vues du
célèbre Hillel et attendissent une intervention subite et miraculeuse

de l'Eternel, la majorité du parti se rattachait à l'opinion
de Schammaï et ne pensait pas que la suprématie divine pût
être établie autrement que par une lutte ouverte contre les

oppresseurs du pays. Ils étaient tous d'ailleurs unis dans la
pensée que la restauration nationale ne pouvait être accomplie
qu'à la condition d'une stricte observation de la loi mosaïque.
Les Sadducèens s'accordaient avec les Pharisiens pour le maintien

des formes extérieures du mosaïsme et en particulier pour
les privilèges de la prêtrise, mais ils n'avaient point leur idéal
religieux et politique. Aristocrates blasés, ils étaient morts à

l'esprit national et d'autant plus ouverts aux raffinements d'une
culture étrangère. A l'un et à l'autre de ces partis manquait la
vie du cœur sans laquelle la religion n'est qu'un formalisme. La

piété intérieure s'était retirée chez une secte qui formait une
communauté organisée sous le nom d'Essénisme. Quoiqu'il présente
des caractères frappants de ressemblance avec les néo-pythagoriciens

(ascétisme, célibat, costume, noviciat et grades, etc.),



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 203

l'essénisme est cependant d'une origine juive incontestable. Il
cherchait la justice dans la pureté et dans l'éloignement du
monde; dans le rejet des cérémonies vaines du culte extérieur
et dans un amour du prochain qui allait jusqu'à la communauté
de biens et à l'abolition de l'esclavage. Son ascèse prenait sa

source dans le naziréat du mosaïsme et son organisation
hiérarchique dans les écoles des prophètes. Mais si l'on doit voir dans

cette « ligue de la vertu -» le plus noble fruit de la religion des

Hébreux, il ne faut pas méconnaître que cette piété cachée

demeurait sans influence sur l'ensemble du peuple et qu'elle était
incapable d'amener une réforme générale. Les Essèniens
sacrifiaient la vie nationale à un développement subjectif qui demeurait

impuissant par son exclusisme même. Les Pharisiens, au

contraire, n'avaient en vue que la restauration du peuple et

la piété n'était pour eux qu'un simple moyen pour atteindre ce

but temporel. Il y avait dans les deux directions un élément

précieux, d'un côté la profondeur du sentiment religieux, de

l'autre l'énergie de l'action et la vigueur du patriotisme. Si elles

parvenaient à s'unir dans une personnalité vivante, on pouvait
espérer une ère nouvelle et bénie. L'histoire nous présente cette
union dans la personne et dans l'œuvre de Jean-Baptiste. Le
fond de sa prédication: «Repentez-vous, car le royaume des

cieux est proche », indique la foi àia réalisation imminente d'un

royaume messianique tel que se le représentaient ses

compatriotes et avant tous les Pharisiens. Elle pose comme
condition fondamentale un sérieux moral qui se manifeste par le

renoncement aux péchés et par l'accomplissement du bien.

Cependant remarquons que les exigences du Baptiste ne vont

pas encore au delà de la pratique extérieure du bien et de

l'omission du mal. (Luc III, 10-14.) Il ne parle point encore
d'un changement radical et n'en appelle pas au Père céleste

comme type et source de la perfection. Il est encore éloigné
surtout de chercher dans un amour filial pour Dieu le point
de départ de la transformation spirituelle de l'homme. Il représente

le sérieux profond de l'essénisme, mais aussi ses

imperfections, son rigorisme ascétique, sa haine du monde. Le

désert, l'habit grossier les privations physiques convien-



204 OTTO PFLEIDERER.

nent sans doute à un prédicateur de la repentance qui
prépare le chemin du royaume, mais ils ne peuvent convenir
à la liberté des enfants du royaume. Jean-Baptiste pouvait
provoquer un salutaire ébranlement dans le peuple, mais il n'était

pas l'homme à fonder une réforme durable.
Dans la foule qui était accourue de Galilée au désert et avait

reçu le baptême de consécration pour le futur royaume se trouvait

Jésus de Nazareth, un homme un peu plus jeune que Jean,

rempli des mêmes espérances, mais animé d'un tout autre
esprit. Que Jésus ait été puissamment ébranlé par la
prédication de Jean-Baptiste, cela ressort non-seulement du fait

qu'il se fait baptiser par lui, mais encore mieux des premières
paroles qui sortent de sa bouche après la captivité du précurseur.

En inaugurant son ministère par le même appel que ce

dernier, il se donnait incontestablement comme son successeur
et le continuateur de son œuvre prophétique. Mais la manière
dont il développe les conditions spirituelles pour l'entrée du

royaume divin montre des vues autrement profondes que celles
de Jean.

La justice meilleure que proclame le discours sur la
montagne (Math. V-VII) doit être celle d'un cœur absolument
changé. Le but de toute moralité, comme sa norme absolue,
c'est la perfection de Dieu : « Soyez parfaits comme votre Père

qui est dans les cieux est parfait. » En plaçant l'idéal moral à

une telle hauteur, Jésus anéantit toute gloire imaginaire de

l'homme et le ramène à l'humilité qui lui convient ; mais il
donne en même temps à la moralité son plus puissant motif,
le rapport de l'homme avec Dieu devenant celui de l'enfant
avec son père. Dans cette pensée s'exprime l'originalité de la
conscience religieuse de Jésus. Le devoir est entré dans la

sphère de la liberté religieuse, qui agit maintenant spontanément
et par un attrait réel. Car si l'homme se sent enfant de Dieu,
sa destination à la ressemblance divine est la disposition de sa

propre nature. Ce qui est demandé de lui, loin de contredire
ses vrais désirs, les satisfait entièrement. L'abandon entier de

la volonté humaine à la volonté divine, est présenté par Jésus

sous les deux formes de la justice religieuse et de la justice



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 205

morale, comme amour de Dieu et amour duprochain. L'amour
actif pour le prochain est enveloppé dans l'amour pour le Père
céleste ; il a aussi sa loi dans la perfection de Dieu dont la
miséricorde est inépuisable même à l'égard de ceux qui lui
résistent.

Mais à ces exigences idéales ne répond point la direction
naturelle de l'homme. Il reste en arrière de sa destination; il est

pécheur. Jésus considère le péché avant tout sous le rapport
religieux. C'est un éloignement de Dieu, un égarement dans la

multiplicité des biens du monde, qui ne peut donner que le
sentiment du vide. Le péché est une fausse liberté de la volonté
qui, arrachée à sa liaison avec le Dieu infini, tombe dans une
dépendance d'autant plus profonde des choses finies. Cet

égarement est digne de pitié, et la compassion divine ne peut que
s'attacher à la brebis perdue pour lui montrer le vrai chemin ;

elle reçoit à bras ouverts les travaillés pour leur donner le

repos, les affamés et les altérés pour les rassasier. La créature
doit reconnaître librement sa faiblesse et sa dépendance absolue

de Dieu. Par le sentiment de sa dépendance elle devient en
réalité ce qu'elle est appelée à être, un enfant de Dieu, uni au
Père par une communion étroite et recevant en partage tout
ce qui lui appartient. La dépendance absolue de la créature est
sa liberté absolue, parce que c'est en elle qu'elle trouve son
achèvement et sa complète satisfaction. « Celui qui veut
conserver sa vie la perdra, mais celui qui la perdra pour l'amour
de Dieu, la conservera. » Celui qui n'a rien en lui parce qu'il
veut tout recevoir de Dieu, celui-là est dans toute sa pauvreté
le riche véritable, consolé dans toute affliction, rassasié dans

toute privation. Ses efforts tendant à posséder le bien le plus
élevé, les biens inférieurs lui appartiennent aussi. Les enfants
de Dieu ont un droit de jouissance sur les biens de leur Père ;

ils sont ses administrateurs placés sur toute sa maison, ils
n'ont point ainsi à fuir le monde et à rompre avec la vie
ordinaire. En opposition décidée avec le précurseur, Jésus vit
comme homme avec des hommes, boit et mange, se fait inviter
et invite aussi dans la maison de Pierre à Capernaum. Il a un
cœur ouvert à la vie humaine comme à la vie de la nature et



206 OTTO PFLEIDERER.

regarde comme un privilège des enfants de Dieu que, délivrés
des soucis de la vie matérielle, ils jouissent de l'existence
comme les oiseaux de l'air et les lis des champs. Enfin l'homme,
par son union avec Dieu, est aussi affranchi de l'obéissance
servile à la loi de la lettre. Ayant reçu la volonté de Dieu dans

son cœur, il est devenu son propre but, vis-à-vis duquel la loi
extérieure n'a qu'une valeur relative. Aux défenses alimentaires
de la loi mosaïque et de la tradition pharisaïque est opposée la

sentence : « Ce n'est pas ce qui entre dans l'homme qui le

souille, mais c'est ce qui sort de son cœur impur. » Les sacrifices

extérieurs sont peu de chose en comparaison du grand
commandement de l'amour de Dieu et du prochain. Il semble

que la conséquense naturelle de ce principe eût été la suppression

du rituel mosaïque, mais Jésus ne l'a pas encore tirée. Il
n'a ni attaqué la circoncision, comme Paul le fit, ni cherché à

détourner ses disciples de l'observation du culte cérémoniel. Il
déclare qu'il n'est pas venu pour abolir la loi et les prophètes,
mais pour les accomplir, c'est-à-dire qu'il est venu pour mettre
en lumière la profonde signification de l'ancienne alliance en
réalisant son principe, l'amour de Dieu et du prochain. C'est au

nom de ce principe qu'il s'élève contre une notion étroite de la
loi qui exclut la vraie moralité. Jésus en agit de la même
manière à l'égard du particularisme juif. Il ne nie pas les
prérogatives du judaïsme, et cependant ses rapports avec les
Cananéens et les Samaritains en disent plus que toutes les paroles.
Il n'hésite pas à prononcer une louange méritée sur la foi des

païens et à proclamer l'amour de Dieu qui fait luire son soleil

sur les bons et sur les méchants, toutes choses dont devait
nécessairement découler l'universalisme paulinien. En établissant
des principes si riches en conséquences sans déduire ouvertement

ces dernières, l'attitude de Jésus avait cet immense avantage

qu'elle n'amenait pas une rupture prématurée avec le

judaïsme, rupture pour laquelle la jeune communauté n'était

pas encore préparée.
Dépendance de Dieu s'identifiant avec la pleine liberté de

l'homme, voilà la révélation nouvelle que Jésus avait fait sortir
des profondeurs de sa conscience religieuse et de sa relation



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 207

filiale avec le Père céleste. Cependant cette révélation nouvelle
n'apparut point dans son isolement; jelle fut liée aux idées
religieuses de son temps et de son entourage. C'est sous l'impression

de l'idée du royaume messianique, affirmée avec
puissance par le Précurseur, que se développèrent les pensées qui
ont été exposées plus haut. La meilleure justice ne dut d'abord
lui apparaître que comme une préparation au royaume des

cieux, le moyen d'atteindre un but encore attendu et dont la
réalisation était réservée à l'avenir. Mais plus l'idéal de justice
devenait pour lui un rapport de fils à Père, une communion
étroite dans laquelle la possession du souverain bien était déjà
présente et immédiate, plus aussi cette justice de Dieu s'éloignait

de la notion de moyen pour se confondre avec le but
même. Si ceux qui soupirent après la justice ont déjà en eux-
mêmes le sentiment de la satisfaction de leur désir, la félicité
attachée à la venue du royaume des cieux n'est plus pour eux
une affaire d'avenir ; leur félicité intérieure doit être le
commencement du royaume même. Le royaume est donc aussi bien

venu qu'à venir, il est aussi bien spirituel et intérieur que
matériel et extérieur, religieux et humain que juif et théocratique.
De là l'affirmation : k Le royaume de Dieu est parmi vous, s et
la demande parallèle : « Que ton règne vienne » Nulle part
cette double conception du royaume n'apparaît avec plus de

clarté que dans les paraboles du chapitre XIII de l'évangile
selon saint Matthieu. La pensée, qui est au fond de toutes ces

allégories, est celle-ci: le royaume des cieux est déjà réel, mais

sa réalité actuelle ne répond pas complètement à son idée; c'est

un commencement dont une catastrophe miraculeuse doit amener

l'achèvement ; mais ce nouvel ordre de choses ne doit pas
être immédiat et établi sans conditions ; il doit être con -
forme à un nouvel ordre moral, à la nouvelle justice qui se

réalise dans le cœur des enfants du royaume. Ainsi l'ancienne
conception juive n'est pas abandonnée, mais elle est spiri-
tualisée.

La doctrine du royaume céleste est en relation étroite avec

celle de son chef, le Messie. Si le royaume n'est plus seulement

un idéal, mais a déjà son existence dans le présent, il doit avoir



208 OTTO PFLEIDERER.

déjà maintenant un chef. Son Messie doit être aussi bien
présent que le royaume lui-même. Qui doit-il être alors sinon
celui qui a dévoilé le trésor caché du royaume, et qui a réalisé

par sa parole et par son exemple, la meilleure justice que
recherchent les enfants de Dieu Mais si le royaume est aussi
bien à venir que venu, Jésus comme homme terrestre ne peut
être le Messie qu'en tant qu'il ne l'est point encore d'une
manière parfaite. A la conception dualiste du royaume des cieux
répond un dualisme analogue dans la conscience messianique
de Jésus et qui s'exprime dans les deux noms : fils de l'homme
et fils de Dieu. Nous ne pouvons accepter l'interprétation
dogmatique ni l'interprétation morale données à l'expression « fils
de l'homme, » car elles ne s'accordent point avec la situation
historique. Quoique nous la trouvions dans le livre de Daniel

(VII, 13, s.), il est certain qu'à l'apparition de Jésus cette désignation

n'était pas appliquée alors au Messie et pas même généralement

connue ; car on ne comprendrait pas comment le peuple
aurait pu demander à Jésus et le Sauveur lui-même à ses

disciples, « si Jésus, le fils de l'homme, était le Messie. » L'expression

traditionnelle pour le Messie était bien plutôt celle de « fils
de Dieu » (Math. XVI, 16, ss ; XXVI, 63, s.). Il ressort de l'étude
des synoptiques qu'en se nommant « fils de l'homme, » Jésus

n'a pas voulu se donner pour le Messie dans le sens absolu du

terme, mais qu'il s'est présenté comme un organe de Dieu qui
à un certain égard est le Messie et à un autre ne l'est point.
Ce dualisme répond pleinement à le double notion du royaume
dont il est le chef. Comme le royaume messianique n'a son

existence actuelle que dans le cœur des croyants, tandis que sa

manifestation extérieure ne répond pas encore à son essence,
ainsi Jésus est dans le présent le Messie en esprit, tandis que
son apparition dans l'abaissement et au milieu des souffrances
humaines ne répond pas encore à l'idée du Messie. Et de même

que la présence spirituelle du royaume est seulement une
préparation pour son glorieux accomplissement que l'on doit
attendre d'un acte surnaturel de Dieu, ainsi la messianité
actuelle de Jésus est seulement une préparation à la venue du

vrai Messie, c'est-à-dire à son apparition glorieuse qui ne peut



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 209

être attendue que d'un acte de la puissance divine. En définitive

Jésus, le fils de l'homme, est comme Messie terrestre son

propre précurseur, le prophète de sa messianité glorieuse. Le

titre de fils de Dieu s'explique alors de la manière la plus
naturelle. C'est la désignation solennelle du Messie dans sa

dignité et sa puissance théocratiques. C'est seulement dans ce

sens que Pierre (Math. XVI, 16) et le grand-prêtre (XXIV, 23)

peuvent le comprendre et Jésus l'accepter comme il le fait
effectivement.

De cette notion dualiste du royaume messianique et de son

chef, résultent des conséquences pratiques pour la vie même de

Jésus. La volonté de Dieu étant de réaliser d'abord le royaume
dans le cœur des justes et de préparer la manifestation de la

gloire messianique par la voie humble de l'enseignement du
fils de l'homme, Jésus devait repousser tout autre moyen pour
répondre au but divin et en particulier l'emploi de la force
humaine. Or borner son rôle de Messie à une activité purement
spirituelle n'était pas seulement entrer en contradiction avec
les espérances messianiques juives, c'était en même temps
remporter sur lui-même une victoire manifeste Il est un fait
psychologique incontestable, c'est que pour des natures portées
à l'action, l'attente prolongée et passive de la réalisation de

vives espérances est la plus grande de toutes les souffrances.
Etre réduit à l'usage exclusif d'une parole dont le succès est

lent et le résultat imperceptible, devait être pour l'âme sensible
de Jésus un vrai sacrifice d'obéissance filiale Et quand le
premier pas de cette voie de renoncement fut franchi, les épreuves
qui en étaient la conséquence ne pouvaient être ni repoussées
ni évitées. Jésus dut bientôt faire l'expérience de la dureté et
de l'indifférence des cœurs à l'égard de son œuvre, mais surtout

être le témoin de l'aveuglement intéressé de ceux qui se

disaient les premiers de leur peuple. La nouvelle de la mort de

Jean-Baptiste faisait naître en lui le pressentiment que bientôt
les adversaires ne reculeraient point devant une attitude offensive

à son égard. Ce pressentiment reçut une pleine confirmation

par la question officielle des délégués pharisiens de
Jérusalem au sujet de ses prétendues trangressions de la loi. Avec

C. B. 1872. H



210 OTTO PFLEIDERER.

sa pénétration profonde des hommes et de l'esprit de son temps,
Jésus pouvait prévoir les suites redoutables de ce conflit et les
souffrances qui devaient en être la conséquence. Mais sa
conscience religieuse devait le conduire au delà de la pensée d'une
simple nécessité humaine et lui en faire pénétrer la signification
profonde '. Sa vocation messianique dans l'abaissement du fils
de l'homme lui assurait que ses souffrances entraient dans le

plan divin. L'exemple des justes de l'ancienne alliance et des

organes déjà disparus de la théocratie était présent à sa pensée

pour lui révéler le double but delà souffrance. Elle devait être

une épreuve pour conduire à sa propre glorification en même

temps qu'une expiation destinée à toucher les pécheurs, à les

convertir et à les sauver. (Math. XX, 28 ; XXVI, 26-28.)
Mais si nous reconnaissons pour pleinement historique la

prévision que Jésus manifeste de ses souffrances et de sa mort,
nous ne songeons pas davantage à contester la vérité de ses

espérances de résurrection et de son futur retour à l'achèvement
du royaume céleste. Sans nous attacher aux expressions mêmes

qui dénotent une rédaction postérieure, il est de toute évidence

pour nous que la restitution surnaturelle de sa personne pour
être le Messie du royaume des cieux est le postulat nécessaire
de sa conscience messianique. La certitude qu'il possédait
d'être le chef du royaume messianique ne pouvait pas être
ébranlée par le pressentiment de la mort qui l'attendait.
Abandonner la foi à son accomplissement et à l'élévation glorieuse
de son Messie eût été ni plus ni moins qu'abandonner la foi à ce

royaume et au but final de sa propre vie. Toutefois il est hors
de doute que Jésus n'a pas distingué entre sa résurrection et

son retour ou sa parousie. Il n'a point entendu par la nou-

1 L'auteur admet un développement successif de laconscience messianique de

Jésus, développement intérieur, mais provoqué par les circonstances extérieures.

Le chapitre Xll de saint Matthieu lui semble indiquer un changement dans son

idée du royaume à la suite des effets de sa parole et du premier voyage mission-

Maire des apôtres. Ce que l'on appelle la tentation ne doit pas être placé au

commencement de la carrière de Jésus, mais bien dans la situation décrite dans les

chap. XV et XVI, où les Pharisiens demandent un signe éclatant de sa mes-

sianité.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 211

velie vie qu'il devait recevoir en partage ce que nous avons
coutume, d'après les évangiles, de regarder comme la

conséquence d'une résurrection corporelle. Il avait en vue l'apparition

de sa gloire messianique pour l'accomplissement extérieur
du royaume, sa venue définitive pour la fête des noces dans

laquelle il ne doit plus y avoir de séparation entre l'épouse et

l'époux. (Ev. de Math. XXV, 10.) Cette parousie il la concevait

également comme très prochaine. (Math. X, 23 ; XVI, 28 ;

XXIV, 34.)

XII. Les commencements du dogme chrétien.

Jésus avait résolu la contradiction apparente entre sa mes-
sianité et son sort terrestre par ^assurance de son rétablissement

surnaturel et de son retour pour l'accomplissement
glorieux de son royaume. Les indications qu'il avait données à cet

égard à ses disciples étaient demeurées comme un germe
obscur dans leur conscience, mais quand sa mort qui leur
paraissait impossible fut cependant arrivée, ce germe devait
s'animer et se développer. Le souvenir des affirmations si précises
du Maître fait naître dans leur cœur, si désespéré qu'il puisse
être, la pensée de la possibilité de leur réalisation, et de la
possibilité à l'espérance de la réalité il n'y a pas loin. Ce passage
alternatif de la crainte à l'espérance était la matière inflammable

qui, par une seule étincelle, pouvait produire la flamme
brillante d'une foi nouvelle et assurée. Cette étincelle fut la
vue de Jésus revêtu d'un corps transfiguré et céleste. La réalité
du fait est incontestable, bien que sa possibilité demeure
toujours l'objet des recherches historiques et psychologiques. Mais
la vue temporaire et accidentelle du Messie n'épuisait naturellement

pas l'espérance de son retour permanent pour l'établissement

définitif du royaume. Cette vue fugitive n'en étail pas
la compensation mais le gage certain, et c'est sur l'attente de

ce retour prochain que durent se concentrer toutes les

aspirations de leur foi. Ce fut là, on peut l'affirmer, l'unique
dogme des premiers chrétiens, puisque la foi à la venue
glorieuse du Messie était la seule forme possible de la foi à la

messianité de Jésus. Ils partageaient pleinement les vues de



212 OTTO PFLEIDERER.

leurs contemporains et ne pouvaient se représenter Jésus autrement

que comme le Messie « assis sur le trône de David,
rétablissant le royaume d'Israël et délivrant le peuple de ses

ennemis. » La céleste Jérusalem dont l'Apocalypse de Jean

annonce la descente répond jusque dans ses détails à la ville de

Dieu de l'eschatologie rabbinique. La différence qui séparait
les disciples de Christ des Juifs non chrétiens était que ces
derniers attendaient dans l'avenir la manifestation unique du Messie,

tandis que la communauté chrétienne y voyait une seconde

apparition glorieuse, suite d'une première apparition dans

l'abaissement. Cependant cette différence ne pouvait constituer
qu'une secte dans le judaïsme.

Il fallait un motif plus nouveau pour donner au christianisme

sa raison d'être et le dégager du judaïsme. Il se trouvait

en réalité dans la vie même de Jésus, en partie dans sa

libre attitude à l'égard de la loi, dans la relation immédiate

qu'il avait établie entre l'homme et son Père céleste, mais

en partie aussi dans sa mort sur la croix. Ce dernier fait
n'était pas un événement accidentel, mais la conséquence
nécessaire de la fidélité de Jésus à sa vocation messianique
et de sa connaissance prophétique. Il suffisait d'en tirer toutes
les conséquences théoriques et pratiques pour être porté bien

au delà du point de vue juif. Toutefois la communauté primitive
n'était pas dans une situation propre à réaliser cette tâche ;

ce devait être la mission de Paul, l'apôtre des gentils. C'est

dans ce sens que l'assertion de l'école de Tübingen est fondée :

sans l'apôtre Paul, la lumière qui avait apparu dans le monde
serait restée sous le boisseau ; sans lui et son opposition contre
le judaïsme, la communauté primitive serait demeurée une secte

juive et aurait bientôt pris fin comme telle. C'est Paul qui a

placé la lumière sur le chandelier et en a fait la lumière du

monde.
Animé par un désir profond de la vraie justice et ne trouvant

point la satisfaction de son cœur dans la loi, ses rapports
fréquents avec les chrétiens durent pénétrer son esprit, très

conséquent d'ailleurs, de la profonde opposition qui existait
entre l'idée judaïque du Messie et le Messie crucifié des chré-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 213

tiens. Si cette conviction l'avait d'abord amené à la persécution,

il ne pouvait s'empêcher de sonder les motifs de la foi de

ceux qui avaient rompu avec la religion officielle. Il ne pouvait
rien opposer à la possibilité d'un Messie souffrant pour le bien
du peuple, puisque cette idée trouvait son appui dans l'Ancien

Testament (souffrances du serviteur de l'Eternel décrites

par l'Esaïe babylonien). Il ne pouvait que contester la thèse

concrète que Jésus était ce Messie-là et qu'il était bien apparu
à ses disciples après sa mort sur la croix pour leur attester son

retour glorieux. Mais ni la croyance des pharisiens à la
résurrection qu'il partageait, ni l'incapacité de la loi à satisfaire les

aspirations de son cœur, ne lui permettaient d'opposer une négation

formelle. Les souffrances et la mort auxquels les chrétiens
s'exposaient avec joie pour la défense de leur foi à Jésus crucifié
et ressuscité n'étaient-elles pas un puissant témoignage en faveur
de la vérité de cette foi? La mort de ce juste dont il avait tant
entendu parler ne pouvait-elle pas être destinée à abroger la

loi impuissante et imparfaite? Cette crucifixion n'était-elle pas

peut-être la consécration expiatoire d'une nouvelle alliance, du

temps messianique promis? Ces doutes chez un esprit logique
comme celui de Paul préparaient déjà sa conversion ; elle fut
décidément amenée par un événement qui, malgré tout ce qu'il
peut avoir d'extraordinaire, a des analogies dans une situation

d'esprit comme celle où Paul se trouvait alors. L'image de Jésus

transfiguré se présenta à son esprit avec la netteté d'un objet
visible aux yeux. L'incertitude était maintenant changée en

assurance; l'impossibilité apparente que Jésus ie crucifié fût
le Messie était devenue une certitude. Jésus était pour son
nouvel apôtre le Messie non malgré sa croix, mais à cause de

sa croix même.
La pensée de la croix de Christ devient dès lors la pierre

angulaire de toute la théologie de Paul. Car si un supplice en

contradiction flagrante avec l'idée messianique avait atteint
Jésus dont la messianité ne pouvait être mise en doute après sa

résurrection, Dieu devait l'avoir voulu comme moyen
fondamental de salut. La croix ne signifiait rien moins que l'abrogation

de la loi juive et l'inauguration d'une nouvelle ère divine.



214 OTTO PFLEIDERER.

Cette pensée dégageait le christianisme des langes du judaïsme
où il était encore retenu et lui donnait une valeur universelle.
L'universalisme existait dans la communion immédiate établie

par Jésus entre l'homme et le Père céleste ; chez Paul il devait
revêtir une forme dialectique et dogmatique. La mort de Christ
devenait un sacrifice expiatoire d'une valeur absolue et dont les

effets ne pouvaient pas être appliqués à l'homme par l'ancienne
voie légale. Un nouveau chemin devait conduire au nouveau
principe de salut, à savoir la foi. Par la foi la justice de Dieu
devient celle de l'homme ; il est justifié, c'est-à-dire que sa

confiance en la grâce salutaire de Dieu par Christ lui est imputée
comme s'il était un juste, et il reçoit en partage tous les biens

que renferme la miséricorde divine. La justice par la foi n'est

plus alors bornée au peuple de la loi mosaïque ; chaque homme
sans distinction de nationalité peut y avoir part, sinon la mort
de Christ n'aurait pas eu de valeur absolue. Partout où il y a

besoin de rédemption, la mort, de Christ est le vrai moyen de

délivrance. Or ce besoin de rédemption existe aussi bien chez

le païen que chez le juif. Le péché a de si profondes racines dans

la nature humaine que l'homme ne peut y être arraché par sa

propre force. Les aspirations spirituelles de l'homme restent
de fait impuissantes et la loi ne fait que démontrer d'une
manière plus frappante cette impuissance naturelle et le besoin
de délivrance. Paul fait remonter l'origine de la culpabilité
générale des Juifs et des païens à Adam, le père de l'humanité,
mais sans s'exprimer avec une pleine clarté sur le « comment »

de la transmission du péché dans la race. Il semble résulter

eependant de sa notion de la personne de Christ que le péché

a appartenu à la nature de l'homme dès le commencement
et que la transgression d'Adam n'a été que sa première
manifestation. La théologie juive avait distingué entre un
premier Adam d'une nature céleste, créé à l'image de Dieu, et un

Adam terrestre et pécheur. Paul tire parti de cette distinction

pour établir une christologie en rapport étroit avec le point de

départ de son système spéculatif. Christ serait « l'homme
primitif et typique » destiné dès le commencement à être le
Sauveur de toute l'humanité. Antérieur au monde et à la loi,



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 215

participant à l'activité divine dans le développement de la

création, il aurait revêtu une chair humaine pour fonder comme

organe de Dieu le royaume de la nouvelle justice. D'une nature
pleinement spirituelle il est demeuré inaccessible à la souillure
et au péché et par là forme un contraste complet avec l'Adam
charnel et pécheur. Ce dernier est l'initiateur d'un développement

anormal de l'humanité pécheresse, Christ en revanche
est l'initiateur d'un développement spirituel de l'humanité
renouvelée. En subissant une mort expiatoire, il a, par cette
mort même, surmonté et brisé la puissance du péché qui réside
dans la chair. L'homme, en s'unissant par la foi à Christ, trouve
dans sa mort un motif puissant à dépouiller le vieil homme du

péché et dans sa résurrection une invitation joyeuse à revêtir
l'homme nouveau et spirituel. Il reproduit ainsi le procès moral
qui s'est accompli dans le Christ lui-même.

Il y a incontestablement dans la doctrine paulinienne de la

justification deux courants parallèles dont la conciliation est

fort difficile, sinon impossible. L'idée juridique d'une justification

divine par la mort expiatoire de Christ laisse subsister à

côté d'elle l'idée d'une justification mystique et morale par le
renouvellement volontaire de l'homme. Mais cette contradiction
nous est expliquée par la différence qui sépare la doctrine
de Paul de celle de Jésus. Ce qui pour Jésus constitue les
moments intérieurs et idéaux de la vie religieuse de l'homme
(éloignement du Père céleste, attachement au monde, retour
au Père et jouissance joyeuse de sa communion), est
transformé par Paul en une suite de faits objectifs, accomplis

par une personne particulière et ayant une réalité historique.
Or c'est là précisément, comme l'auteur l'a montré dans son

premier volume, l'essence de la conception dogmatique. On

peut dire qu'avec le paulinisme commence la dogmatisation de

la piété chrétienne ou de la religion de Jésus. La vie religieuse
et idéale a reçu une enveloppe concrète qui lui fait prendre
place sans doute dans le courant de l'histoire, mais elle a perdu
par cela même sa vraie universalité. Bien que le point de vue
paulinien paraisse opposé au christianisme judaïque de la
communauté primitive (comme l'attestent l'épître de Jacques et les



216 OTTO PFLEIDERER.

Actes des Apôtres), il y a incontestablement entre eux des traits
communs. La valeur expiatoire de la mort de Christ repose sur
une conception judaïque. Toute l'argumentation de Paul est

enveloppée dans les catégories abstraites du judaïsme, ce qui
explique pourquoi les Pères de l'église du siècle suivant vivent
si peu dans les idées pauliniennes. L'apôtre des Gentils
partage également les vues apocalyptiques du christianisme ju-
daïsant et considère la parousie comme très prochaine (1 Cor.

XV, 51), ce qui ne s'accorde point avec sa tendance universaliste

et son activité missionnaire au milieu des païens. Une

dogmatique dans laquelle l'attente de la fin prochaine du monde

joue un si grand rôle, n'est pas la forme adéquate d'une
religion destinée à l'universalité.

Mais à son tour le judéo-christianisme a subi l'influence de

Paul. En pratique il reconnaît la légitimité de la mission paienne
et abandonne les exigences de la circoncision à l'égard des

gentils. Sa conception théorique de l'essence du christianisme

gagne aussi en élévation et en liberté au contact de la
spéculation de Paul. Jacques, tout en combattant la notion de la
foi paulinienne, ne lui oppose cependant plus les œuvres de la
loi mosaïque mais celles de la moralité humaine. La loi dont
l'accomplissement procure le bonheur est ».c la loi parfaite de la

liberté, la loi royale de l'amour ; » tout don parfait et la vraie

sagesse ne peuvent venir que d'en haut, du Père des lumières.
La personne de Christ est relevée autant qu'il était possible de

le faire sans trahir la cause du monothéisme et abandonner les

souvenirs historiques. De l'état de simple prophète « oint par
Dieu d'esprit et de force » (Act. II, 2 ; X, 38), il est élevé, après
sa résurrection, à la dignité messianique en récompense de son
obéissance (Act. II, 36 ; X, 42), idée que Paul partage avec la

communauté (Rom. 1,3,4). Mais si, par l'esprit de sainteté qui
habite en lui, Jésus est déjà placé à son apparition dans le monde
au-dessus du niveau d'un prophète ordinaire, si l'esprit de Dieu

n'est pas seulement en lui un donum superadditum, mais anime
toute son existence, cette existence doit aussi trouver son origine
dans l'Esprit divin. La doctrine de la conception surnaturelle de

Jésus forme ainsi le premier degré du développement de la



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE 217

christologie primitive dans le milieu judéo-chrétien. D'un filsde
Dieu dans le sens théocratique et messianique, il devient un réel
fils de Dieu dans le sens physique, étant engendré par la
puissance miraculeuse de Dieu sans intervention humaine. Le
développement du dogme christologique surla voie tracée par l'apôtre
des gentils continue dans les épîtres aux Colossiens, aux Philip-
piens et aux Hébreux. Ici la personne de Christ devient un principe

cosmique qui embrasse et dirige le monde visible et invisible,

en sorte qu'il forme la vie immanente et la loi du monde.
C'est la même valeur que, dans son système, Philon assigne au
Xoyoç. Toutefois le mot n'est pas encore employé dans ces épîtres
parce que le dogme christologique ne part point encore de la
sphère métaphysique mais de l'apparition historique du

Rédempteur, dont on veut faire ressortir le but universel et absolu.
Le fait temporel delà mort de Christ est encore considéré comme
la cause déterminante du salut et l'obéissance de Jésus est fortement

accentuée (épître aux Hébreux). Son ascension est encore
une récompense pour les mérites de son œuvre terrestre, elle
n'est pas un retour à la gloire divine toujours possédée.

Le dernier pas est franchi par l'auteur de YEvangile de Jean

qui identifie la personne de Christ avecleXóyo; de la philosophie
religieuse des Alexandrins. La parole divine est transformée
en une hypostase possédant une existence personnelle et
éternelle. Le dogme christologique reçoit ainsi une expression
déterminée et universelle. Le christianisme apparaît comme
l'achèvement de toutes les révélations divines dans le passé et
dans le présent. C'est l'accomplissement de toute la vie
spirituelle du judaïsme et du paganisme. Le christianisme est
proclamé religion du monde. (Jean I, 4 ; X, 16; XI, 52.) L'humanité

de Christ n'est qu'une forme passagère destinée à le révéler
aux hommes. Sa vie est complète et ne subit ni développement

moral ni combat ; la mort qu'il souffre, loin d'être un
abaissement est une élévation, le dépouillement d'une forme de vie
inférieure et le retour à la sphère divine. Le >óyoj n'a vis-à-vis
de Dieu ni à mériter la grâce ni à expier la colère divine. Il
possède en lui la vie et la possède pour les hommes que le
Père lui a donnés. Son but, en revêtant une existence humaine



218 OTTO PFLEIDERER.

passagère a été de communiquer aux hommes par sa révélation
les biens du salut qui se trouve en lui et de se créer une
communauté d'enfants de Dieu. Nous nous trouvons bien loin du

paulinismeoù lamort de Jésus est le fait zar' IÇo^wv. Les espérances
apocalyptiques et l'attente prochaine de la parousie ne se trouvent
plus dans l'évangile de Jean. Il les passe sous silence ou les
spiritualise en substituant au retour personnel de Jésus la venue de

l'Esprit saint (chap. XIV, 16). C'est par la venue même de ce
dernier que s'accomplit le jugement tandis que, unis au Père par
l'amour, les croyants jouissent de la joie et de la gloire du

royaume. Ils ont la vie éternelle. L'avenir est entré dans le

présent.

Ad. Correvon.


	La religion, son essence et son histoire [suite]

