
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La science chrétienne

Autor: Valeton, J.-J.P. / Chantepie de la Saussaye

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SCIENCE CHRÉTIENNE

PAR

CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE1.

La thèse que la science doit être libre, qu'elle doit examiner
sans préjugés et partir d'un principe désintéressé, indépendant
de tout résultat désiré, cette thèse est si simple et si évidente

que ceux qui la posent peuvent parfaitement s'abstenir de la

prouver. C'est au nom de cette vérité qu'on condamne

fréquemment la dénomination de science chrétienne. On objecte
à cette science qu'elle est prévenue, asservie à un système,
à un parti. Elle ne mérite pas le nom de science que nous lui
donnons et n'est tout au plus qu'un assemblage de connaissances,

un pêle-mêle de résultats et d'hypothèses, servant à

défendre de bonnes et de mauvaises choses. Elle est apologétique,

c'est une sorte de plaidoyer, tandis que la véritable
science est critique, juge indépendant et représentant de la

vérité et du droit. Nous ne voulons pas discuter ce dernier
reproche, ni soulever la question de savoir si, en effet, la critique
peut se passer de l'apologétique, si, dans le domaine de l'esprit,
on peut attaquer sans défendre, trier sans conserver, si tout
travail de critique et de démolition, pour ne pas être vain et

frivole, ne doit pas avoir comme but immédiat ou lointain une
construction positive. Nous admettons pleinement que la science

' Christelyke Wetenschap, étude insérée dans la revue hollandaise • Proles-
tantsche Bydragen. 1. Jaargang, 4. stuk, par M. D. Chantepie delà Saussaye,

docteur en théologie et pasteur de l'église réformée hollandaise à Rotterdam.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 151

doit être libre et que, si elle ne l'est pas, elle ne saurait exister.
Reste à savoir par quelle voie l'homme peut y parvenir. Or, à

cet égard, nous affirmons que la foi chrétienne conduit seule
à la véritable science, c'est-à-dire à la connaissance de la
vérité.

Nous exposerons d'abord ce que nous entendons par cette
thèse, et ensuite nous tâcherons d'en démontrer la vérité.

Et tout d'abord il faut dire quelques mots sur la dénomination

de science chrétienne, que nous préférons de beaucoup à

celle de science erogante (geloovige wetenschap, glseubige
Wissenschaft), dont on se sert fréquemment. La science, chose

abstraite, ne pouvant pas être croyante, cette dernière expression

n'est pas juste ; de plus elle nous mène à la fausse notion
d'une science ecclésiastique; car, pour signifier quelque chose,
elle doit désigner la science des fidèles dans leur union
organique, c'est-à-dire la science de l'église. C'est dans le même

sens qu'on parle d'une théologie orthodoxe, libérale, catholique.

Quant à l'épithète de chrétienne, nous pourrions
parfaitement nous en passer. Elle ne se trouve pas dans les écrits du

Nouveau Testament. Ceux-ci ne parlent pas d'une foi
chrétienne mais de la foi, non d'une vie chrétienne, mais de la vie,
de la vie éternelle, révélée en Christ ; de même ils ne parlent
pas d'une science chrétienne, mais par opposition à une science
faussement ainsi nommée (^svSwvuftoç yvSimç), de la vraie gnose,
de la science qui est un don de l'esprit. Cette science-là est

pour nous la libre et véritable science; nous la nommons
chrétienne par opposition à ceux qui parlent de la science comme
d'une chose parfaitement étrangère à la foi et qui professent

pour elle une véritable idolâtrie.
Regardons de plus près cette idole, la science ; examinons

de quoi elle est faite. Nous tirerons de cet examen le droit de

parler d'une science chrétienne.
Au moyen âge la science, sous le nom de scolastique, était

entièrement dépendante de l'église. Celle-ci avait établi autour



152 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

de l'école une barrière au-dedans de laquelle la science pouvait

se mouvoir librement et qu'il ne lui était permis de franchir

qu'à la condition d'y rentrer immédiatement. Ainsi
circonscrite, la science a rendu de grands services à l'église et à

l'humanité, mais cette position ne pouvait être durable. Le peu
de pas faits au delà de la limite révélèrent des terrains inconnus.

Ce fut la renaissance, l'humanisme, la réformation, la
philosophie et enfin la critique historique, qui rompirent complètement

et pour toujours l'entrave imposée. L'effort du catholicisme

pour fonder une université catholique est une velléité non
moins romantique que celle de reconstruire des châteaux en

style moyen âge, ou de ramener la littérature à une simplicité
idéale et primitive selon le goût des idéalistes allemands et des

naturalistes français du siècle dernier. Il est impossible que la
science soit de nouveau soumise à l'église.

Mais où donc alors en trouver le point de départ? On connaît
les efforts de la philosophie spéculative depuis Descartes
jusqu'à Hegel. Certes il ne faut pas les dédaigner, ni même les

considérer simplement comme de grandes œuvres vénérables
à cause de leur hardiesse et de leur élévation. Ils ont été comme
les croisades dans la vie sociale, de fécondes entreprises, des

voyages de découverte, amenant et laissant tous quelque chose

qui sera exploité plus tard.
Cependant la loi qui dominait ces entreprises hardies n'était

pas découverte, leur nécessité morale et leur solidarité avec
l'histoire de la civilisation demeuraient cachées. On commença
à douter de la fécondité du fait lui-même. On chercha une
base ferme, et, en rejetant les constructions colossales des
systèmes spéculatifs comme autant de fantaisies romantiques qui,
tout en témoignant du génie humain, ne donnaient pas la
certitude et ne devaient, par conséquent, pas prétendre au nom
de science, on présuma que la certitude ne pouvait être trouvée

que dans les sciences naturelles. On n'avait eu jusqu'alors
que d'incertaines hypothèses, on allait avoir, à ce qu'on croyait,
des résultats irréfragables ; et, sans examiner sérieusement si

le fait était vrai, on demanda quelle pouvait en être la cause.
Celle-ci ne pouvait se trouver que dans la méthode. C'est leur



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 153

méthode qui donne aux sciences naturelles la certitude de leurs
affirmations. Le mot empirisme devint le mot d'ordre. On ne

demanda pas dans quelles présuppositions la méthode
empirique, jusque dans les sciences naturelles, prend son point de

départ, ni si ces présuppositions ne nous ramènent pas
directement sur le domaine de la spéculation, ni enfin si l'esprit
peut être observé de la même manière que la nature ; on se

borna à recommander avec enthousiasme la méthode empirique
comme la seule vraie et bonne.

On peut dire que cette période approche de sa fin. Les

adeptes mêmes des sciences naturelles sont divisés en deux

camps. D'un côté les matérialistes, qui, du fait incontestable que
les phénomènes, nommés jusqu'ici spirituels, sont accompagnés
de faits de l'ordre matériel, concluent, sans ombre de preuve,
qu'il n'y a aucune différence entre les uns et les autres. Par

un salto mortale inouï, on prétend annexer simplement le
domaine de l'esprit à celui de la nature. Cependant la contradiction

de tant de naturalistes, et surtout l'arrêt qui s'est fait dans
le développement de l'école matérialiste, prouvent suffisamment

que cette doctrine ne jouit pas d'une approbation générale.

On n'a rien expliqué par les termes : atomes, forces, lois,
compositions chimiques; et le résultat définitif est qu'on s'arrête

devant la richesse de la vie organique et inorganique
comme devant une énigme inexpliquée'. On a donné aux
représentants de cette école le nom de maraudeurs de la science*,
et la passion avec laquelle les matérialistes cherchent à bannir
de la science les noms de Dieu, d'esprit, et de tout ce qui s'y

rapporte, fait voir que ce sobriquet n'est que trop mérité.
De l'autre côté, on reconnaît pleinement la vérité qui est au

fond du matérialisme, et qui ne devient fausse que par une
application exclusive et des hypothèses sans base. Mais, tout
en se détournant des spéculations aprioristiques qui, surtout
dans les écoles de Schelling et de Hegel, prétendent dicter aux

'Ce fait est démontré clairement dans le travail érudit du professeur Dr

Ulrici: Gott und die Natur. Voir sur le matérialisme en particulier l'excellent

ouvrage de Dr F. Fabri : Briefe gegen den Materialismus.
8 Julien Schmidt : Bilder aus dem geistigen Leben unserer Zeit.



154 CHANTEPlE DE LA SAUSSAYE.

sciences naturelles leur méthode et leurs résultats, on avoue

que celles-ci se heurtent partout contre des mystères qui
n'appartiennent plus au domaine de l'empirisme, et qui indiquent
l'existence de forces et de causes qui ne sauraient être expliquées
par les phénomènes mêmes. On reconnaît ainsi l'existence d'un
monde spirituel qu'on se garde de faire rentrer dans le domaine
des sciences naturelles.

Il est d'une grande importance de constater ce fait que les

sciences naturelles comme telles n'ont rien à dire contre le

théisme, et qu'elles laissent entièrement intact le domaine des

sciences spirituelles. Si jusqu'ici elles ne peuvent rien alléguer

pour fortifier les hypothèses d'où part la philosophie spéculative
aussi bien que la théologie, si les adeptes de ces dernières sciences,

qui veulent encore se servir, en faveur du théisme,
d'arguments empruntés aux sciences naturelles (les arguments
cosmologique et physico-théologique), doivent les modifier d'après
les résultats nouveaux, cette circonstance, loin d'affaiblir les

sciences spirituelles, en augmente la force en les contraignant
de se replier sur elles-mêmes.

En même temps, la philosophie spéculative commence à se

remettre des coups graves qu'elle a reçus, et à se réveiller de

Pétourdissement dans lequel elle se trouve depuis que son
doux rêve de concevoir à priori les combinaisons de la nature
a été dissipé. L'héritage de Kant n'étant pas utilisé par la
science naturaliste, on commence à construire avec l'édifice
délabré un nouveau bâtiment plus solide. Longtemps on avait

dédaigné le côté pratique de la philosophie kantienne. En y
revenant aujourd'hui de plus en plus, on ne se contente pas de

reprendre l'argument moral tel qu'il a été présenté par Kant;
mais on commence à défricher cet immense terrain que ie

penseur de Kœnigsberg avait nommé déjà l'ordre moral de

l'univers, et que ses successeurs, Hegel surtout, ont reconnu
dans sa vaste étendue. Le théisme moderne ' n'est plus, comme

' En parlant du théisme moderne immanent, opposé au théisme transcendant
de Kant, M. Ch. de la Saussaye n'entend pas tant la philosophie de Baader et de

son école, ou celle de Schelling dans sa dernière période, que les tendances de

MM. Fichte tils, Weisse, Ulrici et des autres rédacteurs du journal de philoso-



LA SCIENGE CHRÉTIENNE. 155

celui de Kant, simplement un postulat de la raison pratique,
mais la clef de l'histoire. Ayant découvert dans l'histoire une
raison suprême, le Verbe (Logos), comme c'est là le cas déjà
chez Fichte et surtout chez Hegel, on ne veut plus d'un théisme
transcendant comme celui de Kant, qui au fond n'est qu'un
déisme, un supranaturalisme en dehors et au-dessus de la
réalité. On cherche un théisme immanent, dont le caractère
consiste à considérer les réalités de la vie spirituelle comme
des faits donnés, à les examiner et à les décrire, sans vouloir
les concevoir d'une manière àprioristique.

Nous pouvons doue relever ces deux faits : d'abord, que les

sciences naturelles inclinent à reconnaître l'existence d'un
monde supérieur à celui qu'on peut expérimenter, et secondement,

que la philosophie a pris conscience de sa force, en

découvrant que le surnaturel qu'elle cherche trouve sa base et

son appui dans l'esprit même de l'homme, en d'autres termes,
en constatant l'immanence de Dieu. Ils montrent qu'il y a

encore un moyen de parvenir à la certitude autre que l'observation

empirique. Et même si l'on n'avait pas trouvé ce moyen,
les sciences naturelles n'auraient pas le droit d'imposer leur
méthode aux sciences spirituelles. Les phénomènes qui ont
lieu en dehors de l'homme, et dont l'objectivité ne peut être

constatée que par la répétition des expériences et la comparaison

avec d'autres phénomènes semblables peuvent être étudiés

au moyen des sens. Ceux-ci sont les véhicules qui mènent
à la raison, laquelle conclut, par l'analyse et la synthèse, si ces

phénomènes confirment ou contredisent l'hypothèse des lois
de la nature, et admet les lois comme telles jusqu'à ce que de

nouveaux phénomènes mettent en doute leur valeur. Par le fait
de cette hypothèse', l'empirisme entre sur le terrain métaphy-

pliie et de théologie spéculative (Zeitschrift für Philosophie und speculative

Theologie). Ces tendances, qu'on ne saurait nommer des systèmes, continuent la

ligne qui semblait terminée après Hegel. La philosophie de Baader se détourne

tant soit peu de ce développement, et l'importance de Schelling consiste surtout

en ce qu'il a de nouveau introduit la nature dans la philosophie théiste et

spécifiquement chrétienne.
1 En parlant de l'hypothèse des lois de la nature, nous n'entendons pas nier

l'existence de ces lois, mais seulement affirmer le caractère hypothétique da



156 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

sique. L'homme intérieur, au contraire, ce qui agite le cœur
(Gemüth) de l'homme, ce qui est spécifiquement humain en lui,
reste étranger à ces expériences et indifférent à ces résultats.
Par là, sans doute, on ne découvre pas Dieu dans la nature,
ni l'élément spirituel dans une de ses parties, et, au point de

vue des sciences naturelles et purement empiriques on n'a

pas le droit de parler ni de différents règnes de la nature, ni
de diverses espèces et familles des êtres organisés, ni d'une
diversité de races dans l'humanité, ni même d'une différence

spécifique entre l'homme et l'animal. On ne peut voir en tout
cela que des compositions chimiques différentes, les expressions
diverses d'une même et impénétrable force vitale, les manifestations

de la nature une, inconnue, hypothétique, qui se montre

par des nuances et des transitions innombrables, mais qui en
même temps cache toujours son essence. Et pourtant l'homme
sent le besoin de connaître ces arrangements réfléchis de la
nature. Il classifie presque à son insu, il admet involontairement

mais inévitablement qu'il y a une raison dans les choses;
mais en le faisant il voit clairement que l'empirisme ne lui
montre pas cette raison, et qu'il n'y trouve pas ce que la
science cherche véritablement. Son résultat n'est pas le cri de

triomphe : sSpypm, mais la plainte du poète :

«Ins Innere der Natur dringt kein geschaffener Geist. »

Cette science ne reçoit donc les louanges d'impartialité, de

désintéressement, de pureté et de certitude, qu'à la condition
de ne pas toucher l'homme intérieur, de laisser inexpliqué le
secret que nous examinons. S'il y a un domaine de l'esprit,
même dans la nature, il serait absurde de supposer qu'on
puisse l'observer de la même manière que le monde extérieur.
Ce qu'on nomme l'empirisme intérieur est quelque chose de

celles qui sont acceptées, et par conséquent la possibilité de changement, non

pas de la nature elle-même, mais de ce que la science en dit. Avant que les
phénomènes de l'électricité et du magnétisme fussent étudiés, il eût été absurde de

parler d'une opération faite à dislance. Aujourd'hui il n'y a pas un seul
naturaliste qui non-seulement ne reconnaisse l'existence d'une telle opération, mais

qui ne la considère comme un des principaux facteurs pour l'explication des

phénomènes.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 157

tout différent de l'empirisme dans l'ordre matériel et, ce nom
n'est qu'une concession à une méthode favorite. L'esprit se fait
sentir, il ne se laisse pas observer; et l'œuvre de l'intelligence
est ici un travail de réflexion sur ce qu'on a éprouvé intérieurement.

Cette manifestation immédiate1 de l'esprit est subjective

et objective, elle se fait dans l'homme et dans l'humanité ;

l'une ne saurait être séparée de l'autre. L'histoire, dans le sens
le plus vaste de ce terme, ne devient intelligible que par la
sympathie, par la réflexion de la vie intime dans le miroir de
l'humanité. Toute véritable historiographie est prophétique, et ce

coup d'œil prophétique est la plus haute révélation de l'esprit
humain.

Pour examiner cette solidarité de l'esprit dans l'individu et

de l'esprit dans l'humanité, il faut une autre méthode que celle

qui est purement empirique. Qu'on la nomme intuition,
synthèse, prophétie, le fond le plus intime en est toujours la foi, la
foi à une puissance qui gouverne l'histoire, la foi à l'infaillibilité
du jugement moral, la foi à Dieu, à Dieu dans l'histoire, à Dieu
dans l'homme.

C'était la mission de la théologie non-seulement de se

construire elle-même sur cette base, mais aussi d'éclairer les autres
sciences dans cette œuvre. Elle doit être la reine; pour elle,
renoncer à ce rang, c'est s'annihiler. Elle est cependant loin
de répondre partout à cette sublime vocation. A côté d'une

théologie qui, par son entière dépendance de l'église, la démolit
au lieu de la soutenir, on voit une théologie qui, pour échapper
à cette servitude, s'en laisse imposer d'autres, et continue à

regarder les sciences naturelles comme les seules qui soient
sûres, et à admettre pleinement leur méthode, quoique celles-
ci cherchent pour elles-mêmes une base plus solide, et que la

philosophie, l'historiographie même, déclarent cette méthode
insuffisante. Considérant la religion comme un élément nécessaire

de la nature humaine, cette théologie veut la décrire
d'une manière purement empirique d'après les phénomènes

par lesquels elle se manifeste. Elle change volontiers son nom

1 Immédiate, en opposition à la nature qui est aussi une manifestation de

l'esprit, mais pas une manifestation immédiate.



158 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

de théologie contre celui de science de la religion (Godsdienst-
wetenschap, Religionsiuissenschaft) et ne demande qu'une
humble place dans le concert des sciences. Elle devient l'histoire

des religions, de sorte que si l'on donne plus d'importance

à la religion chrétienne et qu'on la traite avec prédilection

', il n'y a là qu'une déviation de la pure théorie et une
concession à l'intérêt social. Quand nous parlons de science

chrétienne, nous nous opposons, en faveur non-seulement de

la théologie mais de toute la science, à cette dégénération.
La science chrétienne n'est pas une science servante de

l'église. Celle-ci, n'étant pas selon le protestantisme, une
institution divine, absolue, munie d'une autorité infaillible et de

lois invariables, ne peut prétendre, ni pour sa dogmatique ni
pour sa théorie philosophique, au caractère saint et inviolable

qui appartient à la base divine sur laquelle elle est
fondée. Elle subit l'influence de la science, aussi bien qu'elle
exerce une influence sur celle-ci. La science ne devient pas
non plus chrétienne par le seul fait que celui qui la cultive est

chrétien; car non-seulement il y a souvent un dualisme, faute
de conséquence, entre la vie religieuse et la vie scientifique du
chrétien ; mais il arrive aussi bien souvent, surtout chez les

adeptes des sciences naturelles, que la foi chrétienne elle-
même fait établir préalablement le principe de la séparation
entre la foi et la science, comme étant actuellement nécessaire.

La science chrétienne est la science qui pose comme principe

la foi du chrétien. Cette foi, débarassée de toutes les formes

qu'elle a empruntées à l'histoire et à la philosophie, est la foi
de l'humanité en elle-même et en Dieu dans la personne de
Jésus médiateur. En dehors du Christ, l'humanité se cherche
elle-même et elle cherche Dieu ; en lui elle s'est trouvée elle-
même dans l'unité avec Dieu. Les prémisses de cette foi sont

1 C'est dans ce sens qu'on se sert ordinairement de ce mot: science de la

religion. On pourrait cependant le prendre dans une meilleure acception, comme la

science de ce qui est donné au cœur par la religion, par la foi. Elle aurait alors

un côté métaphysique aussi bien que historique; elle serait non-seulement une
histoire des religions, mais aussi une dogmatique.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 159

la création de l'homme à l'image de Dieu, et la chute. L'essence

en est la rédemption en celui qui, étant l'image de Dieu et

l'expression de son être, opère la réconciliation du pécheur
avec Dieu.

Par cette foi, l'homme est parvenu véritablement à la
connaissance de soi-même et de Dieu'. Celui qui est pour l'homme
pécheur mais croyant, justice, sanctification, rédemption, lui
est aussi sagesse. Le chrétien estle vrai homme qui, parce, qu'il
a trouvé Dieu, reconnaît aussi ce qui est vraiment humain, et

en présente toujours plus l'image dans sa vie. Or, il y a dans
la nature humaine un besoin indestructible de science ; c'est
la connaissance qui a porté l'homme au péché, c'est la
connaissance qui lui revient comme le fruit de l'obéissance de la

foi. Il y a donc une double connaissance, celle des choses en
dehors de Dieu, et celle des choses en Dieu, à laquelle répond
une double science. L'une, la science pure, trouve son point
de départ dans la pluralité des choses, et partant d'un point
quelconque dans la circonférence du cercle, elle tâche de
parvenir au centre, à l'être intérieur. L'autre que nous nommons
la science chrétienne, part de Dieu pour expliquer ensuite le
monde, et de ce centre même elle prolonge ses rayons vers
la circonférence qui s'étend toujours plus loin.

Nous ne nions nullement que la première de ces sciences
n'ait relativement une raison d'être. Elle est un contrôle
indispensable pour la seconde, en la retenant dans les limites de la

réalité, et en l'empêchant de tomber dans de vaines spéculations

en même temps qu'elle lui fournit la matière de son

travail. Elle pose les problèmes, c'est l'œuvre de l'homme
naturel. La seconde de ces sciences donne les solutions ; c'est
l'œuvre de la foi. Il y a donc ici la même différence que celle

qui distingue les besoins religieux que manifestent les

religions naturelles, et leur satisfaction par la religion révélée.
En maintenant ainsi la réalité de la science chrétienne, nous

ne la regardons pourtant pas comme le savoir absolu, ainsi

1 La doctrine de la justification par la foi signifie dans son acception ethico-

religieuse, que l'homme a retrouvé en Christ l'image perdue de Dieu, l'idéal

qu'il ne trouve pas en lui-même.



160 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

que le fait le panthéisme. Voici donc un petit résumé de la
tâche qui lui est imposée.

Et d'abord elle doit expliquer son propre principe, la foi
chrétienne ; elle commence ainsi la série des sciences par la

théologie. Celle-ci n'est pas pour elle une description empirique

des phénomènes dont l'ensemble forme la religion
chrétienne, dans le but de parvenir ensuite avec l'aide d'autres
phénomènes religieux à une théorie sur l'essence de la religion;
elle est bien plutôt une critique de ces phénomènes d'après le

principe chrétien, suivie d'une explication de ce principe dans la
richesse de son application et de ses résultats. La dogmatique et

l'éthique forment le faîte de la théologie, supposent les résultats
de la théologie exégétique et historique, et quoique celles-ci,
ayant leur caractère à elles, ne doivent pas être traitées
simplement comme des branches de la théologie philosophique
(dogmatique et éthique), elles ne doivent pas non plus être
détachées du principe chrétien. Pour être bon exégète, ilnesuffit
pas d'analyser les différentes parties des saintes Ecritures, sans

sympathie, et sans avoir un sens pour leur organisme ; il faut
savoir saisir et comprendre leur esprit, à force d'en être pénétré

soi-même. Pour comprendre l'histoire de l'église
chrétienne, il ne suffit pas de la considérer comme l'histoire du

royaume de Dieu. L'expérience chrétienne (la conscience

chrétienne, comme dit Schleiermacher) est le principe de la théologie,

la base sans laquelle elle ne saurait exister *.

La science chrétienne ne se borne cependant pas au domaine
de la théologie proprement dite ; son principe s'étend sur toute
l'encyclopédie des sciences.

Les efforts désespérés que fait l'école naturaliste pour élever

l'historiographie à la hauteur d'une science, sans toutefois y
faire intervenir l'élément moral, prouvent combien l'histoire
est défigurée quand on n'y reconnaît pas Dieu.

La linguistique, en dehors du principe chrétien, ne peut que
constater les particularités caractéristiques de la parole hu-

* Cette idée est développée plus largement dans une brochure de M. Ch. de
la Saussaye : L'essence de la théologie (Het we&en der Theologie). 1867.



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 161

maine, mais ne comprend ni la signification spirituelle de la

langue, ni les rapports des langues entre elles.
La philosophie tâche en vain d'échapper à la mort dont le

matérialisme la menace, si elle ne trouve pas la base de ses

hypothèses, Dieu et esprit, dans le théisme chrétien, dans la
révélation personnelle de Dieu à l'esprit de l'homme '.

Les sciences naturelles sont les plus éloignées du centre de

la science chrétienne, et, quoique sous ce rapport l'école de

Baader ait de grands mérites et possède des trésors qui ne
sont pas encore exploités, et que celle de Herbart, surtout
dans le travail intéressant de M. Lotze (Microcosme), mérite
d'être nommée ici à cause de sa tendance théiste, on ne peut
pas encore parler d'une science chrétienne de la nature. Il est

une manière chrétienne d'envisager la nature, d'après laquelle
le monde visible est considéré non-seulement comme le symbole

du monde spirituel, mais comme enraciné dans celui-ci,
d'après laquelle, par conséquent, les phénomènes qu'on nomme
ordinairement des miracles, sont admis et même nécessairement

postulés. Les sciences naturelles cependant, partant des

phénomènes et marchant d'un pas excessivement lent, ne sont

pas encore parvenues à la reconnaissance des lois ou plutôt de

la raison des miracles, de sorte que pour indiquer |ces

phénomènes qu'on ne peut pas encore expliquer scientifiquement,
l'expression de surnaturel doit être gardée. Mais de même

qu'il est anti-scientifique de rejeter ce qui n'est pas encore
expliqué, et de tenir les faits si peu nombreux qui le sont

pour la mesure de ce qui est possible, de même aussi il
est anti-scientifique de renoncer à cause de ce qui reste
encore caché, au besoin de le ranger dans l'ensemble organique

1 Pour prouver cette thèse il faut remarquer la différence du développement

philosophique en France et en Allemagne. Dans ce dernier pays le théisme

incline de plus en plus au christianisme, tandis qu'au contraire le théisme de

l'école de Cousin, ayant accepté une forme purement déiste, indifférente àia
révélation chrétienne, devient toujours plus impuissant contre le positivisme
croissant. Voir sur Cousin l'étude de M. Ch. Sécrétan. L'impuissance de cette

école à maintenir le théisme, se manifeste surtout par le ton abattu des écrits

de son excellent disciple, Em. Saisset, principalement dans son Essai de

philosophie religieuse.

c. R. 1872. 11



162 CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

et de faire ainsi de cette dénomination provisoire de miracle,
l'expression d'un principe absolu. L'idéal du chrétien doit être
de comprendre, c'est-à-dire de ramener dans l'ensemble
harmonieux et un tout ce qui porte encore à ses yeux un caractère
dualiste. C'est là l'exigence de la foi en un seul Dieu, qui est
aussi bien le Dieu de la nature que celui de la grâce '.

Bésumons-nous : il y a au-dessus de la science ecclésiastique,
qui en identifiant la vérité absolue avec la connaissance de la
vérité, asservit complètement la science, et au-dessus de la
science naturaliste, qui part de la pluralité des choses pour
parvenir à leur unité sans jamais atteindre son but, une
troisième science, naissante encore, qui cherche à comprendre la
réalité en partant de l'expérience du chrétien, c'est-à-dire de

l'immanence de Dieuä. Nous la nommons science chrétienne ;

son point de départ est l'expérience exprimée dans cette
parole de Jean: « Nous savons que nous possédons la vie
éternelle ; » sa méthode est l'intuition décrite dans cette parole

1 On voit que l'existence d'un domaine inexplicable et impénétrable dans la

nature, est reconnue par les adeptes des sciences naturelles, entre autres dans

l'ouvrage très intéressant du professeur bernois Max Perly : Die mystischen

Erscheinungen der menschlichen Natur. En dehors de l'hypothèse fort générale,
mais hasardée de l'auteur sur l'unité spirituelle de la terre (le Gcotlaemon) et de

sa théorie sur la création, qui ressemble beaucoup à la doctrine gnostique de

l'émanation, l'ouvrage conserve toute sa valeur scientifique, par le fait qu'il
constate la réalité d'une multitude de phénomènes qui ne cadrent pas avec ceux

qu'on peut expliquer par l'empirisme.

* Pour éviter un malentendu, M. Ch. de la Saussaye ne se sert que très rarement

du mot de révélation. Selon le sens populaire ce mot signifie ou bien
certaines choses révélées par Dieu, surtout des doctrines imposées à l'intelligence
avec une autorité divine, ou bien les saintes Ecritures. Cette acception n'est

d'abord pas biblique, les deux termes ifavépamç et àno-xâlwtyiç signifiant l'un la

révélation dans le macrocosme, l'autre celle dans le microcosme. Ensuite elle

repose sur une notion de Dieu, déiste, abstraite, supranaturaliste, qui comme

telle n'est pas chrétienne. M. Ch. de la Saussaye entend par le mot de révélation,
le fait que Dieu se manifeste soi-même, dans le monde extérieur et intérieur, de

sorte que l'homme qui peut le reconnaître, est coupable quand il ne le fait pas.

C'est là l'immanence théiste, l'habitation de Dieu dans la création, qui forme un

caractère essentiel de la notion de Dieu dans le christianisme, et qu'il faut bien

distinguer de la soi-disante immanence panthéiste ou naturaliste qui compromet



LA SCIENCE CHRÉTIENNE. 163

du même apôtre : « C'est l'esprit qui reconnaît que l'esprit est

la vérité. »

Nous voulons montrer maintenant que ce chemin est sûr, et

que la foi chrétienne mène en effet à la science.

(A suivre.) Dr J.-J. P. Valeton fils.

la transcendance et qui n'aboutit pas à la personnalité de Dreu. Pour nous

l'immanence de Dieu suppose toujours sa transcendance. En disant: Dieu est immanent,

il est au-dessus, non au dehors du monde, il le porte par sa parole
puissante et lui donne la vie par son esprit, nous posons qu'il est, non pas la somme

et le produit, mais le principe et l'origine de tout, en d'autres ternies le créateur

du ciel et de la terre. Par contre, sans son immanence on ne saurait parler
de sa transcendance. Si Dieu ne vivait pas en nous et autour de nous dans la

nature, nous ne saurions jamais poser sa transcendance, ni croire qu'il est.
Toutes les preuves pour l'existence de Dieu sont empruntées à la conscience

indestructible qui est en nous de son existence. Or, comment expliquer cette foi
à Dieu, cette foi qui précède tout raisonnement et le domine, sinon par le fait
que Dieu lui-même vit en nous? La thèse que l'homme, en réfléchissant sur les

impressions qu'il subit et les effets qu'il voit, conclut que c'est un Dieu qui
donne ces impressions et qui produit ces effets, revient à attribuer à l'intelligence

le don d'inventer Dieu. Le déisme, c'est à-dire la négation de l'immanence

de Dieu, est un pur intellectualisme, et l'intellectualisme, qu'il possède ou

non la foi à un Dieu qui est le produit d'un procès intellectuel, est l'idolâtrie,
la déification de l'intelligence.


	La science chrétienne

