
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Le monothéisme sémitique

Autor: Muller, M. / Renan, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE

E. RENAN

L'ouvrage de M. Renan, sur les langues sémitiques, renferme
plus que le titre n'indique ; car il contient aussi une revue de

l'histoire des peuples qui parlent ces langues, et si l'on réfléchit

que l'histoire du monde civilisé, à l'exception de quelques
invasions des tribus touraniennes, repose sur deux races, la race
sémitique et la race arienne, on comprendra que le livre de notre

auteur se trouve renfermer la moitié de l'histoire du monde
ancien. Nous ne possédons encore que le premier volume de

cet important ouvrage; avant d'achever le second, l'auteur a

dû publier une seconde édition du premier, laquelle a paru"
en 1858 avec des changements et des additions considérables.

Avant d'aborder l'histoire des diverses branches de la race
sémitique, il est nécessaire d'en donner une caractéristique
générale, afin de faire comprendre comment des nations aussi
diverses que les Juifs, les Babyloniens, les Phéniciens, les

Carthaginois et les Arabes, se rattachent à la même famille. Le
lien le plus important qui les unit se trouve sans doute dans

leur langue. Tout comme le français, l'espagnol et l'italien,
dérivent du latin, le latin, le grec, l'allemand, le celtique, le

slave et le sanscrit, de l'idiome primitif des ancêtres de la race

arienne, ainsi tous les dialectes des nations sémitiques décou-

' Extraits et traduction d'un morceau de l'ouvrage de M. Max Müller.



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 129

lent d'une seule et même langue primordiale. Mais la langue
n'est pas à elle seule une démonstration suffisante pour prouver

que ces nations forment une même race; M. Renan en a

cherché une autre dans un tableau des traits caractérisques de

ces peuples.
Leur caractère, dit-il, est plutôt religieux que politique, et le

ressort de leur religion est l'idée de l'unité de Dieu, etc. Leur
phraséologie religieuse est simple, pure de tout élément
mythologique; leurs sentiments religieux sont profonds, exclusifs,
intolérants et pénétrés d'une ardeur enthousiaste qui se
manifeste par des visions prophétiques à l'opposé des nations

ariennes; toute originalité scientifique et philosophique leur
manque. Leur poésie est essentiellement subjective ou lyrique,
et aucun de leurs poètes n'a produit d'œuvre remarquable
dans le domaine de l'épopée ou du drame. Dans la peinture et
dans les arts plastiques, ils n'ont pas dépassé la phase de la
décoration ; leur vie politique est partriarchale et despotique, et

leur manque de talents organisateurs les a empêchés d'obtenir
quelques succès militaires. Le trait dominant de leur caractère
est plutôt négatif. C'est une incapacité à concevoir le général et
l'abstrait dans les idées, la langue, la religion, la poésie ou la

politique; d'un autre côté, c'est un penchant puissant pour tout
ce qui est individuel et personnel. Voilà ce qui les a rendus
monothéistes en religion, lyriques en poésie, monarchiques en

politique, abruptes dans leur style et incapables de toute spéculation

philosophique.
Un seul coup d'œil sur cette esquisse hardie et rapide suffit

pour nous montrer combien de points douteux et contestables
elle conlient.

Nous bornerons nos remarques sur un seul point qui est pour
nous, et, à ce qu'il semble, pour M. Renan lui-même, le plus
important : le prétendu penchant au monothéisme. Notre
auteur affirme que c'est là un instinct, qu'il forme la règle et

non pas l'exception, et semble insinuer que, sans la race
sémitique, l'humanité ne serait jamais arrivée à la connaissance d'un
Dieu unique.

Il y a cinquante ans, cette assertion aurait rencontré peu ou
C. R. 1872. 9



130 M. MULLER.

point de contradiction ; alors le mot sémitique avait un sens

plus restreint et ne désignait guère que les Juifs et les Arabes.
On pouvait alors assurer, avec quelques modifications, que ces

nations avaient été choisies par la Providence pour répandre
la connaissance d'un seul Dieu.

Trois religions ont été fondées par les membres de cette
famille sémitique restreinte, les religions juive, chrétienne et
mahométane ; et toutes les trois annoncent de la manière la

plus accentuée, la doctrine qu'il n'y a qu'un seul Dieu. Mais

depuis ces dernières années, les limites de la famille sémitique
ont été considérablement reculées, de sorte qu'elle comprend
actuellement des nations qui sont décriées pour leur idolâtrie;
en outre, l'histoire des Juifs et des Arabes a été soumise à des

recherches plus profondes qui prouvent que, chez eux aussi,
on rencontre des traces d'un penchant au polythéisme.

M. Renan partage la famille sémitique en deux grands
rameaux, qui tout en s'écartant, dans leur forme de la foi
monothéiste, sont pénétrés dès le commencement d'une foi instinctive

en un seul Dieu.
1° Le rameau nomade, composé des Arabes, des Hébreux et

des tribus qui habitaient la Palestine.
2° Le rameau politique, renfermant les nations qui

occupaient la Phénicie, la Mésopotamie, et l'Yémen.
Peut-on prétendre que ces peuples qui adoraient Elohim,

Jéhovah, Sabaoth, Moloch, Nisroch, Rimmon, Nébo, Dagon,
Astharoth, Baal ou Bel, Baal-Péor, Baal-Zébub, Chémosch

Milcom, Adrammelech, Annatnelech, Nibhaz et Tartak, As-

hima, Nergal, Succoth-Benoth, le soleil, la lune, les planètes
et les étoiles, possédassent en eux un instinct monothéiste?
M. Renan concède, il est vrai, que le monothéisme trouva essen -

tiellement son appui dans le rameau nomade, mais il prétend
aussi qu'il n'était pas étranger au rameau politique comme on

l'admet ordinairement. Mais où trouver des critères par
lesquels on puisse distinguer les religions des races sémitiques,
de celles des races touraniennes et ariennes, tout comme on

distingue leurs langues? Nous reconnaissons un dialecte sémitique

au caractère trilittéral des racines. Pouvons-nous recon-



LE MONOTHÉISME SEMITIQUE. 131

naître dans les formes religieuses des Sémites les mêmes
éléments fondamentaux? M. Renan est de cet avis. Il croit
entendre au milieu des cris sauvages des prêtres de Baal

et d'autres idoles sémitiques, résonner le ton fondamental d'un

pur monothéisme, dont il nie l'existence chez les nations
ariennes, grecque ou romaine, germaine ou celte, indoue ou

persane. Une telle assertion devait rencontrer de nombreux
contradicteurs, et les objections de ses collègues à l'Institut de

France paraissent avoir été si puissantes, que M. Renan s'est

vu forcé de publier sous forme de brochure une partie du
second volume. Dans ses Nouvelles considérations sur le

caractère général des peuples sémitiques, il s'efforce de réfuter les

arguments qui lui avaient été opposés.
Pour lui, le monothéisme des descendants de Sem n'est pas

seulement une thèse scientifique, elle est une conviction morale.
Pour être juste, nous devons tenir compte des modifications
même les plus légères qu'il a faites à sa théorie dans son dernier

essai. Dans son premier ouvrage il avait dit : Le
monothéisme résume et explique tous les caractères de la race
sémitique. Dans le dernier il est plus prudent; en avocat habile il
fait plusieurs concessions, afin d'obtenir plus facilement une
adhésion à sa thèse principale. Avec une grande franchise il
nous rend attentifs aux points faibles de son argumentation ;

mais il n'en revient qu'avec plus de force à son premier point
de vue, savoir que dans toute l'humanité il n'y a que la race
sémitique qui soit douée de l'instinct monothéiste. Cependant
comme il est impossible de nier que les nations sémitiques,
malgré cet instinct, nous présentent les formes les plus dégradées

de l'idolâtrie, et que les Juifs eux-mêmes attiraient souvent

sur eux la colère du Seigneur en brûlant de l'encens aux
dieux étrangers, M. Renan remarque que, par le mot de nation,
il n'entend que l'aristocratie intellectuelle d'un peuple. Il
rappelle la manière dont les historiens déterminent le caractère

général des nations modernes. Les Français, dit-il, sont appelés
une nation spirituelle, et cependant personne ne prétendra que
tout Français soit spirituel et qu'un Français seul puisse l'être.

Nous accorderons volontiers à M. Renan que, quand il est



132 M. MULLER.

question d'esprit, nous ne pensons qu'à la minorité cultivée et

non à la grande masse de la nation, mais la chose est bien
différente quand on parle de religion. Lorsque nous disons que
les Français croient à un Dieu, qu'ils sont chrétiens, nous ne

parlons pas de l'aristocratie intellectuelle, mais de tous les

êtres humains nés et élevés en France; même en disant que
les Français sont catholiques, nous entendons par laque la

grande majorité appartient à cette église. Voudrions-nous,
parce que quelques écrivains français distingués ont témoigné
avec affectation leur mépris pour tout dogme religieux, assurer

que les Français sont une nation sans religion On nous
reprocherait avec raison de faire un abus du droit de généralisation.
Qu'Abraham, Moïse, Elie et Jérémie, aient cru fermement en

un Dieu, ce n'est pas là une preuve de l'instinct monothéiste
de la nation juive; et si nous réfléchissons que nous chercherions

en vain quatre noms pareils dans les autres peuplades
sémitiques, nous sommes obligés d'avouer que tout autre que
M. Renan regarderait la cause comme perdue.

Nous ne croyons guère qu'il fût satisfait, si nous lui accordions

que quelques hommes distingués parmi les Juifs croyaient
à un seul Dieu et que, chez les autres nations sémitiques, celte

conception comme article de foi n'était pas tout à fait absente.

Or il a à peine prouvé plus que cela. Avec une grande dépense

d'esprit et d'érudition, il recherche toutes les traces qui, dans
les annales de l'histoire sémitique, manifestent l'existence du
monothéisme ; mais il ne s'est donné aucune peine pour
découvrir les marques du polythéisme qui se trouvent tout à côté.
En prenant le rôle d'avocat, il a renoncé à celui d'historien.
S'il avait recherché les traces du polythéisme avec le même zèle

que celles du monothéisme, il aurait tracé un tableau des

Sémites peut-être moins frappant, mais plus rapproché de la
vérité. Nous admettons sans réserve les faits qu'il avance, mais

nous repoussons ses conclusions, parce qu'elles sont en
contradiction avec d'autres faits, qu'il met moins en saillie ou

qu'il passe complètement sous silence. Au milieu de son
argumentation partiale, l'on entend résonner un faux ton, qui trahit
un manque d'harmonie dans les prémisses sur lesquelles il



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 133

s'appuie. En partant du fait que la race juive fut la première
des nations qui arriva à la connaissance d'un seul Dieu, il fait
la déduction suivante. Si son monothéisme avait été le résultat

d'un travail intellectuel persévérant, c'aurait été une
découverte semblable aux découvertes philosophiques et scientifiques

des Grecs, et alors le peuple Juif aurait été supérieur à

tous les autres en intelligence et en esprit spéculatif, mais cela

n'est pas le cas. M. Renan le déclare expressément :

« A part la supériorité de son culte, le peuple Juif n'en a

aucune autre ; c'est un des peuples les moins doués pour la
science et la philosophie parmi les nations de l'antiquité ; il n'a

une grande position ni politique ni militaire. Ses institutions
sont purement conservatrices ; les prophètes qui représentent
excellemment son génie sont des hommes essentiellement

réactionnaires, se reportant toujours vers un idéal antérieur.
Comment expliquer au sein d'une société aussi étroite et aussi

peu développée, une révolution d'idées qu'Athènes et Alexandrie
n'ont pas réussi à accomplir »

M. Renan déclare ensuite que le monothéisme des Juifs et des

autres nations sémitiques n'est pas le résultat d'une culture
intellectuelle plus élevée, mais au contraire d'une culture
inférieure.

« Il s'en faut que le monothéisme soit le produit d'une race

qui a des idées exaltées en fait de religion ; c'est, en réalité, le
fruit d'une race qui a peu de besoins religieux. C'est comme
minimum de religion, en fait de dogmes et en fait de pratiques
extérieures, que le monothéisme est surtout accommodé aux
besoins des populations nomades. »

Mais même ce minimum de sentiment religieux qui, d'après
M. Renan, est nécessaire pour arriver à l'idée de l'unité de Dieu,
il le refuse aux Sémites, et il arrive enfin à considérer leur
monothéisme comme le résultat d'un instinct religieux analogue à

celui par lequel chaque nation se construit elle-même sa propre

langue.
Ici la clarté qui distingue les ouvrages de M. Renan nous fait

défaut. Il est toujours dangereux de transporter les expressions
d'une science dans une autre. Le mot instinct trouve un juste



134 M. MULLER.

emploi dans l'histoire naturelle. Là il désigne les actions
inconscientes de créatures inconscientes ; nous disons «l'oiseau bâtit
son nid par instinct, le poisson nage par instinct, le chat prend
les souris par instinct, » et quoique aucun naturaliste ne puisse
expliquer ce qu'est l'instinct, c'est cependant l'expression
généralement admise pour désigner cette force inconnue qui
agit dans le monde animal. Si nous transportons cette expression

aux actions inconscientes de créatures conscientes, nous
en changeons naturellement le sens. Nous pouvons, il est vrai,
parler du mouvement instinctif du bras, mais nous désignons
alors par là un mouvement qui est devenu tellement habituel,
qu'aucun acte particulier de la volonté n'est plus nécessaire

pour le produire. Mais si nous appliquons ce même terme aux
actions conscientes d'êtres qui ont la conscience d'eux-mêmes,
nous étendons l'idée du mot au delà de ses limites naturelles.
Nous employons cette expression pour en éviter d'autres par
lesquelles nous reconnaîtrions ou l'existence d'idées innées, ou
celle d'une vérité révélée. Nous faisons usage d'un mot pour
échapper à une définition. Il peut paraître plus scientifique
de parler d'un instinct monothéiste à la place d'une idée innée
ou d'une vérité révélée par un Dieu vivant. Mais le mot
instinct est-il moins mystérieux que celui de révélation Peut-il
exister un instinct sans qu'il ait été inspiré et quelle est la
main qui a implanté dans l'esprit sémitique la foi en un seul
Dieu? La même main aurait-elle mis dans l'esprit arien la

croyance en plusieurs dieux? L'instinct monothéiste de la race

sémitique, s'il est réellement un instinct, aurait-il été si

fréquemment obscurci par l'instinct polythéiste de la race arienne,
ou l'instinct polythéiste de la race arienne aurait-il été si

complètement anéanti que les Juifs pussent aller prier sur les
hauteurs autour de Jérusalem,et que les Grecs et les Romains
fussent devenus de zélés chrétiens Les poissons ne volent jamais
et les chats ne prennent jamais de grenouilles. Telles sont les

questions difficiles dans lesquelles nous nous trouvons embarrassés

quand nous employons des mots plutôt d'après leur son

que d'après leur sens. Nous jouons d'abord avec les mots, puis
les mots se jouent de nous.



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 135

Il y a plusieurs espèces de monothéisme très différentes les

unes des autres ; il est par conséquent nécessaire de rechercher

exactement leur signification et leur origine.
Il existe un monothéisme que l'on désignerait mieux par

théisme ou hénothéisme, et qui est inné dans tout cœur
humain. Ce qui distingue l'homme de toutes les autres créatures
et ce qui l'élève non-seulement au-dessus de l'animal, mais
aussi au-dessus d'une existence purement naturelle, c'est un
profond sentiment filial, tout à fait inséparable de sa nature.
Ce sentiment peut se manifester de la manière la plus diverse,
mais toujours il est pénétré d'une conviction profonde. C'est

Lui qui nous a créés et non pas nous-mêmes, c'est Lui qui nous
fait revivre et nous soutient. Chez mainte nation, ce sentiment

s'exprime par la crainte et par l'angoisse, et des générations
entières ont été conduites ainsi à l'adoration de Satan ; ailleurs
il a poussé quelques peuples à une familiarité coupable avec
le Créateur, à l'apothéose de l'homme et à la confusion de
l'humain avec le divin. Ce sentiment peut, comme chez les Juifs, trouver

son expression dans ces simples paroles : «Adam était le fils
de Dieu ; » ou bien il peut s'envelopper de phrases mythologiques

comme chez l'Hindou, qui déclare que Manou (l'homme)
est le descendant de Svayambhu (celui qui existe par lui-même).
D'une façon ou de l'autre, le sentiment de la dépendance d'une
puissance supérieure se fait jour, et parla s'expliquent les paroles
de l'apôtre Paul. Dieu, dans les temps passés, a laissé marcher
toutes les nations dans leurs voies, quoiqu'il n'ait point cessé

de donner des témoignages de ce qu'il est, en nous faisant du
bien, en nous envoyant les pluies du ciel et les saisons fertiles,
en nous donnant la nourriture avec abondance et en remplissant

nos cœurs de joie. Act. XIV, 16,17.
Cette intuition primitive de Dieu et le sentiment delà dépendance

d'une puissance supérieure, ne peuvent être que le
résultat d'une révélation primitive dans le sens le plus réel de

ce mot. L'homme, qui est redevable de son existence à Dieu et
dont tout l'être repose en Dieu, a le sentiment de Dieu comme
de la seule source de sa propre existence et de celle de toutes
les autres créatures. Dans la création, Dieu s'est révélé à nous ;



136 M. MULLER.

dans ses œuvres, il s'est manifesté avec toute sa majesté et sa

puissance aux regards de l'homme, auquel il a donné des yeux
pour voir et des oreilles pour entendre.

Cette connaissance primitive n'est ni monothéiste ni
polythéiste ; mais elle peut devenir l'un ou l'autre suivant l'expression

que l'homme lui donne au moyen de la langue ; elle peut
devenir le sujet ou l'attribut de la religion, et sans elle aucune
religion vraie ou fausse, révélée ou naturelle, n'aurait jamais
pu prendre naissance. Ceux qui voient dans le polythéisme le

développement le plus naturel du sentiment religieux oublient
qu'un théisme plus ou moins conscient a dû le précéder. Dans

aucune langue le pluriel ne précède le singulier, et jamais l'esprit

humain n'aurait conçu l'idée des dieux s'il n'avait eu
auparavant celle de Dieu. Par contre il serait tout aussi erroné
d'admettre que, parce que l'idée de Dieu devait exister avant
celle des dieux, la foi en un Dieu ait précédé la foi en plusieurs
dieux. La croyance en un Dieu unique implique une négation
déterminée de plusieurs dieux, et cette négation n'est possible

qu'après la conception, réelle ou imaginaire, de plusieurs dieux.
L'intuition primitive de la divinité n'est ni monothéiste, ni

polythéiste, et trouve son expression la plus naturelle dans ce

simple et important dogme : Dieu est Dieu. Telle doit avoir été

la croyance des premiers hommes avant qu'ils se fussent
séparés en race et que la confusion se fût établie dans leurs
langues. Il semblerait même que l'unité de Dieu, si elle n'était pas
exprimée dans cette foi d'une manière déterminée, était cependant

déjà indiquée et comme cachée dans cette première
révélation divine. L'histoire prouve toutefois que, dans cette
foi primitive, la question de l'unité était encore indéterminée et

que l'idée de Dieu n'était pas à l'abri des illusions poétiques.
Il y a deux espèces d'unité qu'il faut distinguer avec soin et qui,

pour l'usage pratique, sont marquéespar l'article indéfini ou
l'article défini. Il y a une unité qui n'exclut pas la pluralité et une
autre quil'écarte complètement. Louis XIV a été un roi de France
et Louis XIV a été le roi de la France, ne signifient pas la même

chose; la première phrase admet, sans l'exprimer positivement,
l'existence d'autres rois, la seconde au contraire les nie.



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 137

Si cette intuition primitive de la divinité, qui a été la racine
de toutes les religions postérieures, s'était exprimée par des

mots, elle aurait dit simplement : il y a un Dieu, et non pas : il y
a un seul Dieu. Cette dernière croyance est avec raison désignée

par le mot de monothéisme, tandis que celui d'héno-
théisme désigne mieux la première. Nous ne devons pas oublier

que nous parlons d'une période de l'humanité dans laquelle la

pensée commençait seulement à s'éveiller et où l'on faisait les

premiers efforts pour exprimer les idées les plus simples dans

une langue excessivement simple, matérielle et grossière.
Aucun mot n'avait encore été assez usé par un emploi fréquent
pour désigner convenablement l'idée abstraite d'un être incorporel

et surnaturel; on ne manquait pas d'expressions pour:
aller, appeler, couper, brûler, pour chien et vache, maison et

muraille, soleil et lune, jour et nuit. Chaque objet était désigné

par la propriété caractéristique qui frappait le plus les yeux ;

mais quelle propriété pouvait-on attribuer à un être dont
l'homme ne savait autre chose, sinon qu'il existe?

L'esprit humain n'avait pas encore saisi l'idée d'un être sans

celle de ses attributs ou de ses actes. Comment désigner celui

qui manifeste son existence par tout ce qui fait le plus
d'impression sur l'esprit, mais que l'on connaissait comme l'on
devine la source souterraine à l'eau qu'elle fait jaillir avec
abondance? Quand un père voyait les siens frappés par la tempête

dans la forêt où il avait cherché un abri, l'angoisse et le

besoin de secours devaient remplir sa poitrine et des cris de

supplication s'élancer vers Celui seul qui commande à la
tempête; mais comment le nommer? l'ouragan, l'éclair avaient
des noms ; mais on ne pouvait les appliquer à celui qui réside

au-dessus des cieux d'âge en âge. A l'époque où l'on tenta

pour la première fois de nommer Dieu, la séparation des

langues n'avait pas encore commencé. Nons n'examinerons pas
ici les causes qui l'ont amenée ; la science a prouvé que c'était
un phénomène inévitable. Les ancêtres des nations sémitiques
et ariennes ne pouvaient déjà plus se comprendre pour les

choses les plus simples, quand elles cherchèrent chacune à sa

manière à désigner la divinité. Dans les langues sémitiques



138 M. MULLER.

la signification attributive des racines se conserva dans la
formation des mots ; dans les langues ariennes, au contraire,
l'élément dérivatif l'emporta, et la plupart des substantifs
cessèrent d'être appellatifs pour devenir simples noms ou noms

propres. Ce caractère eut la plus grande influence sur la

terminologie religieuse; quand le Sémite invoquait Dieu, il
employait des adjectifs ou des mots qui conservaient le sens

attributif et qui exprimaient les qualités abstraites de la divinité.

L'Arien avait plus de liberté, il employait des mots
auxquels insensiblement il attribuait l'acte de la divinité; ainsi

pour exprimer le tonnerre,il disait: il tonne. Dans cette phrase
l'idée d'un Dieu est plus sous-entendue qu'elle n'est exprimée.
Plus tard l'expression se modifia. Le tonnerre venait du.ciel ; or
le ciel était souvent nommé Dyaûs (le serein), en grec Zeus ; et

quoique le tonnerre ne vînt pas du ciel serein, mais du ciel

nuageux, cependant, le mot Dyaûs avait tellement perdu sa

signification attributive qu'il était devenu un simple nom
traditionnel, et que rien n'empêchait l'Arien de dire : Dyaûs ou le ciel
tonne. Nous pouvons ici observer l'influence presque
irrésistible que la langue exerce sur l'esprit. Le mot Dyaûs, qui
d'abord signifiait serein, avait perdu sa signification fondamentale

et désignait simplement le ciel, et le ciel devenait ainsi

une divinité.
Beaucoup d'autres noms se formèrent de la même manière.

Quand l'homme reconnaissait la présence de Dieu dans le

tremblement de terre ou dans le feu, il disait : Il ébranle la

terre, il brûle. Plus tard il dit aussi: le feu souterrain, Vulcain,
soulève la terre; le feu, Agni, brûle. Aussi longtemps qu'on se

souvint que ces noms n'étaient que des attributs d'une
puissance divine, il n'y avait point de polythéisme, quoique chaque
nom nouveau rendît plus obscure la vue de Dieu. Ces noms
n'étaient d'abord que des images, des tentatives pour exprimer
une idée ; mais l'image devint bientôt une idole, le nomen un

numen, dès que l'on perdit de vue leur signification primitive.
Si les Grecs n'avaient jamais oublié que Zeus n'était que le

nom ou le symbole de la divinité, ils auraient pu nommer Dieu
de ce nom, aussi bien que de tout autre. En quoi donc diffèrent



LE MONOTHEISME SÉMITIQUE. 139

les désignations ariennes et sémitiques de la divinité Pourquoi

prétendre que la prière que l'Arien adresse à l'Etre
suprême devient un blasphème, tandis que les nations sémitiques
dès le commencement invoquent Dieu sous son vrai nom Si

nous considérons les langues, nous verrons que dans les
dialectes sémitiques, il était impossible qu'il se formât des noms
tels que les expressions sanscrites Dyaûs (Zens), Varuna (Ura-
nos), Marut (orage, Mars) ou Ushas (Eos). Ils avaient sans doute
des noms pour désigner le ciel serein, la voûte du ciel et l'aurore
du matin, mais ces noms conservaient tellement leur caractère

appellatif, qu'ils ne purent jamais devenir des noms de
divinités. M. Renan a développé cette particularité avec beaucoup
de pénétration; mais nous sommes en désaccord avec lui, quand
il attribue à un instinct théologique particulier la différence entre

la phraséologie mythologique de la race arienne et la
phraséologie théologique de la race sémitique. Nous ne comprenons
pas comment l'admission d'un tel instinct, c'est-à-dire d'une
force inconnue, peut expliquer, en quoi que ce soit, ce remarquable

phénomène intellectuel. La langue des anciens Ariens
de l'Inde avait donné divers noms aux phénomènes célestes, et

lorsque chacun de ces noms cessa d'être intelligible, semblable

au grain de semence qui meurt dans la terre, il forma le germe
d'où sortirent une abondance de mythes et de légendes. Pourquoi

ne voyons-nous rien de pareil chez les peuples sémitiques

par la simple raison que les mots de leurs langues ne perdirent

jamais leur caractère appellatif, ce qui empêcha le

développement mythologique de la phrase.
Les descendants de Sem ne pouvant pas former de substantifs

semblables à Dyaûs, Varuna ou Indra, choisirent les

attributs qui, dans les langues ariennes, suivent le nom du Dieu,
et nommèrent celui-ci l'Excellent, le plus Grand, le Souverain,
le Roi. Si nous examinons ces termes de près, nous verrons

que ce sont tous des adjectifs qui désignent des qualités
spirituelles, comme El, fort, Bel ou Baal, souverain, Bel-samin,
maître du ciel, Moloch, roi, Elioun, le plus élevé, Ram ou Rim-

mon, le sublime, etc.
Mais ces noms prouvent-ils que le peuple qui les a inventés



140 M. MULLER.

avait une idée claire et précise de l'unité de Dieu Les Ariens
n'employaient-ils pas les mêmes superlatifs quand l'esprit
humain sentait sa faiblesse en présence de la divinité? En sanscrit

Brahma désignait primitivement la même chose que El,
savoir la force. Il résista longtemps à toute transformation

mythologique, mais à la fin il dut céder, et devint le nom d'un
Dieu. Brahma, comme El et tout autre nom de Dieu, fut, pour
celui qui l'inventa, la meilleure désignation pour rendre
l'impression que l'image du Créateur faisait sur l'esprit de l'homme.
Mais aucun de ces noms ne porte en lui-même la preuve que
celui qui l'avait formé avait une idée claire de l'unité de Dieu
et était par là à l'abri de tomber dans le polythéisme. Tout
comme Dyaûs, Indra et Brahma, Baal, El et Moloch étaient des

noms de Dieu, mais non pas les noms d'un seul Dieu.
Nous n'avons qu'à suivre leur histoire pour voir que malgré

leur signification superlative, ces noms ne présentaient pas
une meilleure protection contre le polythéisme que l'expression
latine optimus, maximus.ïl n'y a pas une tribu sémitique qui
n'ait, à certaines époques, oublié la signification des noms donnés

à la divinité. Si les Juifs s'étaient toujours souvenus du sens
de El, le Tout Puissant, ils n'auraient pas pu adorer Baal, le

seigneur, comme une divinité différente.
Chez les nations sémitiques aussi bien que chez les ariennes,

nous voyons les peuples admettre les dieux de leurs voisins.
S'il y avait eu vraiment en elles un instinct monothéiste, leur
histoire serait incompréhensible pour nous, car rien n'est plus
difficile que de vaincre un instinct. Les Juifs mêmes tombèrent
maintes et maintes fois dans le polythéisme. Mais, au contraire,
si nous admettons que Dieu s'est révélé dès le commencement
aux ancêtres du genre humain et si nous considérons toutes
les difficultés qu'ils eurent à vaincre pour former un nom propre

à désigner Dieu, leur histoire religieuse devient
compréhensible. Si nous remarquons en outre que les éléments radicaux

et significatifs dans les langues ariennes, s'effacèrent de

bonne heure, tandis qu'elles persistèrent dans les langues
sémitiques, nous comprendrons facilement combien il devait être
difficile aux Sémites de former un nom universel pour la Divi-



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 141

nité, un nom qui n'en donnât pas une idée partielle et incomplète,

et nous reconnaîtrons le danger auquel les exposait leur
langue par ce grand nombre de noms. Quant aux nations
ariennes, la mythologie exerça partout son charme sur elles, et
le retour à l'intuition primitive d'un seul Dieu, ainsi que la

négation de tous les autres dieux, leur présenta bien plus de

difficultés qu'aux Sémites. Ceux-ci n'eurent jamais besoin de

résister aux attraits de la mythologie; les noms avec lesquels
ils invoquaient la divinité ne les induisaient pas en erreur par
un double sens.

Toutefois ces noms, quoique primitivement attributifs, devinrent,

avec le temps, subjectifs, et les noms d'un seul être
devinrent les noms de plusieurs êtres. De là naquit un danger
qui semblait devoir fermer pour toujours à la race sémitique
le retour à l'idée et à l'adoration d'un seul Dieu.

Ce danger n'est nulle part plus apparent que dans l'histoire
juive. Les Juifs, dès le commencement, avaient conservé l'idée
de Dieu, et les noms qu'ils lui donnaient ne désignaient que
des qualités que l'on pouvait avec raison lui attribuer. Ils
adoraient un Dieu unique, et toutes les fois qu'ils tombaient dans

l'idolâtrie, ils avaient le sentiment de s'être séparés de Dieu.
Mais de quelque nom qu'ils l'invoquassent, il demeurait cependant

leur Dieu, et son existence n'excluait pas celle d'autres
divinités. Nous savons que les ancêtres d'Abraham et de Nachoiv

et même que leur père Tareh servaient d'autres dieux. (Josué

XXIV, 2.) Au temps de Josué, ces dieux n'étaient pas encore
oubliés, et au lieu de nier leur existence, Josué exhorte simplement

le peuple à abandonner les dieux que leurs pères avaient
servis au delà du fleuve et en Egypte, et à adorer le Seigneur.
« Choisissez aujourd'hui qui vous voulez servir, ou les dieux

que vos pères qui étaient au delà du fleuve ont servis, ou les

dieux des Amorrhéens, au pays desquels vous habitez ; mais

pour moi et ma maison, nous servirons l'Eternel. »

Un tel discours, où le peuple est sommé de choisir entre
différents dieux, n'aurait pas de sens s'il était adressé à une
nation comprenant l'unité de Dieu. Les idoles mêmes n'étaient

pas étrangères à la famille de Jacob, car si nous ne savons pas



142 M. MULLER.

quelle était la forme des Téraphim que Rachel enleva à la maison

de son père, nous savons cependant que Laban les appelle
ses dieux. (Gen. XXXI, 19 et 30.) Ce qui est encore plus
caractéristique, c'est la forme indécise dont se servent quelques-uns
des plus anciens patriarches en parlant de Dieu. Lorsque Jacob
s'enfuit à Padan-Aran, et qu'il se réveille après sa vision de

Béthel, il ne confesse pas sa foi en un Dieu, mais il négocie et
dit : « Si Dieu est avec moi et s'il me garde dans le voyage que
je fais, s'il me donne du pain à manger et des habits pour me
vêtir, et si je retourne en paix à la maison de mon père,
certainement l'Eternel me sera Dieu et cette pierre que j'ai dressée

comme un monument sera la maison de Dieu, et je te donnerai
entièrement la dîme de tout ce que tu m'auras donné » (Gen.

XXVIII, 20, 22). Un tel langage n'indique pas seulement un

manque momentané de confiance en Dieu, mais il montre que
l'idée de Dieu n'avait pas encore acquis cette extension qui
caractérise le monothéisme ou la foi en un seul Dieu. Celui

qui a vu son Dieu face à face ne peut plus douter quel est son
Dieu. Dieu est son Dieu quoi qu'il arrive. Jacob ne reconnut
ceci que lorsqu'il eut combattu avec l'Eternel, et qu'il se fut
remis dans ses mains parce que personne d'autre ne le pouvait
sauver. Dans cette lutte, Jacob demande à Dieu son vrai nom, et

il apprend de Dieu lui-même que son nom est un mystère. Dès

ce moment, son Dieu ne peut plus être un dieu d'entre les

dieux, sa foi n'est plus celle de Jethro (Ex. XVIII, 11),

beau-père de Moïse, qui, lorsqu'il eut appris tout ce que Dieu
avait fait à son gendre, confessa que Jéhovah était plus grand

que tous les dieux. Cette dernière manière de croire n'est pas

encore la foi en un seul Dieu ; elle n'est guère meilleure que la

foi de ceux qui hésitent entre Jéhova et Baal, et qui seulement

lorsqu'ils ont vu ce que le Seigneur a fait pour Elie, se prosternent

et disent : « le Seigneur est Dieu. »

Et cependant, cette foi limitée à Jéhova comme Dieu des Juifs,
comme un Dieu qui est au-dessus des autres dieux, nous la

retrouvons constamment dans l'histoire des Juifs. L'idée de

plusieurs dieux existe et partout où on la rencontre, où le

pluriel de Dieu est employé dans sa vraie signification, il y a



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 143

aussi polythéisme. Nous ne comprenons pas ce que veut dire
M. Renan dans cette phrase : « Jéhova n'est pas le plus grand
entre plusieurs dieux, c'est le Dieu unique. » Cela peut avoir
été le cas pour Abraham, et pour Jacob après qu'il fût devenu
Israël ; c'était le cas pour Moïse, Elie et Jérémie. Mais que
signifie le premier commandement : «Tu n'auras point d'aulres
dieux devant ma face? » Ce commandement pouvait-il être donné
à une nation pour laquelle le pluriel de Dieu n'avait point de

sens? On peut répondre que le pluriel de Dieu était aussi opposé
aux sentiments des Juifs qu'il l'est aux nôtres, qu'il répugnait
à leur foi si ce n'est à leur raison. Mais comment leur langue
souffrait-elle le pluriel d'un mot qui exclut aussi bien la pluralité

que l'idée de cercle celle de plusieurs centres
Nous arrivons ainsi à un point de vue tout différent de celui

de M. Renan. Nous ne pouvons rien découvrir qui nous autorise

à admettre que la race sémitique soit douée d'un instinct
monothéiste manquant à la race arienne. L'intuition primitive
de Dieu est commune à l'une et à l'autre ; toutes les deux ont
été exposées dans la formation des noms de la divinité à de

grands dangers; toutes les deux sont tombées dans le
polythéisme. La phraséologie mythologique est particulière à la

race arienne, la croyance à un Dieu national, à la race sémitique

: un Dieu que son peuple a choisi aussi bien que celui-ci
a élu son peuple.

M. Renan peut nous répondre que nous éludons son
problème et que nous n'avons pas résolu les difficultés qui l'ont
poussé à adopter un instinct monothéiste. Il nous demande

comment il se fait que les trois principales religions du monde
dont l'unité de Dieu est le ton fondamental, soient d'origine
sémitique, et pourquoi les nations ariennes, toutes les fois

qu'elles ont adopté la croyance à un Dieu unique, ont dû l'adorer

sous des noms dérivés des langues de ces peuples.
Mais considérons de près les faits avant de nous lancer dans

les théories. Le mahométisme est certainement une religion
sémitique, et son caractère le plus intime est le monothéisme.
Mahomet a-t-il donc inventé un nouveau nom pour Dieu?
Nullement. Son but était de détruire l'idolâtrie des tribus



144 M. MULLER.

arabes, de chasser les anges, les djins, les fils et les filles que
l'on attribuait à Allah et de rétablir la foi d'Abraham en un
seul Dieu.

Et qu'en est-il du christianisme? Christ est-il venu dans le

monde pour prêcher un nouveau Dieu? Lui ou ses disciples
ont-ils inventé un nouveau nom pour Dieu? Non. Christ n'est

pas venu pour abolir, mais pour accomplir, et le Dieu qu'il
prêchait était le Dieu d'Abraham.

Et qui est le Dieu de Jérémie, d'Elie et de Moïse? la réponse
est encore: le Dieu d'Abraham.

Au lieu donc d'admettre un instinct monothéiste, nous
devons faire remonter la foi en un Dieu vivant à un seul homme
en qui devait être bénie toutes les nations de la terre. (Gen. XII,
3; Act. Ill, 25; Gal. Ill, 8.)

Si, dès notre plus tendre jeunesse, nous avons dirigé nos
regards avec amour et respect sur Abraham, l'ami de Dieu, si

nous avons puisé nos premières idées d'un vie pleine de la
crainte du Seigneur, chez cet homme qui quitta le pays de ses

pères pour venir comme un étranger habiter dans le lieu où

Dieu l'appelait, qui obéissait toujours à la voix de Dieu, soit

que cette voix lui promît un fils dans son vieil âge soit qu'elle
lui en ordonnât le sacrifice, cette personnalité vénérable devient

encore plus majestueuse à nos yeux, quand nous apprenons à

voir en elle la source vivante de la foi qui doit unir tous les

peuples, et le germe de cette bénédiction céleste, qui, au moyen
du fondateur de la véritable religion se répandra sur tous les

gentils.
Et si l'on nous demande comment Abraham, seul et unique,

eut cette première intuition qui a révélé Dieu à toute l'humanité,

et comment il arriva à la connaissance du Dieu unique en

abjurant tous les autres dieux, nous n'avons qu'une réponse :

par une révélation personnelle, divine. Nous ne nous perdons
pas en phrases théologiques, mais nous prenons chaque mot
dans son véritable sens. Le Père de la vérité choisit ses

prophètes et leur parle d'une voix qui est plus forte que celle du

tonnerre. C'est la même voix intérieure par laquelle Dieu parle
à nous tous. Elle peut parfois s'affaiblir jusqu'à cesser de se



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 145

faire entendre. Elle peut perdre son accent divin et se transformer

dans la langue de la sagesse mondaine ; mais, de temps à

autre, elle reprend pour les élus de Dieu sa nature véritable et

retentit à leur oreille comme une voix du ciel. Le mot instinct
divin a peut-être un air plus scientifique et moins théologique ;

mais, d'un côté, il est une désignation peu appropriée pour ce

qui est un don ou une grâce, seulement pour un petit nombre;
et d'un autre côté, il est réellement moins scientifique, c'est-à-
dire moins compréhensible, que celuide révélation personnelle.
La question principale n'est pas de savoir si l'on doit nommer
la foi d'Abraham un instinct divin ou une révélation. Ce que
nous voulons surtout faire ressortir, c'est que cet instinct ou
cette révélation a été communiquée exclusivement à un homme
et transmise par lui historiquement aux Juifs aux chrétiens et

aux mahométans, en un mot, à tous ceux qui croyent au Dieu
d'Abraham. Aussi ne fut-ce pas une simple faveur faite au
patriarche; Dieu l'éprouva et le tenta avant de se confier à lui,
il dut abandonner la foi de ses pères, abjurer les dieux que ses

voisins et ses amis adoraient. Comme tous les adorateurs, il
dut se résigner à passer pour incrédule et pour athée ; dans

notre temps même, on l'aurait jugé insensé si sur la foi de la

voix intérieure il avait voulu sacrifier son fils, son unique. Ce

n'est pas par un instinct, par des rêveries abstraites, ni par
des visions enthousiastes, qu'Abraham reçut sa révélation
particulière, mais par une foi qui formait sa personnalité la plus
intime. Nous voudrions en savoir davantage sur cet homme ; mais,
quelque limitées que soient nos idées à cet égard, il est pour
nous une figure sublime qu'une seule dépasse dans l'histoire.
Nous voyons son zèle dans le service de Dieu; mais jamais ce
zèle ne dégénère en esprit de dispute. Quoique Melchisédec
adorât Dieu sous un autre nom et l'invoquât comme Elioun (le
souverain), Abraham le reconnut comme un prêtre du vrai
Dieu (Elohim) et lui paya la dîme.

Le nom d'Elohim lui-même prouve peut-être l'esprit conciliant

d'Abraham. Elohim est un pluriel quoique le verbe qui
s'y rapporte soit un singulier. On dit ordinairement que l'esprit
des langues sémitiques admet l'usage du pluriel pour les idées

C. R. 1872. 10



146 M. MULLER.

abstraites, et que, dans les passsages où Jéhova est nommé
Elohim, ce pluriel doit simplement se traduire par « divinité. »

Nous ne nions pas le fait, mais nous voudrions en avoir l'explication

; et cette explication, nous la trouvons dans les
différentes phases que traversa l'idée de Dieu dans l'histoire de

l'esprit sémitique. Eloah était d'abord le nom de Dieu, et comme
il se trouve dans tous les dialectes de la race (le phénicien
excepté), on peut avec quelque probabilité le considérer comme
le nom le plus ancien de l'être divin, lequel fut adopté dans un

temps où la langue primitive des Sémites ne s'était pas encore
partagée en dialectes nationaux. Lorsqu'on employa ce nom au

pluriel, il ne pouvait signifier, comme tout pluriel, que
plusieurs Eloah, et un tel pluriel ne pouvait avoir pris naissance

qu'après que les différents noms de Dieu fussent devenus les

noms de divinités indépendantes, c'est-à-dire pendant une
phase de polythéisme. Le passage au monothéisme ne put avoir
lieu que de deux manières, ou bien en niant l'existence des

Elohim et en les transformant en démons, comme firent les

sectateurs de Zoroastre avec les Dévas de leurs ancêtres brah-
manistes ; ou bien en prenant la 'chose à unpoint de vue plus
élevé et en considérant les Elohim comme autant de noms
inventés dans l'intention de désigner les différents attributs de la

divinité, et qui, avec le temps, avaient perdu leur signification
primitive.

Quels que fussent les noms des Elohim qu'adoraient les diverses

tribus de sa famille, Abraham reconnut qu'ils désignaient
Dieu, et ce fut ainsi q'Elohim, en tant que comprenant tout ce

qui était divin, devint le nom par lequel un siècle monothéiste

s'annonçait au monde. Jéhova réunissait tous les Elohim en

lui, et ainsi il ne pouvait point y avoir de Dieu hors de lui. A
ce point de vue, le nom sémite. d'Elohim, qui paraît au premier
regard offenser à la fois la grammaire et la logique, devient
complètement clair et intelligible, et fournit, la meilleure preuve
que le vrai monothéisme ne pouvait s'élever que sur les ruines
du polythéisme. Il est assez facile de tourner en ridicule les
dieux des païens, mais la négation pleine d'indifférence des

dieux de l'ancien monde conduit bien plutôt au déisme ou



LE MONOTHÉISME SÉMITÌQUE. 147

à l'athéisme qu'à la foi en un Dieu vivant, Père des hommes.

On ne peut assez rappeler aux théologiens d'aujourd'hui
les paroles de saint Paul : « Il a fait naître d'un seul sang tout
le genre humain pour habiter sur toute l'étendue de la terre,
ayant déterminé les temps précis et les bornes de leur
habitation, afin qu'il cherchassent le Seigneur et qu'ils pussent
comme le toucher de la main et le trouver, quoiqu'il ne soit

pas loin de chacun de nous. Car c'est par lui que nous avons
la vie, le mouvement et l'être, selon que quelques-uns de vos

poètes ont dit, que nous sommes aussi de la race de Dieu. »

Si nous considérons le développement historique de l'idée de

Dieu, en partant de ces prémisses, plusieurs des difficultés que
M. Renan a tenté de résoudre par des raisonnements recherchés

et subtils, disparaissent complètement. M. Renan, par
exemple, met une grande importance aux noms propres
sémitiques qui renferment le nom de la divinité, et croit que, comme
les noms grecs Théodoros, Théodotos, ils prouvent l'existence
de la foi en un Dieu. A notre sens, ils ne prouvent rien du tout.
Tout comme en sanscrit Devadatta peut signifier « donné de

Dieu » ou « donné des dieux, » de même tous les noms propres
cités par M. Renan, qu'ils soient d'origine juive, édomite, ismaélite

ou moabite, peuvent s'expliquer de deux manières. Le
serviteur de Baal peut signifier le serviteur du maître, ou le
serviteur des maîtres. Le don de El peut signifier le don d'un seul
Dieu puissant, ou le don des Eis, c'est-à-dire des dieux
puissants.

Si notre idée du développement de l'idée de Dieu est juste,
nous pouvons jparfaitement comprendre comment l'intuition
primitive de Dieu a pu se manifester de temps en temps, malgré
cette phraséologie polythéiste, longtemps avant que Mahomet
eût rétabli la croyance d'Abraham en un seul Dieu. La vieille
prière arabe, citée par Abul-Tarag, peut être tout à fait
authentique : « Je me consacre à ton service, ô Dieu, tu n'as point
d'alliés, excepté ton allié sur lequel tu domines d'une manière
absolue, ainsi que surtout ce qui lui appartient. » Le verset de

Zoheyr, rappelé par Caussin de Perceval, est en tout cas plus
ancien que Mahomet : « Ne cherche pas à cacher devant Allah



148 M. MULLER.

tes sentiments les plus secrets ; Allah connaît tout ce qui est

caché. » Mais ces citations ne prouvent pas plus que l'instinct
monothéiste soit général chez les Sémites, que des passages
semblables tirés du Veda ne prouvent l'existence d'un
monothéisme conscient chez les ancêtres de la race arienne. Nous
lisons dans le Rig-Véda : « Agni sait tout ce qui est caché parmi
les mortels; » el plus loin: « Le conservateur de l'ordre, Va-

rouna, est assis au milieu de son peuple; lui, le sage, gouverne
et voit de là toutes les merveilles. Il voit ce qui était et ce qui
sera. » Mais nous apprenons précisément par ces hymnes que
l'idée de la toute puissance, attribuée à un Dieu, n'excluait pas
l'admission d'autres dieux. Le poète, dans sa vision, en

invoquant son propre Dieu, oublie les autres ; et celui seul qui doit

accomplir ses désirs resplendit dans une lumière brillante aux

yeux de son adorateur, comme le Dieu souverain et unique.
La science des religions est encore jeune, et nous devons nous

garder de gêner ses progrès par des opinions préconçues et
des généralisations précipitées. Lescinquantes dernières années

ont mis au jour, d'une manière surprenante, les documents
authentiques des principales religions. Nous possédons les livres
canoniques du bouddhisme. Le Zendavesta n'est plus un livre
scellé et les hymnes du Rigvéda nous font connaître des états

religieux plus anciens que les commencements delà mythologie
dont nous trouvons les ruines dans Homère et Hésiode. Le sol

de la Mésopotamie nous a rendu les idoles que les plus puissantes
tribus sémitiques adoraient, et les inscriptions cunéiformes

nous ont fait connaître les prières qui étaient adressées à Baal

et à Nisroch. Avec la découverte de ces documents, commence
une nouvelle ère pour l'étude de la religion ; nous comprenons
tous les jours mieux ce que l'apôtre Paul voulait dire dans son

discours d'Athènes. Mais, comme dans les fouilles de Babylone
et de Ninive, avant de songer à rétablir les anciens palais, il
faut fouiller le sol avec lenteur et précaution, pour n'endommager

aucune muraille, tout comme on examine avec soin toute

pierre angulaire pour ne pas s'égarer dans ces sombres
circuits, qu'on dégage avec crainte et tremblement ces monuments
fragiles pour ne pas altérer leur forme et effacer leurs inscrip-



LE MONOTHÉISME SÉMITIQUE. 149

tions, ainsi le chercheur, dans le domaine de l'histoire religieuse,
doit marcher avec précaution, pour ne pas se perdre dans un

labyrinthe sans fin. Les débris sur lesquels il travaille sont
bien plus précieux que toutes les ruines de Babylone, les
problèmes qu'il doit résoudre, bien plus importants que l'éclaircissement

de points contestés dans la chronologie de l'antiquité;
le grand édifice qu'il espère amener à la lumière du jour doit
être le vaste fondement du royaume de Dieu sur la terre.


	Le monothéisme sémitique

