Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Le monothéisme sémitique

Autor: Muller, M. / Renan, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MONOTHEISME SEMITIQUE

PAR

E. RENAN

L’ouvrage de M. Renan, sur les langues sémitiques, renferme
plus que le titre n’indique ; car il contient aussi une revue de
Phistoire des peuples qui parlent ceslangues, et si 'on réfléchit
que I’histoire du monde civilisé, 4 I’exception de quelques inva-
- sions des tribus touraniennes, repose sur deux races, la race
sémitique et la race arienne, on comprendra cue la livre de no-
tre auteur se trouve renfermer la moitié de I’histoire du monde
ancien. Nous ne possédons encore que le premier volume de
cet important ouvrage ; avant d’achever le second, l'auteur a
dtt publier une seconde édition du premier, laquelle a parw
en 1858 avec des changements et des additions considérables.

Avant d’aborder I’histoire des diverses branches de la race
sémitique, 1l est nécessaire d’en donner une caractéristique gé-
nérale, atin de faire comprendre comment des nations aussi
diverses que les Juifs, les Babyloniens, les Phéniciens, les Car-
thaginois et les Arabes, se rattachent & la méme famille. Le
lien le plus important qui les unit se trouve sans doute dans
leur langue. Tout comme le francais, I'espagnol et I'italien,
dérivent du latin, le latin, le grec, l'allemand, le celtique, le
slave et le sanscrit, de I’idiome primitif des ancétres de la race
arienne, ainsi tous les dialectes des nations sémitiques décou-

* Extraits et traduction d’un morceau de l'ouvrage de M. Max Muller.



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 129

lent d’une seule et méme langue primordiale. Mais la langue
n’est pas a elle seule une démonstration suffisante pour prou-
ver que ces nations forment une méme race; M. Renan en a
cherché une autre dans un tableau des traits caractérisques de
ces peuples.

Leur caractere, dit-il, est plutdt religieux que politique, et le
ressort de leur religion est 'idée de l'unité de Dieu, etc. Leur
phraséologie religieuse est simple, pure de tout élément my-
thologique ; leurs sentiments religieux sont profonds, exclusifs,
intolérants et pénétrés d’une ardeur enthousiaste qui se ma-
nifeste par des visions prophétiques & l'opposé des nations
ariennes; toute originalité scientifique et philosophique leur
manque. Leur poésie est essentiellement subjective ou lyrique,
et aucun de leurs poétes n’a produit d’ceuvre remarquable
dans le domaine de I’épopée ou du drame. Dans la peinture et
dans les arts plastiques, ils n’ont pas dépassé la phase de la
décoration ; leur vie politique est partriarchale et despotique, et
leur manque de talents organisateurs les a empéchés d’obtenir
quelques succes militaires. Le trait dominant de leur caractére
esl plutot négatif. C’est une incapacité & concevoir le général et
Iabstrait dans les idées, la langue, la religion, la poésie ou la
politique ; d’un autre coté, c’est un penchant puissant pour tout
ce qui est individuel et personnel. Voila ce qui les a rendus
monothéistes en religion, lyriques en poésie, monarchiques en
politique, abruptes dans leur style et incapables de toute spécu-
lation philosophique.

Un seul coup d’ceil sur cette esquisse hardie et rapide suffit
pour nous montrer combien de points douteux et contestables
elle con.ient.

Nous bornerons nos remarques sur un seul point qui est pour
nous, et, a ce qu’il semble, pour M. Renan lui-méme, le plus
important : le prétendu penchant au monothéisme. Notre au-
teur affirme que c’est 1a un instinct, qu’il forme la régle et
non pas I’exception, et semble insinuer que, sans la race sémi-
tique, ’humanité ne serait jamais arrivée a la connaissance d’un
Dieu unique.

Iy a cinquante ans, cette assertion aurait rencontré peu ou
C. R. 1872, " 9



130 M. MULLER.

point de contradiction ; alors le mot sémitique avait un sens
plus restreint et ne désignait guére que les Juifs et les Arabes.
On pouvait alors assurer, avec quelques modifications, que ces
nations avaient été choisies par la Providence pour répandre
la connaissance d’un seul Dieu.

Trois religions ont été fondées par les membres de cette fa-
mille sémitique restreinte, les religions juive, chrétienne et
mahométane ; et toutes les trois annoncent de la maniére la
plus accentuée, la doctrine qu’il n’y a qu’'un seul Diew. Mais
depuis ces derniéres années, les limites de la famille sémitique
ont été considérablement reculées, de sorte qu’elle comprend
actuellement des nations qui sont décriées pour leur idolatrie;
en outre, I’histoire des Juifs et des Arabes a été soumise 4 des
recherches plus profondes qui prouvent que, chez eux aussi,
on reucontre des traces d’un penchant au polythéisme.

M. Renan partage la famille sémitique en deux grands ra-
meaux, qui tout en s’écartant, dans leur forme de la foi mono-
théiste, sont pénétrés dés le commencement d’une foi instinc-
tive en un seul Dieu.

1° Le rameau nomade, composé des Arabes, des Hébreux et
des tribus qui habitaient la Palestine.

20 Le rameau politique, renfermant les nations qui occu-
paient la Phénicie, la Mésopotamie, et I’'Yémen.

Peut-on prétendre que ces peuples qui adoraient Elohim,
Jéhovah, Sabaoth, Moloch, Nisroch, Rimmon, Nébo, Dagon,
Astharoth, Baal ou Bel, Baal-Péor, Baal-Zébub, Chémosch ,
Milcom, Adrammelech, Annamelech, Nibhaz et Tartak, As-
hima, Nergal, Succoth-Benoth, le soleil, la lune, les planétes
et les étoiles, possédassent en eux un instinct monothéiste ?
M. Renan concede, il est vrai, que le monothéisme trouva essen -
tiellement son appui dans le rameau nomade, mais il prétend
aussi qu’il n’était pas étranger au rameau politique comme on
Padmet ordinairement. Mais ol trouver des critéres par les-
quels on puisse distinguer les religions des races sémitiques,
de celles des races touraniennes et ariennes, tout comme on
distingue leurs langues? Nous reconnaissons un dialecte sémi-
tique au caractere trilittéral des racines. Pouvons-nous recon-



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 131

naitre dans les formes religieuses des Sémites les mémes
éléments fondamentaux? M. Renan est de cet avis. Il croit
entendre au milieu des cris sauvages des préires de Baal
et d’autres idoles sémitiques, résonner le ton fondamental d’un
pur monothéisme, dont il nie l'existence chez les nations
ariennes, grecque ou romaine, germaine ou celte, indoue ou
persane. Une telle assertion devait rencontrer de nombreux
contradicteurs, et les objections de ses collégues & I'Institut de
France paraissent avoir été si puissantes, que M. Renan s’est
vu forcé de publier sous forme de brochure une partie du
second volume. Dans ses Nouwvelles considérations sur le ca-
ractére général des peuples sémitiques, il s’efforce de réfuter les
arguments qui lul avaient été opposeés.

Pour lui, le monothéisme des descendants de Sem n’est pas
seulement une these scientifique, elle est une conviction morale.
Pour étre juste, nous devons tenir compte des modifications
méme les plus légeres qu’il a faites & sa théorie dans son der-
nier essai. Dans son premier ouvrage il avait dit: Le mono-
théisme résume et explique tous les caractéres de la race sémi-
tique. Dans le dernier il est plus prudent; en avocat habile il
fait plusieurs concessions, afin d’obtenir plus facilement une
adhésion a4 sa thése principale. Avec une grande franchise il
nous rend attentifs aux points faibles de son argumentation ;
mais il n’en revient gqu’avec plus de force a son premier point
de vue, savoir que dans toute ’humanité il n’y a que la race
sémitique qui soit douée de 'instinct monothéiste. Cependant
comme il est impossible de nier (ue les nations sémitiques,
malgré cet instinct, nous présentent les formes les plus dégra-
dées de 'idolatrie, et que les Juifs eux-mémes attiraient sou-
vent sur eux la colére du Seigneur en brilant de ’encens aux
dieux étrangers, M. Renan remarque (ue, par le mot de nation,
il n’entend que I'aristocratie intellectuelle d’'un peuple. Il rap-
pelle la maniére dont les historiens déterminent le caractére
général des nations modernes. Les Francais, dit-il, sont appelés
une nation spirituelle, et cependant personne ne prétendra que
tout Francais soit spirituel et qu'un I'rancais seul puisse I'étre.

Nous accorderons volontiers & M. Renan que, ¢quand il est



132 M. MULLER.

question d’esprit, nous ne pensons qu’a la minorité cultivée et
non a4 la grande masse de la nation, mais la chose est bien
différente quand on parle de religion. Lorsque nous disons que
les Francais croient & un Dieu, qu’ils sont chrétiens, nous ne
parlons pas de l’aristocratie intellectuelle, mais de tous les
étres humains nés et élevés en France; méme en disant que
les Francais sont catholiques, nous entendons par la que la
grande 1najorité appartient & cette église. Voudrions-nous,
parce que quelques écrivains francais distingués ont témoigné
avec affectation leur mépris pour tout dogine religieux, assurer
que les Francais sont une nation sans religion ? On nous repro-
cherait avec raison de faire un abus du droit de généralisation.
Qu’Abraham, Moise, Elie et Jérémie, aient cru fermement en
un Dieu, ce n’est pas 124 une preuve de l'instinct monothéiste
de la nation juive; et si nous réfléchissons que nous cherche-
rions en vain quatre noms pareils dans les autres peuplades
sémitiques, nous sommes obligés d’avouer que tout autre que
M. Renan regarderait la cause comme perdue.

Nous ne croyons guere qu’il fut satisfaii, si nous lui accor-
dions que quelques hommes distingués parmi les Juifs croyaient
3 un seul Dieu et que, chez les autres nations sémitiques, cette
conception comme article de foi n’était pas tout & fait absente.
Or il a & peine prouvé plus que cela. Avec une grande dépense
d’esprit et d’érudition, il recherche toutes les traces qui, dans
les annales de I'histoire sémitique, manifestent I’exislecnce du
monothéisme ; mais il ne s’est donné aucune peine pour dé-
couvrir les marques du polythéisme qui se lrouvent tout a coté.
En prenant le role d’avocat, il a renoncé & celui d’historien.
S’1l avait recherché les traces du polythéisme avec le méme zéle
que celles du monothéisme, il aurait tracé un tableau des Sé-
mites peut-étre moins frappant, mais plus rapproché de la
verité. Nous admettons sans réserve les faits qu’il avance, mais
nous repoussons ses conclusions, parce qu’elles sont en con-
tradiction avec d’autres faits, qu’il met moins en saillie ou
qu’il passe complétement sous silence. Au milieu de son argu-
mentation partiale, 'on entend résonner un faux ton, qui trahit
un manque d’harmonie dans les prémisses sur lesquelles il



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 133

s’appuie. En partant du fait que la race juive fut la premiére
des nations qui arriva & la connaissance d’un seul Dieu, il fait
la déduction suivante. Si son monothéisme avait été le résul-
tat d’un travail intellectuel persévérant, ¢’aurait été une dé-
couverte semblable aux découvertes philosophiques et scienti-
fiques des Grecs, et alors le peuple Juif aurait été supérieur a
tous les autres en intelligence et en esprit spéculatif, mais cela
n’est pas le cas. M. Renan le déclare expressément :

« A part la supériorité de son culte, le peuple Juif n’en a
aucune autre ; c’est un des peuples les moins doués pour la
science et la philosophie parmi les nations de ’antiquité ; il n’a
une grande position ni politique ni militaire. Ses institutions
sont purement conservatrices ; les prophétes qui représentent
excellemment son génie sont des hommes essentiellement
réactionnaires, se reportant toujours vers un idéal antérieur.
Comment expliquer au sein d’une société aussi étroite et aussi
peu développée, une révolution d’idées qu’Athénes et Alexandrie
n’ont pas réussi 4 accomplir ? »

M. Renan déclare ensuite que le monothéisme des Juifs et des
autres nations sémitiques n’est pas le résultat d’une culture
intellectuelle plus élevée, mais au contraire d’une culture infé-
rieure. | |

« Il s’en faut que le monothéisme soit le produit d’'une race
qui a des idées exaltées en fait de religion ; c’est, en réalité, le
fruit d’'une race qui a peu de besoins religieux. C’est comme
minimum de religion, en fait de dogmes et en fait de pratiques
extérieures, que le monothéisme est surtout accommodé aux
besoins des populations nomades. »

Mais méme ce minimum de sentiment religieux qui, d’apres
M. Renan, est nécessaire pour arriver a 'idée de I'unité de Dieu,
il le refuse aux Sémites, et il arrive enfin & considérer leur mo-
nothéisme comme le résultat d’'un instinct religieux analogue a
celui par lequel chaque nation se construit elle-méme sa pro-
pre langue.

Ici la clarté qui distingue les ouvrages de M. Renan nous fait
défaut. Il est toujours dangereux de transporter les expressions
d’une science dans une autre. Le mot instinct trouve un juste



134 M. MULLER.

emplol dans I’histoire naturelle. L il désigne les actions incon-
scientes de créatures inconscientes ; nous disons «1’oisean batit
son nid par instinct, le poisson nage par instinct, le chat prend
les souris par instinct, » et quoique aucun naturaliste ne puisse
expliquer ce qu’est 'instinct, c’est cependant I'expression gé-
néralement adinise pour désigner cette force inconnue qui
agit dans le monde animal. Si nous transportons cette expres-
sion aux actions inconscientes de créatures conscientes, nous
en changeons naturellement le sens. Nous pouvons, il est vrai,
parler du mouvement instinctif du bras, mais nous désignons
alors par 12 un mouvement qui est devenu tellement habituel,
qu’aucun acte particulier de la volonté n’est plus nécessaire
pour le produire. Mais si nous appliquons ce méme terme aux
actions conscientes d’étres qui ont la conscience d’eux-mémes,
nous étendons 'idée du mot au delad de ses limites naturelles.
Nous employons cette expression pour en éviler d’autres par
lesquelles nous reconnaitrions ou I'existence d’idées innées, ou
celle d’une vérité révélée. Nous faisons usage d’un mot pour
échapper & une définition. Il peut paraitre plus scientifique
de parler d’un instinct monothéiste 4 la place d’'une idée innée
ou d’une vérité révélée par un Dieu vivant. Mais le mot ins-
tinct est-il moins mystérieux que celui de révélation ? Peut-il
exister un instinct sans qu'il ait été inspiré? et quelle est la
main qui a implanté dans lesprit sémitique la foi en un seul
Dieu? La méme main aurait-elle mis dans l'esprit arien la
croyance en plusieurs dieux? L’instinct monothéiste de la race
sémitique, s’il est réellement un instinct, aurait-il été si fré-
quemment obscurci par I'instinct polythéiste de la race arienne,
ou l'instinct polythéiste de la race arienne aurait-il été si com-
plétement anéanti que les Juifs pussent aller prier sur les hau-
teurs autour de Jérusalem,et que les Grecs et les Romains fus-
sent devenus de zélés chrétiens ? Les poissons ne volent jamais
et les chats ne prennent jamais de grenouilles. Telles sont les
questions difficiles dans lesquelles nous nous trouvons embar-
rassés quand nous employons des mots plutot d’apres leur son
que d’apres leur sens. Nous jouons d’abord avec les mots, puis
les mots se jouent de nous.



LE MONOTHEISME SEMITiQUE. 135

Il v a plusieurs espéces de monothéisme trés différentes les
unes des autres ; il est par conséquent nécessaire de recher-
cher exactement leur signification et leur origine.

Il existe un monothéisme que l'on désignerait mieux par
théisme ou hénothéisme, et qui est inné dans tout cceur hu-
main. Ge qui distingue ’homme de toutes les autres créatures
et ce qui ’éléve non-seulement au-dessus de l'animal, mais
aussi au-dessus d’une existence purement naturelle, c’est un
profond sentiment filial, tout & fait inséparable de sa nature.
Ce sentiment peut se manifester de la maniére la plus diverse,
mais toujours il est pénétré d’une conviction profonde. C’est
Lui quinous a créés et non pas nous-meémes, c’est Lul qui nous
fait revivre et nous soutient. Chez mainte nation, ce sentiment
s’exprime par la crainte et par l’angoisse, et des générations
entiéres ont été conduites ainsi a 'adoration de Satan ; ailleurs
il a poussé quelques peuples & une familiarité coupable avec
le Créateur, & 'apothéose de 'homme et & la confusion de 1’hu-
main avec le divin. Ce sentiment peut, comme chezles Juifs, trou-
ver son expression dans ces simples paroles: « Adam était le fils
de Dieu; » ou bien il peut s’envelopper de phrases mythologi-
ques comme chez ’'Hindou, qui déclare que Manou (’homme )
est le descendant de Svayambhu (celui qui existe par lui-méme).
D’une facon ou de 'autre, le sentiment de la dépendance d’une
puissance supérieure se fait jour, et parla s’expliquént les paroles
de 'apotre Paul. Dieu, dans les temps passés, a laissé marcher
toutes les nations dans leurs voies, quoigu’il n’ait point cessé
de donner des témoignages de ce qu’il est, en nous faisant du
bien, en nous envoyant les pluies du ciel et les saisons fertiles,
en nous donnant la nourriture avec abondance et en remplis-
sant nos ceeurs de joie. Act. XIV, 16, 17.

Cette intuition primitive de Dieu et le sentiment de la dépen-
dance d’une puissance supérieure, ne peuvent étre que le ré-
sultat d’'une révélation primitive dans le sens le plus réel de
ce mot. L’homme, qui est redevable de son existence & Dieu et
dont tout I’étre repose en Dieu, a le sentiment de Dieu comme
de la seule source de sa propre existence et de celle de toutes
les autres créatures. Dans la création, Dieu s’est révélé & nous;



136 M. MULLER.

dans ses ceuvres, il s’est manifesté avec toute sa majesté et sa
puissance aux regards de ’homme, auquel il a donné des yeux
pour voir et des oreilles pour entendre.

Cette connaissance primitive n’est ni monothéiste ni poly-
théiste ; mais elle peut devenir I’'un ou l'autre suivant 'expres-
sion que ’homme lui donne au moyen de la langue ; elle peut
devenir le sujet ou 'attribut de la religion, et sans elle aucune
religion vraie ou fausse, révélée ou naturelle, n’aurait jamais
pu prendre naissance. Ceux qui voient dans le polythéisme le
développement le plus naturel du sentiment religieux oublient
gu'un théisme plus ou moins conscient a dii le précéder. Dans
aucune langue le pluriel ne précéde le singulier, et jamais I'es-
prit humain n’aurait con¢u l'idée des dieux s’il n’avait eu au-
paravant cellie de Dieu. Par contre il serait tout aussi erroné
d’admettre que, parce que l'idée de Dieu devait exister avant
celle des dieux, la foi en un Dieu ait précédé la foi en plusieurs
dieux. La croyance en un Dieu unique implique une négation
déterminée de plusieurs dieux, et cette négation n’est possible
qu’apres la conception, réelle ou imaginaire, de plusieurs dieux.

L’intuition primitive de la divinité n’est ni monothéiste, ni
polythéiste, et trouve son expression la plus naturelle dans ce
simple et important dogme : Dieu est Dieu. Telle doit avoir été
la croyance des premiers hommes avant qu’ils se fussent sé-
parés en race et que la confusion se fat établie dans leurs lan-
gues. Il semblerait méme que P'unité de Dieu, si elle n’était pas
exprimée dans cette foi d’'une maniere déterminée, était cepen-
dant déja indiquée et comme cachée dans cette premiére
révélation divine. L’histoire prouve toutefois que, dans cette
foi primitive, la question de I'unité était encore indéterminée et
que l'idée de Dieu n’était pas & 1’abri des illusions poétiques.

Ily a deux espéces d’unité qu’il faut distinguer avec soin et qui,
pour ’usage pratique, sont marquéesparl’article indéfiniou 'ar-
ticle défini. Il y a une unité qui n’exclut pas la pluralité et une
autre quil’écarte complétement. Louis XIV a été un roide France
et Louis XIV a été le roi de la France, ne signifient pas la méme
chose ; la pfemiére phrase admet, sans 'exprimer positivement,
Pexistence d’autres rois, la seconde au contraire les nie.



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 137

Si cette intuilion primitive de la divinité, ui a été la racine
de toutes les religions postérieures, s’était exprimée par des
mots, elle aurait dit simplement: il v a un Dieu, et non pas:il y
a un seul Dieu. Cetle derniére croyance est avec raison dési-
gnée par le mot de monothéisme, tandis que celui d’héno-
théisme désigne mieux la premiére. Nous ne devons pas oublier
que nous parlons d’une période de ’humanité dans laquelle la
pensée commencait seulement & s’éveiller et ol I'on faisait les
premiers efforts pour exprimer les idées les plus simples dans
une langue excessivement simple, matérielle et grossiere.
Aucun mot n’avait encore été assez usé par un emploi fréquent
pour désigner convenablement I’idée abstraite d'un étre incor-
porel et surnaturel; on ne manquait pas d’expressions pour :
aller, appeler, couper, briler, pour chien et vache, maison et
muraille, soleil et lune, jour et nuit. Chaque objet était désigné
par la propriété caractéristique qui frappait le plus les yeux,
mais quelle propriété pouvait-on attribuer & un_étre dont
’homme ne savait autre chose, sinon qu’il existe?

L’esprit humain n’avait pas encore saisi 'idée d’un étre sans
celle de ses attributs ou de ses actes. Comment désigner celui
qui manifeste son existence par tout ce qui fait le plus d’im-
pression sur l’esprit, mais que 'on connaissait comme l’'on
devine la source souterraine a l'eau qu’elle fait jaillir avec
abondance? Quand un pére voyait les siens frappés par la tem-
péte dans la forét ol il avait cherché un abri, ’angoisse et le
besoin de secours devaient remplir sa poitrine et des cris de
supplication s’élancer vers Celui seul qui commande & la tem-
péte; mais comment le nommer? I’ouragan, I’éclair avaient
des noms; mais on ne pouvait les appliquer & celui qui réside
au-dessus des cieux d’4ge en 4ge. A I'époque ou l'on tenta
pour la premiére fois de nommer Dieu, la séparation des lan-
gues n’avait pas encore commencé. Nons n’examinerons pas
ici les causes qui ’ont amenée ; la science a prouvé que c’était
un phénomeéne inévitable. Les ancétres des nations sémitiques
et ariennes ne pouvaient déja plus se comprendre pour les
choses les plus simples, quand elles cherchérent chacune a sa
maniére & désigner la divinité. Dans les langues sémitiques



138 M. MULLER.

la signification attributive des racines se conserva dans la for-
mation des mots ; dans les langues ariennes, au contraire, 1’é-
lément dérivatif ’emporta, et la plupart des substantifs ces-
sérent d’etre appellatifs pour devenir simples noms ou noms
propres. Ce caractéere eut la plus grande influence sur la
terminologie religieuse; quand le Sémite invoquait Dieu, il
employait des adjectifs ou des mots qui conservaient le sens
attributif et qui exprimaient les qualités abstraites de la divi-
nité. L’Arien avait plus de liberté, 1l employait des mots aux-
quels insensiblement 1l attribuait I'acte de la divinité; ainsi
pour exprimer le tonnerre, il disait: il tonne. Dans cette phrase
Pidée d’un Dieu est plus sous-entendue qu’elle n’est exprimeée.
Plus tard ’expression se modifia. Le tonnerre venait du,ciel ; or
le ciel était souvent nommé Dyaiis (le serein), en grec Zeus ; et
quoique le tonnerre ne vint pas du ciel serein, mais du ciel
nuageux, cependant le mot Dyaiis avait tellement perda sa
signification attributive qu’il était devenu un simple nom tradi-
tionnel, et que rien n’empéchait ’Arien de dire : Dyaiis ou le ciel
tonne. Nous pouvons ici observer l'influence presque irre-
sistible que la\langue exerce sur l'esprit. Le mot Dyais, qui
d’abord signifiait serein, avait perdu sa signification fondamen-
tale et désignait simplement le ciel, et le ciel devenait ainsi
une divinité.

Beaucoup d’autres noms se formérent de la méme maniere.
Quand 'homme reconnaissait la présence de Dieu dans le
tremblement de terre ou dans le feu, il disait : Il ébranle la
terre, il brile. Plus tard il dit aussi: le feu souterrain, Vulcain,
souléve la terre; le feu, Agni, briile. Aussi longtemps qu’on se
souvint que ces noms n’étaient que des attributs d’'une puis-
sance divine, il n’y avait point de polythéisme, quoigne chaque
nom nouveau rendit plus obscure la vue de Dieu. Ces noms
n’étaient d’abord que des images, des tentatives pour exprimer
une idée ; mais I'image devint bientdt une idole, le nomen un
numen, dés que ’on perdit de vue leur significalion primitive.
Si les Grecs n’avaient jamais oublié gue Zeus n’était que le
nom ou le symbole de la divinité, ils auraient pu nommer Dieu
de ce nom, aussi bien que de tout autre. En quoi donc different



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 139

les désignations ariennes et sémitiques de la divinité ? Pour-
quol prétendre que la priere que ’Arien adresse a I'Etre su-
préme devient un blaspheme, tandis que les nations sémitiques
dés le commencement invoquent Dieu sous son vrai nom ? Si
nous considérons les langues, nous verrons que dans les dia-
lectes sémitiques, il était impossible qu’il se format des noms
tels que les expressions sanscrites Dyaus (Zens), Varuna (Ura-
nos), Marut (orage, Mars) ou Ushas (Eos). Ils avaient sans doute
desnoms pour désigner le ciel serein, la voute du ciel et 'aurore
du matin, mais ces noms conservaient tellement leur caractére
appellatif, qu’ils ne purent jamnais devenir des noms de divi-
nités. M. Renan a développé cette particularité avec beaucoup
de pénétration; mais nous sommes en désaccord avec lui, quand
il attribue & un instinct théologique particulier la diftérence en-
tre la phraséologie mythologique de la race arienne et la phra-
séologie théologique de la race sémitique. Nous ne comprenons
pas comment I'admission d’un tel instinct, c’est-a-dice d’une
force inconnue, peut expliquer, en quol que ce soit, ce remar-
quable phénomene intellectuel. La langue des anciens Ariens
de I'Inde avait donné divers noms aux phénomeénes célestes, et
lorsque chacun de ces nowms cessa d’étre intelligible, semblable
au grain de semence qui meurt dans la terre, il forma le germe
d’ou sortirent une abondance de mythes et de légendes. Pour-
quoi ne voyons-nous rien de pareil chez les peuples sémitiques ?
par la simple raison que les mots de leurs langues ne perdi-
rent jamais leur caractere appellatif, ce qui empécha le déve-
loppement mythologique de la phrase.

Les descendants de Sem ne pouvant pas former de substan-
tifs semblables 4 Dyatis, Varuna ou Indra, choisirent les alt-
tributs qui, dans les langues ariennes, suivent le nom du Dieu,
et nommerent celui-ci ’'Excellent, le plus Grand, le Souverain,
le Rol. Si nous examinons ces termes de prés, nous verrons
que ce sont tous des adjectifs qui désignent des qualités spiri-
tuelles, comme El, fort, Bel ou Baal, souverain, Bel-samin,
maitre du ciel, Moloch, roi, Elioun, le plus élevé, Ram ou Rim-
mon, le sublime, etc.

Mais ces noms prouvent-ils que le peuple quiles a inventés



140 M. MULLER.

avait une idée claire et précise de I'unité de Dieu? Les Ariens
n’employaient-ils pas les mémes superlatifs quand 1’esprit hu-
main sentait sa faiblesse en présence de la divinité? En sans-
crit, Brahma désignait primitivement la méme chose que El,
savoir la force. Il résista longtemps & toute transformation
mythologique, mais & la fin il dut céder, et devintle nom d’un
Dieu. Brahma, comme El et tout autre nom de Dieu, fut, pour
celui qui 'inventa, la meilleure désignation pour rendre 'im-
pression que I'image du Créateur faisait sur ’esprit de 'homme.
Mais aucun de ces noms ne porte en lui-méme la preuve que
celui qui I'avait formé avait une idée claire de 1'unité de Dieu
et était par 14 4 ’abri de tomber dans le polythéisme. Tout
comme Dyaiis, Indra et Brahma, Baal, El et Moloch étaient des
noms de Dieu, mais non pas les noms d’un seul Dieu.

Nous n’avons qu’a suivre leur histoire pour voir que malgré
leur signification superlative, ces noms ne présentaient pas
une meilleure protection contre le polythéisme que ’expression
latine optimus, maximus.Il n’y a pas une tribu sémitique qui
n’ait, & certaines époques, oublié la signification des noms don-
nés a la divinité. Siles Juifs s’étaient toujours souvenusdu seéns
de El, le Tout Puissant, ils n’auraient pas pu adorer'Baal, le
seigneur, comme une divinité différente.

Chez les nations sémitiques aussi bien que chez les ariennes,
nous voyons les peuples admettre les dieux de leurs voisins.
S’ll y avait eu vraiment en elles un instinct monothéiste, leur
histoire serait incompréhensible pour nous, car rien n’est plus
difficile que de vaincre un instinct. Les Juifs mémes tombérent
maintes et maintes fois dans le polythéisme. Mais, au contraire,
si nous admettons que Dieu s’est révélé dés le commencement
aux ancétres du genre humain, et si nous considérons toutes
les difficultés qu’ils eurent & vaincre pour former un nom pro-
pre a désigner Dieu, leur histoire religieuse devient compré-
hensible. Si nous remarquons en outre que les éléments radi-
caux et significatifs , dans les langues ariennes, s’effacérent de
bonne heure, tandis qu’elles persistérent dansIes langues sémi-
tiques, nous comprendrons facilement combien il devait étre
difficile aux Sémites de former un nom universel pour la Divi-



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 141

nité, un nom qui n’en donnét pas une idée partielle et incom-
pléte, et nous reconnaitrons le danger auquel les exposait leur
langue par ce grand nombre de noms. Quant aux nations
ariennes, la mythologie exerca partout son charme sur elles, et
le retour & l'intuition primitive d’un seul Dieu, ainsi que la
negation de tous les autres dieux, leur présenta bien plus de
difficultés qu’aux Sémites. Ceux-ci n’eurent jamais besoin de
résister aux attraits de la mythologie; les noms avec lesquels
ils invoquaient la divinité ne les induisaient pas en erreur par
un double sens.

Toutefois ces noms, quoique primitivement attributifs, devin-
rent, avec le temps, subjectifs, et les noms d’un seul étre
devinrent les noms de plusieurs étres. De 14 naquit un danger
qui semblait devoir fermer pour toujours & la race sémitique
le retour a 'idée et 4 ’adoration d'un seul Dieu.

Ce danger n’est nulle part plus apparent que dans I'histoire
juive. Les Juifs, dés le commencement, avaient conserve 'idée
de Dieu, et les noms qu’ils lul donnaient ne désignaient que
des qualités que I'on pouvait avec raison lui attribuer. Ils ado-
raient un Dieu unique, et toutes les fois qu’ils tombaient dans
Iidolatrie, ils avaient le sentiment de s’étre séparés de Dieu.
Mais de quelque nom qu’ils 'invoquassent, il demeurait cepen-
dant leur Dieu, et son existence n’excluait pas celle d’autres
divinités. Nous savons que les ancétres d’Abraham et de Nachor,
et méme que leur pere Tareh servaient d’autres dieux. (Josué
XXIV, 2.) Au temps de Josué, ces dieux n’étaient pas encore
oubliés, et au lieu de nier leur existence, Josué exhorte simple-
ment le peuple & abandonner les dieux ¢ue leurs peres avaient
servis au dela du fleuve et en Egypte, et & adorer le Seigneur.
« Choisissez aujourd’hui qui vous voulez servir, ou les dieux
que vos péres qui étaient au dela du fleuve ont servis, ou les
dieux des Amorrhéens, au pays desquels vous habitez ; mais
pour moi et ma maison, nous servirons I’Eternel. »

Un tel discours, ou le peuple est sommé de choisir entre
différents dieux, n’aurait pas de sens s'il était adressé & une
nation comprenant l'unité de Dieu. Les idoles mémes n’étaient
pas étrangeéres a la famille de Jacob, car si nous ne savons pas



142 M. MULLER.

quelle était la forme des Téraphim que Rachel enleva & la mai-
son de son pére, nous savons cependant que Laban les appelle
ses dieux. (Gen. XXXI, 19 et 30.) Ce qui est encore plus carac-
téristique, c’est la forme indécise dont se servent quelques-uns
des plus anctens patriarches en parlant de Dieu. Lorsque Jacob
s’enfuit & Padan-Aran, et qu’il se réveille aprés sa vision de
Béthel, 1l ne confesse pas sa foi en un Dieu, mais il négocie et
dit : « Si Dieu est avec moi et s’Il me garde dans le voyage que
je fais, s’Il me donne du pain & manger et des habits pour me
vétir, et si je retourne en paix a la maison de mon pére, certai-
nement ’Eternel me sera Dieu, et cette pierre que j’ai dressée
comme un monument sera la maison de Dieu, et je te donnerai
entierement la dime de tout ce que tu m’auras donné» (Gen.
XXVIII, 20, 22). Un tel langage n’indique pas seulement un
manque momentané de confiance en Dieu, mais il montre que
I'idée de Dieu n’avait pas encore acquis cette extension qui
caractérise le monothéisme ou la foi en un seul Dieu. Celui
qui a vu son Dieu face a face ne peut plus douter quel est son
Dieu. Dieu est son Dieu quoi qu’il arrive. Jacob ne reconnut
cecl que lorsqu’il eut combattu avec I'Eternel, et qu’il se fut
remis dans ses mains parce que personne d’autre ne le pouvait
sauver. Dans cette lutte, Jacob demande & Dieu son vrai nom, et
il apprend de Dieu lui-méme que son nom est un mysteére. Dés
ce moment, son Dieu ne peut plus étre un dieu d’entre les
dieux, sa foi n’est plus celle de Jethro (Ex. XVIII, 11),
beau-pere de Moise , qui, lorsqu’il eut appris tout ce que Dieu
avait fait & son gendre, confessa que Jéhovah était plus grand
que tous les dieux. Cette derniere maniére de croire n’est pas
encore la foi en un seul Dieu; elle n’est guere meilleure que la
foi de ceux qui hésitent entre Jéhova et Baal, et qui seulement
lorsqu’ils ont vu ce que le Seigneur a fait pour Elie, se proster-
nent et disent : «le Seigneur est Dieu. »

Et cependant, cette foi limitée & Jéhova comme Dieu des Juifs,
comme un Dieu qui est au-dessus des autres dieux, nous la
retrouvons constamment dans lhistoire des Juifs. L’idée de
plusieurs dieux existe , et parlout ou on la rencontre, ou le
pluriel de Dieu est employé dans sa vraie signification, il y a



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 143

aussi polythéisme. Nous ne comprenons pas ce que veut dire
M. Renan dans cette phrase : « Jéhova n’est pas le plus grand
entre plusieurs dieux, c’est le Dieu unique.» Cela peut avoir
été le cas pour Abraham, et pour Jacob aprés qu’il fit devenu
Israél ; c’était le cas pour Moise, Elie et Jérémie. Mais que si-
gnifie le premier commandement: « Tu n’auras point d’autres
dieux devant ma face?» Ce commandement pouvait-il étre donné
a une nation pour laquelle le pluriel de Dieu n’avait point de
sens? On peutrépondre que le pluriel de Dieu était aussi opposé
aux sentiments des Jnifs qu’il 'est aux nodtres, qu’il répugnait
a leur foi si ce n’est & leur raison. Mais comment leur langue
souffrait-elle le pluriel d’un mot qui exclut aussi bien la plura-
lité que I'idée de cercle celle de plusieurs centres ?

Nous arrivons ainsi & un point de vue tout différent de celui
de M. Renan. Nous ne pouvons rien découvrir qui nous auto-
rise 4 admettre que la race sémitique soit douée d’un instinct
monothéiste manquant & la race arienne. L’intuition primitive
de Dieu est commune a ’'une et & l'autre; toutes les deux ont
été exposées dans la formation des noms de la divinité a de
grands dangers; toutes les deux sont tombées dans le poly-
théisme. La phraséologie mythologique est particuliere i la
race arienne, la croyance & un Dieu national, 4 la race sémi-
tique : un Dieu que son peuple a choisi aussi bien que celui-ci
a élu son peuple.

M. Renan peut nous répondre que nous éludons son pro-
bléme et que nous n’avons pas résolu les difficultés qui 'ont
poussé a adopter un instinct monothéiste. Il nous demande
comment il se fait que les trois principales religions du monde
dont T’unité de Dieu est le ton fondamental, soient d’origine
sémitique , et pourquol les nations ariennes, toutes les fois
qu’elles ont adopté la croyance & un Dieu unique, ont di I’ado-
rer sous des noms dérivés des langues de ces peuples.

Mais considérons de pres les faits avant de nous lancer dans
les théories. Le mahométisme est certainement une religion
sémitique, et son caractére le plus intime est le monothéisme.
Mahomet a-t-il donc¢ inventé un nouvean nom pour Dieu?
Nullement. Son but était de détruire [I'idolétrie des tribus



144 M. MULLER.

arabes, de chasser les anges, les djins, les fils et les filles que
Ion attribuait & Allah et de rétablir la foi d’Abraham en un
seul Dieu.

Et qu’en est-il du christianisme? Christ est-il venu dans le
monde pour précher un nouveau Dieu? Lui ou ses disciples
ont-ils inventé un nouveau nom pour Dieu? Non. Christ n’est
pas venu pour abolir, mais pour accomplir, et le Dieu qu’il
préchait était le Dieu d’Abraham.

Et qui est le Dieu de Jérémie, d’Elie et de Moise? la réponse
est encore: le Dieu d’Abraham.

Au lieu donc d’admettre un instinct monothéiste, nous de-
vons faire remonter la foi en un Dieu vivant & un seul homme
en qui devait étre bénie toutes les nations de la terre. (Gen. XII,
3; Act. IIIL, 25; Gal. III, 8.)

Si, dés notre plus tendre jeunesse, nous avons dirigé nos re-
gards avec amour et respect sur Abrahum, I'ami de Dieu, si
nous avons puisé nos premieéres idées d’un vie pleine de la
crainte du Seigneur, chez cet homme qui yuitta le pays de ses
péres pour venir comme un Atranger habiter dans le lieu ol
Dieu I'appelait, qui obéissait toujours & lu voix de Dieu, soit
que cette voix lui promit un fils dans son vieil dge soit qu’elle
lui en ordonnat le sacrifice, cette personnalité vénérable devient
encore plus majestueuse &4 nos yeux, quand nous apprenons a
voir en elle la source vivante de la fol qui doit unir tous les
peuples, et le germe de cette bénédiction céleste, qui, au moyen
du fondateur de la véritable religion, se répandra sur tous les
gentils.

Et si 'on nous demande comment Abraham, seul et unique,
eut cetle premiére intuition qui a révélé Dieu a toute 'huma-
nité, et comment il arriva a la connaissance du Dieu unique en
abjurant tous les autres dieux, nous n’avons qu’une réponse :
puf‘ une révélation personnelle, divine. Nous ne nous perdons
pas en phrases théologiques, mais nous prenons chaque mot
dans son véritable sens. Le Pére de la vérité choisit ses pro-
phétes et leur parle d’'une voix qui est plus forte que celle du
tonnerre. C’est la méme voix intérieure par laquelle Dieu parle
a nous tous. Elle peut parfois s’affaiblir jusqu’a cesser de se



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 145

faire entendre. Elle peut perdre son accent divin et se transfor-
mer dans la langue de la sagesse mondaine; mais, de temps a
autre, elle reprend pour les élus de Dieu sa nature véritable et
retentit & leur oreille comme une voix du ciel. Le mot instinct
divin a peut-étre un air plus scientifique et moins théologique ;
mais, d’un coOté, il est une désignation peu appropriée pour ce
qui est un don ou une grace, seulement pour un petit nombre;
et d’'un autre coté, il est réellement moins scientifique, c¢’est-a-
dire moins compréhensible, que celuide révélation personnelle.
La question principale n’est pas de savoir si 'on doit nommer
la foi d’Abraham un instinct divin ou une révélation. Ce que
nous voulons surtout faire ressortir, c’est que cet instinct ou
celte révélation a eté communiquée exclusivement & un homme
et transmise par lui historiquement aux Juifs , aux chrétiens et
aux mahomeétans, en un mot, & tous ceux qui croyent au Dieu
d’Abraham. Aussi ne fut-ce pas une simple faveur faite au pa-
triarche; Dieu I’éprouva et le tenta avant de se confier a lui,
1l dut abandonner la foi de ses péres, abjurer les dieux que ses
voisins et ses amis adoraient. Comme tous les adorateurs, il
dut se résigner & passer pour incrédule et pour athée; dans
notre temps méme, on ’aurait jugé insensé si sur la foi de la
voix intérieure il avait voulu sacrifier son fils, son unique. Ce
n’est pas par un instinct, par des réveries abstraites, ni par
des visions enthousiastes, qu’Abraham regut sa révélation par-
ticuliere, mais par une foi qui formait sa personnalité la plus in-
time. Nous voudrions en savoir davantage sar cet homme ; mais,
quelque limitées que soient nos idées a cet égard, il est pour
nous une figure sublime qu’une seule dépasse dans I’histoire.
Nous voyons son zéle dans le service de Dieu; mais jamais ce
zele ne dégénére en esprit de dispute. Quoique Melchisédec
adorat Digu sous un autre nom et I'invoquit comme Elioun (le
souverain), Abraham le reconnut comme un prétre du vrai
Dieu (Elohim) et lui paya la dime.

Le nom d’Elohim lui-méme prouve peut-étre I'esprit conci-
liant d’Abraham. Elohim est un pluriel quoique le verbe qui
8’y rapporte soit un singulier. On dit ordinairement que I’esprit
des langues sémitiques admet ’'usage du pluriel pour les idées

C. R. 1872. 10



146 M. MULLER.

abstraites, et que, dans les passsages ol Jéhova est nommé
Elohim, ce pluriel doit simplement se traduire par « divinité. »
Nous ne nions pas le fait, mais nous voudrions en avoir ’expli-
cation ; et cette explication, nous la trouvons dans les diffé-
rentes phases que traversa l'idée de Dieu dans I’histoire de
Pesprit sémitique. Eloah était d’abord le nom de Dieu, et comme
il se trouve dans tous les dialectes de la race (le phénicien
exceplé), on peut avec quelque probabilité le considérer comme
le nom le plus ancien de I’étre divin, lequel fut adopté dans un
temps ou la langue primitive des Sémites ne s’était pas encore
partagée en dialectes nationaux. Lorsqu’on employa ce nom au
pluriel, il ne pouvait signifier, comme tout pluriel, que plu-
sieurs Eloah, et un tel pluriel ne pouvait avoir pris naissance
quapres que les différents noms de Dieu fussent devenus les
noms de divinités indépendantes, c’est-a-dire pendant une
phase de polythéisme. Le passage au monothéisme ne put avoir
lieu que de deux maniéres, ou bien en niant I'existence des
Elohim et en les transformant en démons, comme firent les
sectateurs de Zoroastre avec les Dévas de leurs ancétres brah-
manistes ; ou bien en prenant la chose & unpoint de vue plus
élevé et en considérant les Elohim comme autant de noms in-
ventés dans l'intention de désigner les différents attributs de la
divinité, et qui, avec le temps, avaient perdu leur signification
primitive.

Quels que fussent les noms des Elohim qu’adoraient les diver-
ses tribus de sa famille, Abraham reconnut qu’ils désignaient
Dieu, et ce fut ainsi q’Elohim, en tant que comprenant tout ce
qui était divin, devint le nom par lequel un siécle monothéiste
g’annoncait au monde. Jéhova réunissait tous les Elohim en
lui, et ainsi il ne pouvait point y avoir de Dieu hors de lui. A
ce pointde vue, le nom sémite d’Elohim, qui parail ay premier
regard offenser & la fois la grammaire et la logique, devient
complétement clair et intelligible, et fournit la meilleure preuve
que le vrai monothéisme ne pouvait s’élever que sur les ruines
du polythéisme. Il est assez facile de tourner en ridicule les
dieux des paiens, mais la négation pleine d’indifférence des
dieux de l'ancien monde , conduit bien plutdét au déisme ou



LE MONOTHEISME SEMITiQUE. 147

4 l'athéisme qu’a la foi en un Dieu vivant, Pére des hom-
mes. On ne peut asscz rappeler aux théologiens d’aujourd’hui
les paroles de saint Paul : « Il a fait naitre d’un seul sang tout
le genre humain pour habiter sur toute I’étendue de la terre,
ayant déterminé les temps précis et les bornes de leur habi-
tation, afin qu’il cherchassent le Seigneur et qu’ils pussent
comme le toucher de la main et le trouver, quoiqu’il ne soit
pas loin de chacun de nous. Car c’est par lui que nous avons
la vie, le mouvement et I’étre, selon que quelques-uns de vos
poétes ont dit, que nous sommes aussi de la race de Dieu. » -

Si nous considérons le développement historique de I'idée de
Dieu, en partant de ces prémisses, plusieurs des difficultés que
M. Renan a tenté de résoudre par des raisonnements recher-
chés et subtils, disparaissent complétement. M. Renan, par
exemple, met une grande importance aux noms propres Sémi-
tiques qui renferment le nom de la divinité, et croit que, comme
les noms grecs Théodoros, Théodotos, ils prouvent I’existence
de la foi en un Dieu. A notre sens, ils ne prouvent rien du tout.
Tout comme en sanscrit Devadatta peut signifier « donné de
Dieu» ou « donné des dieux, » de méme tous les noms propres
cités par M. Renan, qu’ils soient d’origine juive, édomite, ismaé-
lite ou moabite, peuvent s’expliquer de deux manieres. Le ser-
viteur de Baal peut signifier le serviteur du maitre, ou le ser-
viteur des maitres. Le don de El peut signifier le don d’un seul
Dieu puissant, ou le don des Els, c’est-a-dire des dieux puis-
sants.

Si notre idée du développement de I'idée de Dieu est juste,
nous pouvons [parfaitement comprendre comment I'intuition
primitive de Dieu a pu se manifester de temps en temps, malgré
cette phraséologie polythéiste, longtemps avant que Mahomet
eat rétabli la croyance d’Abraham en un seul Dieu. La vieille
priére arabe, citée par Abul-Tarag, peut étre tout a fait au-
thentique : « Je me consacre a ton service, 0 Dieu, tu n’as point
d’alliés, excepté ton allié sur lequel tu domines d’une maniére
absolue, ainsi que sur tout ce qui lui appartient. » Le verset de
Zoheyr, rappelé par Caussin de Perceval, est en tout cas plus
ancien que Mahomet: « Ne cherche pas & cacher devant Allah



148 M. MULLER.

tes sentiments les plus secrets; Allah connait tout ce qui est
caché. » Mais ces citations ne prouvent pas plus que linstinct
monothéiste soit général chez les Sémites, que des passages
semblables tirés du Veda ne prouvent I’existence d’un mono-
théisme conscient chez les ancétres de la race arienne. Nous
lisons dans le Rig-Véda: « Agni sait tout ce qui est caché parmi
les mortels; » et plus loin: « Le conservateurde l'ordre, Va-
rouna, est assis an milieu de son peuple; lui, le sage, gouverne
et voit de la toutes les merveilles. Il voit ce qui était et ce qui
sera. » Mais nous apprenons précisément par ces hymnes que
idée de la toute puissance, attribuée 4 un Dieu, n’excluait pas
ladmission d’autres dieux. Le poéte, dans sa vision, en invo-
quant son propre Dieu, oublie les autres ; et celul seul qui doit
accomplir ses désirs resplendit dans une lumiére brillante aux
yeux de son adorateur, comme le Dieu souverain et unique.

La science desreligions est encore jeune, et nous devons nous
garder de géner ses progrés par des opinions préconcues et
des généralisations précipitées. Les cinquantes derniéres années
ont mis au jour, d’'une maniére surprenante, les documents au-
thentiques des principales religions. Nous possédons les livres
canoniques du bouddhisme. Le Zendavesta n’est plus un livre
scellé et les hymnes du Rigvéda nous font connaitre des états
religieux plus anciens que lescommencements dela mythologie
dont nous trouvons les ruines dans Homere et Hésiode. Le sol
de la Mésopotamie nous arendu les idoles que les plus puissantes
tribus sémitiques adoraient, et les inscriptions cunéiformes
nous ont fait connaitre les priéres qui étaient adressées i Baal
et & Nisroch. Avec la découverte de ces documents, commence
une nouvelle ére pour 1’étude de la religion ; nous comprenons
tous les jours mieux ce que 'apdtre Paul voulait dire dans son
discours d’Athénes. Mais, comme dans les fouilles de Babylone
et de Ninive, avant de songer & rétablir les anciens palais, 1l
faut fouiller le sol avec lenteur et précaution, pour n’endom-
mager aucune muraille, tout comme on examine avec soin toute
pierre angulaire pour ne pas s’égarer dans ces sombres cir-
cuits, qu’on dégage avec crainte et tremblement ces monuments
fragiles pour ne pas altérer leur forme et effacer leurs inscrip-



LE MONOTHEISME SEMITIQUE. 149

tions, ainsi le chercheur, dansle domaine de I’histoire religieuse,
doit marcher avec précaution, pour ne pas se perdre dans un
labyrinthe sans fin. Les débris sur lesquels il travaille sont
bien plus précieux que toutes les ruines de Babylone, les pro-
blémes qu’il doit résoudre, bien plus importants que I’éclaircis-
sement de points contestés dans la chronologie de 'antiquité;
le grand édifice qu’il espere amener a la lumiere du jour doit
étre le vaste fondement du royaume de Dieu sur la terre.



	Le monothéisme sémitique

