Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Histoire des dogmes

Autor: Astié, J.-F. / Baur, F.-C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE DES DOGMES

DE F.-C. BAUR".

Introduction.

I. Rapports de Uhistoire des dogmes avec les autres sciences
theologiques.

L’histoire des dogmes se trouve dans les plus étroits rapports
avec l'histoire de I’église et avec la dogmatique : c’est la ce qui
fait la grande importance de notre science. Comme le christia-
nisme rentre dans la série des phénomeénes historiques, on
n’arrive & en connaitre I'essence qu’au moyen de I'histoire. Dés
les premiers temps, il a existé dans I’église comme phénomene
historique. Par conséquent, lhistoire de I’église chrétienne
renferme tout ce qui se rapporte au christianisme, comme phé-
nomene historijue; elle se divise en diverses parties principa-
les, suivant les faces diverses sous lesquelles la vie religieuse
se manifeste. L’'une de ces parties a pour objet la doctrine,
base de I'église dans son développement historique, le dogme
dans le sens le plus étendu du mot. L’histoire des dogmes n’est
donc qu’une partie de celle de I’église. Mais I'importance du su-
jet et les difficultés particulieres qui I’entourent ont conduit &
le traiter & part. Bien que I’histoire des dogmes ne soit qu’une
partie de ’histoire de I'église, on peut I’enlever a cette position
subordonnée pour la placer sur le méme pied. Traitez & part
Phistoire des dogmes, et il ne reste souvent pour lhistoire en
général que le coté extérieur de la vie ecclésiastique. L’une

* Vorlesungen iiber die christliche Dogymengeschichte, von Ferdinand Christian
Baur, weil. Doctor und Professor der evangelischen Theologie an der Universi-
tat Tibingen. Leipzig, Fues’s Verlag (L.W. Reisland 1865.)



HISTOIRE DES DOGMES. 11

des sciences embrassant surtout le coté extérieur, lautre le
cOté intérieur, il est aisé de comprendre que celle-ci doit avoir
le pas sur la premiére. Au fond, le caractére spécial de chaque
période est toujours déterminé par la position que la con-
science ecclésiastique prend & ’égard du dogme. Celui-ci de-
meure donc constamment le principe dont les phénomeénes
extérieurs ne sont que les conséquences.

La dogmatique est le systeme des dogmes résultant du dé-
veloppement historique antérieur, et constituant, & un moment
donné, le contenu de la foi chrétienne. La dogmatique est donc
le résullat de I’histoire des dogmes, le sédiment, en quelque
sorte que le fleuve de I'histoire dépose dans son cours comme
autant d’ilots représentant & un moment donné la vérité per-
manente, pour étre plus tard dissous par la marche du fleuve
et devenir & leur tour de I'histoire ancienne. En effet, chaque
résultat définitif en apparence doit étre & son tour le moment,
I'ingrédient d’un développement nouveau. La dogmatique n’est
donc qu’une partie de 'histoire des dogmes : elle s’en distingue
en ce que le courant incessant qui constitue le fleuve de I’his-
toire des dogmes parait, & la conscience subjective, s’étre défi-
nitivement arrété, et qu’il a ’air de n’avoir coulé exclusivement
que pour produire cette espéce de précipité définitif qu'on ap-
pelle la dogmatique d’une époque. La dogmatique, en vue de
fixer son point de vue, ne peut s’empécher de se placer dans
le courant de I'histoire des dogmes. Mais si elle se plonge dans
le courant, c’est en se livrant & d’incessants efforts en vue de
Parréter, autant que possible, ou du moins pour arriver a la
claire conscience de ce qu’il y a de persistant au milieu du-
changement, afin de dégager 1’élément substantiel et permanent
du sein de la conscience empirique qui varie sans cesse. Plus
la dogmatique réussit 4 se faire une position a part, mieux elle
remplit sa mission : se laisse-t-elle, au contraire, entrainer par
le courant incessant de 'histoire des dogmes, elle est absorbée.
Que de prétendues dogmatiques qui, en présentant d’une ma-
niére plus ou moins compléte les diverses opinions, ne diffée-
rent pas essentiellement d’une histoire des dogmes! Schieier-
macher, dans sa dogmatique, a beaucoup mieux réussi que Hase



78 F.-C. BAUR.

a séparer les deux sciences. Moins on admet dans une dogma-
tique de vérités généralement recues, moins elle répond & sa
notion. Les vérités généralement recues faisant partie de la
conscience religieuse d’une époque constituent donc la base de
la dogmatique de cette époque. La mission de la dogmatique
est par conséquent de sauvegarder et de défendre aussi long-
temps que possible les convictions qui ont été une fois reconnues
commme partie intégrante de la conscience religieuse et scientifi-
que. La dogmatique ne pourrait maintenir sa position sans le
sentiment qu’il y a pourtant quelque chose de permanent au
milieu des variations et des changements incessants. L’histoire
des dogmes a son tour nesaurait demeurer tout a fait étrangere
a ce sentiment. Toutefois, ce qui constitue décidément la posi-
tion dépendante de la dogmatique, c’est qu’elle est forcée de
reconnaitre que tout ce qui, dans un moment donné, parait per-
manent et persistant, n’est que temporaire et doit Lot ou tardétre
repris et dissous par le fleuve de 'histoire. Chose étrange ! ce sen-
timent delutter contre un fleuve irrésistible a été surtout éprouvé
par le théologien qui, de nos jours, a réussi mieux qu’aucun
autre & faire le départ entre I’élément permanent et ’élément
variable, entre la dogmatique et ’histoire des dogmes. Les ma-
nuels de dogmatique du XVIIme siécle ne répondent plus & nos
besoins ; les notres vieilliront & leur tour; la dogmatique est
condamnée a étre périodiquement absorbée par l'histoire des
dogmes. Voila pourquoi la haute main appartient incontesta-
blement & cette derniere. Ce qui fait encore ressortir la posi-
tion dépendante de la dogmatique, c’est que pour fixer ce qui
est permanent et généralement admis par la conscience reli-
gieuse d’une époque, elle est obligée de s’orienter en se pla-
cant au point de vue de Phistoire des dogmes et parfois de
faire assez avant invasion dans le domaine de I'histoire pour
trouver un point ferme. La conscience du dogmaticien a I'his-
toire des dogmes pour base ; celui-la seul qui a suivitout le dé-
veloppement historique du dogme, qui a bien saisi les diverses
phases de son évolution, celui-la seul peut faire le départ entre
ce quil y a de relativement définitif et permanent pour une
époque donnée et les éléments transitoires (ui reparaissent

périodiquement.



HISTOIRE DES DOGMES. 79

I1. L'objet de Phistoire des dogmes.

Les dogmes constituent 1’objet de cette histoire. Mais, que
doit-on entendre par 147 Chez les Grecs et chez les Romains, ce
mot, qui, étymologiquement et primitivement signifiait décision,
ordre, commandement, servait déja a4 désigner des opinions et
des principes philosophiques ayant quelque chose d’absolu, une
valeur générale reconnue par tous. Le mot dogme implique
donc I'idée de quelque chose d’essentiel, de nécessaire, de fon-
damental qui possede une valeur absolue. Le mot conserve ce
sens, méme lorsque ce qui éléve cette haute prétention est pu-
rement arbitraire et n’a qu’une valeur subjective. Dansle Nou-
veau Testament, ce mot a une signification tour & tour politique
(Luc. 11, 1; Act. XVII, 7) et religieuse. (Eph. II, 15; Col. 1I,
14, 20; Act. XVI, 4.)

Les Péres entendirent désigner par le mot dogme l'ensei-
gnement chrétien en oppositiona celui du judaisme ; puis, d’une
maniére générale, les principes de I’enseignement chretien, en
tant qu’ils ont une valeur absolue, et doivent étre reconnus
par tous. Le christianisme est le dogme en tant que, & titre de
révélation divine, il a pour contenu la vérité religieuse absolue.
Les dogmes sont donc les enseignements de la for chrétienne
en tant qu’ils contiennent la vérité chrétienne absolue. Or,
comme ce qui doit passer pour vérité absolue doit étre déter-
miné aussi exactement que possible, ce dernier caractere se
trouve également impliqué dans la notion de dogme. Les en-
seignements de la foi chrétienne sont des dogmes en tant qu’ils
sont exprimés par des propositions qui, autant que possible,
les présentent sous une forme didactique. Ainsi on ne saurait
parler d’'un dogme de la Trinité sans se représenter immedia-
tement une forme déterminée de cet enseignement. L’ensei-
gnement chrétien, en général, étant le dogme par excellence,
les divers dogmes sont les déterminations particulieres de cet
enseignement, la monnaie du dogme par excellence. Pour
écrire ’histoire des dogmes, il faut se placer au point de vue
de la conscience dogmatique la plus récente. La mission de



80 F.-C. BAUR.

Ihistorien est de suivre le dogme chrétien depuis le tout
commencement & travers les phases diverses de son dévelop-
pement. Ce n'est donc qu’d la conscience empirique du mo-
ment qu’il peut emprunter la notion de l'objet dont il est ap-
pelé & faire I'histoire. L’historien est toujours obligé de partir
du moment présent pour remonter vers le passé : il doit re-
faire & reculons tout le chemin que la chose elle-méme a par-
couru, afin d’acquérir conscience des évolutions que le prin-
cipe a faites d’'une maniére exclusivement objective. Cela nous
découvre le lien étroit qui rattache I'histoire des dogmes a
la dogmatique. Il faut que I'historien débute par avoir sous les
yeux tout le systeme des dogmes, tel qu’il s’est déployé en sa
plénitude dans la conscience dogmatique de son époque. Ce
n’est qu’alors qu’il peut suivre la marche du dogme depuis le
commencement, se plonger dans le mouvement, le suivre pas
a pas, pour découvrir des le début les éléments du développe-
ment subséquent qui ne peut étre que la conséquence néces-
saire de tout ce qui précéde. Car enfin, il faut en tout pre-
mier lieu connaitre quelle est ’essence d’une chose, savoir ce
qu’elle contient pour se rendre compte de ce qu’il faut cher-
cher dans son histoire, pour grouper tout ce qui en fait partie
et ne négliger rien de ce qui constitue une phase de son dé-
veloppement.

Il résulte de tout cela que I’histoire des dogmes doit porter
sur le dogme dans toute son étendue, dans tout son contenu,
tel qu’il s’est déployé dans tout le cours des temps, et avec tou-
tes les conséquences qui en ont découlé. L'histoire glle-méme,
dans sa marche objective, constituant un mouvement continu,
Pexposition historique & son tour ne saurait s’arréter avant d’a-
voir atteint la derniére phase du développement dans le moment
présent. Il serait arbitraire et opposé & la nature des choses de
fixer un point au dela duquel on ne voudrait pas aller. On ne
saurait donc prétendre arréter I’histoire des dogmes au moment
ou la doctrine d’une église se fixe dans ses symboles. Ceux-ci,
en effet, se bornent & répondre aux besoins de leur temps ; ils
ont leur propre histoire ; le mouvement dogmatique les a dépas-
sés; il est résulté de tout cela des formes nouvelles de la con-



HISTOIRE DES DOGMES. 81

science dogmatique qui ne sont pas moins importantes pour I’his-
toire des dogmes que les anciennes. C’est aussi 1& un contenu
que le dogme a tiré de son propre sein.

Quant au commencement de I’histoire des dogmes, il faut le
placer au moment ou le mouvement dogmatique a commencé.
Sera-ce déja dans le Nouveau Testament ou apres? Ceux qui se
rangent & cette derniére opinion soutiennent que ’histoire des
dogmes doit avoir une présupposition, une base, placée en dehors
du développement historique et le dominant. Si ’histoire du
dogme est I’évolution du dogme, et §’1l est vrai qu’il ne puisse
y avoir de devenir sans quelque chose quidevienne, il faut bien
qu'a la base de ce qui change et se modifie sans cesse il se
trouve un certain substratum permanent, qui demeure la vérité
identique & elle-méme, & ’abri de tous les changements divers
que les opinions humaines ne manquent pas de provoquer dans
tout le cours des siécles. L’histoire des dogmes ne commencerait
donc qu’en deca de I’enseignement de Jésus et des Apotres qui
nous présenterait ’'élément permanent et immuable.

(Pest dans cet esprit que Miinscher, au début de la premiére
période de chaque dogme, place un court résumé de I’enseigne-
ment de Jésus et des apotres. Sans doute I’enseignement de
Jésus et des apoOtres ne saurait étre exclu du contenu de I’his-
toire des dogmes puisque c’est a lui que celle-ci se rattache.
Reste & savoir seulement si les enseignements du Nouveau Tes-
tament sont bien I’élément permanent et immuable. On peut
admettre dans un certain sens I’enseignement biblique comme
I’élément substantiel servant de base a tout le contenu du dogme;
de sorte que, bien compris, il serait quelque chose de définitif
et de permanent en face des changements qui se produisent
dans I’histoire. Mais il est fort douteux que 'exégese, comme
on le suppose, suffise a elle seule pour faire disparaitre toutes
les différences au sujet du contenu de I’Ecriture.

Tout revient & déterminer 'opinion qu’on se fait de ’enseigne-
ment de Jésus et de ses apodtres renfermé dans ’Ecriture. Du
moment olt'on le considere a tel point comme un tout qu’il en
résulte une unité compléete excluant la moindre différence es-
sentielle, il est tout & fait inutile de s’arréter aussi longuement

c. R. 1872. 6



82 F.-C. BAUR.

qu’on le fait dans les théologies bibliques & un point qui ne
présente encore aucun mouvement historique. Tout change au
contraire dés qu’on part de ’hypothése que dans le Nouveau
Testament on peut distinguer des tendances et des types divers,
des conceptions différentes de I’enseignement primitif de Jésus.
Il devient alors évident que 'on retrouve, déja dans le Nouveau
Testament, les commencements de cette évolution (ui s’est pour-
suivie dans le cours de I’histoire des dogmes. Le contenu du
Nouveau Testament forme donc le tout commencement du mou-
vement historique. On peut signaler déja dans cette premiére
phase les mémes différences qui par la suite ont toujours été
en se développant. Mais comme ce commencement du dévelop-
pement historique se trouve délimité par le fait qu’il est ren-
fermé dans les livres du Nouveau Testament, on I'a séparé du
reste de 'histoire des dogmes comme formant un tout indépen-
dant. La théologie du Nouveau Testament est ainsi la présup-
position essentielle de I'histoire des dogmes ; en elle se trouvent
les premiers commencements, les premiers éléments du déve-
loppement dogmatique, en tant que déja dans les écrits du Nou-
veau Testament on peut distinguer, sinon les divers types d’en-
seignement, du moins quelque chose qui y tend. Sans une con-
naissance exacte de la théologie du Nouveau Testament il est
par conséquent impossible de suivre la marche de I'histoire des
dogmes. (Uest que la premiere porte exactement le méme ca-
ractére historique que la seconde. Elle est 'exposition des en-
seignements du Nouveau Testament, en tant qu’il renferme des
tendances et des types différents, et c’est justement 14 ce qui la
place dans un rapport trés étroit avec I’histoire des dogmes.
(C’est 1a en méme temps ce qui distingue Ihistoire des dog-
mes de la dogmatique, malgré les nombreux points de contact
de ces deux sciences. Ce que la doginatique aimerait tant con-
server comme permanent devient pour I'histoire des dogmes le
premier chainon d’une série nouvelle. La dogmatique posséde
ainsi dans la théologie biblique un point ferme qui n’est pas
encore engagé dans le développement historique. Mais elle est
intéressée a placer ce point ferme aussi haut que possible et a
ne le trouver que dans l'’enseignement de Jésus, en tant que



HISTOIRE DES DOGMES. 83

simple présupposition de celui des apotres. Il est donc hors de
doute que si ’enseignement de Jésus, puisqu'il n’est pas donné
d’une facon immédiate, ne saurait appartenir au mouvement de
Ihistoire des dogmes, celui des apétres y rentre déja.
L’histoire des dogmes a donc pour objet tout ce qui depuis
le tout commencement du christianisme et de 1’église jusqu’a
nos jours a concouru au développement et a la fixation des dog-
mes chrétiens. Mais au milieu de ce développement et de ces
déterminations, quel est ’objet propre de I'histoire des dogmes?
Le seul fait que cette histoire tire son nom non pas du dogme
mais des dogmes, implique que le dogme, un en lui-méme, va
toujours plus se brisant et se morcelant pour faire mieux res-
sortir les différences contenues en son sein. Grace au fait que
les différences s’accusent toujours plus, de sorte qu’on arrive
a la conscience tantot de I'une, tantot de 'autre, a mesure qu’el-
les sont formulées d’une facon plus ou moins adéquate, on ob-
tient une série de déterminations qui dans leurs rapports les
unes avec les autres, peuvent étre considérées comme tout au-
tant de dogmes. Ce qui en soi n’est qu’une simple détermina-
tion du dogme devient dogme & son tour, et cela d’autant plus
que la détermination que le dogme obtient par ce moyen est
plus importante et plus essentielle. Cette détermination s’accuse
avec indépendance pour se donner une existence propre. Plus
1l vy a de déterminations dogmatiques de ce genre s’affirmant
d’une maniere indépendante et pouvant tour a tour devenir le
centre de gravité de la conscience dogmatique, plus ’unité subs-
tantielle du dogme se morcelle en une multiplicité de dogmes
dont chacun devient & son tour une unité, un centre. La subs-
tance unique du dogme se morcelle ainsi, en quelque sorte, en
une pluralité de monades dont chacune a son tour, dans sa dif-
férence d’avec les autres, possede de nouveau I'unité du dogme
et devient un centre substantiel du tout. Il suffit de rappeler
ici les dogmes de la Trinité, de 1a personne de Christ, du péche,
de la grace, des sacrements. Chacun de ces dogmes fondamen-
taux est & son tour tellement important et riche qu’il peul ser-
vir de point de départ et de centre pour développer le dogme
tout entier. Chaque dogme fondamental contient un article es-



84 F.-C. BAUR.

sentiel de la foi chrétienne. On voit assez que I'histoire a eu ses
bonnes raisons pourtirer son nom non du dogme, au singulier,
mais des dogmes. Elle a pour objet le dogme dont les différences
accusées sont devenues autant de centres substantiels en vue
de I’exposer dans sa totalité.

Maintenant, la conscience dogmatique d’une époque pourra
trouver son centre de gravité dans tel ou tel dogme. L’objet de
Ihistoire sera donc les dogmes en tant qu’exprimant la con-
science dogmatique d’une époque par les divers rapports dans
lesquels ils se trouvent les uns avec les autres. Chaque dogme
occupe a son tour la premiére place et imprime son cachet a
une période entiere. Plus le mouvement d’'une époque se con-
centre sur un dogme particulier pour rayonner ensuite dans
diverses directions et pénétrer le contenu de la foi chrétienne
de l'esprit de ce dogme, plus nous devons considérer celui-ci
comme ’expression de la conscience générale d’une époque.
Il va sans dire que les déterminations dogmatiques doivent faire
d’autant plus ’objet de I’histoire des dogmes qu’elles expriment
non pas les opinions d’un individu, mais d’'une époque entiére.
L’histoire devant reproduire ce que chaque période renferine
en elle objectivement, chaque dogme ne peut étre considéré
que comme ’expression de la conscience d’'une époque.

On voit assez I'importance qu’ont pour I'histoire des dogmes
les discussions publiques sur des questions dogmatiques, des
résolutions prises a la suite des délibérations des représentants
de I'église chrétienne. Ce sont la toutautant d’objets principaux
de 'histoire des dogmes, & titre d’expression authentique de la
tendance dominante d’une époque. C’est du méme point de vue
qu’il convient d’apprécier tous les autres éléments qui doivent
faire ’'objet de I’histoire des dogmes. Ce n’est pas a dire que
ce qui n’a pas été 'objet des délibérations et des décisions des
assemblées ecclésiastiques soit sans valeur aucune. Les discus-
sions d’un synode ne sont que le résultat d’un mouvement qui
a pénétré profondément dans la vie spirituelle d’une époque;
on ne peut donc saisir toute leur portée sans remonter a ce qui
a été le commencement, 'occasion de la grande importance
qu’elles ont fini par acquérir. Les décisions des conciles ne sont



HISTOIRE DES DOGMES. 85

pas non plus 'uniqque moyen de conquérir 'assentiment général
aux déterminations dogmatiques. Indépendamment de toute
autorité synodale, les écrits des Péres distingués ont exercé
pendant plusieurs siécles une autorité décisive. Le fait s’expli-
quepar la circonstance qu’ils se sont trouvés les organes fideles
d’une certaine tendance de I’époque. Au fond, c’est toujours la
qu’il en faut venir pour apprécier la valeur d’un principe pour
I’histoire des dogmes. L’importance de ce principe dépend du
plus ou moins grand roéle qu’il a joué. En se placant ainsi & ce
point de vue historique, on voit disparaitre la grande antithese
entre 'orthodoxie et ’hétérodoxie. Quand on réfléchit a tout ce
qu’il y a de relatif dans les formules; quand on se rappelle que
ce qui a débuté par étre de I'hétérodoxie a fini par devenir de
Porthodoxie, et que l'orthodoxie & son tour a perdu son prestige,
on a peine & comprendre que celle-ci ait plus de droits que
Vautre & occuper une place dans l'histoire des dogmes. Plus
au contraire l'antagonisme entre I'orthodoxie et ’hétérodoxie
est vif et prolongé, plus il importe que lhistoire porte toute
son attention sur les points débattus.

L’objet principal de I'histoire des dogmes porte donc sur les
formes diverses que lesdogmes ont revéiues comme expression
de la conscience religieuse des diverses périodes. Tout ce qui
concerne les dogmes dans I’ensemble et dans les détails trouve
son unité dans la conscience générale d’une époque. La marche
qu’un dogme suit dans son développement nous présente ainsi
des tentatives faites tantdt d’un point de vue, tantdt d’un autre
pour obtenir un centre auquel puisse étre rattaché tout ce qui
forme le contenu de la conscience dogmatique. Plus ce point
central est important, plus il pénétre profondément dans tout
Pensemble des dogmes, plus on est str d’avoir en lui la formule
fondamentale de tout un systéme de dogmes. C’est ainsi que la
doctrine augustinienne du péché, qui tient si étroitement a beau-
coup d’autres dogmes, contient tous les germes d’un systéme.
Il est dans la nature des choses que dans le développement des
dogmes, aprés avoir commencé par certains dogmes principaux,
on s’éleve ensuite & un point de vue plus général et qu’on ait
en vue les relations qui réunissent tous les dogmes en un sys-



86 F.-C. BAUR.

téme. Cette tendance a systématiser doit aussi faire 'objet de
Ihistoire des dogmes. Celle-ci ne doit pas seulement montrer
comment chaque dogme particulier peut étre ramené & son
expression scientifique, a sa formule, elle doit encore faire voir
comment le dogme, dans son développement, aspire & réunir
tous les dogmes en un tout scientifiquement ordonné. C’est la
ce quon appelle I'histoire de la dogmatique. D’aprés tout ce
qui précede, on comprend aisément qu’elle doit aussi rentrer
dans P’histoire des dogmes. On a prétendu les séparer sous
prétexte que celle-ci s'occuperait surtout du contenu, l'autre
de la forme. Mais en toutes choses le fond ne détermine-t-il pas
la forme ? Dés que ’on interdirait & I’histoire de la dogmatique
de s’occuper du contenu, on ne sait plus ce qui lui resterait. Le
rapport formel entre les divers dogmes dépendra toujours de
la conception dogmatique fondamentale qui leur servira de
base. L’histoire de la dogmatique doit étre & son tour une his-
toire des systémes dogmatiques. On ne peut se rendre compte
des formes particuliéres que les dogmes ont revétues si ’on ne
remonte jusqu’a ce qui constitue leur principe général et déter-
minant : car c¢’est en effet 1a ce qui fait de tout cet ensemble de
dogmes un systeme. Pour n’établir entre ’histoire de la dog-.
matique et celle des dogmes qu’un rapport arbitraire et exté-
rieur, il faut se faire une idée peu claire de ce qui constitue la
mission de cette derniére. On n’y voit que 'histoire des dogmes
particuliers qui formeraient ’élément matériel, tandis que leur
agencement représenterait I'élément formel. Mais il ne faut pas
oublier qu’il s’agit également de faire I'histoire du dogme dans
son unité et celle-ci n’est nullement formelle : s’il y a une plu-
ralité de dogmes, c’est uniquement parce que le dogme un s’est
brisé, épanoui en une pluralité de dogmes qui sont les moments,
les éléments constitutifs de sa notion. L’histoire des dogmes a
pour objet et les éléments et la notion. Tout en expliquant et
en justifiant D’existence particuliere de chacun des dogmes,
I'histoire doit montrer rqu’ils sont parties intégrantes d’une
seule et méme notion, les membres d’un systéme.



HISTOIRE DES DOGMES. 87

IIl. La méthode de Ukistoire des dogmes.

Aprés avoir signalé ce qui doit entrer dans ’histoire des dog-
mes, ce qui en constitue I'objet, il s’agit d’examiner comment
il faut le traiter : Comment on peut arriver & obtenir subjective-
ment conscience de ce qui est objectivement donné. La vérita-
ble méthode historique ne peut étre que celle qui s’en tient a
Pobjet lui-méme, suit la marche méme de la chose, se plonge
entierement en elle pour exclure ainsi tous les éléments étran-
gers qui ne seraient qu’autant d’éléments subjectifs. Il ne s’agit
pas uniquement de rattacher d’'une maniére extérieure les
choses les unes aux autres; il faut s’enquérir des relations de
cause et d’effet, metire & nu la trame intérieure de l'histoire.
La maniere dont tout cela se fait constitue I'essence de la mé-
thode. Celle-ci doit ’attacher a signaler le marche du développe-
ment, le milieu dans lequel il s’accomplit. Mais~ce mouvement,
on ne doit ni le faire soi-méme artificiellement, ni se le repré-
senter: il doit étre immanent a4 l'objet lui-méme. La méthode
de 'histoire des dogmes ne saurait étre autre que le mouve-
ment du dogme lui-méme. Celui-ci renferme en son sein le
principe qui ’a poussé & devenir quelque chose historiquement
donné. L’histoire des dogmes tout entiere n’est que la notion
du dogme se brisant en ses divers éléments constitutifs et allant
toujours plus en se déployant. La notion étant la pensée de
lesprit, ce n’est qu'an moyen de l'essence de celui-ci qu'on
peut apprendre a connaitre le mouvement immanent & la no-
tion du dogme. On entrevoit la haute mission de la méthode.
On voit combien c’est une chose importante d’aller chercher
dans I'essence méme de I’esprit ce principe moteur général qui
seul a permis au dogme de s’épanouir en ce que nous appe-
lons I'histoire des dogmes. On accorde ordinairement que dans
notre science I'important est bien de se rendre compte du
principe général au moyen duquel le particulier sera expliqué.
Mais c’est ici le point ol I'histoire des dogmes a le plus de peine
a se rendre compte de son essence. On parle bien de certaines
causes générales se rapportant & 'origine, aux divers change-



88 F.-C. BAUR.

ments que les dogmes subissent, de certains principes qui ont
agl sur l'esprit, sur la matiére, sur la forme de la pensée, mais
on fait de tout cela un mélange assez arbitraire d’éléments fort
hétérogénes.

Minscher rameéne & quatre les causes générales qui ont agi
pour amener les changements que les dogmes ont subis: 1° la
nature de l'esprit humain en général (spéculation, progres,
temps de calme, retour en arriere, passions humaines); 2° les
milieux divers dans lesquels les chrétiens ont vécu : différence
de climat (orient et occident), circonstances intérieures des
chrétiens (constitution et usages ecclésiastiques) et exté-
rieures (condition des religions refoulées par le christianisme);
3° les changements dans les besoins des diverses époques;
4°les changements divers survenus dans les sciences auxiliaires
de la dogmatique (exégese, philosophie, histoire). — Tout cela
est extérieur et superticiel.

Chez Baumgarten-Crusius, on doit signaler un manque de
logique dans I'énumération des causes et surtout l'absence
d'un principe général dominant le tout : les discussions des
apotres, application qu’ils ont faite des idées chrétiennes ont
donné lieu & des études dogmatiques, & la formation de cer-
tains systémes ; ’état de la Bible, son interprétation littérale,
le besoin de I'esprit humain de s’élever du sentiment & I’idée,
de la foi a la science, de passer de la pratique a la théorie, de
systématiser ; ’esprit de certaines époques et des religions
étrangeres; I'histoire générale de I’humanité, le développement
du christianisme et de 'église ; climat, mceurs, caractére natio-
nal ; constitutions, législations, judaisme et paganisme, philo-
sophie; docteurs et chefs de I'église. L’auteur,—cette remarque
suffira, — ne signale guére que des causes extérieures comme
ayant agi sur l'histoire des dogmes. La seule exception c’est la
tendance générale de ’esprit humain. En divisant I’histoire des
dogmes en générale et en spéciale, Baumgarten-Crusius ne fait
que combiner d’une maniere purement extérieure ce qu’'on a
appelé la méthode chronologique et la méthode systématique.
On n’arrive pas a 'unité, faute d’avoir pénétré plus loin que la
surface et pour s’en étre tenu a I’extérieur.



HISTOIRE DES DOGMES., 89

C’est aussi 14 le défaut de Néander. Il est d’autant plus frap-
pant que ce théologien a rompu avec tout ce qu’il y a d’exté-
rieur dans la maniére de comprendre et d’exposer I’histoire.
Bien loin de ne voir que des subtilités dans les controverses
des anciens temps, il reconnait qu’elles avaient leur raison
d’étre dans la nature méme des choses. Pour ne pas étre ex-
posé a attribuer un trop grand role, soit aux circonstances ex-
térieures, soit aux individualités, Néander demande qu'on se
place au centre méme de tout le développement dogmatique;
les controverses d’'un moment donné sont les conséquences na-
turelles des points de vue opposés qui se sont formés pendant
une période dans la maniére de concevoir le dogme chrétien.
‘Mais comme chaque période est déterminée par celle qui l'a
précédée, il faut se demander quel doit étre, en derniére ana-
lyse, le point de départ du développement dogmatique en géné-
ral. Néander explique tout par la grande antithése du réalisme
et de I'idéalisme. Mais d’ou vient-elle & son tour? Evidemment
de la nature humaine en général. Le dogme chrétien prendrait
une forme différente suivant que les individus seraient natu-
rellement portés au réalisme ou & l'idéalisme. C’est 1a le codté
défectueux de la conception de Néander. Comme la nature
humaine n’a d’existence que dans les individus, nous ne ren-
controns dans tout le cours de I’histoire que des individualités.
Néander ne s’éléve pas plus haut que la considération psycho-
logique. L’élément général, qui est le principe du mouvement
de I’histoire, devient une pure abstraction : la nature humaine,
qui dans sa généralité est une notion purement abstraite. Il ne
s’éleve pas jusqu’a cette généralité concréte, I'esprit pensant,
qui possede dans la nature méme de la pensée le principe de .
son mouvement, et qui dans les individus, membres vivants de
Iorganisme historique, s’efforce d’arriver a la liberté de la
conscience de lui-méme. Aussi, bien qu’il s’efforce de saisir
tout leur sens profond, les phases diverses du développement
dogmatique demeurent chez Néander de simples opinions,
les opinions subjectives de quelques individus. Nous n’arrivons
jamais a des pensées de I’esprit déterminant la notion de la
chose elle-méme, vraie en soi, indépendamment de toute



90 F.-C. BAUR.

opinion subjective, de la forme accidentelle qu’elles peuvent
revétir dans la conscience individuelle, et ne pouvant par
conséquent étre comprises que du point de vue général de la
spéculation. Grice a ce qu’ill y a de défectueux dans le point
de vue de Néander, on ne peut jamais remarquer chez lui le
progrés immanent de I'histoire. On voit toujours apparaitre
des individualités nouvelles, mais jamais de nouvelles époques
de développement, résultat de la nécessité intérieure des choses.
Il ne se passe rien de réellement nouveau ; les vieilles choses
vont se reproduisant sans cesse ; les controverses nouvelles ne
sont que la répétition des anciennes sous des formes nou-
velles. Dans la lutte provoquée par la réformation entre le
protestantisme et le catholicisme, Néander ne sait voir qu’une
reproduction de l'ancienne controverse entre Augustin et Pé-
lage. Tout se divise en supranaturalisme, mysticisme, tendance
contemplative d’'une part, et en spéculation, tendance ration-
nelle, rationaliste, exclusivement intellectuelle, dialectique,
d’autre part. Mais tandis que les matériaux se rangent ainsi a
droite ou & gauche, se classant d’aprés les principales catégo-
ries, on obtient, il est vrai, certaines tendances marchant pa-
rallelement, mais on cherche en vain au milieu un grand courant
progressif de I’esprit. La plus grande antithése sur laquelle tout
repose, est d’une part, le christianisme pénétrant ’humanité
comme un levain et d’autre part la nature humaine diversement
pénétrée, suivant les aptitudes diversesdesindividus. La concep-
tion ne peut s’élever au-dessus de cette antithése ; on ne sort
pas du cercle étroit de certaines oppositions qui se reproduisent
sans cesse. Cette conception de I'histoire ne soupgonne pas
que, bien loin de se borner a s’opposer!l’un & ’autre extérieure-
ment, le christianisme et la nature humaine forment une unité,
parce que le christianisme a sa base dans I’essence méme de
Pesprit qui, par conséquent, ne saurait prendre & I’égard du
dogme une attitude exclusivement négative. Ici encore il nous
manque quelque chose de vraiment général renfermant tout
en soi et pouvant en laisser tout sortir. La méthode de !'his-
toire des dogmes n’est pas la simple reproduction du mouve-
ment du dogme lui-méme, aussi n’obtient-on pas de progrés



HISTOIRE DES DOGMES. 91

vraiment vivant. On voit divers facteurs qui agissent, mais
I’unité du mouvement manque, parce que celle du principe fait
défaut.

Rosenkranz, dans son Encyclopédie des sciences théologiques,
a essayé de concevoir l'histoire des dogmes comme un déve-
loppement continu, déterminé par 'harmonie intérieure des
éléments qui la constituent. L’analyse, la synthése, ’élément
systématique sont les trois principes qui pénétrent surtout le
développement de I’histoire des dogmes dans les diverses pé-
riodes. Au sein de I'église grecque, qui est celle du sentiment
substantiel, la connaissance dogmatique est analytique, ¢’est-a-
dire elle morcelle la foi régnante, qui est en elle-méme savoir
et pensée, en ses diverses faces, pour exprimer ensuite ces dif-
férences comme propositions générales. C’est ainsi qu’un
dogme vient s’enchainer a4 un autre jusqu’a que tous les traits
caractéristiques de la foi chrétienne éclatent dans tout leur jour.
Dans I'église romaine la connaissance devient synthétique. Les
dogmes existent déja. Ils sont admis comme vrais; il ne s’agit
plus que de les prouver. Cette méthode, qui consiste a justifier
les dogmes au moyen des preuves logiques, a le défaut de ne
pas produire elle-méme les matériaux, mais de les recevoir
d’ailleurs. Comme il y a encore divorce entre le fond et la forme,
on obtient tout au plus un assemblage plus ou moins heureux
de dogmes divers avec les preuves qui les accompagnent. Avec
le protestantisme, nous voyons apparaitre la connaissance
systématique dont le nerf, I’ame, est I'idée avec son mouvement
immanent. La, il s’agit moins de guelques dogmes particuliers
ou des preuves a l'appul, mais bien d’établir certains prin-
cipes. Dans la lutte provoquée par ce qu’ils ont d’excessif, ces
principes s’élévent d’eux-mémes & cette unité organique qui
peut seule répondre aux exigences de la science en se dévelop-
pant elle-méme d’'une maniére vivante. La méthode n’est plus
que ce qu’elle doit étre en réalité: le mouvement dialectique
du contenu lui-méme; la longue querelle de la théologie et de
la philosophie se trouve enfin vidée.

Le défaut de 1a conception de Rosenkranz c’est de ne déter-
miner le mouvement du dogme que d’aprés I'activité formelle



92 F.-C. BAUR.

de I’esprit. En prenant ainsi une attitude tour a tour analytique,
synthétique, systématique a 1’égard du dogme, I’esprit consi-
dére I'objet de la connaissance comme quelque chose d’exté-
vieur qui lui est donné a l'avance. Il reste toujours & savoir
d’ou vient cet objet sur lequel s'effectuent ces diverses opéra-
tions intellectuelles. Rosenkranz n’est pas heureux quand il
désigne sous le nom d’activité synthétique le fait d’établir la
vérité du dogme par des preuves formelles: ce n’est encore 1a
que de l'analyse. Il ne prouve pas non plus la nécessité de
passer de I'analyse & la synthese, et de celle-ci & la systémati-
sation. De plus, comment peut-il étre question d’une connais-
sance absolue se créant son propre objet, alors que dés le
commencement le dogme est présenté comme donné du de-
hors & 'esprit? Il faut que déja dans les deux premiéres phases
nous ayons le mouvement dialectique de l'objet; il faut ad-
mettre au point de départ I'identité du sujet et de 1’objet.
L’analyse , la synthese et la systématisation sont juxtaposées
d’une maniere trop extérieure, faute d’avoir été dérivées; de
Pessence méme de I’esprit et d’avoir été présentées comme son
mouvement immanent. Le seul progrés accompli par Rosen-
kranz consiste & avoir placé le principe de développement con-
tinu dans U'esprit lui-méme. Il a établi avec beaucoup de raison
que les facteurs extérieurs (climat, nationalité, individus, etc.)
ne peuvent jamais avoir joué un role décisif.

Kliefoth (Introduction a Uhistoire des dogmes, 1839) s’est
également élevé contre I'empirisme grossier pour se rendre
compte de 'essence méme de l'histoire des dogmes. Il admet
trois grands cycles dogmatiques: celui de la théologie dans le
sein de D'église grecque; celui de 'anthropologie dans I'église
romaine; celul de la sotériologie dans le protestantisme. L’er-
reur principale de cette conception consiste & n’admettre
qu’une diftérence du plus au moins d’une période a I'autre. Le
dogme va en angmentant en quantité, en quelque sorte, d’une
période a l'autre, mais cela tient uniquement a lattitude diffé-
rente que la conscience humaine prend a son égard. Le chan-
gement que subit le dogme d’une période a I'autre consiste non
pas dans une différence de quantité, mais en ce que méme ce



HISTOIRE DES DOGMES. 93

qui existe déja devient autre. Kliefoth sighale ensuite le déve-
loppement intérieur de chaque période et les lois qui y pré-
sident. L.es dogmes sont d’abord analysés et formeés; puis
réunis par la méthode synthétique et consacrés par les confes-
sions de foi; enfin arrive la systématisation. Mais & peine formé
et arrété, le dogme commence a se dissoudre. L’esprit se dé-
tourne de ce qui est cristallisé dans les symboles pour aspirer
peu & peu et sans s’en rendre compte vers quelque chose de
nouveau. Le dogme, lui, est hors d’état de s’approprier ces
éléments nouveaux ; vieilli, il se dissout en ses éléments cons-
titutifs ; 'esprit scientifique s’en détourne pour porter son
attention sur la nouvelle vie chrétienne qui a surgl, et, en
s’efforcant d’en comprendre les éléments constitutifs, il forme
la transition pour arriver a4 une période nouvelle. Deux cou-
rants caractérisent cette troisiéme période, l'un qui porte
vers les symboles et le passé; il donne naissance au traditiona-
lisme, & la scolastique, an piétisme, dont la dissolution engendre
V'indifférence et le rationalisme; puis vient le courant de la
mystique représentant les éléments nouveaux. D’abord informe
et vague, ceite tendance prend peu & peu de la consistance en
s’appropriant les éléments de vérité qui se trouvent dans les
autres; puis, a la suite d’une grande phase de syncrétisme, les
tendances diverses s’unissent pour conslituer le principe d’une
période nouvelle qui se développe en suivant la marche déja
indiquée. — Une théorie qui fait tout aboutir & un syncrétisme
général dans lequel elle voit le plus beau résultat du develop-
pement du dogme, se contredit elle-méme. Il n’y a ni progres
ni resultat acquis; le méme cycle historique va se répétant
sans cesse. Lesmémes phénomeénes se reproduisent dans chaque
période; il n’y a ni progreés ni résultat acquis, maisune incessante
monotonie. Puis; comme ces phases diverses, d’aprés Kliefoth,
ne sont que les divers points d’arrét d’une seule et méme pé-
riode, 1l en résulte que toute I'histoire des dogmes ne peut for-
mer qu’'une seule période. Il ne reste plus qu’a prendre chacun
de ces points d’arrét commme autant de périodes, mais alors en
constatant de I'une 4 l'antre, non pas une simple différence du
plus au moins, mais bien une différence spécifique.



94 F.-C. BAUR.

L’erreur fondamentale de toutes ces tentatives diverses tient
a ce qu’on ne se fait pas une juste 1dée de I’évolution, du proces
historique que la méthode a pour mission de reproduire. La
méthode vraie ne peut étre autre chose que le mouvement im-
manent de I’objet lui-méme, le mouvement de l'idée se mou-
vant elle-méme. Mais ce mouvement propre de l'idée n’est
autre que celui de l'esprit, en tant que l’activité, le mouve-
ment de 'esprit n’est autre que la pensée. Pour obtenir la no-
tion du dogme, il faut donc remonter jusqu’a ’essence de I’es-
prit pensant. L’'idée en elle-méme, en tant que vivante et se
mouvant elle-méme, ne pouvant étre autre chose que l'esprit
dans son activité comme pensant, pour saisir la notion du
dogme chrétien, méme quant & son contenu, il faut I’expliquer
par I’essence méme de I’esprit. De méme que le christianisme,
le dogme chrétien doit étre subordonné & la notion supérieure
de religion qui n’est & son tour dans son essence qu'un rapport
de I'esprit avec 'esprit, dans lequel celui-ci, au moyen de l'ac-
tivité de la pensée, se réconcilie avec lui-méme. Toute pensée
est réconciliation de l'esprit avec lui-méme, en vue de devenir
pour la conscience ce qu’il est déja en lui-méme et d’arriver
ainsi, au moyen de la pensée, & s’affirmer comme esprit pensant
et conscient. Dans le fait de la pensée, l'esprit se prend lui-
méme pour objet; il se distingue de lui-méme ; il pose. en face
de lui quelque chose qui differe de lui-méme, pour arriver a
statuer I’'unité entre lui et ce qui différe de lui, pour s’élever
au-dessus de cette différence, se ramasser en quelque sorte en
lni-méme et devenir, dans cette unité de ’esprit subjectif et
objectif, I'’esprit libre, conscient. Cette activité double de 'es-
prit qui consiste a sortir de lui-méme, pour rentrer ensuite
en lul-méme, ou encore cette différence dans I'unité et cette
unité dans la différence est le principe du mouvement de I’es-
prit qui détermine toutes les autres phases de l'activité spiri-
tuelle. C’est de ce point de vue-la qu’il faut également consi-
dérer le mouvement du dogme chrétien. Celui-ci a pour pré-
supposition la révélation chrétienne. Celle-ci est & son tour un
acte de l'esprit. Elle présente a l’esprit conscient un objel
comme immeédiatement donné, afin qu’il devienne 1'objet d’une



HISTOIRE DES DOGMES. 95

foi remplie elle-méme du contenu de l’idée absolue. Saisi par
la puissance de 'esprit absolu, le sujet éprouve le besoin de se
plonger, avec toute son activité intellectuelle, dans I'étude de
cet objet, la révélation, qui lui est présentée comme venant
immédiatement de Dieu, et cela pour obtenir conscience de ce
qu’elle renferme, afin d’acquérir une pleine et entiére repré-
sentation de ce qu’elle contient. On peut appeler cette opéra-
tion une analyse de l'objet. Mais ce n’est pas & dire que les
déterminations qu’on fait du contenu de la foi, au moyen de
cette analyse, possédent le méme caractére objectif que la foi
elle-méme, qui, elle, renferme en soi tout le contenu de I'idée
absolue. C’est seulement le sujet qui s’explique a lui-méme et
gui analyse le contenu de la foi, qui se plonge en lui avec sa
pensée et ses représentations. Aussi, tout en paraissant accu-
ser seulement le contenu objectif de la foi, au moyen de ses
formules, il se pose lui-méme en face de lui-méme ; il s’objec-
tive lui-méme. Les représentations, les jugements, les réfle-
xions dans lesquelles le sujet transforme le contenu de la con-
science religieuse passent sous la forme de principes de foi et
de doctrines comme autant de vérités objectives, absolues, don-
nées d’une maniere immediate, tandis gu’elles ne sont en réa-
lité que les reflets de la conscience subjective qui se les repré-
sente. '

La premiére période de l'histoire des dogmes, I’histoire de
Pancienne église, montre de la maniére la plus claire que c’est
bien ainsi que les chosesse sont passées. Iln’y apas de période
plus riche en assertions dogmatiques, en formules et en dog-
mes qu’on présente comme autant de vérités inébranlables ;
Jamais on ne vit tant de conciles dont les débats portent & peu
pres d’'une maniére exclusive sur des questions de dogme.
C’est I'époque dela plus grande fécondité dogmatique ; on dirait
que le dogme éprouve en quelque sorte le besoin de déployer
extérieurement tout ce qui est renfermé dans sonsein. Pendant
que le sujet s’abandonne ainsi au besoin qui le presse, qu’il
consacre toute sa force a formuler des dogmes et a s’objectiver
en eux, il éprouve une certaine satisfaction intérieure; il ne
peut se sentir un avec le dogme que quand celui-ci a pris



96 F.-C. BAUR.

une forme déterminée et cela parce que la forme donnée au
dogme est tirée de celle que le croyant possédait déja en lui-
méme. Chaque fois que le dogme obtient une détermination
nouvelle et allant au fond des choses, il est aisé de montrer que
cela repose sur un certain intérét subjectif; certaines concep-
tions dominantes de I’époque sont appliquées au dogme, ce qui
explique pourquoi les formules nouvelles trouvent générale-
ment de 'écho dans la conscience des contemporains. Le sujet
met ainsi le dogme & l'unisson avec lui, et prend & son égard
une attitude libre qui convient entierement &4 sa conscience
religieuse. Mais, d’autre part, il ne tarde pas de résulter de tout
cela un rapport qui est loin d’étre celui de la liberté. Plus le
sujet en vue de pénétrer le dogme s’objective en lui, plus il lui
fait le sacrifice de sa liberté. Les formules dans lesquelles le
dogme se fixe acquiérent une autorité qui s’impose au sujet, &
laquelle il ne saurait plus se soustraire. Il s’affirme dans ces
formules une certaine objectivité qui, bien qu’elle soit I’ceuvre
du sujet, acquiert une puissance indépendante qui en resserre le
mouvement dans des limites-foujours plus étroites. Il suffit de
rappeler la tournure que les choses ont prise aprés le concile
de Nicée. Les conciles se succédent, les dogmes s’ajoutent aux
dogmes jusqu’a ce qu’il se forme tout un cycle de doctrines. On
sait quelle en fut la conséquence. Comme tout ce que I'église
avait officiellement sanctionné devenait immuable, l'individu
n’eut plus aucune liberté d’opinion; il dut se soumetire sans
réserve aucune a ’autorité ecclésiastique. Le dogme se présenta
comme une barriere qu’il ne pouvait étre question de renverser
et on dut s’en sentir d’autant plus géné 4 mesure qu’on acquit
toujours plus le sentiment que cette limite était purement
arbitraire. Et ce sentiment ne pouvait manquer de se faire jour
tot ou tard, vu que des formules d’une origine souvent si acci-
dentelle, si peu d’accord entre elles, ne pouvaient & la longue
continuer de satisfaire ’esprit. Ainsi con¢ue, ’histoire du dogme
tout entiére nous apparait comme une lutte incessante de 'es-
prit avec lui-méme : éternellement en lutte avec lui-méme, il ne
peut jamais arriver ase mettre d’accord ; semblable & Pénélope,
il ne cesse de défaire sa toile pour larecommencer de nouveau.



HISTOIRE DES DOGMES. 97

A peine s’est-il limité et lié lui-méme au moyen d'une autorité
déterminée qu’il cherche a s’y soustraire et & s’en débarrasser.
Ce qu’il a tiré de son propre sein afin de s’objectiver en lui ne
tarde pas & devenir quelque chose d’extérieur, d’étranger;
tout son besoin est.de se ’approprier & nouveau pour le maitri-
ser, pour se réconcilier avec lui.

Nous entrons alors dans la seconde période du développe-
ment du dogme. En face de la conscience individuelle se dresse
le dogme revétu de toute la puissance que lui confére son objec-
tivité extérieure. Mais le sujet éprouve toujours plus le besoin
de s’assimiler le dogme, de lui enlever ce qu’il a d’extérieur
pour lui trouver un point de contact avec sa propre conscience.
Ce besoin, le sujet 'a bien éprouve dés le commencement, mais
il ada le sacrifier & la nécessité de s’objectiver dans le dogme
pour ne le laisser poindre que dans certains phénomenes peu
importants. Maintenant, au contraire, que grace a 'autorité de
I'église, le dogme se présente avec une objectivité imposante,
le sujet est d’autant plus pressé de se poser en face du dogme
avec toute I'énergie dont sa conscience est susceptible, pour
voir jusqu’a quel point il peut le dominer. Il s’agit maintenant de
faire prévaloir la liberté du sujet en face de la tyrannie exercée
par le dogme. Et ce qui caractérise cette seconde période, c’est
que cet essai d’émancipation ne peut avoir lieu & I’égard de
quelques dogmes isolés ; il doit porter sur 'ensemble de la doc-
trine; il s’agit d’efforts accomplis au nom d’un principe com-
mun, avec un sentiment croissant et toujours plus distinct de
la tache & accomplir. C’est 12 ce qui distingue essentiellement
le dogme du moyen &4ge de celui de 'ancienne église, c'est la
‘ce qui donne & la scolastique une si grande importance, comme
forme nouvelle de la conscience dogmatique.

La scolastique s’efforce avant tout d’enlever au dogme ce
qu’il a d’extérieur, d’immédiat ; il s’agit de s’assimiler ce qui est
empiriquement donné, et qui repose exclusivement sur I'auto-
rité de I’église ; ne se contentant pas de croire, les scolastiques
veulent savoir, comprendre ce qui est déja objet de foi. Le
dogme est sans contredit vrai en lui-méme, mais justement
pour cela sa vérité doit pouvoir étre prouvée. La scolastique

C. R. 1872. 7



98 F.-C. BAUR.

prétend se rendre compte de ce qu’il y a de rationnel dans le
dogme. Bien qu’a la suite des démonstrations de la scolastique
le dogme demeure exactement ce qu’il était antérieurement,
Pattitude prise par la conscience est tout autre. La conscience
s’est assimilé plus ou moins le dogme; quoique dans un sens
limité, il s’est établi entre elle et lui un certain accord. Il ya
progrés, car 'esprit s’efforce de briser des chaines qu’il a lui-
merne forgées. Malgré tout cela la scolastique était entrée dans
une voie qui ne pouvait conduire au but. Tout en poursuivant
I’émancipation du sujet, elle le laissa plus asservi que jamais. Le
dogme ne perdit jamais ce caractére extérieur qu’elle s’efforcait
de lui enlever; il demeura toujours une barriére infranchissa-
ble, un point de départ, une hypothése absolue au-dessus de
laguelle ’esprit scolastique ne put jamais s’élever. Voild pourquoi
tous les moyens que lascolastique mit en ceuvre pour s’assimiler
le dogme furent exclusivement formels; on se contenta de
grouper les raisons pour et contre, de le soumettre & une analyse
logique, de faire valoir toutes les considérations en faveur de ce
qui devait étre prouveé, c’est-a-dire de ce qui était déja supposé
vrai. Bien que la tendance de la scolastique fit éminemment
rationnelle, on n’aboutit jamais proprement a une rupture avec
le dogme. Quand le doute se monira, il n’alla jamais bien au fond
des choses. On eut beau examiner le dogme sous toutes ses
faces, il demeura essentiellement le méme. Tous les etforts en
vue de lui donner une grande clarté formelle, de le rendre
rationnel eurent pour effet, bien loin d’émanciper le sujet, de
Penchainer toujours plus & P’objet. L’esprit succombe sous la
masse des matériaux que la scolastique réunit pour exposer
systématiquement la doctrine ecclésiastique. Il est impossible
d’imaginer un esclavage plus oppressif que celui du formalisme
qul envahit la théologie.

De la ’'absolue nécessité d’entrer dans une troisiéme phase
(ui permettrait de réaliser 'idéal que le moyen age avait pour-
suivi en vain. Celui-ci était parti de 'hypothese parfaitement
juste qu’il devait y avoir une entente possible entre I'esprit et
le dogme, par suite du lien intime qui les rattachait 'un a’autre.
Mais, pour arriver & constater cet accord, au lieu de supposer



HISTOIRE DES DOGMES. 99

le dogme parfaitement exact, il fallait débuter par s’assurer de
sa vérité. On ne devait pas craindre de le dominer pour rompre
avec lui, dés qu’il présenterait & la conscience des éléments non
assimilables. Or, grice au caractére que la scolastique avail
imprimé a la dogmatique, ces éléments-1a devaient abonder.

Si jusque-la la conscience religieuse s’était sentie identique
avec le dogme, 1l se fit une scission qui les mit dans une hos-
tilité irremédiable. Le sujet acquit le sentiment de sa liberté ;
il ne tint plus pour vrai le principe sur lequel le dogme repo-
sait ; il dut en chercher un auire essentiellement différent. On
mit donec en avant le principe de 'autorité de 1'Ecriture seule,
reposant & son tour sur cet axiome que la conscience ne doit
reconnaitre pour vral que ce que la raison lui présente cornme
revétu de ce caractére. Le sujet émancipé sent qu’il doit pou-
voir se trouver d’accord avec la vérité qui constitue le contenu
essentiel du dogme. Malheureusement le principe nouveau ne
prévalut pas dans la chrétienté tout entiére. Tandis que les
uns s’émancipaient au nom du principe nouveau, les autres ne
voulurent pas en entendre parler et demeurérent toujours plus
enchainés a 'ancien point de vue.

Cette période nouvelle gera ainsi dominée par Pantithese du
protestantisme et du catholicisme. Le progrés ne s’effectua
donc que dans un cercle déterminé, tandis qu’a coté on se cons-
tituait en réaction. Le principe nouveau, déja sous ce point de
vue, trouva dans la consclence de l'époque des limites qu’il
ne put rompre ; dans le sein du protestantisme lui-méme, il
rencontra des difficultés de divers genres qui arrétérent son
libre essor. Il dut essuyer bien des résistances avant d’ar-
river & s’affirmer avec la pleine et entiére conscience de ce
qu’il devait étre. I1 fallut bien du temps et des controverses
avant que les protestants eux-mémes arrivassent & se rendre
clairement compte de ce qui était impliqué dans leur principe.
Un des résultats les plus importants de ce développement dog-
matique, c’est que les rapports purement formels et extérieurs
établis entre la théologie et la philosophie prirent fin. Ces deux
sciences furent forcées de se toucher par ce quelles avaient
de central, de se préoccuper des mémes intéréts. La théologie



100 F.-C. BAUR.

sentit toujours mieux qu’elle ne pouvait s’acquitter de sa mis-
sion qu’'en se placant au point de vue de la liberté, qui est émi-
nemment celui de la philosophie. On abandonna toujours plus
Paxiome du moyen ige qui admettait deux vérités, I'une en
théologie, I'autre en philosophie. Il n’y a évidemment qu’une
vérité, par conséquent ’opposition entre la théologie et la phi-
losophie doit tendre toujours plus a disparaitre.

Revenons a la méthode en vue de laquelle nous avons du
entrer dans ces détails. Elle doit donc consister & suivre, 4 re-
produire le mouvement immanent du dogme lui-méme. Dés
que l'histoire des dogmes forme un tout, un ensemble, une
évolution, un procés dont les phases sont déterminées par les
éléments qu’il contient; du moment ou tout ce qui prégéde est
la présupposition nécessaire de ce qui suit et ce qui vient aprés
le résultat inévitable de ce qui 'a précédé, si bien que les for-
mes diverses du dogme ne puissent étre considérées que cornme
les phases, les moments d’un principe un, la vraie exposition
historique sera celle qui présentera ce fait dans tout son jour.
De toutes les méthodes la plus défectueuse sera celle qui per-
dra de vue l'ensemble pour s’arréter aux détails, au coté exté-
rieur et accidentel des choses, sans jamais s’élever jusqu’a I’es-
prit qui seul peut étre le principe moteur de tout le mouvement.
Toute I’évolution du dogme s’accomplit entre deux poles qui
doivent finir par se rencontrer dans l'unité de 1’objectivité et
de la subjectivité. D’'une part nous avons le dogme dans sa vé-
rité objective que I’esprit est appelé a s’assimiler en se convain-
quant toujours plus de sa certitude ; d’autre part la certitude
du sujet n’est pas moins absolue ; il faut qu’elle coincide plei-
nement avec celle du dogme. C’est entre ces deux points ex-
trémes que s’accomplit toute ’évolution du dogme, qui n’est
autre que le travail de I’esprit se livrant & des efforts incessants
pour arriver & s’assimiler en toute liberté le contenu absolu du
dogme. Dans chaque forme nouvelle qu’il prend, il faut voir une
tentative nouvelle de I'esprit de mieux s’assurer de la vérité, de
mieux s’en approprier le contenu. Mais on a beau progresser,
on sent toujours que la derniére formule est inadéquate comme
le reste ; voila pourquoi, une fois commencé, le travail d’assimi-



HISTOIRE DES DOGMES. 101

lation ne peut étre arrété; il porte en son sein le principe
méme du mouvement ; 'idée doit parcourir toutes les phases;
il faut qu’il y ait, par conséquent, des formes de la conscience
subjective servant & exprimer l'union, la pénétration intime et
Paccord de I’objectivité et de la subjectivité. Sans un terme
pareil, le travail de I’esprit serait tout & fait inutile, une évolu-
lution, un proces a I'infini qui n’aboutirait & rien. Du moment
donc o1 I'on se représente le développement du dogme comme
un procés immanent, il faut partir de la supposition que dés le
point de départ le dogme n’est pas étranger & la nature de V'es-
prit; qu’il n’est que Vesprit qui, s’étant pris lui-méme pour
objet, est occupé a se réconcilier avec lui-méme dans cette
antithése de ’objectivité et de la subjectivité.

Le cours entier de I’histoire des dogmes devient, par consé-
quent, une évolution continue qui n’est autre que celle de I’esprit
lui-méme. A ce titre, ’histoire des dogmes renferme un élément
critique et on peut dire qu’elle est sa critique ou qu’elle abou-
tit & résoudre les dogmes en pensées. C’est la le cOté négatif
de I’évolution correspondant au coté positif qui vient d’étre
signalé. Le dogme ne peut se livrer & toutes les évolutions qui
viennent d’étre signalées sans prendre une attitude négative
a I’égard de tout ce qu’il laisse en arriére en avancant. On ne
peut adopter une formule nouvelle qu’aprées avoir reconnu l'in-
suffisance de celle qui a régné jusqu’alors. Le principe méme
du mouvement consiste en ceci que les formules ne peuvent
jamais reproduire ’essence de la chose que d’une fagon inadé-
quate, ce qui pousse la conscience & en chercher sans cesse
de nouvelles, vu qu’elle ne peut prendre son parti de la con-
tradiction qu’elle constate. L’édifice ne parait s’élever que
pour s’écrouler sur lui-méme; Vhistoire semble destinée a
n’étre qu'un changement incessant de formules, servant & ma-
nifester clairement tout ce qu’il y a d’accidentel et de fini dans
les formes diverses que le dogme revét successivement. Tout
le développement historique n’aurait donc que le résultat néga-
tif de justifier la pleine et entiére liberté de la conscience a
Iégard de tout dogme déterminé. La réformation déja, nous I'a-
vons vu, a pris cette position critique & I’égard du dogme recu. Ce



102 F.-C. BAUR.

qui distingue essentiellement le protestantisme du catholicisme,
c’est la eritique ; et plus le principe du protestantisme a été se
développant dans toute sa pureté, plus on a vu I’élément critique
gagner en importance.'Mais il faut qu’a cela vienne s’ajouter
I’élément positif. Tout en montrant comment le dogme se dis-
sout lui-néme & mesure qu’il se forme ou se transforme, la
vraie méthode de présenter ’histoire doit s’attacher & signaler
ce qu’ll y a de permanent et d’impérissable dans le dogme.

IV. — Les périodes de Uhistoire des dogmes.

La division des périodes résulte de la méthode. Il faut repro-
duire dans ’exposition historique les grandes phases qui mar-
quent le mouvement méme du dogme. Il y a donc trois grandes
masses (ancienne église, moyen ige, réformation)dans lesquelles
se divisent naturellement les matériaux de I’histoire. Ces trois
périodes peuvent a leur tour se subdiviser en trois autres. Ici
encore il faut éviter tout arbitraire; les divisions de I’exposition
doivent correspondre au mouvement intérieur de l'idée elle-
méme. Baumgarten-Crusius a d’abord admis douze périodes, ce
qui apour résultat de tout confondre sans marquer suffisamment
les traits caractéristiques de chaque époque. Hagenbach a aussi
admis une division défectueuse qui implique que la doctrinede
I'église est toujours demeurée la méme, pour I'essentiel. En
dépit de la prédilection qu’on peut avoir pour le systeme ecclé-
siastique, ’histoire est 1a pour montrer avec la derniére évidence
que les choses ne se sont jamais passées ainsi. Tout cela tient
al’erreur qui fait considérer les diverses formules, que le dogme
a successivement revétues, comme en étant des parties consti-
tutives L’essentiel n’est pas de savoir si le dogme existe et §’1l
jouit de la sanction ecclésiastique, mais bien de déterminer
I'importance qu'’il a pour la conscience de ’époque, car apres
tout il n’existe qu’en tant qu’il est objet de foi. Plus on tiendra
compte de ce fait, mieux on apprendra a saisir 'histoire des
dogmes tout entiére comme une évolution de la conscience
cherchant a s’assimiler le dogme, plus on comprendra que les
dogmes n’ont pas en eux-mémes une existence objective, qu’ils



HISTOIRE DES DOGMES. 103

n’existent pas comme une chose en soi, indépendamment de la
conscience, mais bien a titre de formes de la conscience indivi-
duelle qui doivent changer avec celle-ci suivant les époques.
L’histoire doit sans doute étre considérée comme le mouvement
objectif du dogme lui-méme, mais cette objectivité du point de
vue n’empeche nullement de prendre la base d’observation
dans la conscience méme du sujet. En effet, le dogme lui-méme
implique P'élément subjectif, car enfin I'évolution du dogme
n’est autre que celle de I'esprit lui-méme qui posséde dans le
dogme, en lequel il s’est objectivé, a la fois son coté objectif et
son cOté subjectif.

Tout ce qui précéde nous permet de trancher la question
subsidiaire sur la valeur de la méthode systématique, dogma-
tique , synthétique s’attachant a4 l'ordre des choses et de la
méthode chronologique qui se préoccupe surtout de l'ordre
dans le temps. En suivant la premiére on expose les dogmes
d’apres ordre qu’ils occupent dans la dogmatique et on signale
d’une maniére continue les modifications qu’ils ont subies pen-
dant le cours des diverses périodes. Suivantla marche des temps,
la seconde méthode passe dans une méme période d’'un dogme
4 'autre, en exposant les opinions et les systemes auxquels ils
ont donné lieu. Sila premiére méthode a le grand avantage de
faire ressortir les changements divers qu’un dogme subit dans
le cours des siécles, elle a 'inconvénient de trop l'isoler de son
milieu et des circonstances diverses au milieu desquelles il a
pris naissarice. La méthode chronologique a 1’avantage de ne
pas séparer ce quise présente réuni d’apres la nature des cho-
ses. Elle fait voir comment, dans les diverses périodes, les dog-
mes sont devenus tour a tour 'objet de 'examen dogmatique,
et elle peut exposer sans interruption les doctrines et les sys-
temes qui se sont fait remarquer. La difficulté particuliére de
cette méthode c’est de réussir i s’attacher 4 I’exposition des
choses sans trop se préoccuper des personnes. En s’en tenant
4 lordre chronologique, on tombe dans beaucoup de répéti-
tions et on manque d’un fil conducteur auquel puissent étre
rattachés tous les détails qui ont de 'importance pour I’his-
toire. La méthode chronologique est insuffisante parce qu’elle



104 F.-C. BAUR.

doit interrompre sa marche pour donner place & bien des
choses plus importantes qu’on ne le croirait d’abord et qui ne
sont pas fournies par ordre des temps.

On a reconnu depuis longtemps que le mieux serait de combi-
ner ce qu’il y a de bon dans chacune de ces deux méthodes.
Mais il arrive fort souvent qu’au lieu de combiner ces deux
méthodes on les juxtapose, en laissant chacune d’elles former un
tout indépendant. En vertu d’une distinction tout a fait arbi-
traire, la méthode chronologique s’attacherait & exposer 1’élé-
ment général, tandis que la méthode systématique releverait
I’élément spécial. Les deux méthodes devraient donc se péné-
trer et se combiner pour en former une seule qui serait la vraie.
Ce résultat ne peut étre obtenu qu’au moyen d’une division de
I’histeire en périodes, résultant de la nature méme des choses.
On fait droit & ’élément historique, qui doit toujours étre res-
pecté, en admettant la division en périodes, mais dans le sein de
chacune il faut aussi exposer les dogmes particuliers d’aprés
'ordre qu’ils doivent occuper pour former un tout organique,
un systeme. On fait ainsi ressortir la physionomie dogmatique
de chaque période, en signalant les divers traits qui la caracté-
risent, en présentant chacun avec la perspective convenable et
variable. On voit ainsi comment et dans quelles circonstances
chaque dogme devient tour & tour centre de gravité. Toutes les
périodes réunies nous présentent alors les diverses phases du
dogme dans le cours de son développement, avec les formes
diverses qu’il revét pour correspondre a la conscience dogma-
tique de chaque époque. L’histoire entiere apparait alors comme
extrémement variée, mais elle n’en est pas moins le produit né-
cessaire de la nature méme des choses, le théatre du dévelop-
pement organique de la conscience chrétienne éminemment
une. Afin de faire a I’élément général la place qui lui revient,
et pour que le particulier puisse apparaitre comme la manifes-
tation du premier, il convient d’ouvrir chaque période par une
introduction. On présente ainsi la notion encore abstraite dans
son unité pour la voir ensuite s’épanouir et se briser dans des
éléments divers.



HISTOIRE DES DOGMES. 105

V. — Rapports de Uhistoire des dogmes et de lhistoire de la
philosophie.

Ces rapports sont des plus intimes. Les problémes sont sou-
vent les mémes pour les deux sciences, et, particulierement de
nos jours, les changements les plus importants que les dogmes
ont subis sont venus de la philosophie. Sans une culture philo-
sophique étendue il ne saurait étre question de pénétrer bien
profond dans 'intelligence de 'histoire des dogmes. En outre,
Ihistoire de la philosophie ne saurait étre considérée comme
une simple science auxiliaire de celle des dogmes. Leur rapport
est tellement intime qu’elles doivent étre regardées comme les
deux portions d’un méme tout. L’objet est le méme, la recher-
che du vrai, de I’absolu; la seule différence, c¢’est (qu’en théologie
I’étude se meut sous la forme du dogme chrétien. Mais cette
forme ne saurait étre quelque chose d’arbitraire, de purement
extérieur i l'esprit humain ; c’est une forme de la pensée que
Pesprit humain lui-méme se donne ; ¢’est une forme de la con-
science résultant du développement méme de cette derniére.
Voici encore un fait qui milite en faveur de notre thése. Dans la
période la plus productive du dogme on a justement vu la pensée
philosophique tourner toujours plus 4 lathéologie, telle qu’elle
constitue le contenu de I’histoire des dogmes. Le cas est le
meéme que pour I'histoire de I'église, qui dans telle période ab-
sorbe I'histoire universelle. Il n’y a aucun mouvement intellec-
tuel qui soit indépendant du dogme et I'histoire de celui-ci se
borne en bonne partie & montrer comment 'esprit de libre re-
cherche vient expirer dans les bras de la foi qui 1'étouffe. Cette
invasion réciproque de ces deux sciences dans leur domaine res-
pectif doit avoir une cause d’autant plus profonde qu’elle est
plus étendue. On ne peut s’en rendre compte qu’en y voyant
une phase de I’évolution historique dans laquelle se meut
Pesprit. Mais la chose demande & étre prise un peu de haut
pour étre bien comprise.

La religion et la philosophie sont identiques dans I'esprit
dont elles sont deux phénoménes de forme essentiellement
différente. Ce qui caractérise la religion, c’est que son contenu



106 F.-C. BAUR.

se présente a I’esprit comme lui venant d’'une maniére absolue,
par la révélation extérieure. Et, bien que celle-ci ne renferme
en elle rien qui contredise la raison, elle a son origine en de-
hors de la raison; aussin’existe-t-elle que sous forme de repré-
sentation, comme quelque chose de donné d’une maniére im-
médiate qul ne s’est pas encore réconcilié avec la conscience
intellectuelle. Dans la philosophie, au contraire, ’esprit con-
temple la vérité comme lui étant immanente, comme le fruit
de sa propre activité. Le particularisme propre a l'ancien
monde se manifeste en ce que ces deux formes de I’esprit, la
religion et la philosophie, s’y présentent comme entierement
séparées, et I’opposition de la religion et de la philosophie se re-
produit également par celle de 1'orient et de I'occident. La plus
pure expression de l'orient, le judaisme, trouve dans la forme
religieuse 'exposant exclusif de sa vie intellectuelle ; la philo-
sophie, dans cette civilisation, ne s’éléve jamais jusqu’a une
position indépendante. En occident, chez les Grecs, la philo-
sophie atteint son développement organique complet; elle
prend place parmi les plus beaux phénomenes de l’esprit hu-
main, n’ayant pas une moins haute portée historique que la
religion de I’Ancien Testament. Le plus beau fruit du dévelop-
pement de ces deux tendances principales, c’est la fusion de
ces deux particularismes dans un universalisme qui les domine.
La dispersion des Juifs dans le monde connu et la fondation du
royaume d’Alexandre contribuérent puissamment & amener
cette grande évolution. Le merveilleux résultat de cette puis-
sante synthése fut la philosophie religieuse d’Alexandrie, telle
gu’elle nous apparait dans le systeme de Philon.

D’une part le judaisme, jusque-la exclusif et fermé, s’ouvre
a influence étrangeére, ce qui améne une transformation de
la conscience religieuse des Juifs; d’autre part, la philosophie
grecque dit son dernier mot sous la forme d’une philosophie
de la religion. On admet en général que cet événement aurait
coincidé avec une compléte décadence de la philosophie grec-
que dont la séve serait décidément tarie. Mais ce n’est 1& saisir
que le coté négatif de cette grande période. Il convient aussi
de tenir compte d’un principe nouveau et important qui va



HISTOIRE DES DOGMES. 107

faire époque. D’un autre coté, il ne faut pas méconnaitre qu’en
s’élevant jusqu’a I'universalisme I’esprit passe du point de vue
de la subjectivité & celui de l'objectivité, du point de vue de
I'immanence qui était celui de la conscience philosophique, &
celui de la transcendance qui caractérise la religion et la réve-
lation. L’esprit philosophique grec ayant perdu sa productivité
et son énergie, c’est sous la forme de la philosophie religieuse
que s’effectue le renouvellement de la vie intellectuelle. Le
subjectivisme qul avait caractérisé la philosophie grecque
aboutit au scepticisme: esprit subjectif reconnut qu’il ne
possédait pas en lui-méme la vérité. Sous peine de renoncer
définitivement & toute vérité , ce qui est 1mpossible au scepti-
cisme lui-méme, on devait compléter ce point de vue négatif
en proclamant que la vérité se trouve cependant hors du sujet,
qu’elle réside d’une maniére absolue en Dieu, d’ou elle ne
peut parvenir jusqu’a nous quw’au moyen de révélations sur-
naturelles. C’est 13 la transition de la philosophie a la religion.
Dans la derniére école de la philosophie grecque, le néoplato-
nisme , I’élément négatif et subjectif se transforme en une ob-
jectivité transcendante. Dieu, 'absolu, domine la conscience
individuelle: toute vérité apparait d’origine divine et comme
fruit d’une révélation. Cela nous explique un des traits les
plus caractéristiques du néoplatonisme. Il s’attache aux tra-
ditions religieuses, aux symboles et aux mythes, dans lesquels
il compte trouver une antique vérité divine : il aspire a étre
une rénovation religieuse. C’est 1a pour nous le trait fondamen-
tal. La philosophie se charge elle-méme de faire tomber les
barriéres qui la séparent de la religion, et, en sachant con-
templer sous les formes religieuses l'élément un et divin
s’épanouissant librement & ’abri de P'étroitesse et du particu-
larisme des nationalités, elle élargit & I'infini la conscience
humaine. Mais en tout ceci on partait d’'une hypothése qui
s’imposait & la conscience philosophique comme indiscu-
table, du fait 1immédiat d’une révélation a I'égard de laquelle
I'esprit subjectif était tenu de prendre une attitude purement
passive et réceptive.

Le néoplatonisme est un des deux grands courants de cette



108 F.-C. BAUR.

époque nous présentant la fusion de la philosophie grecque
avec les religions de l'orient. Le second est la philosophie
juive d’Alexandrie, qui nous montre le judaisme brisant ses
étroites limites nationales, se sentant attiré vers la philosophie
grecque, mais ne lui donnant accés que pour la subordonner
au principe de la religion mosaique qui, dans cette conscience
religieuse élargie, doit toujours demeurer le principe détermi-
nant. On ne peut se rendre compte de la philosophie juive
d’Alexandrie qu'en admettant chez les Juifs le développement
de besoins spéculatifs. C’est qu’une religion a beau étre posi
tive et traditionnelle, tOt ou tard il doit arriver un moment,
avec le progres du développement et de la culture, ou ’esprit,
ayant acquis la conscience de lui-méme, s’éléve au-dessus des
formes rec¢ues pour se rendre compte de la religion établie, en
appelant 2 son aide la réflexion et la spéculation. La philoso-
phie juive d’Alexandrie fut la résultante de circonstances nou-
velles qui obligérent les Juifs & sortir de leur petit monde
étroit pour s’habituer & respirer un air plus libre dans de plus
vastes horizons. Plus le judaisme rompt avec le particula-
risme, en sentant le besoin d’une culture philosophique plus
étendue, plus il se trouve porté & 1’émancipation spirituelle.
Alexandrie était a4 tous égards la ville qui mieux gqu’aucune
autre pouvait servir de théatre a cette évolution du judaisme
traditionnel. Les Dbesoins de spéculation éveillés, les Juifs
devaient étre attirés par le platonisme, philosophie éminem-
ment idéale et aspirant & I’absolu. Bien qu’on s’émancipe
et qu’on rompe avec la tradition pour respirer & l’air libre,
la pensée philosophique part, d’'une maniére plus précise en-
core que dans le néoplatonisme, de I’hypothése de la religion
positive. Le Juif d’Alexandrie avait beau s’intéresser 4 la spé-
culation, il n’en était pas moins enchainé par Vautorité de
PAncien Testament; c¢’étaient 14 des limites qu’il ne pouvait
franchir sous peine de devenir entierement infidéle & sa con-
science juive ; il ne pouvait donner accés aux idées nouvelles
qui Passaillaient de toutes parts qu’autant qu’il demeurait con-
vaincu de leur identité avec le contenu de I’Ancien Testament.



HISTOIRE DES DOGMES. 109

L’interprétation allégorique des livres sacrés, & laquelle il eut
recours pour les mettre d’accord avec ses idées spéculatives,
témoigne des efforts auxquels il dut se livrer pour concilier
des éléments si hétérogénes.

L’allégorie fut le lien mystérieux destiné & ramener & I'unité
des éléments si divers; ce fut le moyen de mettre d’accord la
spéculation, vers laquelle on se sentait attiré, avec le point de
vue de I’Ancien Testament qui ne pouvait étre abandonné: car,
aussi longtemps qu’il demeurait 'unique source de la vérité,
on ne pouvait admettre que les principes sanctionnés par lui.”
On dut donc trouver les idées nouvelles dans les livres de
Moise, ce qui ne put avoir lieu qu’en introduisant dans la
lettre un esprit tout nouveau. Les livres saints furent comme
une pure forme pour un contenu qui leur était entiérement
étranger , mais qu’on s’imaginait, avec la meilleure foi du
monde, tirer du texte, tandis qu’en réalité on en était rede-
vable & la spéculation. Les deux éléments qu'on fut ainsi
amené a distinguer dans I’Ancien Testament devaient étre
dans le méme rapport que l'esprit et la lettre, 'ame et la
corps, le contenu et la forme, l’intérieur et I’extérieur. Mais
comme ’élément spéculatif qu'on prétendait dégager des livres
saints, devait en constituer l'esprit et ’dme, ce fait montre
clairement combien ces Juifs allégorisants s’étaient , sans s’en
douter, éloignés du point de vue mosaique. Et cependant, d’'un
autre coté, I’arbitraire violent au moyen duquel on se trompait
soi-méme en faisant usage de l’allégorie, montre jusqu’a quel
point la conscience philosophique et religieuse était encore
enchainée aux formes de I’Ancien Testament. Le Juif ne pou-
vait s’assimiler rien qui ne se présentit sous les formes de
I'Ancien Testament; pour la forme du moins les éléments spé-
culatifs nouveaux se trouvaient enchainés a certaines expres-
sions impliquées dans la notion méme de religion, conséquem-
ment par une hypothése absolue impliquée dans la religion.
Considérés de ce point de vue-la, le néoplatonisme et la philo-
sophie juive d’Alexandrie nous apparaissent comme des phéno-
meénes paralléles et du méme genre. L’allégorie, spécialement



110 F.-C. BAUR.

cultivée par les Juifs, joue aussi son role dans le néoplatonisme,
comme elle s’associe d’une maniere générale au caractére
symbolique et mystique des religions anciennes.

Nous voyons donc dans le néoplatonisme et dans le judaisme
alexandrin des phénoménes appartenant sans contredit & 1’his-
toire de la philosophie, mais ayant en méme temps des relations
essentielles avec I'histoire des dogmes chrétiens. Des écrits des
néoplatoniciens et de ceux de Philon on peut tirer, construire
un systéme de dogmes en tout semblable & celui que fournis-
saient les écrits des Peres de 'église. Le systéme de Philon, en
particulier, tient de si prés & celui de la théologie chrétienne
du premier siécle qu’on pourrait étre presque tenté de voir dans
le dernier une continuation du premier. Au lieu d’une franche
philosophie, on voit apparaitre cette facon de dogmatiser spé-
ciale & la théologie chrétienne, une spéculation ne manquant
sans doute pas de contenu spéculatif, mais la pensée phi-
losophique éminemment libre est enchainée dans des formes
religieuses ; elle part d’'une hypotheése qui lui impose des limites,
elle doit avoir son début, non pas en elle-méme, mais dans la
foi. On voit donc le lien intime qui rattache I'une & Pautre I'his-
toire des dogmes et celle de la philosophie. La philosophie re-
ligieuse d’Alexandrie fait a tel point la transition, que le méme
fleuve qui, jusqu’d présent, a eu son cours dans I’histoire de la
philosophie, va changer de lit pour continuer sa course pendant
des siecles sous le nom d’histoire des dogmes. Au fond il n’y a
plus d’histoire de la philosophie; tout ce qui, & partir de ce mo-
ment, doit rentrer dans ’histoire de ’esprit humain a recu du
dogme chrétien ses formes, son cachet, sa couleur, et 3’y rat-
tache plus ou moins : toute pensée est exclusivement déter-
minée par le dogme et par la foi ecclésiastique. Reste & savoir
la position que prend ici le christianisme comme point de départ
du dogme.

Considéré comme une forme que I'esprit s’est donnée dans un
moment déterminé, le christianisme doit étre contemplé du
méme point de vue que les phénomeénes qui viennent de nous
occuper. Tous ces faits ont leur centre le plus intime dans le
besoin que Pesprit éprouve de généraliser, d’universaliser tout



HISTOIRE DES DOGMES. 111

ce qui est étroit, national, particulier; de pénétrer dans un
monde plus large, plus étendu, afin d’arriver & la vraie con-
science de lui-méme dans cet élément général s’épanouissant
dans cette sphére nouvelle et qui seul constitue ce qui est vrai
et essentiel. Si cette tendance & 'universalisme est déja mani-
feste dans le judaisme alexandrin et dans le néoplatonisme, le
christianisme est au contraire l'universalisme le plus pur.
L’esprit nous y apparait dépossédé de tous les éléments parti-
cularistes dont il est toujours demeuré entaché dans les formes
antérieures de son existence; la conscience de I'esprit n’arrive
a 'unité parfaite, a I'accord définitif avec elle-méme que dans
le général, I’absolu, qui est le principe méme du christianisme.
Le triste état de la société au moment ol le christianisme f{it
son apparition obligea I’esprit 4 rentrer en lui-méme, et, griace a
ce recueillement dans lequel il dut se dépouiller de tout ce qu’il
v avait dans sa subjectivité de faux et de fini, il se donna une
nouvelle forme d’existence qui ne pouvait étre qu'un retour a
Pobjectivité, & ce qui est, & Dieu. Voila pourquoi le christianisme
fit son apparition dans le monde, non pas comme philosophie,
mais comme religion. Toutefois, sous ces formes religieuses, en
qualité de révélation divine, il était quelque chose de donné
d’une maniére absolue, mais immédiate, qui ne pouvait pas
étre tout d’abord objet de science, mais objet de foi. Le
dogrne chrétien a donc son point de départ dans la foi; il est
“lui-méme la foi sous forme de représentation, et toute pensée se
rapportant au dogme, pour si libre qu’elle soit d’ailleurs, ne
peut avoir son principe déterminant que dans la foi seule. C’est
en cela que consiste la grande différence entre I'histoire de la
philosophie et celle des dogmes ; dans celle-ci la pensée prend
une tout autre forme, celle de la foi ; la pensée aspire & péné-
trer toujours plus le contenu de la foi, & s’y objecliver. Il arrive
enfin un moment o1 le contenu entier de la foi est épuisé; la
pensée libre forme alors un tout complet, un systéme formé de
dogmes déterminés par une autorité extérieure, une pensée
devenue transcendante et extérieure a elle-méme.

Ritter présente autrement les rapports de I'histoire des dog-
mes et de I'histoire dela philosophie. Dans la pensée de s’oppo-



112 F.-C. BAUR.

ser a ceux qui prétendent qu’aux premiers siecles de I'église et
chez les scolastiques, la philosophie s’est formée au service de
la doctrine ecclésiastique, il insiste sur une philosophie chré-
tienne dont la patristique aurait formé la premiére période. Si
Ritter veut dire que les prétendus philosophes de I’époque se
sont bornés a appuyer, au moyen de considérations philoso-
phiques, un systéme théologique déja admis, ce n’aurait plus été
que de la sophistique. Entend-il simplement dire par 13 que les
Péres et les scolastiques ont été tellement gagnés par la doctrine
officielle que toutes leurs recherches n’ont eu pour but qued’en
dégager le sens clair et net, ¢’est réduire & zéro la philosophie
de ces temps-14, car enfin lalibre recherche en constitue I’es-
sence. On part toujours de la supposition que le christianisme
et la doctrine ecclésiastique n’ont fait que nuire a la philo-
sophie. Mais, bien loin d’avoir entrainé et asservi la philosophie,
le christianisme I’a conduite, etil en a étendu les horizons en lui
imprimant un mouvement nouveau et en lui présentant de pro-
fonds problémes & sonder. Il est résulté de tout cela que la
philosophie s’est d’abord-préoccupée avec une prédilection
marquee de la vie religieuse de ’humanité, ce quia été une exa-
gération. Mais sans de pareilles exagérations il ne s’accomplit
jamais de grande évolution dans le sein de I’humanité.

A la rigueur, le terme philosophie chrétienne n’est pas mal
choisi pour désigner la tournure nouvelle prise par la spécula-
tion apres 'avénement du christianisrﬁe; seulement, qu’on ne
prétende pas attribuer 4 la philosophie une indépendance qu’elle
n’a pas eue a cette époque. Au fond, Ritter lui-méme est obligé
de concéder que jusqu’a la scolastique inclusivement il n’y a
pas eu de philosophie comme science complétement indépen-
dante; que ce qu’il dit pour caractériser ce qu’il appelle la phi-
losophie chrétienne, implique qu’elle avait son point de départ
dans la foi; qu’elle ne se mouvait que dans la sphére du dogme
chrétien ; qu’elle avait une tendance plutot théologique que phi-
losophique. Chez Origéne, sans doute, I’élément de la libre pen-
sée s’accuse plus fortement que chez d’antres, mais, ce Pére
part toujours des faits chrétiens. Du reste, 'opposition que sa
tendance provoqua montre assez (qu’elle n’était pas dans I’es-



HISTOIRE DES DOGMES. 113

prit du temps. Si l'on veut a4 tout prix désigner par le terme de
philosophie chrétienne ce qui ne fut au fond que dela théologie,
ce ne peut, en tout cas, avoir été que de la philosophie religieuse
comme celle d’Alexandrie. La philosophie paienne qui doit faire
la contrepartie de la philosophie chrétienne ne peut étre sortie
de la religion paienne, puisqu’elle est provenue de la compleéte
insuffisance de celle-ci. La philosophie chrétienne s’est au con-
traire développée avec la foi. Ce qui distingue les deux philoso-
phies c’est que celle des paiens n’avait rien de religieux, tandis
que celle des chrétiens ne se comprendrait pas sans la base
religieuse. Cette conception nouvelle de la philosophie ne peut
s’expliquer que par le changement qui s’était effectué dans la
conscience humaine. Quand on parle d'une histoire de la phi-
losophie chrélienne, ¢’est surtout pour maintenir la continuité
de la tradition philosophique dont le fil ne doit jamais avoir été
interrompu. Toutefois, que cette préoccupation légitime ne fasse
pas méconnaitre la différence entre la philosophie d’une part et
la religion et la théologie de 'autre. La continuité de l'esprit,
toujours identique & lui-méme, doit étre cherchée dans ce fait
gue la philosophie et la théologie sont au méme titre' des formes,
des moments, des phases diverses de 'esprit occupé a se re-
trouver lui-méme.

S’il est de la nature de I'esprit qu’a un moment donné ’his-
toire de la philosophie se transforme en théologie et que la
libre pensée soit enchainée par la foi, il n’est pas moins de la
nature de I'esprit de briser un jour ces chaines théologiques
qu’il s’est données. Apreés s’étre objectivé dans le dogme, en
s’y créant tout un monde qui lui est étranger et transcendantal,
I’esprit se retire de cette objectivité pour rentrer en lui-méme.
Le dogme doit étre dépouillé de la forme extérieure qu’il a
revétue pour éire ramené 4 son principe intérieur dont le siége
se trouve dans I’essence méme de l'esprit.

Aprés que lhistoire de la philosophie est allée se perdre
dans celle des dogmes qui I’a absorbée, elle s’en affranchit et
rompt avec elle. La rupture s’annonce déja dans lascolastique :
ce sont despréoccupations exclusivement philosophiques qui ont
donné naissance aux luttes des réalistes et des nominaux. Pour si

Cc. n. 1872. 8



114 F.-C. BAUR.

faible que soit ce premier mouvement, ’histoire de la philoso-
phie commence a conquérir un terrain qui lui est propre.
Mais ce n’est qu’aprés le mouvement d’émancipation de la ré-
formation qu’elle commence proprement comme science indé-
pendante, avec Descartes et Spinoza. Dés qu'elle eut ainsi
conquis sa position indépendante, elle ne tarda pas a avoir des
rapports avec la théologie : les deux sciences agirent I’'une sur
I'autre. La libre pensée tit toujours plus invasion dans le do-
maine de la théologie, qui ne put se soustraire a la nécessité de
soumetire ses dogmes a4 une assimilation rationnelle. La théo-
logie et la philosophie furent ainsi amenées & trouver leur
contenu commun dans I’idée de 'absolu uia pour les deux la
méme importance. De nos jours, les rapports entre les deux
sciences sont (evenus tels qu’une histoire des dogmes qui ne
serait pas pour l'essentiel une histoire de la pensée spéculative
appliquée a la théologie et a la religion, se mettrait en opposi-
tion avec toute la tendance scientifique de I’époque. C’est
aujourd’hui la préoccupation philosophique qui est le point de
vue dominant dans Ihistoire du dogme. Dans la question des
rapports de l'histoire des dogmes et de celle de la philosophig,
nous voyons se reproduire les mémes phases dialectiques qué
dans le cours du développement du dogme lui-méme.

VI. Histoire de Uhistoire des dogmes.

L’histoire des dogmes, étant essentiellement une histoire,
doit se borner & sulvre le mouvement méme du dogme pour
arriver & en obtenir conscience. L’histoire objective devient
subjective quand ’hormme acquiert conscience de I’objet qui se
trouve placé devant lui. Le sujet doit donc se borner a laisser
la chose, ielle qu'elle est en elle-méme, se refléter dans sa
conscience. Mais ce n’est qu’apres avoir pris tour a tour di-
verses attitudes & I’égard de lobjet que la connaissance du
sujet, a I’égard de celui-ci, arrive & n’étre que la chose elle-
méme considérée du coté subjeclif. Dans le sentiment de sa
liberté subjective, ’homme n’est (ue trop disposé & meéler ses
propres idées A D’histoire méme des choses, & les déterminer



HISTOIRE DES DOGMES. 115

d’aprés son opinion, au lieu de se laisser déterminer par elles.
Cela nous explique pourquoi objectivité de ’histoire est con-
cue de si différentes maniéres. Ce n’est qu’a la suite de plu-
sieurs titonnements gqu’on s’éléve jusqu’a une vraie objectivité;
de sorte que ce qui est objectivement arrivé a de nouveau son
histoire subjective. Il faut que '’homme apprenne & abdiguer
devant Pobjet et & faire, dans Uintérét méme des choses, abs-
traction de ses préoccupations et de ses intéréts a lui. Plus le
point de vue subjectif prédomine, plus I’exposition des choses est
défectueuse. Or, suivant les époques, les préoccupations subjec-
tivesont prévalu de diversesfacons. Unetractation scientifiquede
I’histoire des dogmes doit principalement signaler les préoccu-
pations subjectives des époques diverses dans leurs différentes
tendances, montrer ce qu’elles ont d’exagére et établir comment
homme en est venu & se dégager toujours plus de sa subjec-
tivité pour prendre.d égard du dogme une attitude objective.
Mais, avant de prendre un certaine position historique a ’égard
du dogme, il est indispensable que celul-ci ait déja parcouru
une certaine partie de sa course. Il ne peut, en efiet, y avoir
d’histoire que s’il s’est déja passéune certaine séried’événements.
On atteignit de bonne heure ce poinf{-la pour ce qui est de’his-
toire du dogme chrétien. Plus les différences d’opinion furent
grandes dansles premiers siécles, plus profondes furent les di-
visions qui en résultérent, plus on eut de matériaux historiques
importants sur lesquels il fallait s’entendre. On dut établir un
certain rapport entre les divers phénoménes en relalion avec
le dogme et expliquer la position que devaient prendre & 'égard
du dogme des opinions opposées entre elles. A cette tendance
résultant de la nature méme des choses vint s’ajouter une
préoccupation subjective poussant dans la méme direction.
Comme la primitive église, et en particulier le dogme manifes-
taient une aspiration tres prononcee vers l'unité, partant de ce
fail, on ne pouvait supposer que, depuis le commencement, le
dogme etit subi la moindre modification. Subornée par la
préoccupation dogmatique, la conscience historique vise & ad-
mettre dans le dogme aussi peu de changements que possible
d’une époque i Pautre. On partit donc de Ihypothése de la



116 F.-C. BAUR.

stabilité, de I'identité parfaite du dogme avec lui-méme ; il ne
peut y avoir rien paraissant différer de ’enseignement tradi-
tionnel. On n’avait pasle moindre soup¢on d’un développement
dans le dogme. Et comme dans la pratique on avait grand soin
de faire rentrer violemment dans ’unité ou de répudier tout ce
qui semblait s’en écarter, on se représentait ces opinions et
ces idées comme n’ayant aucun rapport avec le dogme ; elles
furent rangées dans le vaste domaine de I’hérésie. La nature et
I’essence du dogme n’impliquent nullement des formes diverses,
celles-ci ne peuvent étre qu’un fruit du caprice subjectif qui,
en face de 'unité du dogme, toujours identique a elle-méme,
se complait dans le besoin de changer et d’innover. C’est la
I'hydre dont chaque hérésie est une nouvelle téte ; c’est 1a
I’ancien serpent qui ne peut assez répandre de toutes parts son
funeste poison. On n’admit donc que l’opposition entrel’hérésie
et la vérité catholique. Si ’on ne voulait voir aucune trace de
variation dans le dogme, en revanche 'on prenait plaisir & si-
gnaler dans I’hérésie d’incessantes variations. Le trait caracté-
ristique qui sépare les deux domaines c’est que dans celui de
I’hérésie il n’y a rien de constant, de permanent : tout se divise
a l'infini et se dissout par la contradiction qui lui est inhérente.
La différence qui sépare la vérité de 'erreur n’étant pas moins
tranchée que celle qui sépare la lumiére des ténébres, la con-
science historique se brise en deux ; on arrive & une concep-
tion dualiste. Telle est la premiére position que la conscience
subjective prend & I’égard du dogme. Le dogme demeure im-
muable, toujours semblable & lui-méme ; ’hérésie ne cessé de
changer, de se modifier, de se contredire. Il ne saurait y avoir
d’histoire du dogme puisque celui-ci est censé ne changer en
rien ; il ne peut y avoir qu’une histoire des hérésies.

(est bien sous cette premiére forme que l'histoire des dogmes
a fait son entrée dansle monde, comme le montrent les relations
d’Irénée et de Tertullien sur les hérésies de leur temps. On voit
que la conscience historique commence a se réveiller. Irénée,
en particulier, pour rendre cowpte de certains phénomeénes
importants de son époque, ‘se voit obligé de remonter le cours
des temps, de donner l'origine des hérésies et de signaler tout



HISTOIRE DES DOGMES. 117

ce qui les concerne. (Vest surtout chez Epiphane et chez Théo-
doret que nous voyons l'histoire des dogmes prendre une po-
sition indépendante sous le nom d’histoire des hérésies. Epi-
phane, en particulier, cherche & faire rentrer dans son histoire
des quatre-vingts hérésies antérieures ou postérieures au chris-
tianisme tout ce qui concerne le dogme en tant que sujet an
développement et au changement. Pour roieux le saisir jusque
dans ses racines, il remonte jusqu’aux temps antérieurs au
christianisme . L’intérét historique se montre aussi, particulié-
rement chez Epiphane, en ce qu’il embrasse dans son étude des
opinions qui n’ont pas encore été rejetées comme hérétiques,
comme par exempleles enseignements d’Origéne. Ce qui mon-
tre a quel point la préoccupation était subjective, c’est qu’on
s’attachait beaucoup plus & réfuter ces hérésies qu’ales exposer.
I’historien ne songe qu’a obtenir une confirmation de ses
propres convictions, en réfutant et en rejetant toutes les hérésies
qui leur sont contraires. I’objet dont s’occupe 'historien n’a
en lui-méme aucune valeur, mais uniquement celle que celui-ci
lui préte dans l'intérét de ses opinions. L’unité, 'immutabilité
du dogme orthodoxe est ’axiome inébranlable qui sert de point
de départ. Aussi, de méme qu'on ne s'occupe des hérétiques
que pour trouver dans leurs incessantes variations une confir-
mation des doctrines recues, quand on se préoccupe des doc-
teurs orthodoxes, c’est uniquement pour trouver dans leurs
déclarations une confirmation du dogme officiel. C’est surtout
dans divers écrits d’Athanase qu’on trouve des considérations
de ce genre. Les Ariens prétendaient, de leur coté, que leur doc-
trine n’était nullement nouvelle ; ils insistaient aussi sur leur
accord avec d’anciens Péres. Toul cela impliquait une diffé-
rence dans le développement du dogme. Mais Athanase se
garde bien de faire celte concession. Aussi, quand on luiobjecte
que Denis, évéque d’Alexandrie, avait des idées ariennes, son
principal argument est que ce docteur n’ayant pas été repoussé
comme hérétique par d’autres ¢véques, est mort orthodoxe et a
été inscrit sur le catalogue des Péres. On calomnie donc les
Péres, quand on prétend qu’ils n’ont pas enseigné la plus pure
orthodoxie. Et, pour ne pas compromettre cette prétendue



118 F.-C. BAUR.

unité, on va jusqu’a donner des différences bien réelles pour de
simples apparences. Tandis qu’Epiphane avait classé Origéne
parmi les hérétiques, Athanase le range parmi les orthodoxes,
sous prétexte que ce qu’il a écrit dans ses recherches et ses dis-
cussions n’était pas son opinion vraie. On prétendait se débar-
rasser des contradictions les plus manifestes en avant recours
a I'idée de 'accommodation. C’est par de pareils tours de force
guon veut établir 'immutabilité du dogme. Toule variante por-
tant sur le dogme, quand elle n’est pas illusoire, est rejetée
comme hérésie. [l n’y a donc pas d’histoire du dogme, mais
simplement une histoire des hérésies.

Cette conception dualiste de I’histoire se rattache naturel-
lement & un certain docétisme. Du moment ol 'unité et le
changement sont dans une opposition telle qu’il n’y a plus de
point de contact, tout mouvement dans 1’unité, toute différence
ne peut avoir son siége que dans la représentation. Mais pour-
quoi faut-il donc que lhistoire soit d’'une monotonie désespé-
rante, d'une incessante identité avec elle-méme? Evidemment
c’est parce que ’homme redoute de perdre le centre de gravité
de sa conscience dogmatique, du moment ol y il aurait la moin-
dre variation, le moindre mouvement, le plus léger changement
dans la doctrine officielle. (Cest uniquement dans son propre
intérét, parce qu’il ne sesent pas encore assez fort, parce qu’il
n’a pas en lui-méme une confiance suffisante pour s’appuyer
sur ses propres forces, que le sujet ne peut admetire la moin-
dre solution de continuité dans Uhistoire ; pour qu’il puisse
étre d’accord avec lui-méme, il faut aussi que tout le soit en
dehors de lui. C’est dans le but de prévenir ainsi toute division
de la conscience qu’on s’efforce de nier tout développement
historique. Tous ces efforts pour chercher & se débarrasser des
faits les moins contestables mettent & nu 1’étroitesse, I'arbi-
traire, les faiblesses intellectuelles et morales du sujet. Il re-
doute la réalité vivante de Ihistoire; il n’ose pas regarder en
face ce qu’elle renferme, et dans son grand embarras il prend
sur lui de faire subir aux faits les plus grandes violences. Cette
conception de I'histoire dura aussi longtemps que I'orthodoxie
dont elle était la conséquence nécessaire. Les hérétiques, au



HISTOIRE DES DOGMES. 119

contraire, pour lesquels le dogme recu était loin d’avoir la méme
importance, eurent plus de liberté d’esprit; ils furent méme
intéressés a faire ressortir les différences et les contradictions
que renferme 'histoire.

Ainsi Etienne Gobarus, & propos de cinquante-deux articles
se rapportant & des sujets débattus dans I'église , expose deux
explicalions non pas seulement différentes mais contradictoires.
11 a recours, pour cela, non pas & des arguments ou a des te-
moignages bibliques, mais 4 des citations des Péres, dont les
unes appuient, les autres contredisent les enseignements de
I'église. Comme cet écrivain appartenait au parti monopnysite
et ne reconnaissait pas 'orthodoxie du concile de Chalcédoine
ni les autorités sur lesquelles il s’appuyait, il ne peut avoir
pour but que de démontrer historiqguement que I'uniformité du
dogme, affirmée par I’église catholique, était une fiction. Voici
comment on passa de la conception d’'une pure histoire des
hérétiques & une vraie histoire des dogmes. Ce fut en recon-
naissant qu’il pouvait y avoir au sujet d’'un dogme des opinions
également légitimes , pour si différentes qu’elles fussent d’ail-
leurs. Le Sic et non d’Abélard marcha plus tard dans la voie
ouverte par Gobarus. La préoccupation historique se montre
ici clairement en ce que l'auteur expose criiment le pour et le
contre, sans se livrer 4 la moindre tentative de conciliation.
Malgré cela, le sens historique n’en mandque pas moins a la
scolastique. Elle ne 1iraite le dogme historiquement qu’en un
point. Pour appuyer ses sentences, elle remonte aux anciennes
autorités ; et comme elle passe en revue le pour et le contre,
elle oppose les témoignages entre eux. Toutefois, c’est dans le
seul but de lever la difficulté par des procédés dialectiques;
Videntité du dogme est bien toujours le point dont on part et
auquel on raméne tout. Il ne fallait rien moins qu'une modifica-
tion de la conscience religieuse pour changer V'attitude de cel-
le-ci & égard du dogme. C’est ce qui eut lieu & la réforma-
tion. '

Le schisme que tous les efforts des siécles précédents avaient
tendu & prévenir s’accomplit enfin. La réformation en effet,
dans son essence, n'est rien d’autre qu’une rupture avec le



120 F.-C. BAUR.

dogme recu et avec I’église: une division survenue dans la
conscience ecclésiastique. On sent qu’il n’est pas aussi impor-
tant qu'on ’a cru jusqu’alors de se sentir parfaitement d’ac-
cord avec le dogme recu; cet accord parait méme impossible
a4 mesure quon constate que la doctrine traditionnelle con-
tredit la conscience chrétienne formée au contact de la Parole
de Dieu. On a ainsi atteint le ‘point ot 'objectivité du dogme
peut reprendre tous ses droits. Plus on s’émancipe pour ne se
sentir 1ié que par ce (qu’en son aAme et conscience on doit con-
sidérer comme la Parole de Dieu, plus 'attitude qu’on prend a
Iégard du dogme est libre. On n’avail plus aucun intérét &
nier les nuances, les différences, les contradictions que pré-
sente le cours de l'histoire, car plus la contradiction entre la
doctrine primitive et la doctrine récente se trouvait accusée,
moins la légitimité du schisme pouvait étre contestee. Cest
donc & partir de la réformation que le point de vue historique
reprit ses droits et qu'on se livra & des études sur la marche
et les changements du dogme. Ce point de vue-la perce déja
dans les Centuries de Magdebourg, destinées a donner & la réfor-
mation une base historique. Chose étrange toutefois, tandis
que c’est le protestantisme qui éveille le premier le sens histo-
rique, le premier euvrage important traitant de I’histoire du
dogme sortit du camp catholique. Il s’agit de l'ouvrage (De
theologicis dogmatibus) du jésuite frangais Denis Pétau. Il se
propose d’exposer, d’aprés la méthode historicque, le systéme
des principaux dogmes théologiques, tels que nous les connais-
sons par I'Ecriture et par la tradition ecclésiastique. Les
dogmes sont les principes ecclésiastiques ayant une valeur ab-
solue et demeurant toujours identiques a4 eux-mémes, la tra-
dition ecclésiastique immuable & ’égard de laquelle le contenu
de U'histoire est dans le méme rapport que les accidents avec
la substance. On pourrait voir dans cet ouvrage un effet indi-
rect de la réformation : le jésuite Pétau éprouve, lui aussi, le
besoin de réformer la théologie en la débarrassant du fatras
scolastique dont on ne pouvait plus s’accommoder. Sauf cette
réserve, 'ouvrage est fonciérement catholique. Au fait, il n’ad-
met pas, i1l ne peut admettre un développement du dogme. Le



HISTOIRE DES DOGMES. 121

protestantisme de cette époque n’a rien produit qui puisse étre
comparé a ce livre.

L’ouvrage de l’écossais Joh. Forbesius & Corse [Instructiones
historico-theoligicce ) ne saurait élever & cet égard la moindre
prétention. Il prétend montrer I'accord de la doctrine réformée
avec les enseignements des Péres, ce qui montire combien la
maniére protestante de comprendre les dogmes laissait encore
a désirer. Tout en ayant rompu avec I’'unité romaine, on de-
meurait fidele & la conception dogmatique de I'histoire, ren-
forcée des préoccupations polémigues. L’opposition du catho-
licisme et du protestantisme s’était substituée a celle du dogme
et de 'héresie. Les protestants éprouvaient toujours le besoin
de se savoir d’accord avec le dogme ecclésiastique; mais, dans
le but de reproduire la pure doctrine évangélique, ils remon-
taient jusqu’aux temps les plus anciens, encore purs des cor-
ruptions venues plus tard. Qu’ils’agit des rapports des réformés
et des luthériens ou des contruverses avec les catholiques, tous
les protestants insistaient beaucoup sur l'accord qui devait
exister entre eux et la doctrine de la primitive église. La pré-
occupation polémique fut poussée si loin qu’on prétendit trou-
ver la vérité chez les hérétiques répudiés par I’église romaine,
qui devinrent une série de testes veritatis en faveur de la vérité
évangélique qui, grice & eux, n’avait jamais complétement dis-
paru.

Tout cela explique pourquoi, durant tout le cours du XVIIe
siecle, I’'histoire des dogmes continue & étre traitée dans les
dogmatiques. Aussi longtemps que ce point de vue polémique
domina, il suborna la critique qui se garda bien de s’en pren-
dre aux articles sur lesquels on était d’accord avec Rome. Les
protestants, au contraire, tinrent & honneur de montrer qu’au
sujet de la Trinité et de la personne de Christ ils demeuraient
pleinement d’accord avec Rome. On le voit, le mouvement qui
devait étre introduit dans le dogme par le principe protestant
ne pénétrait pas encore bien profond. Il ne s’agissait pas en-
core d’une critique indépendante ; le point de vue polémique
dominait. Toutefois en prétendant, au nom du principe pro-
testant, purifier la doctrine en faisant le départ enlre les élé-
ments primitifs et les éléments dérivés, on faisait implicitement



122 F.-C. BAUR,

de la critique. Mais elle était encore subordonnée & des hypo-
théses et & des opinions préconcues.

Une époque nouvelle s’ouvrit pour 'histoire des dogmes, lors-
que le point de vue critique se substitua franchement aux pré-
occupations polémiques. Mosheim, Walch (le jeune) et Semler
ont représenté 4 cet égard, dans le domaine de I'histoire des
dogmes, la tendance critique gui envahit tousles domaines vers
le milieu du XVIIIe siécle. La crilique a bien des missions a
accomplir dans le champ de T'histoire : ce n’est que quand elle
s'acquilte de toutes qu’elle est en mesure de fonder la vraie
méthode historique. Cette méthode se proposant avant tout de
saisir I'objet dans sa pureté premiére, dégagé de tout ce qui
peut le troubler, la critique doit porter en tout premier lieu
sur les sources. Il faut également écarter chez le sujet, préju-
gés, hypothéses, étroitesse, tout ce qui peut troubler la vue
claire et nette de l'objet. Lorsqu’on a ainsi rapproché autant
que faire se peut le sujet et 'objet, il importe beaucoup de bien
suivre I'évolution dialectique de celui-ci. Pour bien connaitre
la chose, il faut en posséder la notion. La notion n’est autre
que le principe moteur intérieur qui pousse 1’objet & parcourir
les phases diverses du développement au moyen desquelles
I'idée se réalise.

Ces trois hommes se distinguent par une étude approfondie
et étendue des sources, par un examen attentif des matériaux
qui doivent servir de base & une histoire des dogmes. Walch,
qui se distingue particulierement sous ce rapport, mandque en
revanche de la liberté d’esprit et de I'indépendance dogmatique
qu'on est en droit d’exiger d’un historien du dogme. Mosheim
est déja plus libre, Semler tout a fait émancipé. Mais il tombe
dans Parbitraire : il représente 'extréme opposé du catholicisme.
L’histoire entiere devient le produit d’une subjectivité illimitée.
Sa critique abonde en hypothéses aventureuses dépourvues de
toute base historique. Semler se contente de tout renverser pour
ne donner finalement dans ses écrits que des matériaux infor-
mes puisés aux sources. Mosheim se distingue & cet égard trés
avantageusement de Semler. Grice & un heureux talent de
combinaison , il sait rapprocher les éléments homogénes et
introduit le point de vue svnthétique entiérement méconnu par



HISTOIRE DES DOGMES. 123

le précédent. C’est ainsi qu’on voit poindre chez Mosheim
I'idée de ce qui a été désigné comme le troisieme facteur de la
critique. Il est pleinement convaincu que dans I’histoire et sur-
tout dans le domaine intellectuel, il doit y avoir du mouvement
et un organisme de la vie et de I'esprit.

Semler fut celul de ces trois hommes qui exerca le plus d’in-
fluence sur la période critique qui suivit. A lui se rattache
Reesler qui contribua beaucoup aintéresser al’étude des dogmes,
ainsique quelques théologiens (Gruner, Seiler, Doederlein) qui
étudient a la fois la dogmatique et I'histoire des dogmes. |

La confusion de ces deux sciences se comprend sans peine.
L’indifférence pour le dogme recu étant & son comble, il fallait
bien remplir les dogmaliques des matériaux de l'histoire du
dogme, sous peine de n’avoir rien a dire. Manquant d’'un autre
coté de tout souffle spéculatif, on s’imaginait avoir atteint les
derniéres limites du libéralisme lorsqu’on déplorait Uinutile
perspicacité que tant de docteurs avaient déployée au sujet
de tant de problemes sans rapport avec la doctrine chré-
tienne, et les déplorables controverses qui avaient fait tant de
tort & 1’église chrétienne. On ne savait plus voir dans Phistoire
que les jeux arbitraires d’un subjectivisme déchainé. Les per-
sonnages historiques que la substance prédominante du dogme
avait jusque-la relégués a Iarriére-plan surgissent tout & coup
et de toutes parts. Ils remplissent toute la scéne historique,
sur laquelle les intéréts et les passions humaines viennent jouer
le role prédominant. Plus un auteur se montre habile & péné-
trer dans ce bizarre fouilli et & I'analvser psychologiquement,
plus il peut se vanter d’étre passé maitre dans l’art du pragma-
tisme historique. Nul n’excella plusdans cette partie que Planck,
comme on le voit par son Histoire du dogme protestant depuis
la réformation jusqu’a la Formule de concorde. Cet ouvrage est
trés important parce gu’il expose, en remontant aux sources,
toutes les controverses de ’époque de la réformation. Le sub-
jectivisme joue le role prépondérant quand il s’agit de compren-
dre Phistoire ; tout est accidentel ; Pauteur n’a pas la moindre
idée d’une nécessité logique dominant toutle cours du dévelop-
pement.

Le rationalisme fit prédominer également les préoccupations



124 F.-C. BAUR.

subjectives. Tirant tout de la raison, il est dépourvu de sens his-
torique ; mais, comme les cadres de sa dogmatique sont vides,
il est obligé pour les remplir de recourir a I'histoire. 1l fait voir
comment le dogme s’est formé d’une maniere tout & fait acci-
dentelle et comment il se dissout sous les coups de la critique. La
dogmatique et 'histoire des dogmes arrivent ainsi & se confon-
dre, comme dans les ouvrages de Staéudlin et de Wegscheider.
Le point de vue exclusivement subjectif de ces historiens se
montre en ce qu’ils se bornent & exploiter 'histoire pour en
obtenir les matériaux de leur critique rationaliste. L’histoire du
dogme n’a rien a4 gagner & étre ainsi confondue avec la dogma-
tigue. On peut faire la méme observation au sujet de la dogma-
tique de Strauss; ’histoire est sacrifiée & la critique gqui de-
meure la préoccupation principale. Le dogme produit I'effet de
n’étre 14 exclusivement que pour étre critiqué ; on s’attache
exclusivement & son coté négalif, sans tenir nul compte de I'élé-
ment positif, ' |

Nous sommes toutefois redevables 4 la période rationaliste
d’un ouvrage qui dans un certain sens fit époque. Miinscher fut
le premier écrivain protestant qui traita ’histoire des dogmes
dans toute son étendue et conformément & sa notion. Malgré
des qualités incontestables, cel ouvrage a vieilli, parce que les
raisonnements superficiels et toute la conception du rationa-
lisme s’y étalent & leur aise. L’ouvrage d’Augusti avail précédé
celui de Munscher, mais il a tant de défauts qu'on ne saurait
plus s’en servir.

Arrivés presque aux auteurs contemporains, nous en trou-
vons plusieurs qu’il ne vaut guere la peine de caractériser.
Nous ne parlerons que des principaux. L’ouvrage de Baum-
garten-Crusius {itle premier accomplir un progres scientifique
a I'histoire des dogmes. Il est fait avec soin et contient des
trésors d’érudition. Mais ordre, la méthode et la division des
matériaux laissent infiniment & désirer. Divisé en paragraphes
et en explications, ce livre vous placesouvent en face de vagues
abstractions dépourvues de la fraicheur de la vie concréte et de
tout organisme historique.

L’Histoire des dogmes d’Engelhardt se propose uniquerment
de faire revivre les sources, dans les paroles mémes des auteurs.



HISTOIRE DES DOGMES. 125

L’exposition est d’une extréme sécheresse : il ne saurait étre
question d’'un développement partant d’'une idée quelque peu
nette. Il voit bien dans I'histoire des dogmes une série d’efforts
auxquels se livre la raison pour comprendre les dogmes parti-
culiers, mais il n’essaie pas méme de saisir I'histoire des dog-
mes comme une évolution dialectique. '

L’Histoire des dogmes de Meier (1840) se recommande par la
division et 'arrangement, mais les dogmes s’y présentent dans
Iordre chronologique et non d’apres leurs relations systéma-
tiques. ;

Comme la précédente, I’Histoire du dogme de Hagenbach a
le mérite d’abandonner la fausse division en une partie géné-
rale et une partie spéciale. Il suit l'ordre systématique. Ces
trois derniers ouvrages paraissent vouloir rompre avec le sub-
jectivisme en se bornant au simple role de narrateur, sans
introduire leurs appréciations dans le cours du récit. Ce n’est
pas assez pour répondre aux exigences de la notion scientifique
de I'histoire des dogmes.

Nul ouvrage n’a mieux su que celui de Néander faire une
place indépendante & I’histoire des dogmes & coté de celle de
I’église. Il se distingue de lous les précédents par une étude
attentive des sources, mais il manque d’une conception spécu-
lative.

Les catholiques n’ont presque rien fait pour 'histoire des
dogmes. D’apres les explications que Klee donne sur la notion
de I'histoire des dogines dans son manuel, son point de vue ne
parait pas beaucoup différer de celui des protestants. Il avoue
que les dogmes se sont formés dans le cours des temps, bien
que la substance soit toujours restée la méme et n’ait fait que
changer de forme. Malheureusement l’exécution ne répond
guere a ces idées. Exagérant la pensée que le dogme est tou-
jours resté substantiellement le méme, l'auteur tombe dans
une grande monotonie. Les catholiques ne veulent pas que
I’histoire des dogmes soit une science éminemment protestante,
mais jusqu’a présent ils n’ont rien fait pour renverser cette
maniére de voir. Au fond, le catholicisme ne peut renoncer &
I'idée de la stabilité absolue du dogme pour admettre un deve-
loppement réel. Suivre le développement du dogme, c’est tenir



126 F.-C. BAUR,

compte de tous les phénomeénes qui s’y rapportent , de fagon a
distinguer ce qui est accidentel et passager de I’essence méme.
Ainsi pour la période antérieure a la réformation, il faut cons-
tater qu’a coté du dogme recu, touites les autres opinions
échouentet n’arrivent d rien constituer de solide et de permanent.
Mais arrivé & la réformation, on est obligé de reconnaitre que
cette conception du dogme, qui place la vérité toute d’un coté
et 'erreur de l'autre, ne peut se maintenir. Le protestantisme
se distingue justement de toutes les prétendues hérésies qui 'ont
précédé, en ce qu’il a réussli a se constituer & part. C’est la un fait
quicontredit 'assertion catholique en vertu de laquelle le dogme
ecclésiastique serait toujonrs demeuré identique & lui-méme.
Il ne reste plus & Pétau et & Klee que d’ignorer le développe-
ment dogmatique dansle sein du protestantisme, faute d’en sa-
voir rendre compte.

De tout ceci il résulte qu’on ne saurait prétendre que le dogme
demeure toujours identique 4 lui-méme, dans le cours de son
développement. Bien loin de lui prescrire ce qu’il doit étre et
devenir dans le cours des temps, on doit lui laisser la pleine et
entiére liberté de ses mouvements. Mais pour cela il faut s’éie-
ver jusqu’au point de vue de la libre pensée qui est celui du
protestantisme. Les catholiques ont beau dire, 'histoire des
dogmes demeure donc une science protestante. Toutetois le
protestant doit se garder de tomber dans une liberté subjective
et arbitraire. Il s’agit ici d’une liberté qui a ses lois immanentes
et qui se confond avec la nécessité, non pas extérieure et acci-
deuntelle, mais avec celle qui découle de la notion objective de
la chose. Ce qu’ll y ade vrai dans la conception catholique, ¢’est
qu’elle reconnait au dogme son unité objective, mais on a le
tort de se la représenter d’une facon tout a fait extérieure; on
la voit dans I'unité extérieure du dogme recu. On prend la forme
extérieure du dogme pour son essence méme, tandis que l’'unité
vraie, vivante ne peut résider que dans 'esprit s’objectivant dans
le dogme.

Ce n’est que du point de vue spéculatif qu’il est possible de
concevoir celte unité du principe spirituel, car lul seul admet
une vérité absolue. Du moment ou on se place a 'extréme
oppose du catholicisme pour ne voir dans 'histoire que variété



HISTOIRE DES DOGMES. 197

et changement incessant, il n’y a plus de vérité absolue; tout
se morcelle; il n'y a ni unité de mouvement, ni unité de prin-
cipe. Or la pensée spéculative part de ’hypothése qu’il existe
une vérité absolue et par conséquent une conscience absolue.
La science de I’absolu doit aussi avoir I’absolu pour objet, car
un absolu qui ne serait pas tel pour la conscience subjective
ne serait pas un vrai absolu. Du point de vue spéculatif, I'his-
toire des dogmes ne peut étre concue que comme ’évolution
de la verité absolue prenant en elle une forme subjective. En
d’autres termes, le principe du mouvement c’est 'esprit faisant
effort pour arriver & la conscience de lui-méme et obtenir ainsi
le sentiment de son unité. Dans cette évolution, I'esprit s’objec-
tive dans le dogme, il devient & ses propres yeux quelque chose
d’extérieur et d’objectif, mais il rentre ensuite en lui-méme et
s’éléeve jusqu’a la liberté que lui donne la conscience de lui-
méme. Au point de vue spéculatif, il s’agit d’arriver & une con-
science de l'absolu, ce qui ne peut se faire qu’en partant de
I'hypothese que le sujet est lui-méme identique & ’absolu. En
partant de ces idées, on peut aussi reconnailre au milieu des
variétés que présente 1'histoire des dogmes une unité qui n’est
autre que celle du principe en mouvement. Voila pourquol cette
conception spéculative fait essentiellement partie de la notion
protestante de I’histoire des dogmes. Pourvu toutefois qu’on ne
tombe pas dans la conception rationaliste de I’histoire des dog-
mes, tout aussi extréme, tout aussi fausse que celle du catholi-~
cisme. Ce n’est qu’en s’élevant jusqu’au point de vue spéculatif
guon peut enlever & la conception catholique et & celle du
rationalisme qui s’excluent ce qu’elles ont d’étroit, d’arbitraire
et de faux. C’est seulement dans cette direction que notre science
peut avoir son développement subséquent. Dans ces lecons,
coinme dans mestravaux précédents, je m’efforce de faire attein-
dre a 'histoire des dogmes ce terme désire.

J.-F. ASTIE.



	Histoire des dogmes

