
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Histoire des dogmes

Autor: Astié, J.-F. / Baur, F.-C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE DES DOGMES

DE F.-C. BAUR1.

Introduction.

I. Rapports de l'histoire des dogmes avec les autres sciences

théologiques.

L'histoire des dogmes se trouve dans les plus étroits rapports
avec l'histoire de l'église et avec la dogmatique : c'est là ce qui
fait la grande importance de notre science. Comme le christianisme

rentre dans la série des phénomènes historiques, on

n'arrive à en connaître l'essence qu'au moyen de l'histoire. Dès

les premiers temps, il a existé dans l'église comme phénomène
historique. Par conséquent, l'histoire de l'église chrétienne
renferme tout ce qui se rapporte au christianisme, comme
phénomène historique; elle se divise en diverses parties principales,

suivant les faces diverses sous lesquelles la vie religieuse
se manifeste. L'une de ces parties a pour objet la doctrine,
base de l'église dans son développement historique, le dogme
dans le sens le plus étendu du mot. L'histoire des dogmes n'est
donc qu'une partie de celle de l'église. Mais fimportance du sujet

et les difficultés particulières qui l'entourent ont conduit à

le traiter à part. Bien que l'histoire des dogmes ne soit qu'une
partie de l'histoire de l'église, on peut l'enlever à cette position
subordonnée pour la placer sur le même pied. Traitez à part
l'histoire des dogmes, et il ne reste souvent pour l'histoire en

général que le côté extérieur de la vie ecclésiastique. L'une

1 Vorlesungen über die christliche Dotjmengeschichte, von Ferdinand Christian
Baur, weil. Doctor und Professor der evangelischen Theologie an der Universität

Tübingen. Leipiig, Fues's Verlag (L.W. Reisland 1865.)



HISTOIRE DES DOGMES. 77

des sciences embrassant surtout le côté extérieur, l'autre le
côté intérieur, il est aisé de comprendre que celle-ci doit avoir
le pas sur la première. Au fond, le caractère spécial de chaque
période est toujours déterminé par la position que la
conscience ecclésiastique prend à l'égard du dogme. Celui-ci
demeure donc constamment le principe dont les phénomènes
extérieurs ne sont que les conséquences.

La dogmatique est le système des dogmes résultant du

développement historique antérieur, et constituant, à un moment
donné, le contenu de la foi chrétienne. La dogmatique est donc
le résultat de l'histoire des dogmes, le sédiment, en quelque
sorte que le fleuve de l'histoire dépose dans son cours comme
autant d'îlots représentant à un moment donné la vérité
permanente, pour être plus tard dissous par la marche du fleuve
et devenir à leur tour de l'histoire ancienne. En effet, chaque
résultat définitif en apparence doit être à son tour le moment,
l'ingrédient d'un développement nouveau. La dogmatique n'est
donc qu'une partie de l'histoire des dogmes : elle s'en distingue
en ce que le courant incessant qui constitue le fleuve de l'histoire

des dogmes paraît, à la conscience subjective, s'être
définitivement arrêté, et qu'il a l'air de n'avoir coulé exclusivement

que pour produire cette espèce de précipité définitif qu'on
appelle la dogmatique d'une époque. La dogmatique, en vue de

fixer son point de vue, ne peut s'empêcher de se placer dans
le courant de l'histoire des dogmes. Mais si elle se plonge dans

le courant, c'est en se livrant à d'incessants efforts en vue de

l'arrêter, autant que possible, ou du moins pour arriver à la

claire conscience de ce qu'il y a de persistant au milieu du-

changement, afin de dégager l'élément substantiel et permanent
du sein de la conscience empirique qui varie sans cesse. Plus
la dogmatique réussit à se faire une position à part, mieux elle

remplit sa mission : se laisse-t-elle, au contraire, entraîner par
le courant incessant de l'histoire des dogmes, elle est absorbée.

Que de prétendues dogmatiques qui, en présentant d'une
manière plus ou moins complète les diverses opinions, ne diffèrent

pas essentiellement d'une histoire des dogmes Schleiermacher,

dans sa dogmatique, a beaucoup mieux réussi que Hase



78 F.-C. RAUR.

à séparer les deux sciences. Moins on admet dans une dogmatique

de vérités généralement reçues, moins elle répond à sa

notion. Les vérités généralement reçues faisant partie de la
conscience religieuse d'une époque constituent donc la base de

la dogmatique de cette époque. La mission de la dogmatique
est par conséquent de sauvegarder et de défendre aussi

longtemps que possible les convictions qui ont été une fois reconnues
comme partie intégrante de la conscience religieuse et scientifique.

La dogmatique ne pourrait maintenir sa position sans le
sentiment qu'il y a pourtant quelque chose de permanent au
milieu des variations et des changements incessants. L'histoire
des dogmes à son tour ne saurait demeurer tout à fait étrangère
à ce sentiment. Toutefois, ce qui constitue décidément la position

dépendante de la dogmatique, c'est qu'elle est forcée de

reconnaître que tout ce qui, dans un moment donné, paraît
permanent et persistant, n'est que temporaire et doit tôt ou tard être
repris et dissous par le fleuve de l'histoire. Chose étrange ce
sentiment de lutter contre un fleuve irrésistible a été surtout éprouvé

par le théologien qui, de nos jours, a réussi mieux qu'aucun
autre à faire le départ entre l'élément permanent et l'élément
variable, entre la dogmatique et l'histoire des dogmes. Les
manuels de dogmatique du XVIIme siècle ne répondent plus à nos

besoins; les nôtres vieilliront à leur tour; la dogmatique est

condamnée à être périodiquement absorbée par l'histoire des

dogmes. Voilà pourquoi la haute main appartient incontestablement

à cette dernière. Ce qui fait encore ressortir la position

dépendante de la dogmatique, c'est que pour fixer ce qui
est permanent et généralement admis par la conscience
religieuse d'une époque, elle est obligée de s'orienter en se

plaçant au point de vue de l'histoire des dogmes et parfois de

faire assez avant invasion dans le domaine de l'histoire pour
trouver un point ferme. La conscience du dogmaticien a l'histoire

des dogmes pour base ; celui-là seul qui a suivi tout le

développement historique du dogme, qui a bien saisi les diverses

phases de son évolution, celui-là seul peut faire le départ entre

ce qu'il y a de relativement définitif et permanent pour une

époque donnée et les éléments transitoires qui reparaissent

périodiquement.



HISTOIRE DÈS DOGMES. 79

IL L'objet de l'histoire des dogmes.

Les dogmes constituent l'objet de cette histoire. Mais, que
doit-on entendre par là? Chez les Grecs et chez les Romains, ce

mot, qui, étymologiquement et primitivement signifiait décision,
ordre, commandement, servait déjà à désigner des opinions et
des principes philosophiques ayant quelque chose d'absolu, une
valeur générale reconnue par tous. Le mot dogme implique
donc l'idée de quelque chose d'essentiel, de nécessaire, de
fondamental qui possède une valeur absolue. Le mot conserve ce

sens, même lorsque ce qui élève cette haute prétention est
purement arbitraire et n'a qu'une valeur subjective. Dans le Nouveau

Testament, ce mot a une signification tour à tour politique
(Luc. II, 1 ; Act. XVII, 7) et religieuse. (Eph. II, 15; Col. II,
14,20; Act. XVI, 4.)

Les Pères entendirent désigner par le mot dogme
l'enseignement chrétien en oppositionà celui du judaïsme; puis, d'une
manière générale, les principes de l'enseignement chrétien, en

tant qu'ils ont une valeur absolue, et doivent être reconnus
par tous. Le christianisme est le dogme en tant que, à titre de

révélation divine, il a pour contenu la vérité religieuse absolue.
Les dogmes sont donc les enseignements de la foi chrétienne
en tant qu'ils contiennent la vérité chrétienne absolue. Or,
comme ce qui doit passer pour vérité absolue doit être déterminé

aussi exactement que possible, ce dernier caractère se

trouve également impliqué dans la notion de dogme. Les

enseignements de la foi chrétienne sont des dogmes en tant qu'ils
sont exprimés par des propositions qui, autant que possible,
les présentent sous une forme didactique. Ainsi on ne saurait
parler d'un dogme de la Trinité sans se représenter immédiatement

une forme déterminée de cet enseignement.
L'enseignement chrétien, en général, étant le dogme par excellence,
les divers dogmes sont les déterminations particulières de cet
enseignement, la monnaie du dogme par excellence. Pour
écrire l'histoire des dogmes, il faut se placer au point de vue
de la conscience dogmatique la plus récente. La mission de



80 F.-C. BAUR.

l'historien est de suivre le dogme chrétien depuis le tout
commencement à travers les phases diverses de son développement.

Ce n'est donc qu'à la conscience empirique du
moment qu'il peut emprunter la notion de l'objet dont il est
appelé à faire l'histoire. L'historien est toujours obligé de partir
du moment présent pour remonter vers le passé : il doit
refaire à reculons tout le chemin que la chose elle-même a

parcouru, afin d'acquérir conscience des évolutions que le principe

a faites d'une manière exclusivement objective. Cela nous
découvre le lien étroit qui rattache l'histoire des dogmes à

la dogmatique. Il faut que l'historien débute par avoir sous les

yeux tout le système des dogmes, tel qu'il s'est déployé en sa

plénitude dans la conscience dogmatique de son époque. Ce

n'est qu'alors qu'il peut suivre la marche du dogme depuis le

commencement, se plonger dans le mouvement, le suivre pas
à pas, pour découvrir dès le début les éléments du développement

subséquent qui ne peut être que la conséquence nécessaire

de tout ce qui précède. Car enfin, il faut en tout
premier lieu connaître quelle est l'essence d'une chose, savoir ce

qu'elle contient pour se rendre compte de ce qu'il faut chercher

dans son histoire, pour grouper tout ce qui en fait partie
et ne négliger rien de ce qui constitue une phase de son

développement.

Il résulte de tout cela que l'histoire des dogmes doit porter
sur le dogme dans toute son étendue, dans tout son contenu,
tel qu'il s'est déployé dans tout le cours des temps, et avec toutes

les conséquences qui en ont découlé. L'histoire plie-même,
dans sa marche objective, constituant un mouvement continu,
l'exposition historique à son tour ne saurait s'arrêter avant
d'avoir atteint la dernière phase du développement dans le moment

présent. 11 serait arbitraire et opposé à la nature des choses de

fixer un point au delà duquel on ne voudrait pas aller. On ne

saurait donc prétendre arrêter l'histoire des dogmes au moment
où la doctrine d'une église se fixe dans ses symboles. Ceux-ci,
en effet, se bornent à répondre aux besoins de leur temps ; ils

ont leur propre histoire ; le mouvement dogmatique les a dépassés;

il est résulté de tout cela des formes nouvelles de la con-



HISTOIRE DES DOGMES. 81

science dogmatique qui ne sont pas moins importantes pour l'histoire

des dogmes que les anciennes. C'est aussi là un contenu

que le dogme a tiré de son propre sein.

Quant au commencement de l'histoire des dogmes, il faut le

placer au moment où le mouvement dogmatique a commencé.
Sera-ce déjà dans le Nouveau Testament ou après? Ceux qui se

rangent à cette dernière opinion soutiennent que l'histoire des

dogmes doit avoir une présupposition, une base, placée en dehors
du développement historique et le dominant. Si l'histoire du

dogme est l'évolution du dogme, et s'il est vrai qu'il ne puisse

y avoir de devenir sans quelque chose qui devienne, il faut bien

qu'à la base de ce qui change et se modifie sans cesse il se

trouve un certain substratum permanent, qui demeure la vérité
identique à elle-même, à l'abri de tous les changements divers

que les opinions humaines ne manquent pas de provoquer dans

tout le cours des siècles. L'histoire des dogmes ne commencerait
donc qu'en deçà de l'enseignement de Jésus et des Apôtres qui
nous présenterait l'élément permanent et immuable.

C'est dans cet esprit que Münscher, au début de la première
période de chaque dogme, place un court résumé de l'enseignement

de Jésus et des apôtres. Sans doute l'enseignement de

Jésus et des apôtres ne saurait être exclu du contenu de l'histoire

des dogmes puisque c'est à lui que celle-ci se rattache.
Reste à savoir seulement si les enseignements du Nouveau
Testament sont bien l'élément permanent et immuable. On peut
admettre dans un certain sens l'enseignement biblique comme
l'élément substantiel servant de base à tout le contenu du dogme;
de sorte que, bien compris, il serait quelque chose de définitif
et de permanent en face des changements qui se produisent
dans l'histoire. Mais il est fort douteux que l'exégèse, comme
on le suppose, suffise à elle seule pour faire disparaître toutes
les différences au sujet du contenu de l'Ecriture.

Tout revient à déterminer l'opinion qu'on se fait de l'enseignement

de Jésus et de ses apôtres renfermé dans l'Ecriture. Du
moment où on le considère à tel point comme un tout qu'il en
résulte une unité complète excluant la moindre différence
essentielle il est tout à fait inutile de s'arrêter aussi longuement

C. R. 1872. 6



82 F.-C BAUR.

qu'on le fait dans les théologies bibliques à un point qui ne

présente encore aucun mouvement historique. Tout change au
contraire dès qu'on part de l'hypothèse que dans le Nouveau
Testament on peut distinguer des tendances et des types divers,
des conceptions différentes de l'enseignement primitif de Jésus.

Il devient alors évident que l'on retrouve, déjà dans le Nouveau

Testament, les commencements de cette évolution qui s'est
poursuivie dans le cours de l'histoire des dogmes. Le contenu du

Nouveau Testament forme donc le tout commencement du
mouvement historique. On peut signaler déjà dans cette première
phase les mêmes différences qui par la suite ont toujours été

en se développant. Mais comme ce commencement du développement

historique se trouve délimité par le fait qu'il est
renfermé dans les livres du Nouveau Testament, on l'a séparé du

reste de l'histoire des dogmes comme formant un tout indépendant.

La théologie du Nouveau Testament est ainsi la
présupposition essentielle de l'histoire des dogmes ; en elle se trouvent
les premiers commencements, les premiers éléments du

développement dogmatique, en tant que déjà dans les écrits du Nouveau

Testament on peut distinguer, sinon les divers types
d'enseignement, du moins quelque chose qui y tend. Sans une
connaissance exacte de la théologie du Nouveau Testament il est

par conséquent impossible de suivre la marche de l'histoire des

dogmes. C'est que la première porte exactement le même
caractère historique que la seconde. Elle est l'exposition des

enseignements du Nouveau Testament, en tant qu'il renferme des

tendances et des types différents, et c'est justement là ce qui la

place dans un rapport très étroit avec l'histoire des dogmes.
C'est là en même temps ce qui distingue l'histoire des dogmes

de la dogmatique, malgré les nombreux points de contact
de ces deux sciences. Ce que la dogmatique aimerait tant
conserver comme permanent devient pour l'histoire des dogmes le

premier chaînon d'une série nouvelle. La dogmatique possède

ainsi dans la théologie biblique un point ferme qui n'est pas

encore engagé dans le développement historique. Mais elle est

intéressée à placer ce point ferme aussi haut que possible et à

ne le trouver que dans l'enseignement de Jésus, en tant que



HISTOIRE DÈS DOGMES. 83

simple présupposition de celui des apôtres. Il est donc hors de

doute que si l'enseignement de Jésus, puisqu'il n'est pas donné
d'une façon immédiate, ne saurait appartenir au mouvement de

l'histoire des dogmes, celui des apôtres y rentre déjà.
L'histoire des dogmes a donc pour objet tout ce qui depuis

le tout commencement du christianisme et de l'église jusqu'à
nos jours a concouru au développement et à la fixation des dogmes

chrétiens. Mais au milieu de ce développement et de ces

déterminations, quel est l'objet propre de l'histoire des dogmes?
Le seul fait que cette histoire tire son nom non pas du dogme
mais des dogmes, implique que le dogme, un en lui-même, va
toujours plus se brisant et se morcelant pour faire mieux
ressortir les différences contenues en son sein. Grâce au fait que
les différences s'accusent toujours plus, de sorte qu'on arrive
à la conscience tantôt de l'une, tantôt de l'autre, à mesure qu'elles

sont formulées d'une façon plus ou moins adéquate, on
obtient une série de déterminations qui dans leurs rapports les

unes avec les autres, peuvent être considérées comme tout
autant de dogmes. Ce qui en soi n'est qu'une simple détermination

du dogme devient dogme à son tour, et cela d'autant plus
que la détermination que le dogme obtient par ce moyen est

plus importante et plus essentielle. Cette détermination s'accuse

avec indépendance pour se donner une existence propre. Plus
il y a de déterminations dogmatiques de ce genre s'affirmant
d'une manière indépendante et pouvant tour à tour devenir le
centre de gravité de la conscience dogmatique, plus l'unité
substantielle du dogme se morcelle en une multiplicité de dogmes
dont chacun devient à son tour une unité, un centre. La substance

unique du dogme se morcelle ainsi, en quelque sorte, en

une pluralité de monades dont chacune à son tour, dans sa
différence d'avec les autres, possède de nouveau l'unité du dogme
et devient un centre substantiel du tout. Il suffit de rappeler
ici les dogmes de la Trinité, de la personne de Christ, du péché,
de la grâce, des sacrements. Chacun de ces dogmes fondamentaux

est à son tour tellement important et riche qu'il peut servir

de point de départ et de centre pour développer le dogme
tout entier. Chaque dogme fondamental contient un article es-



84 F.-C BAUR.

sentiel de la foi chrétienne. On voit assez que l'histoire a eu ses

bonnes raisons pour tirer son nom non du dogme, au singulier,
mais des dogmes. Elle a pour objet le dogme dont les différences
accusées sont devenues autant de centres substantiels en vue
de l'exposer dans sa totalité.

Maintenant, la conscience dogmatique d'une époque pourra
trouver son centre de gravité dans tel ou tel dogme. L'objet de

l'histoire sera donc les dogmes en tant qu'exprimant la
conscience dogmatique d'une époque par les divers rapports dans

lesquels ils se trouvent les uns avec les autres. Chaque dogme

occupe à son tour la première place et imprime son cachet à

une période entière. Plus le mouvement d'une époque se

concentre sur un dogme particulier pour rayonner ensuite dans

diverses directions et pénétrer le contenu de la foi chrétienne
de l'esprit de ce dogme, plus nous devons considérer celui-ci
comme l'expression de la conscience générale d'une époque.
Il va sans dire que les déterminations dogmatiques doivent faire
d'autant plus l'objet de l'histoire des dogmes qu'elles expriment
non pas les opinions d'un individu, mais d'une époque entière.
L'histoire devant reproduire ce que chaque période renferme
en elle objectivement, chaque dogme ne peut être considéré

que comme l'expression de la conscience d'une époque.
On voit assez l'importance qu'ont pour l'histoire des dogmes

les discussions publiques sur des questions dogmatiques, des

résolutions prises àia suite des délibérations des représentants
de l'église chrétienne. Ce sont là tout autant d'objets principaux
de l'histoire des dogmes, à titre d'expression authentique de la

tendance dominante d'une époque. C'est du même point de vue
qu'il convient d'apprécier tous les autres éléments qui doivent
faire l'objet de l'histoire des dogmes. Ce n'est pas à dire que
ce qui n'a pas été l'objet des délibérations et des décisions des

assemblées ecclésiastiques soit sans valeur aucune. Les discussions

d'un synode ne sont que le résultat d'un mouvement qui
a pénétré profondément dans la vie spirituelle d'une époque ;

on ne peut donc saisir toute leur portée sans remonterà ce qui
a été le commencement, l'occasion de la grande importance
qu'elles ontfini par acquérir. Les décisions des conciles ne sont



HISTOIRE DES DOGMES. 85

pas non plus l'unique moyen de conquérir l'assentiment général
aux déterminations dogmatiques. Indépendamment de toute
autorité synodale, les écrits des Pères distingués ont exercé

pendant plusieurs siècles une autorité décisive. Le fait s'explique

par la circonstance qu'ils se sont trouvés les organes fidèles

d'une certaine tendance de l'époque. Au fond, c'est toujours là

qu'il en faut venir pour apprécier la valeur d'un principe pour
l'histoire des dogmes. L'importance de ce principe dépend du

plus ou moins grand rôle qu'il a joué. En se plaçant ainsi à ce

point de vue historique, on voit disparaître la grande antithèse
entre l'orthodoxie et l'hétérodoxie. Quand on réfléchit à tout ce

qu'il y a de relatif dans les formules ; quand on se rappelle que
ce qui a débuté par être de l'hétérodoxie a fini par devenir de

l'orthodoxie, et que l'orthodoxie à son tour a perdu son prestige,
on a peine à comprendre que celle-ci ait plus de droits que
l'autre à occuper une place dans l'histoire des dogmes. Plus
au contraire l'antagonisme entre l'orthodoxie et l'hétérodoxie
est vif et prolongé, plus il importe que l'histoire porte toute
son attention sur les points débattus.

L'objet principal de l'histoire des dogmes porte donc sur les

formes diverses que les dogmes ont revêtues comme expression
de la conscience religieuse des diverses, périodes. Tout ce qui
concerne les dogmes dans l'ensemble et dans les détails trouve
son unité dans la conscience générale d'une époque. La marche

qu'un dogme suit dans son développement nous présente ainsi
des tentatives faites tantôt d'un point de vue, tantôt d'un autre

pour obtenir un centre auquel puisse être rattaché tout ce qui
forme le contenu de la conscience dogmatique. Plus ce point
central est important, plus il pénètre profondément dans tout
l'ensemble des dogmes, plus on est sûr d'avoir en lui la formule
fondamentale de tout un système de dogmes. C'est ainsi que la
doctrine augustinienne du péché, qui tient si étroitement à beaucoup

d'autres dogmes, contient tous les germes d'un système.
Il est dans la nature des choses que dans le développement des

dogmes, après avoir commencé par certains dogmes principaux,
on s'élève ensuite à un point de vue plus général et qu'on ait
en vue les relations qui réunissent tous les dogmes en un sys-



86 F.-C. BAUR.

téme. Cette tendance à systématiser doit aussi faire l'objet de

l'histoire des dogmes. Celle-ci ne doit pas seulement montrer
comment chaque dogme particulier peut être ramené à son

expression scientifique, à sa formule, elle doit encore faire voir
comment le dogme, dans son développement, aspire à réunir
tous les dogmes en un tout scientifiquement ordonné. C'est là

ce qu'on appelle l'histoire de la dogmatique. D'après tout ce

qui précède, on comprend aisément qu'elle doit aussi rentrer
dans l'histoire des dogmes. On a prétendu les séparer sous

prétexte que celle-ci s'occuperait surtout du contenu, l'autre
de la forme. Mais en toutes choses le fond ne détermine-t-il pas
la forme Dès que l'on interdirait à l'histoire de la dogmatique
de s'occuper du contenu, on ne sait plus ce qui lui resterait. Le

rapport formel entre les divers dogmes dépendra toujours de

la conception dogmatique fondamentale qui leur servira de

base. L'histoire de la dogmatique doit être à son tour une
histoire des systèmes dogmatiques. On ne peut se rendre compte
des formes particulières que les dogmes ont revêtues si l'on ne

remonte jusqu'à ce qui constitue leur principe général et
déterminant : car c'est en effet là ce qui fait de tout cet ensemble de

dogmes un système. Pour n'établir entre l'histoire de la

dogmatique et celle des dogmes qu'un rapport arbitraire et
extérieur, il faut se faire une idée peu claire de ce qui constitue la

mission de cette dernière. On n'y voit que l'histoire des dogmes

particuliers qui formeraient l'élément matériel, tandis que leur
agencement représenterait l'élément formel. Mais il ne faut pas
oublier qu'il s'agit également de faire l'histoire du dogme dans

son unité et celle-ci n'est nullement formelle : s'il y a une
pluralité de dogmes, c'est uniquement parce que le dogme un s'est

brisé, épanoui en une pluralité de dogmes qui sont les moments,
les éléments constitutifs de sa notion. L'histoire des dogmes a

pour objet et les éléments et la notion. Tout en expliquant et

en justifiant l'existence particulière de chacun des dogmes,
l'histoire doit montrer qu'ils sont parties intégrantes d'une

seule et même notion, les membres d'un système.



HISTOIRE DES DOGMES. 87

III. La méthode de l'histoire des dogmes.

Après avoir signalé ce qui doit entrer dans l'histoire des

dogmes, ce qui en constitue l'objet, il s'agit d'examiner comment
il faut le traiter : Comment on peut arriver à obtenir subjectivement

conscience de ce qui est objectivement donné. La véritable

méthode historique ne peut être que celle qui s'en tient à

l'objet lui-même, suit la marche même de la chose, se plonge
entièrement en elle pour exclure ainsi tous les éléments étrangers

qui ne seraient qu'autant d'éléments subjectifs. Il ne s'agit

pas uniquement de rattacher d'une manière extérieure les
choses les unes aux autres ; il faut s'enquérir des relations de

cause et d'effet, mettre à nu la trame intérieure de l'histoire.
La manière dont tout cela se fait constitue l'essence de la
méthode. Celle-ci doit s'attacher à signaler le marche du développement,

le milieu dans lequel il s'accomplit. Mais^ce mouvement,
on ne doit ni le faire soi-même artificiellement, ni se le
représenter: il doit être immanent à l'objet lui-même. La méthode
de l'histoire des dogmes ne saurait être autre que le mouvement

du dogme lui-même. Celui-ci renferme en son sein le

principe qui l'a poussé à devenir quelque chose historiquement
donné. L'histoire des dogmes tout entière n'ost que la notion
du dogme se brisant en ses divers éléments constitutifs et allant

toujours plus en se déployant. La notion étant la pensée de

l'esprit, ce n'est qu'au moyen de l'essence de celui-ci qu'on
peut apprendre à connaître le mouvement immanent à la
notion du dogme. On entrevoit la haute mission de la méthode.
On voit combien c'est une chose importante d'aller chercher
dans l'essence même de l'esprit ce principe moteur général qui
seul a permis au dogme de s'épanouir en ce que nous appelons

l'histoire des dogmes. On accorde ordinairement que dans

notre science l'important est bien de se rendre compte du

principe général au moyen duquel le particulier sera expliqué.
Mais c'est ici le point où l'histoire des dogmes a le plus de peine
à se rendre compte de son essence. On parle bien de certaines
causes générales se rapportant à l'origine, aux divers change-



88 F.-C. BAUR.

ments que les dogmes subissent, de certains principes qui ont
agi sur l'esprit, sur la matière, sur la forme de la pensée, mais

on fait de tout cela un mélange assez arbitraire d'éléments fort
hétérogènes.

Mùnscher ramène à quatre les causes générales qui ont agi

pour amener les changements que les dogmes ont subis : 1° la

nature de l'esprit humain en général (spéculation, progrès,
temps de calme, retour en arrière, passions humaines); 2° les

milieux divers dans lesquels les chrétiens ont vécu : différence
de climat (orient et occident), circonstances intérieures des

chrétiens (constitution et usages ecclésiastiques) et
extérieures (condition des religions refoulées par le christianisme);
3° les changements dans les besoins des diverses époques;
4° les changements divers survenus dans les sciences auxiliaires
de la dogmatique (exégèse, philosophie, histoire). — Tout cela

est extérieur et superficiel.
Chez Baumgarten-Crusius, on doit signaler un manque de

logique dans Fenumeration des causes et surtout l'absence
d'un principe général dominant le tout : les discussions des

apôtres, l'application qu'ils ont faite des idées chrétiennes ont
donné lieu à des études dogmatiques, à la formation de
certains systèmes ; l'état de la Bible, son interprétation littérale,
le besoin de l'esprit humain de s'élever du sentiment à l'idée,
de la foi à la science, de passer de la pratique à la théorie, de

systématiser ; l'esprit de certaines époques et des religions
étrangères ; l'histoire générale de l'humanité, le développement
du christianisme et de l'église ; climat, mœurs, caractère national;

constitutions, législations, judaïsme et paganisme,
philosophie; docteurs et chefs de l'église. L'auteur,—cette remarque
suffira, — ne signale guère que des causes extérieures comme

ayant agi sur l'histoire des dogmes. La seule exception c'est la

tendance générale de l'esprit humain. En divisant l'histoire des

dogmes en générale et en spéciale, Baumgarten-Crusius ne fait

que combiner d'une manière purement extérieure ce qu'on a

appelé la méthode chronologique et la méthode systématique.
On n'arrive pas à l'unité, laute d'avoir pénétré plus loin que la
surface et pour s'en être tenu à l'extérieur.



HISTOIRE DES DOGMES. 89

C'est aussi là le défaut de Néander. Il est d'autant plus frappant

que ce théologien a rompu avec tout ce qu'il y a d'extérieur

dans la manière de comprendre et d'exposer l'histoire.
Bien loin de ne voir que des subtilités dans les controverses
des anciens temps, il reconnaît qu'elles avaient leur raison
d'être dans la nature même des choses. Pour ne pas être
exposé à attribuer un trop grand rôle, soit aux circonstances
extérieures, soit aux individualités, Néander demande qu'on se

place au centre même de tout le développement dogmatique ;

les controverses d'un moment donné sont les conséquences
naturelles des points de vue opposés qui se sont formés pendant
une période dans la manière de concevoir le dogme chrétien.
Mais comme chaque période est déterminée par celle qui l'a
précédée, il faut se demander quel doit être, en dernière
analyse, le point de départ du développement dogmatique en général.

Néander explique tout par la grande antithèse du réalisme
et de l'idéalisme. Mais d'où vient-elle à son tour? Evidemment
de la nature humaine en général. Le dogme chrétien prendrait
une forme différente suivant que les individus seraient
naturellement portés au réalisme ou à l'idéalisme. C'est là le côté
défectueux de la conception de Néander. Comme la nature
humaine n'a d'existence que dans les individus, nous ne
rencontrons dans tout le cours de l'histoire que des individualités.
Néander ne s'élève pas plus haut que la considération
psychologique. L'élément général, qui est le principe du mouvement
de l'histoire, devient une pure abstraction : la nature humaine,
qui dans sa généralité est une notion purement abstraite. Il ne
s'élève pas jusqu'à cette généralité concrète, l'esprit pensant,
qui possède dans la nature même de la pensée le principe de

son mouvement, et qui dans les individus, membres vivants de

l'organisme historique, s'efforce d'arriver à la liberté de la

conscience de lui-même. Aussi, bien qu'il s'efforce de saisir
tout leur sens profond, les phases diverses du développement
dogmatique demeurent chez Néander de simples opinions,
les opinions subjectives de quelques individus. Nous n'arrivons
jamais à des pensées de l'esprit déterminant la notion de la
chose elle-même, vraie en soi, indépendamment de toute



90 F.-C BAUR.

opinion subjective, de la forme accidentelle qu'elles peuvent
revêtir dans la conscience individuelle, et ne pouvant par
conséquent être comprises que du point de vue général de la
spéculation. Grâce à ce qu'il y a de défectueux dans le point
de vue de Néander, on ne peut jamais remarquer chez lui le

progrès immanent de l'histoire. On voit toujours apparaître
des individualités nouvelles, mais jamais de nouvelles époques
de développement, résultat de la nécessité intérieure des choses.

Il ne se passe rien de réellement nouveau ; les vieilles choses

vont se reproduisant sans cesse; les controverses nouvelles ne
sont que la répétition des anciennes sous des formes
nouvelles. Dans la lutte provoquée par la réformation entre le

protestantisme et le catholicisme, Néander ne sait voir qu'une
reproduction de l'ancienne controverse entre Augustin et
Pelage. Tout se divise en supranaturalisme, mysticisme, tendance

contemplative d'une part, et en spéculation, tendance rationnelle,

rationaliste, exclusivement intellectuelle, dialectique,
d'autre part. Mais tandis que les matériaux se rangent ainsi à

droite ou à gauche, se classant d'après les principales catégories,

on obtient, il est vrai, certaines tendances marchant
parallèlement, mais on cherche en vain au milieu un grand courant
progressif de l'esprit. La plus grande antithèse sur laquelle tout
repose, est d'une part, le christianisme pénétrant l'humanité
comme un levain et d'autre part la nature humaine diversement
pénétrée, suivant les aptitudes diverses des individus. La conception

ne peut s'élever au-dessus de cette antithèse ; on ne sort

pas du cercle étroit de certaines oppositions qui se reproduisent
sans cesse. Cette conception de l'histoire ne soupçonne pas

que, bien loin de se borner à s'opposer l'un à l'autre extérieurement,

le christianisme et la nature humaine forment une unité,
parce que le christianisme a sa base dans l'essence même de

l'esprit qui, par conséquent, ne saurait prendre à l'égard du
dogme une attitude exclusivement négative. Ici encore il nous

manque quelque chose de vraiment général renfermant tout
en soi et pouvant en laisser tout sortir. La méthode de l'histoire

des dogmes n'est pas la simple reproduction du mouvement

du dogme lui-même, aussi n'obtient-on pas de progrès



HISTOIRE DES DOGMES. 91

vraiment vivant. On voit divers facteurs qui agissent, mais
l'unité du mouvement manque, parce que celle du principe fait
défaut.

Rosenkranz, dans son Encyclopédie des sciences théologiques,
a essayé de concevoir l'histoire des dogmes comme un
développement continu, déterminé par l'harmonie intérieure des

éléments qui la constituent. L'analyse, la synthèse, l'élément
systématique sont les trois principes qui pénètrent surtout le

développement de l'histoire des dogmes dans les diverses
périodes. Au sein de l'église grecque, qui est celle du sentiment
substantiel, la connaissance dogmatique est analytique, c'est-à-
dire elle morcelle la foi régnante, qui est en elle-même savoir
et pensée, en ses diverses faces, pour exprimer ensuite ces

différences comme propositions générales. C'est ainsi qu'un
dogme vient s'enchaîner à un autre jusqu'à que tous les traits
caractéristiques de la foi chrétienne éclatent dans tout leur jour.
Dans l'église romaine la connaissance devient synthétique. Les
dogmes existent déjà. Ils sont admis comme vrais ; il ne s'agit
plus que de les prouver. Cette méthode, qui consiste à justifier
les dogmes au moyen des preuves logiques, a le défaut de ne

pas produire elle-même les matériaux, mais de les recevoir
d'ailleurs. Comme il y a encore divorce entre le fond et la forme,
on obtient tout au plus un assemblage plus ou moins heureux
de dogmes divers avec les preuves qui les accompagnent. Avec
le protestantisme, nous voyons apparaître la connaissance

systématique dont le nerf, l'âme, est l'idée avec son mouvement
immanent. Là, il s'agit moins de quelques dogmes particuliers
ou des preuves à l'appui, mais bien d'établir certains
principes. Dans la lutte provoquée par ce qu'ils ont d'excessif, ces

principes s'élèvent d'eux-mêmes à cette unité organique qui
peut seule répondre aux exigences de la science en se développant

elle-même d'une manière vivante. La méthode n'est plus
que ce qu'elle doit être en réalité : le mouvement dialectique
du contenu lui-même; la longue querelle de la théologie et de

la philosophie se trouve enfin vidée.
Le défaut de la conception de Rosenkranz c'est de ne déterminer

le mouvement du dogme que d'après l'activité formelle



92 F.-C BAUR.

de l'esprit. En prenant ainsi une attitude tour à tour analytique,
synthétique, systématique à l'égard du dogme, l'esprit considère

l'objet de la connaissance comme quelque chose d'extérieur

qui lui est donné à l'avance. Il reste toujours à savoir
d'où vient cet objet sur lequel s'effectuent ces diverses opérations

intellectuelles. Bosenkranz n'est pas heureux quand il
désigne sous le nom d'activité synthétique le fait d'établir la
vérité du dogme par des preuves formelles : ce n'est encore là

que de l'analyse. Il ne prouve pas non plus la nécessité de

passer de l'analyse à la synthèse, et de celle-ci à la systématisation.

De plus, comment peut-il être question d'une connaissance

absolue se créant son propre objet, alors que dès le
commencement le dogme est présenté comme donné du
dehors à l'esprit? Il faut que déjà dans les deux premières phases
nous ayons le mouvement dialectique de l'objet; il faut
admettre au point de départ l'identité du sujet et de l'objet.
L'analyse, la synthèse et la systématisation sont juxtaposées
d'une manière trop extérieure, faute d'avoir été dérivées ; de

l'essence même de l'esprit et d'avoir été présentées comme son

mouvement immanent. Le seul progrès accompli par Rosenkranz

consiste à avoir placé le principe de développement continu

dans l'esprit lui-même. Il a établi avec beaucoup de raison

que les facteurs extérieurs (climat, nationalité, individus, etc.)
ne peuvent jamais avoir joué un rôle décisif.

Kliefoth (Introduction à l'histoire des dogmes, 1839) s'est

également élevé contre l'empirisme grossier pour se rendre
compte de l'essence même de l'histoire des dogmes. Il admet
trois grands cycles dogmatiques : celui de la théologie dans le

sein de l'église grecque ; celui de l'anthropologie dans l'église
romaine ; celui de la sotériologie dans le protestantisme. L'erreur

principale de cette conception consiste à n'admettre
qu'une différence du plus au moins d'une période à l'autre. Le

dogme va en augmentant en quantité, en quelque sorte, d'une

période à l'autre, mais cela tient uniquement à l'attitude
différente que la conscience humaine prend à son égard. Le
changement que subit le dogme d'une période à l'autre consiste non
pas dans une différence de quantité, mais en ce que même ce



HISTOIRE DES DOGMES. 93

qui existe déjà devient autre. Kliefoth signale ensuite le
développement intérieur de chaque période et les lois qui y
président. Les dogmes sont d'abord analysés et formés; puis
réunis par la méthode synthétique et consacrés par les confessions

de foi ; enfin arrive la systématisation. Mais à peine formé
et arrêté, le dogme commence à se dissoudre. L'esprit se

détourne de ce qui est cristallisé dans les symboles pour aspirer
peu à peu et sans s'en rendre compte vers quelque chose de

nouveau. Le dogme, lui, est hors d'état de s'approprier ces

éléments nouveaux ; vieilli, il se dissout en ses éléments
constitutifs ; l'esprit scientifique s'en détourne pour porter son
attention sur la nouvelle vie chrétienne qui a surgi, et, en

s'efforçant d'en comprendre les éléments constitutifs, il forme
la transition pour arriver à une période nouvelle. Deux
courants caractérisent cette troisième période, l'un qui porte
vers les symboles et le passé ; il donne naissance au traditionalisme,

à la scolastique, au piétisme, dont la dissolution engendre
l'indifférence et le rationalisme; puis vient le courant de la

mystique représentant les éléments nouveaux. D'abord informe
et vague, cette tendance prend peu à peu de la consistance en

s'appropriant les éléments de vérité qui se trouvent dans les

autres ; puis, à la suite d'une grande phase de syncrétisme, les
tendances diverses s'unissent pour constituer le principe d'une
période nouvelle qui se développe en suivant la marche déjà
indiquée. — Une théorie qui fait tout aboutir à un syncrétisme
général dans lequel elle voit le plus beau résultat du développement

du dogme, se contredit elle-même. Il n'y a ni progrès
ni résultat acquis ; le même cycle historique va se répétant
sans cesse. Les mêmes phénomènes se reproduisent dans chaque
période; il n'y a ni progrès ni résultat acquis, maisune incessante
monotonie. Puis, comme ces phases diverses, d'après Kliefoth,
ne sont que les divers points d'arrêt d'une seule et même
période, il en résulte que toute l'histoire des dogmes ne peut
former qu'une seule période. Il ne reste plus qu'à prendre chacun
de ces points d'arrêt comme autant de périodes, mais alors en
constatant de l'une à l'autre, non pas une simple différence du
plus au moins, mais bien une différence spécifique.



94 F.-C BAUR.

L'erreur fondamentale de toutes ces tentatives diverses tient
à ce qu'on ne se fait pas une juste idée de l'évolution, du procès
historique que la méthode a pour mission de reproduire. La
méthode vraie ne peut être autre chose que le mouvement
immanent de l'objet lui-même, le mouvement de l'idée se mouvant

elle-même. Mais ce mouvement propre de l'idée n'est
autre que celui de l'esprit, en tant que l'activité, le mouvement

de l'esprit n'est autre que la pensée. Pour obtenir la
notion du dogme, il faut donc remonter jusqu'à l'essence de l'esprit

pensant. L'idée en elle-même, en tant que vivante et se

mouvant elle-même, ne pouvant être autre chose que l'esprit
dans son activité comme pensant, pour saisir la notion du

dogme chrétien, même quant à son contenu, il faut l'expliquer
par l'essence même de l'esprit. De même que le christianisme,
le dogme chrétien doit être subordonné à la notion supérieure
de religion qui n'est à son tour dans son essence qu'un rapport
de l'esprit avec l'esprit, dans lequel celui-ci, au moyen de
l'activité de la pensée, se réconcilie avec lui-même. Toute pensée
est réconciliation de l'esprit avec lui-même, en vue de devenir

pour la conscience ce qu'il est déjà en lui-même et d'arriver
ainsi, au moyen de la pensée, à s'affirmer comme esprit pensant
et conscient. Dans le fait de la pensée, l'esprit se prend lui-
même pour objet ; il se distingue de lui-même ; il pose en face

de lui quelque chose qui diffère de lui-même, pour arriver à

statuer l'unité entre lui et ce qui diffère de lui, pour s'élever
au-dessus de cette différence, se ramasser en quelque sorte en

lui-même et devenir, dans cette unité de l'esprit subjectif et

objectif, l'esprit libre, conscient. Cette activité double de l'esprit

qui consiste à sortir de lui-même, pour rentrer ensuite

en lui-même, ou encore cette différence dans l'unité et cette
unité dans la différence est le principe du mouvement de l'esprit

qui détermine toutes les autres phases de l'activité
spirituelle. C'est de ce point de vue-là qu'il faut également considérer

le mouvement du dogme chrétien. Celui-ci a pour
présupposition la révélation chrétienne. Celle-ci est à son tour un
acte de l'esprit. Elle présente à l'esprit conscient un objet
comme immédiatement donné, afin qu'il devienne l'objet d'une



HISTOIRE DES DOGMES. 95

foi remplie elle-même du contenu de l'idée absolue. Saisi palla

puissance de l'esprit absolu, le sujet éprouve le besoin de se

plonger, avec toute son activité intellectuelle, dans l'étude de

cet objet, la révélation, qui lui est présentée comme venant
immédiatement de Dieu, et cela pour obtenir conscience de ce

qu'elle renferme, afin d'acquérir une pleine et entière
représentation de ce qu'elle contient. On peut appeler cette opération

une analyse de l'objet. Mais ce n'est pas à dire que les

déterminations qu'on fait du contenu de la foi, au moyen de

cette analyse, possèdent le même caractère objectif que la foi
elle-même, qui, elle, renferme en soi tout le contenu de l'idée
absolue. C'est seulement le sujet qui s'explique à lui-même et

qui analyse le contenu de la foi, qui se plonge en lui avec sa

pensée et ses représentations. Aussi, tout en paraissant accuser

seulement le contenu objectif de la foi, au moyen de ses

formules, il se pose lui-même en face de lui-même ; il s'objective

lui-même. Les représentations, les jugements, les réflexions

dans lesquelles le sujet transforme le contenu de la
conscience religieuse passent sous la forme de principes de foi et
de doctrines comme autant de vérités objectives, absolues,
données d'une manière immédiate, tandis qu'elles ne sont en réalité

que les reflets de la conscience subjective qui se les représente.

La première période de l'histoire des dogmes, l'histoire de

l'ancienne église, montre de la manière la plus claire que c'est
bien ainsi que les choses se sont passées. Il n'y a pas de période
plus riche en assertions dogmatiques, en formules et en dogmes

qu'on présente comme autant de vérités inébranlables ;

jamais on ne vit tant de conciles dont les débats portent à peu
près d'une manière exclusive sur des questions de dogme.
C'esJ; l'époque de la plus grande fécondité dogmatique ; on dirait
que le dogme éprouve en quelque sorte le besoin de déployer
extérieurement tout ce qui est renfermé dans son sein. Pendant

que le sujet s'abandonne ainsi au besoin qui le presse, qu'il
consacre toute sa force à formuler des dogmes et à s'objectiver
en eux, il éprouve une certaine satisfaction intérieure ; il ne

peut se sentir un avec le dogme que quand celui-ci a pris



96 F.-C BAUR.

une forme déterminée et cela parce que la forme donnée au

dogme est tirée de celle que le croyant possédait déjà en lui-
même. Chaque fois que le dogme obtient une détermination
nouvelle et allant au fond des choses, il est aisé de montrer que
cela repose sur un certain intérêt subjectif; certaines conceptions

dominantes de l'époque sont appliquées au dogme, ce qui
explique pourquoi les formules nouvelles trouvent généralement

de l'écho dans la conscience des contemporains. Le sujet
met ainsi le dogme à l'unisson avec lui, et prend à son égard
une attitude libre qui convient entièrement à sa conscience

religieuse. Mais, d'autre part, il ne tarde pas de résulter de tout
cela un rapport qui est loin d'être celui de la liberté. Plus le

sujet en vue de pénétrer le dogme s'objective en lui, plus il lui
fait le sacrifice de sa liberté. Les formules dans lesquelles le

dogme se fixe acquièrent une autorité qui s'impose au sujet, à

laquelle il ne saurait plus se soustraire. Il s'affirme dans ces

formules une certaine objectivité qui, bien qu'elle soit l'œuvre
du sujet, acquiert une puissance indépendante qui en resserre le
mouvement dans des limites toujours plus étroites. Il suffit de

rappeler la tournure que les choses ont prise après le concile
de Nicée. Les conciles se succèdent, les dogmes s'ajoutent aux
dogmes jusqu'à ce qu'il se forme tout un cycle de doctrines. On

sait quelle en fut la conséquence. Comme tout ce que l'église
avait officiellement sanctionné devenait immuable, l'individu
n'eut plus aucune liberté d'opinion; il dut se soumettre sans
réserve aucune à l'autorité ecclésiastique. Le dogme se présenta
comme une barrière qu'il ne pouvait être question de renverser
et on dut s'en sentir d'autant plus gêné à mesure qu'on acquit
toujours plus le sentiment que cette limite était purement
arbitraire. Et ce sentiment ne pouvait manquer de se faire jour
tôt ou tard, vu que des formules d'une origine souvent si

accidentelle, si peu d'accord entre elles, ne pouvaient à la longue
continuer de satisfaire l'esprit. Ainsi conçue, l'histoire du dogme
tout entière nous apparaît comme une lutte incessante de l'esprit

avec lui-même : éternellement en lutte avec lui-même, il ne

peut jamais arriver àse mettre d'accord; semblable à Pénélope,
il ne cesse de défaire sa toile pour la recommencer de nouveau.



HISTOIRE DES DOGMES. 97

A peine s'est-il limité et lié lui-même au moyen d'une autorité
déterminée qu'il cherche à s'y soustraire et à s'en débarrasser.
Ce qu'il a tiré de son propre sein afin de s'objectiver en lui ne
tarde pas à devenir quelque chose d'extérieur, d'étranger;
tout son besoin est de se l'approprier à nouveau pour le maîtriser,

pour se réconcilier avec lui.
Nous entrons alors dans la seconde période du développement

du dogme. En face de la conscience individuelle se dresse

le dogme revêtu de toute la puissance que lui confère son objectivité

extérieure. Mais le sujet éprouve toujours plus le besoin
de s'assimiler le dogme de lui enlever ce qu'il a d'extérieur

pour lui trouver un point de contact avec sa propre conscience.
Ce besoin, le sujet l'a bien éprouvé dès le commencement, mais
il a dû le sacrifier à la nécessité de s'objectiver dans le dogme

pour ne le laisser poindre que dans certains phénomènes peu
importants. Maintenant, au contraire, que grâce à l'autorité de

l'église, le dogme se présente avec une objectivité imposante,
le sujet est d'autant plus pressé de se poser en face du dogme
avec toute l'énergie dont sa conscience est susceptible, pour
voir jusqu'à quel point il peut le dominer. Il s'agit maintenant de

faire prévaloir la liberté du sujet en face de la tyrannie exercée

par le dogme. Et ce qui caractérise cette seconde période, c'est

que cet essai d'émancipation ne peut avoir lieu à l'égard de

quelques dogmes isolés; il doit porter sur l'ensemble de la

doctrine; il s'agit d'efforts accomplis au nom d'un principe
commun, avec un sentiment croissant et toujours plus distinct de
la tâche à accomplir. Cost là ce qui distingue essentiellement
le dogme du moyen âge de celui de l'ancienne église, c'est là

ce qui donne à la scolastique une si grande importance, comme
forme nouvelle de la conscience dogmatique.

La scolastique s'efforce avant tout d'enlever au dogme ce

qu'il a d'extérieur, d'immédiat ; il s'agit de s'assimiler ce qui est

empiriquement donné, et qui repose exclusivement sur l'autorité

de l'église ; ne se contentant pas de croire, les scolastiques
veulent savoir, comprendre ce qui est déjà objet de foi. Le

dogme est sans contredit vrai en lui-même, mais justement
pour cela sa vérité doit pouvoir être prouvée. La scolastique

C. R. 1872. 7



98 F.-C. BAUR.

prétend se rendre compte de ce qu'il y a de rationnel dans le
dogme. Bien qu'à la suite des démonstrations de la scolastique
le dogme demeure exactement ce qu'il était antérieurement,
l'attitude prise par la conscience est tout autre. La conscience
s'est assimilé plus ou moins le dogme ; quoique dans un sens

limité, il s'est établi entre elle et lui un certain accord. Il y a

progrès, car l'esprit s'efforce de briser des chaînes qu'il a lui-
même forgées. Malgré tout cela la scolastique était entrée dans

une voie qui ne pouvait conduire au but. Tout en poursuivant
l'émancipation du sujet, elle le laissa plus asservi quejamais. Le

dogme ne perdit jamais ce caractère extérieur qu'elle s'efforçait
de lui enlever; il demeura toujours une barrière infranchissable,

un point de départ, une hypothèse absolue au-dessus de

laquelle l'esprit scolastique ne put jamais s'élever. Voilà pourquoi
tous les moyens que la scolastique mit en œuvre pour s'assimiler
le dogme furent exclusivement formels ; on se contenta de

grouper les raisons pour et contre, de le soumettre à une analyse
logique, de faire valoir toutes les considérations en faveur de ce

qui devait être prouvé, c'est-à-dire de ce qui était déjà supposé
vrai. Bien que la tendance de la scolastique fût éminemment
rationnelle, on n'aboutit jamais proprement à une rupture avec
le dogme. Quand le doute se montra, il n'alla jamais bien au fond
des choses. On eut beau examiner le dogme sous toutes ses

faces, il demeura essentiellement le même. Tous les efforts en

vue de lui donner une grande clarté formelle, de le rendre
rationnel eurent pour effet, bien loin d'émanciper le sujet, de

l'enchaîner toujours plus à l'objet. L'esprit succombe sous la

masse des matériaux que la scolastique réunit pour exposer
systématiquement la doctrine ecclésiastique. Il est impossible
d'imaginer un esclavage plus oppressif que celui du formalisme

qui envahit la théologie.
De la l'absolue nécessité d'entrer dans une troisième phase

qui permettrait de réaliser l'idéal que le moyen âge avait poursuivi

en vain. Celui-ci était parti de l'hypothèse parfaitement
juste qu'il devait y avoir une entente possible entre l'esprit et
le dogme, par suite du lien intime qui les rattachait l'un à l'autre.
Mais, pour arriver à constater cet accord, au lieu de supposer



HISTOIRE DES DOGMES. 99

le dogme parfaitement exact, il fallait débuter par s'assurer de

sa vérité. On ne devait pas craindre de le dominer pour rompre
avec lui, dès qu'il présenterait à la conscience des éléments non
assimilables. Or, grâce au caractère que la scolastique avait
imprimé à la dogmatique, ces éléments-là devaient abonder.

Si jusque-là la conscience religieuse s'était sentie identique
avec le dogme, il se fit une scission qui les mit dans une hostilité

irrémédiable. Le sujet acquit le sentiment de sa liberté ;

il ne tint plus pour vrai le principe sur lequel le dogme reposait

; il dut en chercher un autre essentiellement différent. On

mit donc en avant le principe de l'autorité de l'Ecriture seule,

reposant à son tour sur cet axiome que la conscience ne doit
reconnaître pour vrai que ce que la raison lui présente comme
revêtu de ce caractère. Le sujet émancipé sent qu'il doit pouvoir

se trouver d'accord avec la vérité qui constitue le contenu
essentiel du dogme. Malheureusement le principe nouveau ne
prévalut pas dans la chrétienté tout entière. Tandis que les

uns s'émancipaient au nom du principe nouveau, les autres ne
voulurent pas en entendre parler et demeurèrent toujours plus
enchaînés à l'ancien point de vue.

Cette période nouvelle sera ainsi dominée par l'antithèse du

protestantisme et du catholicisme. Le progrès ne s'effectua
donc que dans un cercle déterminé, tandis qu'à côté on se
constituait en réaction. Le principe nouveau, déjà sous ce point de

vue, trouva dans la conscience de l'époque des limites qu'il
ne put rompre ; dans le sein du protestantisme lui-même, il
rencontra des difficultés de divers genres qui arrêtèrent son
libre essor. Il dut essuyer bien des résistances avant
d'arriver à s'affirmer avec la pleine et entière conscience de ce

qu'il devait être. Il fallut bien du temps et des controverses
avant que les protestants eux-mêmes arrivassent à se rendre
clairement compte de ce qui était impliqué dans leur principe.
Un des résultats les plus importants de ce développement
dogmatique, c'est que les rapports purement formels et extérieurs
établis entre la théologie et la philosophie prirent fin. Ces deux
sciences furent forcées de se toucher par ce qu'elles avaient
de central, de se préoccuper des mêmes intérêts. La théologie



100 F.-C. BAUR.

sentit toujours mieux qu'elle ne pouvait s'acquitter de sa mission

qu'en se plaçant au point de vue de la liberté, qui est
éminemment celui de la philosophie. On abandonna toujours plus
l'axiome du moyen âge qui admettait deux vérités, l'une en

théologie, l'autre en philosophie. Il n'y a évidemment qu'une
vérité, par conséquent l'opposition entre la théologie et la
philosophie doit tendre toujours plus à disparaître.

Bevenons à la méthode en vue de laquelle nous avons dû

entrer dans ces détails. Elle doit donc consister à suivre, à

reproduire le mouvement immanent du dogme lui-même. Dès

que l'histoire des dogmes forme un tout, un ensemble, une
évolution, un procès dont les phases sont déterminées par les
éléments qu'il contient; du moment où tout ce qui précède est
la presupposition nécessaire de ce qui suit et ce qui vient après
le résultat inévitable de ce qui l'a précédé, si bien que les
formes diverses du dogme ne puissent être considérées que comme
les phases, les moments d'un principe un, la vraie exposition
historique sera celle qui présentera ce fait dans tout son jour.
De toutes les méthodes la plus défectueuse sera celle qui perdra

de vue l'ensemble pour s'arrêter aux détails, au côté
extérieur et accidentel des choses, sans jamais s'élever jusqu'à l'esprit

qui seul peut être le principe moteur de tout le mouvement.
Toute l'évolution du dogme s'accomplit entre deux pôles qui
doivent finir par se rencontrer dans l'unité de l'objectivité et
de la subjectivité. D'une part nous avons le dogme dans sa
vérité objective que l'esprit est appelé à s'assimiler en se convainquant

toujours plus de sa certitude ; d'autre part la certitude
du sujet n'est pas moins absolue ; il faut qu'elle coïncide
pleinement avec celle du dogme. C'est entre ces deux points
extrêmes que s'accomplit toute l'évolution du dogme, qui n'est

autre que le travail de l'esprit se livrant à des efforts incessants

pour arriver à s'assimiler en toute liberté le contenu absolu du

dogme. Dans chaque forme nouvelle qu'il prend, il faut voir une
tentative nouvelle de l'esprit de mieux s'assurer delà vérité, de

mieux s'en approprier le contenu. Mais on a beau progresser,
on sent toujours que la dernière formule est inadéquate comme
le reste ; voilà pourquoi, une fois commencé, le travail d'assimi-



HISTOIRE DES DOGMES. 101

lation ne peut être arrêté; il porte en son sein le principe
même du mouvement ; l'idée doit parcourir toutes les phases ;

il faut qu'il y ait, par conséquent, des formes de la conscience

subjective servant à exprimer l'union, la pénétration intime et

l'accord de l'objectivité et de la subjectivité. Sans un terme
pareil, le travail de l'esprit serait tout à fait inutile, une évolu-

lution, un procès à l'infini qui n'aboutirait à rien. Du moment
donc où l'on se représente le développement du dogme comme
un procès immanent, il faut partir de la supposition que dès le

point de départ le dogme n'est pas étranger à la nature de l'esprit

; qu'il n'est que l'esprit qui, s'étant pris lui-même pour
objet, est occupé à se réconcilier avec lui-même dans cette
antithèse de l'objectivité et de la subjectivité.

Le cours entier de l'histoire des dogmes devient, par conséquent,

une évolution continue qui n'est autre que celle de l'esprit
lui-même. Ace titre,l'histoire des dogmes renferme un élément

critique et on peut dire qu'elle est sa critique ou qu'elle aboutit

à résoudre les dogmes en pensées. C'est là le côté négatif
de l'évolution correspondant au côté positif qui vient d'être
signalé. Le dogme ne peut se livrer à toutes les évolutions qui
viennent d'être signalées sans prendre une attitude négative
à l'égard de tout ce qu'il laisse en arrière en avançant. On ne

peut adopter une formule nouvelle qu'après avoir reconnu
l'insuffisance de celle qui a régné jusqu'alors. Le principe même
du mouvement consiste en ceci que les formules ne peuvent
jamais reproduire l'essence de la chose que d'une façon inadéquate,

ce qui pousse la conscience à en chercher sans cesse
de nouvelles, vu qu'elle ne peut prendre son parti de la
contradiction qu'elle constate. L'édifice ne paraît s'élever que
pour s'écrouler sur lui-même ; l'histoire semble destinée à

n'être qu'un changement incessant de formules, servant à

manifester clairement tout ce qu'il y a d'accidentel et de fini dans
les formes diverses que le dogme revêt successivement. Tout
le développement historique n'aurait donc que le résultat négatif

de justifier la pleine et entière liberté de la conscience à

l'égard de tout dogme déterminé. La réformation déjà, nous
l'avons vu, a pris cette position critique à l'égard du dogme reçu. Ce



102 F.-C BAUR.

qui distingue essentiellement le protestantisme du catholicisme,
c'est la critique ; et plus le principe du protestantisme a été se

développant dans toute sa pureté, plus on a vu l'élément critique
gagner en importance. Mais il faut qu'à cela vienne s'ajouter
l'élément positif. Tout en montrant comment le dogme se
dissout lui-même à mesure qu'il se forme ou se transforme, la
vraie méthode de présenter l'histoire doit s'attacher à signaler
ce qu'il y a de permanent et d'impérissable dans le dogme.

IV. — Les périodes de l'histoire des dogmes.

La division des périodes résulte de la méthode. Il faut reproduire

dans l'exposition historique les grandes phases qui
marquent le mouvement même du dogme. Il y a donc trois grandes
masses (ancienne église, moyen âge, réformation) dans lesquelles
se divisent naturellement les matériaux de l'histoire. Ces trois
périodes peuvent à leur tour se subdiviser en trois autres. Ici
encore il faut éviter tout arbitraire ; les divisions de l'exposition
doivent correspondre au mouvement intérieur de l'idée elle-
même. Baumgarten-Crusius a d'abord admis douze périodes, ce

qui a pour résultat de tout confondre sans marquer suffisamment
les traits caractéristiques de chaque époque. Hagenbach a aussi

admis une division défectueuse qui implique que la doctrine de

l'église est toujours demeurée la même, pour l'essentiel. En

dépit de la prédilection qu'on peut avoir pour le système
ecclésiastique, l'histoire est là pour montrer avec la dernière évidence

que les choses ne se sont jamais passées ainsi. Tout cela tient
à l'erreur qui fait considérer les diverses formules, que le dogme
a successivement revêtues, comme en étant des parties constitutives

L'essentiel n'est pas de savoir si le dogme existe et s'il
jouit de la sanction ecclésiastique, mais bien de déterminer
l'importance qu'il a pour la conscience de l'époque, car après
tout il n'existe qu'en tant qu'il est objet de foi. Plus on tiendra

compte de ce fait, mieux on apprendra à saisir l'histoire des

dogmes tout entière comme une évolution de la conscience

cherchant à s'assimiler le dogme, plus on comprendra que les

dogmes n'ont pas en eux-mêmes une existence objective, qu'ils



HISTOIRE DES DOGMES. 103

n'existent pas comme une chose en soi, indépendamment de la

conscience, mais bien à titre de formes de la conscience individuelle

qui doivent changer avec celle-ci suivant les époques.
L'histoire doit sans doute être considérée comme le mouvement
objectif du dogme lui-même, mais cette objectivité du point de

vue n'empêche nullement de prendre la base d'observation
dans la conscience même du sujet. En effet, le dogme lui-même
implique l'élément subjectif, car enfin l'évolution du dogme
n'est autre que celle de l'esprit lui-même qui possède dans le

dogme, en lequel il s'est objectivé, à la fois son côté objectif et
son côté subjectif.

Tout ce qui précède nous permet de trancher la question
subsidiaire sur la valeur de la méthode systématique, dogmatique

synthétique s'attachant à l'ordre des choses et de la
méthode chronologique qui se préoccupe surtout de l'ordre
dans le temps. En suivant la première on expose les dogmes

d'après l'ordre qu'ils occupent dans la dogmatique et on signale
d'une manière continue les modifications qu'ils ont subies pendant

le cours des diverses périodes. Suivant la marche des temps,
la seconde méthode passe dans une même période d'un dogme
à l'autre, en exposant les opinions et les systèmes auxquels ils
ont donné lieu. Si la première méthode a le grand avantage de

faire ressortir les changements divers qu'un dogme subit dans
le cours des siècles, elle a l'inconvénient de trop l'isoler de son
milieu et des circonstances diverses au milieu desquelles il a

pris naissance. La méthode chronologique a l'avantage de ne

pas séparer ce qui se présente réuni d'après la nature des choses.

Elle fait voir comment, dans les diverses périodes, les dogmes

sont devenus tour à tour l'objet de l'examen dogmatique,
et elle peut exposer sans interruption les doctrines et les
systèmes qui se sont fait remarquer. La difficulté particulière de

cette méthode c'est de réussir à s'attacher à l'exposition des

choses sans trop se préoccuper des personnes. En s'en tenant
à l'ordre chronologique, on tombe dans beaucoup de répétitions

et on manque d'un fil conducteur auquel puissent être
rattachés tous les détails qui ont de l'importance pour
l'histoire. La méthode chronologique est insuffisante parce qu'elle



104 F.-C. BAUR.

doit interrompre sa marche pour donner place à bien des

choses plus importantes qu'on ne le croirait d'abord et qui ne
sont pas fournies par l'ordre des temps.

On a reconnu depuis longtemps que le mieux serait de combiner

ce qu'il y a de bon dans chacune de ces deux méthodes.
Mais il arrive fort souvent qu'au lieu de combiner ces deux
méthodes on les juxtapose, en laissant chacune d'elles former un
tout indépendant. En vertu d'une distinction tout à fait
arbitraire, la méthode chronologique s'attacherait à exposer
l'élément général, tandis que la méthode systématique relèverait
l'élément spécial. Les deux méthodes devraient donc se pénétrer

et se combiner pour en former une seule qui serait la vraie.
Ce résultat ne peut être obtenu qu'au moyen d'une division de

l'histoire en périodes, résultant de la nature même des choses.

On fait droit à l'élément historique, qui doit toujours être
respecté, en admettant la division en périodes, mais dans le sein de

chacune il faut aussi exposer les dogmes particuliers d'après
l'ordre qu'ils doivent occuper pour former un tout organique,
un système. On fait ainsi ressortir la physionomie dogmatique
de chaque période, en signalant les divers traits qui la caractérisent,

en présentant chacun avec la perspective convenable et
variable. On voit ainsi comment et dans quelles circonstances

chaque dogme devient tour à tour centre de gravité. Toutes les

périodes réunies nous présentent alors les diverses phases du

dogme dans le cours de son développement, avec les formes
diverses qu'il revêt pour correspondre à la conscience dogmatique

de chaque époque. L'histoire entière apparaît alors comme
extrêmement variée, mais elle n'en est pas moins le produit
nécessaire de la nature même des choses, le théâtre du développement

organique de la conscience chrétienne éminemment
une. Afin de faire à l'élément général la place qui lui revient,
et pour que le particulier puisse apparaître comme la manifestation

du premier, il convient d'ouvrir chaque période par une
introduction. On présente ainsi la notion encore abstraite dans

son unité pour la voir ensuite s'épanouir et se briser dans des

éléments divers.



HISTOIRE DES DOGMES. 105

V. — Rapports de l'histoire des dogmes et de l'histoire de la

philosophie.

Ces rapports sont des plus intimes. Les problèmes sont
souvent les mêmes pour les deux sciences, et, particulièrement de

nos jours, les changements les plus importants que les dogmes
ont subis sont venus de la philosophie. Sans une culture
philosophique étendue il ne saurait être question de pénétrer bien

profond dans l'intelligence de l'histoire des dogmes. En outre,
l'histoire de la philosophie ne saurait être considérée comme
une simple science auxiliaire de celle des dogmes. Leur rapport
est tellement intime qu'elles doivent être regardées comme les
deux portions d'un même tout. L'objet est le même, la recherche

du vrai, de l'absolu ; la seule différence, c'est qu'en théologie
l'étude se meut sous la forme du dogme chrétien. Mais cette
forme ne saurait être quelque chose d'arbitraire, de purement
extérieur à l'esprit humain ; c'est une forme de la pensée que
l'esprit humain lui-même se donne ; c'est une forme de la
conscience résultant du développement même de cette dernière.
Voici encore un fait qui milite en faveur de notre thèse. Dans la

période la plus productive du dogme on a justement vu la pensée

philosophique tourner toujours plus à la théologie, telle qu'elle
constitue le contenu de l'histoire des dogmes. Le cas est le

même que pour l'histoire de l'église, qui dans telle période
absorbe l'histoire universelle. Il n'y a aucun mouvement intellectuel

qui soit indépendant du dogme et l'histoire de celui-ci se

borne en bonne partie à montrer comment l'esprit de libre
recherche vient expirer dans les bras de la foi qui l'étouffé. Cette

invasion réciproque de ces deux sciences dans leur domaine
respectif doit avoir une cause d'autant plus profonde qu'elle est

plus étendue. On ne peut s'en rendre compte qu'en y voyant
une phase de l'évolution historique dans laquelle se meut
l'esprit. Mais la chose demande à être prise un peu de haut

pour être bien comprise.
La religion et la philosophie sont identiques dans l'esprit

dont elles sont deux phénomènes de forme essentiellement
différente. Ce qui caractérise la refigion, c'est que son contenu



106 F.-C. BAUR.

se présente à l'esprit comme lui venant d'une manière absolue,

par la révélation extérieure. Et, bien que celle-ci ne renferme
en elle rien qui contredise la raison, elle a son origine en
dehors de la raison ; aussi n'existe-t-elle que sous forme de

représentation comme quelque chose de donné d'une manière
immédiate qui ne s'est pas encore réconcilié avec la conscience
intellectuelle. Dans la philosophie, au contraire, l'esprit
contemple la vérité comme lui étant immanente, comme le fruit
de sa propre activité. Le particularisme propre à l'ancien
monde se manifeste en ce que ces deux formes de l'esprit, la
religion et la philosophie s'y présentent comme entièrement
séparées, et l'opposition de la religion et de la philosophie se

reproduit également par celle de l'orient et de l'occident. La plus

pure expression de l'orient, le judaïsme, trouve dans la forme
religieuse l'exposant exclusif de sa vie intellectuelle ; la
philosophie, dans cette civilisation, ne s'élève jamais jusqu'à une
position indépendante. En occident, chez les Grecs, la
philosophie atteint son développement organique complet; elle

prend place parmi les plus beaux phénomènes de l'esprit
humain, n'ayant pas une moins haute portée historique que la

religion de l'Ancien Testament. Le plus beau fruit du développement

de ces deux tendances principales, c'est la fusion de

ces deux particularismes dans un universalisme qui les domine.
La dispersion des Juifs dans le monde connu et la fondation du

royaume d'Alexandre contribuèrent puissamment à amener
cette grande évolution. Le merveilleux résultat de cette
puissante synthèse fut la philosophie religieuse d'Alexandrie, telle
qu'elle nous apparaît dans le système de Philon.

D'une part le judaïsme, jusque-là exclusif et fermé, s'ouvre
à l'influence étrangère, ce qui amène une transformation de

la conscience religieuse des Juifs ; d'autre part, la philosophie
grecque dit son dernier mot sous la forme d'une philosophie
de la religion. On admet en général que cet événement aurait
coïncidé avec une complète décadence de la philosophie grecque

dont la sève serait décidément tarie. Mais ce n'est là saisir

que le côté négatif de cette grande période. Il convient aussi
de tenir compte d'un principe nouveau et important qui va



HISTOIRE DES DOGMES. 107

faire époque. D'un autre côté, il ne faut pas méconnaître qu'en
s'élevant jusqu'à l'universalisme l'esprit passe du point de vue
de la subjectivité à celui de l'objectivité, du point de vue de

l'immanence qui était celui de la conscience philosophique, à

celui de la transcendance qui caractérise la religion et la
révélation. L'esprit philosophique grec ayant perdu sa productivité
et son énergie, c'est sous la forme de la philosophie religieuse

que s'effectue le renouvellement de la vie intellectuelle. Le

subjectivisme qui avait caractérisé la philosophie grecque
aboutit au scepticisme : l'esprit subjectif reconnut qu'il ne
possédait pas en lui-même la vérité. Sous peine de renoncer
définitivement à toute vérité ce qui est impossible au scepticisme

lui-même, on devait compléter ce point de vue négatif
en proclamant que la vérité se trouve cependant hors du sujet,
qu'elle réside d'une manière absolue en Dieu, d'où elle ne

peut parvenir jusqu'à nous qu'au moyen de révélations
surnaturelles. C'est là la transition de la philosophie à la religion.
Dans la dernière école de la philosophie grecque, le néoplatonisme

l'élément négatif et subjectif se transforme en une
objectivité transcendante. Dieu, l'absolu, domine la conscience
individuelle : toute vérité apparaît d'origine divine et comme
fruit d'une révélation. Cela nous explique un des traits les

plus caractéristiques du néoplatonisme. Il s'attache aux
traditions religieuses, aux symboles et aux mythes, dans lesquels
il compte trouver une antique vérité divine : il aspire à être
une rénovation religieuse. C'est là pour nous le trait fondamental.

La philosophie se charge elle-même de faire tomber les

barrières qui la séparent de la religion, et, en sachant
contempler sous les formes religieuses l'élément un et divin
s'épanouissant librement à l'abri de l'étroitesse et du particularisme

des nationalités, elle élargit à l'infini la conscience
humaine. Mais en tout ceci on partait d'une hypothèse qui
s'imposait à la conscience philosophique comme indiscutable,

du fait immédiat d'une révélation à l'égard de laquelle
l'esprit subjectif était tenu de prendre une attitude purement
passive et réceptive.

Le néoplatonisme est un des deux grands courants de cette



108 F.-C BAUR.

époque nous présentant la fusion de la philosophie grecque
avec les religions de l'orient. Le second est la philosophie
juive d'Alexandrie, qui nous montre le judaïsme brisant ses

étroites limites nationales, se sentant attiré vers la philosophie

grecque, mais ne lui donnant accès que pour la subordonner
au principe de la religion mosaïque qui, dans cette conscience

religieuse élargie, doit toujours demeurer le principe déterminant.

On ne peut se rendre compte de la philosophie juive
d'Alexandrie qu'en admettant chez les Juifs le développement
de besoins spéculatifs. C'est qu'une religion a beau être posi
tive et traditionnelle, tôt ou tard il doit arriver un moment,
avec le progrès du développement et de la culture, où l'esprit,
ayant acquis la conscience de lui-même, s'élève au-dessus des

formes reçues pour se rendre compte de la religion établie, en

appelant à son aide la réflexion et la spéculation. La philosophie

juive d'Alexandrie fut la résultante de circonstances
nouvelles qui obligèrent les Juifs à sortir de leur petit monde

étroit pour s'habituer à respirer un air plus libre dans de plus
vastes horizons. Plus le judaïsme rompt avec le particularisme,

en sentant le besoin d'une culture philosophique plus
étendue, plus il se trouve porté à l'émancipation spirituelle.
Alexandrie était à tous égards la ville qui mieux qu'aucune
autre pouvait servir de théâtre à cette évolution du judaïsme
traditionnel. Les besoins de spéculation éveillés, les Juifs
devaient être attirés par le platonisme, philosophie éminemment

idéale et aspirant à l'absolu. Bien qu'on s'émancipe
et qu'on rompe avec ia tradition pour respirer à l'air libre,
la pensée philosophique part, d'une manière plus précise
encore que dans le néoplatonisme, de l'hypothèse de la religion
positive. Le Juif d'Alexandrie avait beau s'intéresser à la
spéculation il n'en était pas moins enchaîné par l'autorité de

l'Ancien Testament ; c'étaient là des limites qu'il ne pouvait
franchir sous peine de devenir entièrement infidèle à sa

conscience juive ; il ne pouvait donner accès aux idées nouvelles

qui l'assaillaient de toutes parts qu'autant qu'il demeurait
convaincu de leur identité avec le contenu de l'Ancien Testament.



HISTOIRE DES DOGMES. 109

L'interprétation allégorique des livres sacrés, à laquelle il eut
recours pour les mettre d'accord avec ses idées spéculatives,
témoigne des efforts auxquels il dut se livrer pour concilier
des éléments si hétérogènes.

L'allégorie fut le lien mystérieux destiné à ramener à l'unité
des éléments si divers; ce fut le moyen de mettre d'accord la
spéculation, vers laquelle on se sentait attiré, avec le point de

vue de l'Ancien Testament qui ne pouvait être abandonné : car,
aussi longtemps qu'il demeurait l'unique source de la vérité,
on ne pouvait admettre que les principes sanctionnés par lui.'
On dut donc trouver les idées nouvelles dans les livres de

Moïse, ce qui ne put avoir lieu qu'en introduisant dans la
lettre un esprit tout nouveau. Les livres saints furent comme
une pure forme pour un contenu qui leur était entièrement
étranger, mais qu'on s'imaginait, avec la meilleure foi du

monde, tirer du texte, tandis qu'en réalité on en était redevable

à la spéculation. Les deux éléments qu'on fut ainsi
amené à distinguer dans l'Ancien Testament devaient être
dans le même rapport que l'esprit et la lettre, l'âme et la

corps le contenu et la forme, l'intérieur et l'extérieur. Mais

comme l'élément spéculatif qu'on prétendait dégager des livres
saints, devait en constituer l'esprit et l'âme, ce fait montre
clairement combien ces Juifs allégorisants s'étaient, sans s'en

douter, éloignés du point de vue mosaïque. Et cependant, d'un
autre côté, l'arbitraire violent au moyen duquel on se trompait
soi-même en faisant usage de l'allégorie, montre jusqu'à quel
point la conscience philosophique et religieuse était encore
enchaînée aux formes de l'Ancien Testament. Le Juif ne pouvait

s'assimiler rien qui ne se présentât sous les formes de

l'Ancien Testament ; pour la forme du moins les éléments
spéculatifs nouveaux se trouvaient enchaînés à certaines expressions

impliquées dans la notion même de religion, conséquem-
ment par une hypothèse absolue impliquée dans la religion.
Considérés de ce point de vue-là, le néoplatonisme et la
philosophie juive d'Alexandrie nous apparaissent comme des phénomènes

parallèles et du même genre. L'allégorie, spécialement



HO F.-C. BAUR.

cultivée par les Juifs, joue aussi son rôle dans le néoplatonisme,
comme elle s'associe d'une manière générale au caractère
symbolique et mystique des religions anciennes.

Nous voyons donc dans le néoplatonisme et dans le judaïsme
alexandrin des phénomènes appartenant sans contredit à l'histoire

de la philosophie, mais ayant en même temps des relations
essentielles avec l'histoire des dogmes chrétiens. Des écrits des

néoplatoniciens et de ceux de Philon on peut tirer, construire
un système de dogmes en tout semblable à celui que fournissaient

les écrits des Pères de l'église. Le système de Philon, en

particulier, tient de si près à celui de la théologie chrétienne
du premier siècle qu'on pourrait être presque tenté de voir dans
le dernier une continuation du premier. Au lieu d'une franche
philosophie, on voit apparaître cette façon de dogmatiser
spéciale à la théologie chrétienne, une spéculation ne manquant
sans doute pas de contenu spéculatif, mais la pensée
philosophique éminemment libre est enchaînée dans des formes
religieuses ; elle part d'une hypothèse qui lui impose des limites,
elle doit avoir son début, non pas en elle-même, mais dans la

foi. On voit donc le lien intime qui rattache l'une à l'autre l'histoire

des dogmes et celle de la philosophie. La philosophie
religieuse d'Alexandrie fait à tel point la transition, que le même
fleuve qui, jusqu'à présent, a eu son cours dans l'histoire de la

philosophie, va changer délit pour continuer sa course pendant
des siècles sous le nom d'histoire des dogmes. Au fond il n'y a

plus d'histoire de la philosophie; tout ce qui, à partir de ce
moment, doit rentrer dans l'histoire de l'esprit humain a reçu du

dogme chrétien ses formes, son 'cachet, sa couleur, et s'y
rattache plus ou moins : toute pensée est exclusivement
déterminée par le dogme et par la foi ecclésiastique. Beste à savoir
la position que prend ici le christianisme comme point de départ
du dogme.

Considéré comme une forme que l'esprit s'est donnée dans un
moment déterminé, le christianisme doit être contemplé du

même point de vue que les phénomènes qui viennent de nous

occuper. Tous ces faits ont leur centre le plus intime dans le

besoin que l'esprit éprouve de généraliser, d'universaliser tout



HISTOIRE DES DOGMES. 111

ce qui est étroit, national, particulier ; de pénétrer dans un
monde plus large, plus étendu, afin d'arriver à la vraie
conscience de lui-même dans cet élément général s'épanouissant
dans cette sphère nouvelle et qui seul constitue ce qui est vrai
et essentiel. Si cette tendance à l'universalisme est déjà manifeste

dans le judaïsme alexandrin et dans le néoplatonisme, le
christianisme est au contraire l'universalisme le plus pur.
L'esprit nous y apparaît dépossédé de tous les éléments parti-
cularistes dont il est toujours demeuré entaché dans les formes
antérieures de son existence; la conscience de l'esprit n'arrive
à l'unité parfaite, à l'accord définitif avec elle-même que dans

le général, l'absolu, qui est le principe même du christianisme.
Le triste état de la société au moment où le christianisme fit
son apparition obligea l'esprit à rentrer en lui-même, et, grâce à

ce recueillement dans lequel il dut se dépouiller de tout ce qu'il
y avait dans sa subjectivité de faux et de fini, il se donna une
nouvelle forme d'existence qui ne pouvait être qu'un retour à

l'objectivité, à ce qui est, à Dieu. Voilà pourquoi le christianisme
fit son apparition dans le monde, non pas comme philosophie,
mais comme religion. Toutefois, sous ces formes religieuses, en

qualité de révélation divine, il était quelque chose de donné
d'une manière absolue, mais immédiate, qui ne pouvait pas
être tout d'abord objet de science, mais objet de foi. Le

dogme chrétien a donc son point de départ dans la foi; il est
'lui-même la foi sous forme de représentation, et toute pensée se

rapportant au dogme, pour si libre qu'elle soit d'ailleurs, ne
peut avoir son principe déterminant que dans la foi seule. C'est

en cela que consiste la grande différence entre l'histoire de la
philosophie et celle des dogmes ; dans celle-ci la pensée prend
une tout autre forme, celle de la foi ; la pensée aspire à pénétrer

toujours plus le contenu de la foi, à s'y objectiver. Il arrive
enfin un moment où le contenu entier de la foi est épuisé ; la

pensée libre forme alors un tout complet, un système formé de

dogmes déterminés par une autorité extérieure, une pensée
devenue transcendante et extérieure à elle-même.

Ritter présente autrement les rapports de l'histoire des dogmes

et de l'histoire de la philosophie. Dans la pensée de s'oppo-



112 F.-C BAUR.

ser à ceux qui prétendent qu'aux premiers siècles de l'église et

chez les scolastiques, la philosophie s'est formée au service de

la doctrine ecclésiastique, il insiste sur une philosophie
chrétienne dont la patristique aurait formé la première période. Si

Ritter veut dire que les prétendus philosophes de l'époque se

sont bornés à appuyer, au moyen de considérations
philosophiques, un système théologique déjà admis, ce n'aurait plus été

que de la sophistique. Entend-il simplement dire par laque les
Pères et les scolastiques ont été tellement gagnés par la doctrine
officielle que toutes leurs recherches n'ont eu pour but que d'en
dégager le sens clair et net, c'est réduire à zéro la philosophie
de ces temps-là, car enfin la libre recherche en constitue
l'essence. On part toujours de la supposition que le christianisme
et la doctrine ecclésiastique n'ont fait que nuire à la
philosophie. Mais, bien loin d'avoir entraîné et asservi la philosophie,
le christianisme l'a conduite, et il en a étendu les horizons en lui
imprimant un mouvement nouveau et en lui présentant de
profonds problèmes à sonder. Il est résulté de tout cela que la

philosophie s'est d'abord ^préoccupée avec une prédilection
marquée de la vie religieuse de l'humanité, ce quia été une
exagération. Mais sans de pareilles exagérations il ne s'accomplit
jamais de grande évolution dans le sein de l'humanité.

A la rigueur, le terme philosophie chrétienne n'est pas mal

choisi pour désigner la tournure nouvelle prise parla spéculation

après l'avènement du christianisme ; seulement, qu'on ne

prétende pas attribuer à la philosophie une indépendance qu'elle
n'a pas eue à cette époque. Au fond, Ritter lui-même est obligé
de concéder que jusqu'à la scolastique inclusivement il n'y a

pas eu de philosophie comme science complètement indépendante;

que ce qu'il dit pour caractériser ce qu'il appelle la

philosophie chrétienne, implique qu'elle avait son point de départ
dans la foi ; qu'elle ne se mouvait que dans la sphère du dogme
chrétien ; qu'elle avait une tendance plutôt théologique que
philosophique. Chez Origene, sans doute, l'élément de la libre pensée

s'accuse plus fortement que chez d'autres, mais, ce Père

part toujours des faits chrétiens. Du reste, l'opposition que sa

tendance provoqua montre assez qu'elle n'était pas dans l'es-



HISTOIRE DES DOGMES. 113

prit du temps. Si l'on veut à tout prix désigner par le terme de

philosophie chrétienne ce qui ne fut au fond que delà théologie,
ce ne peut, en tout cas, avoir été que de la philosophie religieuse
comme celle d'Alexandrie. La philosophie païenne qui doit faire
la contrepartie de la philosophie chrétienne ne peut être sortie
de la religion païenne, puisqu'elle est provenue de la complète
insuffisance de celle-ci. La philosophie chrétienne s'est au
contraire développée avec la foi. Ce qui distingue les deux philosophies

c'est que celle des païens n'avait rien de religieux, tandis

que celle des chrétiens ne se comprendrait pas sans la base

religieuse. Cette conception nouvelle de la philosophie ne peut
s'expliquer que par le changement qui s'était effectué dans la
conscience humaine. Quand on parle d'une histoire de la

philosophie chrélienne, c'est surtout pour maintenir la continuité
de la tradition philosophique dont le fil ne doit jamais avoir été

interrompu. Toutefois, que cette préoccupation légitime ne fasse

pas méconnaître la différence entre la philosophie d'une part et
la religion et la théologie de l'autre. La continuité de l'esprit,
toujours identique à lui-même, doit être cherchée dans ce fait

que la philosophie et la théologie sont au même titre des formes,
des moments, des phases diverses de l'esprit occupé à se

retrouver lui-même.
S'il est de la nature de l'esprit qu'à un moment donné l'histoire

de la philosophie se transforme en théologie et que la
libre pensée soit enchaînée par la foi, il n'est pas moins de la
nature de l'esprit de briser un jour ces chaînes théologiques
qu'il s'est données. Après s'être objectivé dans le dogme, en

s'y créant tout un monde qui lui est étranger et transcendantal,
l'esprit se retire de cette objectivité pour rentrer en lui-même.
Le dogme doit être dépouillé de la forme extérieure qu'il a

revêtue pour être ramené à son principe intérieur dont le siège
se trouve dans l'essence même de l'esprit.

Après que l'histoire de la philosophie est allée se perdre
dans celle des dogmes qui l'a absorbée, elle s'en affranchit et

rompt avec elle. La rupture s'annonce déjà dans la scolastique :

ce sont despréoccupations exclusivement philosophiques qui ont
donné naissance aux luttes des réalistes et des nominaux. Pour si

c. n. 1872. 8



114 F.-C. BAUR.

faible que soit ce premier mouvement, l'histoire de la philosophie

commence à conquérir un terrain qui lui est propre.
Mais ce n'est qu'après le mouvement d'émancipation de la
réformation qu'elle commence proprement comme science
indépendante, avec Descartes et Spinoza. Dès qu'elle eut ainsi
conquis sa position indépendante, elle ne tarda pas à avoir des

rapports avec la théologie : les deux sciences agirent l'une sur
l'autre. La libre pensée fit toujours plus invasion dans le
domaine de la théologie, qui ne put se soustraire à la nécessité de

soumettre ses dogmes à une assimilation rationnelle. La théologie

et la philosophie furent ainsi amenées à trouver leur
contenu commun dans l'idée de l'absolu quia pour les deux la
même importance. De nos jours, les rapports entre les deux
sciences sont devenus tels qu'une histoire des dogmes qui ne
serait pas pour l'essentiel une histoire de la pensée spéculative
appliquée à la théologie et à la religion, se mettrait en opposition

avec toute la tendance scientifique de l'époque. C'est

aujourd'hui la préoccupation philosophique qui est le point de

vue dominant dans l'histoire du dogme. Dans la question des

rapports de l'histoire des dogmes et de celle de la philosophic,
nous voyons se reproduire les mêmes phases dialectiques que
dans le cours du développement du dogme lui-même.

VI. Histoire de l'histoire des dogmes.

L'histoire des dogmes, étant essentiellement une histoire,
doit se borner à suivre le mouvement même du dogme pour
arriver à en obtenir conscience. L'histoire objective devient
subjective quand l'homme acquiert conscience de l'objet qui se

trouve placé devant lui. Le sujet doit donc se borner à laisser
la chose, telle qu'elle est en elle-même, se refléter dans sa

conscience. Mais ce n'est qu'après avoir pris tour à tour
diverses attitudes à l'égard de l'objet que la connaissance du

sujet, à l'égard de celui-ci, arrive à n'être que la chose elle-
même considérée du côté subjectif. Dans le sentiment de sa

liberté subjective, l'homme n'est que trop disposé à mêler ses

propres idées à l'histoire même des choses, à les déterminer



HISTOIRE DES DOGMES. 115

d'après son opinion, au lieu de se laisser déterminer par elles.
Cela nous explique pourquoi l'objectivité de l'histoire est conçue

de si différentes manières. Ce n'est qu'à la suite de

plusieurs tâtonnements qu'on s'élève jusqu'à une vraie objectivité;
de sorte que ce qui est objectivement arrivé a de nouveau son

histoire subjective. Il faut que l'homme apprenne à abdiquer
devant l'objet et à faire, dans l'intérêt même des choses,
abstraction de ses préoccupations et de ses intérêts à lui. Plus le

point de vue subjectif prédomine, plus l'exposition des choses est
défectueuse. Or, suivant les époques, les préoccupations subjec-
tivesont prévalu de diverses façons. Unetractation scientifique de

l'histoire des dogmes doit principalement signaler les préoccupations

subjectives des époques diverses dans leurs différentes

tendances, montrer ce qu'elles ont d'exagéré et établir comment
l'homme en est venu à se dégager toujours plus de sa subjectivité

pour prendre.à l'égard du dogme une attitude objective.
Mais, avant de prendre un certaine position historique à l'égard
du dogme, il est indispensable que celui-ci ait déjà parcouru
une certaine partie de sa course. Il ne peut, en effet, y avoir
d'histoire que s'il s'est déjà passé une certaine série d'événements.
On atteignit de bonne heure ce point-là pour ce qui est de l'histoire

du dogme chrétien. Plus les différences d'opinion furent
grandes dans les premiers siècles, plus profondes furent les
divisions qui en résultèrent, plus on eut de matériaux historiques
importants sur lesquels il fallait s'entendre. On dut établir un
certain rapport entre les divers phénomènes en relation avec
le dogme et expliquer la position que devaient prendre à l'égard
du dogme des opinions opposées entre elles. A cette tendance
résultant, de la nature même des choses vint s'ajouter une
préoccupation subjective poussant dans la même direction.
Comme la primitive église, et en particulier le dogme manifestaient

une aspiration très prononcée vers l'unité, partant de ce

fait, on ne pouvait supposer que, depuis le commencement, le

dogme eût subi la moindre modification. Subornée par la

préoccupation dogmatique, la conscience historique vise à

admettre dans le dogme aussi peu de changements que possible
d'une époque à l'autre. On partit donc de l'hypothèse de la



116 F.-C RAUR.

stabilité, de l'identité parfaite du dogme avec lui-même ; il ne

peut y avoir rien paraissant différer de l'enseignement
traditionnel. On n'avait pas le moindre soupçon d'un développement
dans le dogme. Et comme dans la pratique on avait grand soin

de faire rentrer violemment dans l'unité ou de répudier tout ce

qui semblait s'en écarter, on se représentait ces opinions et

ces idées comme n'ayant aucun rapport avec le dogme ; elles

furent rangées dans le vaste domaine de l'hérésie. La nature et
l'essence du dogme n'impliquent nullement des formes diverses,
celles-ci ne peuvent être qu'un fruit du caprice subjectif qui,
en face de l'unité du dogme, toujours identique à elle-même,
se complaît dans le besoin de changer et d'innover. C'est là

l'hydre dont chaque hérésie est une nouvelle tête ; c'est là
l'ancien serpent qui ne peut assez répandre de toutes parts son

funeste poison. On n'admit donc que l'opposition entre l'hérésie
et la vérité catholique. Si l'on ne voulait voir aucune trace de

variation dans le dogme, en revanche l'on prenait plaisir à

signaler dans l'hérésie d'incessantes variations. Le trait caractéristique

qui sépare les deux domaines c'est que dans celui de

l'hérésie il n'y a rien de constant, de permanent : tout se divise
à l'infini et se dissout par la contradiction qui lui est inhérente.
La différence qui sépare la vérité de l'erreur n'étant pas moins
tranchée que celle qui sépare la lumière des ténèbres, la
conscience historique se brise en deux ; on arrive à une conception

dualiste. Telle est la première position que la conscience

subjective prend à l'égard du dogme. Le dogme demeure
immuable, toujours semblable à lui-même ; l'hérésie ne cessé de

changer, de se modifier, de se contredire. Il ne saurait y avoir
d'histoire du dogme puisque celui-ci est censé ne changer en

rien ; il ne peut y avoir qu'une histoire des hérésies.
C'est bien sous cette première forme que l'histoire des dogmes

a fait son entrée dans le monde, commele montrent les relations
d'Irénée et de Tertullien sur les hérésies de leur temps. On voit

que la conscience historique commence à se réveiller. Irénée,
en particulier, pour rendre compte de certains phénomènes

importants de son époque, se voit obligé de remonter le cours
des temps, de donner l'origine des hérésies et de signaler tout



HISTOIRE DES DOGMES. 117

ce qui les concerne. C'est surtout chez Ëpiphane et chez Théo-
doret que nous voyons l'histoire des dogmes prendre une
position indépendante sous le nom d'histoire des hérésies.
Ëpiphane, en particulier, cherche à faire rentrer dans son histoire
des quatre-vingts hérésies antérieures ou postérieures au
christianisme tout ce qui concerne le dogme en tant que sujet au
développement et au changement. Pour mieux le saisir jusque
dans ses racines, il remonte jusqu'aux temps antérieurs au
christianisme. L'intérêt historique se montre aussi, particulièrement

chez Ëpiphane, en ce qu'il embrasse dans son étude des

opinions qui n'ont pas encore été rejetées comme hérétiques,
comme par exemple les enseignements d'Origene. Ce qui montre

à quel point la préoccupation était subjective, c'est qu'on
s'attachait beaucoup plus à réfuter ces hérésies qu'aies exposer.
L'historien ne songe qu'à obtenir une confirmation de ses

propres convictions, en réfutant et en rejetant toutes les hérésies

qui leur sont contraires. L'objet dont s'occupe l'historien n'a
en lui-même aucune valeur, mais uniquement celle que celui-ci
lui prête dans l'intérêt de ses opinions. L'unité, l'immutabilité
du dogme orthodoxe est l'axiome inébranlable qui sert de point
de départ. Aussi, de même qu'on ne s'occupe des hérétiques

que pour trouver dans leurs incessantes variations une
confirmation des doctrines reçues, quand on se préoccupe des

docteurs orthodoxes, c'est uniquement pour trouver dans leurs
déclarations une confirmation du dogme officiel. C'est surtout
dans divers écrits d'Athanase qu'on trouve des considérations
de ce genre. Les Ariens prétendaient, de leur côté, que leur
doctrine n'était nullement nouvelle ; ils insistaient aussi sur leur
accord avec d'anciens Pères. Tout cela impliquait une
différence dans le développement du dogme. Mais Athanase se

garde bien de faire celte concession. Aussi, quand on lui objecte

que Denis, évêque d'Alexandrie, avait des idées ariennes, son

principal argument est que ce docteur n'ayant pas été repoussé
comme hérétique par d'autres évêques, est mort orthodoxe et a

été inscrit sur le catalogue des Pères. On calomnie donc les

Pères, quand on prétend qu'ils n'ont pas enseigné la plus pure
orthodoxie. Et, pour ne pas compromettre cette prétendue



118 F.-C. BAUR.

unité, on va jusqu'à donner des différences bien réelles pour de

simples apparences. Tandis qu'Ëpiphane avait classé Origene
parmi les hérétiques, Athanase le range parmi les orthodoxes,
sous prétexte que ce qu'il a écrit dans ses recherches et ses
discussions n'était pas son opinion vraie. On prétendait, se débarrasser

des contradiclions les plus manifestes en ayant recours
à l'idée de l'accommodation. C'est par de pareils tours deforce
qu'on veut établir l'immutabilité du dogme. Toute variante portant

sur le dogme, quand elle n'est pas illusoire, est rejetée
comme hérésie. Il n'y a donc pas d'histoire du dogme, mais

simplement une histoire des hérésies.
Cette conception dualiste de l'histoire se rattache naturellement

à un certain docétisme. Du moment où l'unité et le

changement sont dans une opposition telle qu'il n'y a plus de

point de contact, tout mouvement dans l'unité, toute différence

ne peut avoir son siège que dans la représentation. Mais pourquoi

faut-il donc que l'histoire soit d'une monotonie désespérante,

d'une incessante identité avec elle-même? Evidemment
c'est parce que l'homme redoute de perdre le centre de gravité
de sa conscience dogmatique, du moment où y il aurait la moindre

variation, le moindre mouvement, le plus léger changement
dans la doctrine officielle. C'est uniquement dans son propre
intérêt, parce qu'il ne se sent pas encore assez fort, parce qu'il
n'a pas en lui-même une confiance suffisante pour s'appuyer
sur ses propres forces, que le sujet ne peut admettre la moindre

solution de continuité dans l'hisloire ; pour qu'il puisse

être d'accord avec lui-même, il faut aussi que tout le soit en

dehors de lui. C'est dans le but de prévenir ainsi toute division
de la conscience qu'on s'efforce de nier tout développement

historique. Tous ces efforts pour chercher à se débarrasser des

faits les moins contestables mettent à nu l'étroitesse, l'arbitraire,

les faiblesses intellectuelles et morales du sujet. Il
redoute la réalité vivante de l'histoire ; il n'ose pas regarder en

face ce qu'elle renferme, et dans son grand embarras il prend

sur lui de faire subir aux faits les plus grandes violences. Cette

conception de l'histoire dura aussi longtemps que l'orthodoxie
dont elle était la conséquence nécessaire. Les hérétiques, au



HISTOIRE DES DOGMES. 119

contraire, pour lesquels le dogme reçu était loin d'avoir la même

importance, eurent plus de liberté d'esprit; ils furent même
intéressés à faire ressortir les différences et les contradictions

que renferme l'histoire.
Ainsi Etienne Gobarus, à propos de cinquante-deux articles

se rapportant à des sujets débattus dans l'église expose deux

explications non pas seulement différentes mais contradictoires.
Il a recours, pour cela, non pas à des arguments ou à des

témoignages bibliques, mais à des citations des Pères, dont les

unes appuient, les autres contredisent les enseignements de

l'église. Comme cet écrivain appartenait au parti monophysite
et ne, reconnaissait pas l'orthodoxie du concile de Chalcédoine
ni les autorités sur lesquelles il s'appuyait, il ne peut avoir
pour but que de démontrer historiquement que l'uniformité du

dogme, affirmée par l'église catholique, était une fiction. Voici
comment on passa de la conception d'une pure histoire des

hérétiques à une vraie histoire des dogmes. Ce fut en
reconnaissant qu'il pouvait y avoir au sujet d'un dogme des opinions
également légitimes pour si différentes qu'elles fussent
d'ailleurs. Le Sic et non d'Abélard marcha plus tard dans la voie
ouverte par Gobarus. La préoccupation historique se montre
ici clairement en ce que l'auteur expose crûment le pour et le

contre, sans se livrer à la moindre tentative de conciliation.
Malgré cela, le sens historique n'en manque pas moins à la

scolastique. Elle ne traite le dogme historiquement qu'en un

point. Pour appuyer ses sentences, elle remonte aux anciennes

autorités ; et comme elle passe en revue le pour et le contre,
elle oppose les témoignages entre eux. Toutefois, c'est dans le

seul but de lever la difficulté par des procédés dialectiques;
l'identité du dogme est bien toujours le point dont on part et

auquel on ramène tout. Il ne fallait rien moins qu'une modification

de la conscience religieuse pour changer l'attitude de

celle-ci à l'égard du dogme. C'est ce qui eut lieu à la réformation.

Le schisme que tous les efforts des siècles précédents avaient
tendu à prévenir s'accomplit enfin. La réformation en effet,
dans son essence, n'est rien d'autre qu'une rupture avec le



120 F.-C BAUR.

dogme reçu et avec l'église : une division survenue dans la
conscience ecclésiastique. On sent qu'il n'est pas aussi important

qu'on l'a cru jusqu'alors de se sentir parfaitement d'accord

avec le dogme reçu ; cet accord paraît même impossible
à mesure qu'on constate que la doctrine traditionnelle
contredit la conscience chrétienne formée au contact de la Parole
de Dieu. On a ainsi atteint le "point où l'objectivité du dogme
peut reprendre tous ses droits. Plus on s'émancipe pour ne se

sentir lié que par ce qu'en son âme et conscience on doit
considérer comme la Parole de Dieu, plus l'attitude qu'on prend à

l'égard du dogme est libre. On n'avait plus aucun intérêt à

nier les nuances les différences, les contradiclions que
présente le cours de l'histoire, car plus la contradiction entre la

doctrine primitive et la doctrine récente se trouvait accusée,
moins la légitimité du schisme pouvait être contestée. C'est

donc à partir de la réformation que le point de vue historique
reprit ses droits et qu'on se livra à des études sur la marche
et les changements du dogme. Ce point de vue-là perce déjà
dans les Centuries de Magdebourg, destinées à donner à la
réformation une base historique. Chose étrange toutefois, tandis

que c'est le protestantisme qui éveille le premier le sens
historique, le premier ouvrage important traitant de l'histoire du

dogme sortit du camp catholique. Il s'agit de l'ouvrage (De

theologicis dogmatibusj du jésuite français Denis Pétau. Il se

propose d'exposer, d'après la méthode historique, le système
des principaux dogmes théologiques, tels que nous les connaissons

par l'Ecriture et par la tradition ecclésiastique. Les

dogmes sont les principes ecclésiastiques ayant une valeur
absolue et demeurant toujours identiques à eux-mêmes, la
tradition ecclésiastique immuable à l'égard de laquelle Je contenu
de l'histoire est dans le même rapport que les accidents avec
la substance. On pourrait voir dans cet ouvrage un effet indirect

de la réformation: le jésuite Pétau éprouve, lui aussi, le
besoin de réformer la théologie en la débarrassant du fatras
scolastique dont on ne pouvait plus s'accommoder. Sauf cette
réserve, l'ouvrage est foncièrement catholique. Au fait, il n'admet

pas, il ne peut admettre un développement du dogme. Le



HISTOIRE DES DOGMES. 121

protestantisme de cette époque n'a rien produit qui puisse être
comparé à ce livre.

L'ouvrage de l'écossais Joh. Forbesius à Corse (Instructiones
historico-theoligicœ j ne saurait élever à cet égard la moindre
prétention. Il prétend montrer l'accord de la doctrine réformée

avec les enseignements des Pères, ce qui montre combien la
manière protestante de comprendre les dogmes laissait encore
à désirer. Tout en ayant rompu avec l'unité romaine, on
demeurait fidèle à la conception dogmatique de l'histoire,
renforcée des préoccupations polémiques. L'opposition du
catholicisme et du protestantisme s'était substituée à celle du dogme
et de l'hérésie. Les protestants éprouvaient toujours le besoin
de se savoir d'accord avec le dogme ecclésiastique; mais, dans

le but de reproduire la pure doctrine évangélique, ils remontaient

jusqu'aux temps les plus anciens, encore purs des

corruptions venues plus tard. Qu'il s'agît des rapports des réformés
et des luthériens ou des controverses avec les catholiques, tous
les protestants insistaient beaucoup sur l'accord qui devait
exister entre eux et la doctrine de la primitive église. La
préoccupation polémique fut poussée si loin qu'on prétendit trouver

la vérité chez les hérétiques répudiés par l'église romaine,
qui devinrent une série de testes veritatis en faveur de la vérité
évangélique qui, grâce à eux, n'avait jamais complètement
disparu.

Tout cela explique pourquoi, durant tout le cours du XVIIe
siècle, l'histoire des dogmes continue à être traitée dans les

dogmatiques. Aussi longtemps que ce point de vue polémique
domina, il suborna la critique qui se garda bien de s'en prendre

aux articles sur lesquels on était d'accord avec Rome. Les

protestants, au contraire, tinrent à honneur de montrer qu'au
sujet de la Trinité et de la personne de Christ ils demeuraient
pleinement d'accord avec Rome. On le voit, le mouvement qui
devait être introduit dans le dogme par le principe protestant
ne pénétrait pas encore bien profond. Il ne s'agissait pas
encore d'une critique indépendante ; le point de vue polémique
dominait. Toutefois en prétendant, au nom du principe
protestant, purifier la doctrine en faisant le départ entre les
éléments primitifs et les éléments dérivés, on faisait implicitement



122 F.-C BAUR.

de la critique. Mais elle était encore subordonnée à des
hypothèses et à des opinions préconçues.

Une époque nouvelle s'ouvrit pour l'histoire des dogmes, lorsque

le point de vue critique se substitua franchement aux
préoccupations polémiques. Mosheim, Walch (le jeune) et Semler
ont représenté à cet égard, dans le domaine de l'histoire des

dogmes, la tendance critique qui envahit tous les domaines vers
le milieu du XVIII0 siècle. La critique a bien des missions à

accomplir dans le champ de l'histoire : ce n'est que quand elle
s'acquitte de toutes qu'elle est en mesure de fonder la vraie
méthode historique. Cette méthode se proposant avant tout de
saisir l'objet dans sa pureté première, dégagé de tout ce qui
peut le troubler, la critique doit porter en tout premier lieu
sur les sources. Il faut également écarter chez le sujet, préjugés,

hypothèses, étroitesse, tout ce qui peut troubler la vue
claire et nette de l'objet. Lorsqu'on a ainsi rapproché autant
que faire se peut le sujet et l'objet, il importe beaucoup de bien
suivre l'évolution dialectique de celui-ci. Pour bien connaître
la chose, il faut en posséder la notion. La notion n'est autre

que le principe moteur intérieur qui pousse l'objet à parcourir
les phases diverses du développement au moyen desquelles
l'idée se réalise.

Ces trois hommes se distinguent par une étude approfondie
et étendue des sources, par un examen attentif des matériaux
qui doivent servir de base à une histoire des dogmes. Walch,
qui se distingue particulièrement sous ce rapport, manque en
revanche de la liberté d'esprit et de l'indépendance dogmatique
qu'on est en droit d'exiger d'un historien du dogme. Mosheim
est déjà plus libre, Semler tout à fait émancipé. Mais il tombe
dans l'arbitraire : il représente l'extrême opposé du catholicisme.
L'histoire entière devient le produit d'une subjectivité illimitée.
Sa critique abonde en hypothèses aventureuses dépourvues de

toute base historique. Semler se contente de tout renverser pour
ne donner finalement dans ses écrits que des matériaux informes

puisés aux sources. Mosheim se distingue à cet égard très

avantageusement de Semler. Grâce à un heureux talent de

combinaison il sait rapprocher les éléments homogènes et
introduit le point de vue synthétique entièrement méconnu par



HISTOIRE DES DOGMES. 123

le précédent. C'est ainsi qu'on voit poindre chez Mosheim
l'idée de ce qui a été désigné comme, le troisième facteur de la
critique. Il est pleinement convaincu que dans l'histoire et
surtout dans le domaine intellectuel, il doit y avoir du mouvement
et un organisme de la vie et de l'esprit.

Semler fut celui de ces trois hommes qui exerça le plus
d'influence sur la période critique qui suivit. A lui se rattache
Rœsler qui contribua beaucoup à intéresser à l'étude des dogmes,
ainsi que quelques théologiens (Grüner, Seiler, Dœderlein) qui
étudient à la fois la dogmatique et l'histoire des dogmes.

La confusion de ces deux sciences se comprend sans peine.
L'indifférence pour le dogme reçu étant à son comble, il fallait
bien remplir les dogmatiques des matériaux de l'histoire du

dogme, sous peine de n'avoir rien à dire. Manquant d'un autre
côté de tout souffle spéculatif, on s'imaginait avoir atteint les

dernières limites du libéralisme lorsqu'on déplorait l'inutile
perspicacité que tant de docteurs avaient déployée au sujet
de tant de problèmes sans rapport avec la doctrine
chrétienne, et les déplorables controverses qui avaient fait tant de

tort à l'église chrétienne. On ne savait plus voir dans l'histoire

que les jeux arbitraires d'un subjectivisme déchaîné. Les

personnages historiques que la substance prédominante du dogme
avait jusque-là relégués à l'arrière-plan surgissent tout à coup
et de toutes parts. Ils remplissent, toute la scène historique,
sur laquelle les intérêts et les passions humaines viennent jouer
le rôle prédominant. Plus un auteur se montre habile à pénétrer

dans ce bizarre fouilli et à l'analyser psychologiquement,
plus il peut se vanter d'être passé maître dans l'art du pragmatisme

historique. Nul n'excella plusdans cette partie que Planck,
comme on le voit, par son Histoire du dogme protestant depuis
la réformation jusqu'à la Formule de concorde. Cet ouvrage est

très important parce qu'il expose, en remontant aux sources,
toutes les controverses de l'époque de la réformation. Le

subjectivisme joue le rôle prépondérant quand il s'agit de comprendre

l'histoire ; tout est accidentel ; l'auteur n'a pas la moindre
idée d'une nécessité logique dominant tout le cours du
développement.

Le rationalisme fit prédominer également les préoccupations



124 F.-C. BAUR.

subjectives. Tirant tout de la raison, il est dépourvu de sens

historique ; mais, comme les cadres de sa dogmatique sont vides,
il est obligé pour les remplir de recourir à l'histoire. Il fait voir
comment le dogme s'est formé d'une manière tout à fait
accidentelle et comment il se dissout sous les coups de la critique. La

dogmatique et l'histoire des dogmes arrivent ainsi à se confondre,

comme dans les ouvrages de Staëudlin et de Wegscheider.
Le point de vue exclusivement subjectif de ces historiens se

montre en ce qu'ils se bornent à exploiter l'histoire pour en

obtenir les matériaux de leur critique rationaliste. L'histoire du

dogme n'a rien à gagner à être ainsi confondue avec la dogmatique.

On peut faire la même observation au sujet de la dogmatique

de Strauss; l'histoire est sacrifiée à la critique qui
demeure la préoccupation principale. Le dogme produit l'effet de

n'être là exclusivement que pour être critiqué ; on s'attache
exclusivement à son côté négalif, sans tenir nul compte de
l'élément positif.

Nous sommes toutefois redevables à la période rationaliste
d'un ouvrage qui dans un certam sens fit époque. Mûnscherfut
le premier écrivain protestant qui traita l'histoire des dogmes
dans toute son étendue et conformément à sa notion. Malgré
des qualités incontestables, cet ouvrage a vieilli, parce que les

raisonnements superficiels et toute la conception du rationalisme

s'y étalent à leur aise. L'ouvrage d'Augusti avait précédé
celui de Münscher, mais il a tant de défauts qu'on ne saurait
plus s'en servir.

Arrivés presque aux auteurs contemporains, nous en trouvons

plusieurs qu'il ne vaut guère la peine de caractériser.
Nous ne parlerons que des principaux. L'ouvrage de

Baumgarten-Crusius fit le premier accomplir un progrès scientifique
à l'histoire des dogmes. Il est fait avec soin et contient des

trésors d'érudition. Mais l'ordre, ia méthode et la division des

matériaux laissent infiniment à désirer. Divisé en paragraphes
et en explications, ce livre vous place souvent en face de vagues
abstractions dépourvues de la fraîcheur de la vie concrète et de

tout organisme historique.
L'Histoire des dogmes d'Engelhardt se propose uniquement

de faire revivre les sources, dans les paroles mêmes des auteurs.



HISTOIRE DES DOGMES. 125

L'exposition est d'une extrême sécheresse : il ne saurait être
question d'un développement partant d'une idée quelque peu
nette. Il voit bien dans l'histoire des dogmes une série d'efforts
auxquels se livre la raison pour comprendre les dogmes
particuliers, mais il n'essaie pas même de saisir l'histoire des dogmes

comme une évolution dialectique.
L'Histoire des dogmes de Meier (1840) se recommande par la

division et l'arrangement, mais les dogmes s'y présentent dans

l'ordre chronologique et non d'après leurs relations systématiques

Comme la précédente, l'Histoire du dogme de Hagenbach a

le mérite d'abandonner la fausse division en une partie générale

et une partie spéciale. Il suit l'ordre systématique. Ges

trois derniers ouvrages paraissent vouloir rompre avec le
subjectivisme en se bornant au simple rôle de narrateur, sans
introduire leurs appréciations dans le cours du récit. Ce n'est

pas assez pour répondre aux exigences de la notion scientifique
de l'histoire des dogmes.

Nul ouvrage n'a mieux su que celui de Néander faire une
place indépendante à l'histoire des dogmes à côté de celle de

l'église. Il se distingue de tous les précédents par une étude
attentive des sources, mais il manque d'une conception spéculative.

Les catholiques n'ont presque rien fait pour l'histoire des

dogmes. D'après les explications que Klee donne sur la notion
de l'histoire des dogmes dans son manuel, son point de vue ne

paraît pas beaucoup différer de celui des protestants. Il avoue

que les dogmes se sont formés dans le cours des temps, bien

que la substance soit toujours restée la même et n'ait fait que
changer de forme. Malheureusement l'exécution ne répond

guère à ces idées. Exagérant la pensée que le dogme est

toujours resté substantiellement le même, l'auteur tombe dans

une grande monotonie. Les catholiques ne veulent pas que
l'histoire des dogmes soit une science éminemment protestante,
mais jusqu'à présent ils n'ont rien fait pour renverser cette
manière de voir. Au fond, le catholicisme ne peut renoncer à

l'idée de la stabilité absolue du dogme pour admettre un
développement réel. Suivre le développement du dogme, c'est tenir



126 F.-C. BAUlt.

compte de tous les phénomènes qui s'y rapportent, de façon à

distinguer ce qui est accidentel et passager de l'essence même.

Ainsi pour la période antérieure à la réformation, il faut constater

qu'à côté du dogme reçu toutes les autres opinions
échouentet, n'arrivent à rien constituer de solide et de permanent.
Mais arrivé à la réformation, on est obligé de reconnaître que
cette conception du dogme, qui place la vérité toute d'un côté

et l'erreur de l'autre, ne peut se maintenir. Le protestantisme
se distingue justement, de toutes'les prétendues hérésies qui l'ont
précédé, en ce qu'il a réussi à se constituer à part. C'est là un fait
qui contredit l'assertion catholique en vertu de laquelle le dogme
ecclésiastique serait toujours demeuré identique à lui-même.
Il ne reste plus à Pétau et à Klee que d'ignorer le développement

dogmatique dans le sein du protestantisme, faute d'en
savoir rendre compte.

De tout ceci il résulte qu'on ne saurait prétendre que le dogme
demeure toujours identique à lui-même, dans le cours de son

développement. Bien loin de lui prescrire ce qu'il doit être et
devenir dans le cours des temps, on doit lui laisser la pleine et
entière liberté de ses mouvements. Mais pour cela il faut s'élever

jusqu'au point de vue de la libre pensée qui est celui du

protestantisme. Les catholiques ont beau dire, l'histoire des

dogmes demeure donc une science protestante. Toutefois le

protestant doit se garder de tomber dans une liberté subjective
et arbitraire. Il s'agit ici d'une liberté qui a ses lois immanentes
et qui se confond avec la nécessité, non pas extérieure et
accidentelle, mais avec celle qui découle de la notion objective de

la chose. Ce qu'il y ade vrai dans la conception catholique, c'est

qu'elle reconnaît au dogme son unité objective, mais on a le
tort de se la représenter d'une façon tout à fait extérieure ; on
la voit dans l'unité extérieure du dogme reçu. On prend la forme
extérieure du dogme pour son essence même, tandis que l'unité
vraie, vivante ne peut résider que dans l'esprit s'objectivant dans
le dogme.

Ce n'est que du point de vue spéculatif qu'il est possible de

concevoir cette unité du principe spirituel, car lui seul admet
une vérité absolue. Du moment où on se place à l'extrême
opposé du catholicisme pour ne voir dans l'histoire que variété



HISTOIRE DES DOGMES. 127

et changement incessant, il n'y a plus de vérité absolue; tout
se morcelle ; il n'y a ni unité de mouvement, ni unité de principe.

Or la pensée spéculative part de l'hypothèse qu'il existe

une vérité absolue et par conséquent une conscience absolue.
La science de l'absolu doit aussi avoir l'absolu pour objet, car
un absolu qui ne serait pas tel pour la conscience subjective
ne serait pas un vrai absolu. Du point de vue spéculatif, l'histoire

des dogmes ne peut être conçue que comme l'évolution
de la vérité absolue prenant en elle une forme subjective. En
d'autres termes, le principe du mouvement c'est l'esprit faisant
effort pour arriver à la conscience de lui-même et obtenir ainsi
le sentiment de son unité. Dans cette évolution, l'esprit s'objective

dans le dogme, il devient à ses propres yeux quelque chose

d'extérieur et d'objectif, mais il rentre ensuite en lui-même et
s'élève jusqu'à la liberté que lui donne la conscience de lui-
même. Au point de vue spéculatif, il s'agit d'arriver à une
conscience de l'absolu, ce qui ne peut se faire qu'en partant de

l'hypothèse que le sujet est lui-même identique à l'absolu. En

partant de ces idées, on peut aussi reconnaître au milieu des

variétés que présente l'histoire des dogmes une unité qui n'est
autre que celle du principe en mouvement. Voilà pourquoi cette

conception spéculative fait essentiellement partie de la notion
protestante de l'histoire des dogmes. Pourvu toutefois qu'on ne
tombe pas dans la conception rationaliste de l'histoire des

dogmes, tout aussi extrême, tout aussi fausse que celle du catholicisme.

Ce n'est qu'en s'élevant jusqu'au point de vue spéculatif
qu'on peut enlever à la conception catholique et à celle du

rationalisme qui s'excluent ce qu'elles ont d'étroit, d'arbitraire
et de faux. C'est seulement dans cette direction que notre science

peut avoir son développement subséquent. Dans ces leçons,
comme dans mes travaux précédents, je m'efforce de faire atteindre

à l'histoire des dogmes ce terme désiré.

J.-F. Astié.


	Histoire des dogmes

