Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Histoire de la morale en Europe : depuis le siécle d'auguste jusqu’a
celui de Charlemagne

Autor: Dufour, J. / Lecky, W.-E.-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE

DEPUIS LE SIECLE D’AUGUSTE JUSQU’A CELUI DE CHARLEMAGNE.

PAR

W.-E.-H. LECKY".

Dans la seconde et derniére partie de son ouvrage, M. Lecky
étudie l'influence exercée par le christianisme sur 1’état des
moeeurs en Europe depuis Constantin jusqu’a Charlemagne. Ses
développements se répartissent entre deux chapitres ne pré-
sentant pas de subdivisions articulées. Le premier correspond
par son titre au sujet que nous venons d’indiquer, considéré
dans sa généralité ; le second fait connaitre la position et le role
de la femme dans le méme cycle historique, et porte ainsi un
caractere de monographie. La nécessité de nous restreindre
nous force de le laisser de coté.

Comme dans le tome premier, la richesse et la variété de
Iérudition déployée par I'écrivain résistent & une analyse ra-
pide, et ’étroite connexion des idées avec les faits ne permet
pas de les isoler du contexte historique. Pour éviter la séche-
resse d'un sommaire, nous nous étions borné, dans notre ar-
ticle précédent, & reproduire Fun des fragments les plus
saillants de 'ouvrage en 'accompagnant d’un coup d’ceil d’en-
semble sur le reste du volume. L’unité de composition qui dis-
tingue le chapitre dont nous avons & nous occuper nous force
d’affronter les difficultés d’un compte-rendu plus analytique,

' History of European Morals from Augusius to Charlemagne, by Williau
Edward Hartpole Lecky, M, A. Two volumes. London 1869. — Voyez le Compte-
Rendu, juin 1871, pag. 308.



>

56 W.-E.-H. LECKY.

sans que nous nous flattions de les vaincre. Nous présenterons
un extrait propre & donner quelque idée du programme de
M. Lecky plutot qu'un abrégé proportionné, minutieux et mé-
thodique destiné & reproduire substantiellement les résultats
de ses savantes recherches.

En abordant notre sujet, nous sommes ramené & 1’étude
comparative du paganisme et du christianisme jugés par leurs
ceuvres. Ce paralléle, quoique peu nouveau, n’a pas toujours
été fait d’'une maniére judicieuse. On a trop souvent oublié que
les éléments confrontés n’étaient pas assez homogeénes pour
que les conclusions du rapport établi fussent toujours ration-
nelles. La puissance morale du paganisme était dans sa philo-
sophie; celle du christianisme était dans ses dogmes. C’est par
la qu’il atteignait les masses.

I’église subjuguait les 4mes au moyen de deux doctrines.
Ici, celle de la vie future; 14, celle du péché, envisagé dans ses
origines adamiques et ses suites éternelles. La pensée de I'im-
mortalité de ’ame n’était point étrangere a 'antiquité paienne,
mais elle n’y était pas populaire; elle tenait peu de place dans
la religion, et si quelques philosophes la contemplaient, c’était
a titre de probabilité consolante par ses perspectives sereines.
Quant au dogme d’une chute morale livrant impitoyablement le
genre humain & une malédiction éternelle, c’était quelque
chose de nouveau. L’église précha la vie future et la chute au
point de vue sévére de saint Augustin, et trouva dans les ter-
reurs qu’elle éveillait un puissant levier pour agir sur les con-
sciences. Elle laissa aux philosophes les spéculations sur le
souverain bien et les aspirations libres & la beauté morale,
elle ne vit devant elle que le vice a déraciner. Si elle se rendit
par 12 moins agréable que la sagesse grecque aux esprits su-
périeurs, elle eut plus de prise sur les foules. Elle réussit a
fonder sur le sentiment religieux une discipline dont le do-
maine dépassait celui des anciennes lois. Le libertinage, la fu-
reur pour les jeux du cirque, la négligence dans la dévotion,
des péchés qui avaient échappé jusqu’alors & toute répression,
furent atteints par des décrets de conciles. Les pénitences ecclé-
clésiastiques tenaient lieu de pénalités, et le besoin de réconci-



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 57

liation avec le ciel soumettait aa clergé ceux qui ne pouvaient
trouver la paix de I’ame sans la fréquente communion.

L’accent que 'on mit sur la doctrine de I'enfer et les traits
effrayants sous lesquels on représentait le purgatoire, donne-
rent & la pratique pastorale de cette époque le caractére d’un
terrorisme religieux. A coté de cela, le christianisme agissait
sur les ames élevées par sa doctrine de 'amour divin; la dé-
votion fervente et désintéressée eut des adeptes avant le siécle
de sainte Thérése ; la foi populaire en la Providence régnait
dans sa plus candide simplicité. On voyait des miracles 14 ol
les plus croyants n’auraient garde d’en chercher aujour-
d’hui.

Agissante comme au temps des martyrs, l'influence du
christianisme fut loin de rester toujours aussi pure. A l'église
sainte et fraternelle des premiers siecles succéde ’empire by-
zantin. Ce régime nouveau, dont 'origine coincide avec 'adop-
tion du christianisme comme religion officielle, présente le
tableau de 1’état social le plus honteux qui ait figuré dans
I’histoire des nations civilisées. (’est le regne de ’esprit mili-
taire sans vertus héroiques, de ’étude sans pensée, de ’ortho-
doxie sans foi vigoureuse, de la soumission sans fidélite, de
Pesclavage acceptant son avilissement sans protestation morale.
On marcha de bonne heure au-devant du jour ou le crois-
sant devait triompher sans que I'église eit & lul opposer autre
chose que ses moines paresseux et ses théologiens querel-
leurs.

Il y eut plus de grandeur dans le role moral et social réserve
au christianisme en Occident; mais les réfutations les meilleu-
res des jugements exagérés émis au dix-huitieme siécle ne peu-
vent détruire une impression douloureuse. Le penseur indé-
pendant trouvera toujours les premiers siécles du moyen age
inférieurs sous la plupart des rapports aux temps glorieux de
Pantiquité. Il est vrai que les grands vices du paganisme ont
disparu; mais on ne retrouve pas non plus ses vertus patrio-
tiques et sa haute culture. Quelques-uns s’en consolent en
rappelant que la théologie régnai't en souveraine sur tous les
domaines de I’esprit humain. Plus ils développeront cette thése,



58 W.-E.-H. LECKY.
plus ils compromettront la théologie en la rendant solidaire
d’une déplorable civilisation, développée sous ses auspices.

Un grand progres se réalisa, néanmoins, dans cet dge téné-
breux. Le caractére sacré de la vie humaine fut affirmé comme
il ne 'avait jamais été dans l'antiquité paienne; il fut respecté
grace au regne de ces doctrines séveres dont nous parlions
tout & 'heure, et de la discipline qui en était la conséquence
pratique.

(Yest sur ce terrain religieux qu’il faut nous placer, en effet,
pour connaitre l'origine et comprendre la portée de la révolu-
tion morale qui répandit de nouveaux principes de mansué-
tude et d’équité. Autrement nous ne ferions ni a I'église ni a la
culture antique la part qui leur est due respectivement. Le
paganisme avait eu des idées d’humanité ; il n’avait pas le sen-
iment de 'obligation sacrée qui sanctionne le devoir de les met-
tre en pratique. C’est 14 ce qui explique la barbarie avec la-
quelle des penseurs qui ne manquaient pas de délicatesse mo-
rale, un Platon, un Caton, un Pline, avaient pu s’exprimer ici
sur Uinfanticide, 14 surla destination des vieux esclaves, la sur
les combats de gladiateurs. Le christianisme n’enseigna rien de
nouveau sur la nature des sentiments d’humanité et sur les
ceuvres qu’ils produisent; mais il en fit un devoir au nom de
ses principes absolus sur le prix de la vie humaine. En ana-
thématisant le meurtre, et en proclamant sa terrible doctrine
sar la destinée des morts non-baptisés, il sauvegarda I'exis-
tence de '’homme dans le sein maternel; il fit cesser I'exposi-
tion des nouveau-nés; il fonda le premier hospice pour les
enfants trouvés, au milieu méme de la barbarie du huitiéme
siecle.

Le paganisme l'avait devancé par quelques mesures sans
arand effet contre l’exposition des enfants. Il lui laissa 'hon-
neur de l'initiative, de ’exécution et de la réussite dans ’abo-
lition des combats de gladiateurs. Le succes fut lent; le nom
d’un Théodose figure parmi les récalcitrants et les retardatai-
res, aux applaudissements du paien Symmacue; mais la cause
était gagnée au septieme siecle; les canons du concile v Trullo
avalent tranché définitivement la question. On ne peut trop



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 59
féliciter I'église de s’y étre prise assez & temps pour empécher
les conquérants barbares de s’approprier une coutume que
leur férocité etit probablement perpétuée.

Les changements survenus depuis la conversion de Cons-
tantin ne permirent pas toujours aux chrétiens de marcher
avec indépendance dans la voie ou le respect pour la vie hu-
maine avait poussé leurs devanciers. L’église avait interdit
a ses membres le métier de bourreau, la profession de soldat,
et ’honneur de siéger comme juges dans des procés criminels.
Quand I’hérésie parut devant les tribunaux, I’horreur pour la
peine de mort diminua; mais la substitution dérisoire du ba-
cher au glaive ne fut pas le seul signe qui trahit les scrupu-
les avec lesquels on déviait des anciens principes. On recula
avant de frapper les Priscilliens, et si toutes les hésitations ne
furent pas un indice de tolérance, elles attestent du moins le
respect pour la vie de 'homme.

La discipline pénitentielle nous montre d’autres traces du
meéme esprit. Elle reposait tout entiere sur le principe de la
peine corrective et exemplaire. Les Peres avaient devancé sur
ce terrain Beccaria et Bentham. Quant aux lois pénales de
I’état, il serait téméraire de dire que le christianisme les adoucit
généralement. Mitigées en divers points, elles revétirent une
sévérité nouvelle dans les dispositions ¢qui concernaient 1'im-
pureté.

Le principe rigoureusement moral et religieux, au nom du-
quel ie christianisme réprouvait toute espéce de meurtre, se
manifeste avec toute son austérité dans la flétrissure attachée au
suicide. Pythagore et Platon avaient stigmatisé ce genre d’at-
tentat comme une impiété et une infidélité envers la Providence,
qui, en assignant & chacun son poste, lui enjoint d'y demeurer ;
Aristote y voyait un crime contre I’état ; Plutarque, un outrage
a la dignité humaine; les Néoplatoniciens, une anomalie en
contradiction avec leur quiétisme. De ces divers points de vue,
le premier, seul, était assez sérieux pour les chrétiens. Ils le
reprirent avec une sévérité qui mit en cause la mémoire de mar-
tyrs vénérés dont les mains pures avaient hatél’ceuvreinévitable
du trépas pour prévenir celle de I'infamie. On souleva des ques-



60 W.-E.-H. LECKY.

tions aussi grandes et pratiques que le détail en est subtil. En
les reprenant en sous-ceuvre, et en comparant les vues de I'an-
cienne église avec celles d’illustres penseurs modernes, nous
sommes conduits & reconnaitre que sila théologie de ces siécles
reculés est tombée dans quelques exagérations au sujet de la
criminalité personnelle de toutindividu qui attente a ses jours,
elle a bien mérité de 'humanité par son horreur pour le sui-
cide considéré abstraitement.

On a euraison de rappeler que sile christianisme a fait tom-
ber I'esclavage, il n’a obtenu ce résultat que par une action
indirecte. En fait d’abolitionnisme proprement dit, ’église atten-
dit longtemps avant de formuler des principes aussi nets que
ceux des Esséniens et du stoicien Dion Chrysostome ; mais elle
en préparait le triomphe de trois maniéres: 1° en nivelant les
esclaves et les potentats sous le joug de la discipline; 2° en
canonisant des esclaves illustrés par leur martyre; 3° en fai-
sant du rachat des esclaves une ceuvre dont la valeur méritoire
excitait une fervente émulation. Les myriades d’affranchisse-
ments mis au compte des mérites de sainte Mélanie, de saint
Ovide, de saint Chromat, créérent une salutaire contagion
d’exemple ; ils contribuerent, méme statistiquement, & prépa-
rer les jours ou l'esclavage se confondit avec le simple servage.

En rappelant ce que I'église fit pour l'assistance des pauvres,
rien ne nous fait un devoir de méconnaitre la grandeur des
miseres que le paganisme avait eu a secourir, et les vastes pro-
portions de ses ceuvres de libéralité. S’il n’avait pas notre pau-
perisme, il avait ses esclaves et ses clients et il pourvoyait & leurs
besoins d’'une maniére permanente. L’état ne fermait pas les
yeux sur la misére publique. On a tout dit sur les approvision-
nements de blé, les distributions de sel, les partages de terres
conquises. On connait moins ce que Vespasien et les Antonins
firent pour ’éducation des enfants pauvres; il est certain ce-
pendant qu’elle attira leur sollicitude. Mais tout cela n’était pas
de la charité, c’était de 'administration. La bienfaisance indivi-
duelle était rare dans le paganisme, et les exemples fameux de
libéralité donnés par Cimon, Bias et Epaminondas, doivent leur
célébrité a leur caractére exceptionnel.



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 61

Le christianisme eut I’honneur de placer la bienfaisance au
nombre des vertus elémentaires qui entrent dans le dévelop-
pement normal de I’homme. 1l le fit en présentant & ses disci-
ples moins encore la pensée du prochain considéré en lui-méme,
que celle de Christ représentant des pauvres, et en établissant
une solidarité entre la pratique de 'aumone et le soin du salut.
De la le caractére enthousiaste et religieux de la charité chré-
tienne ; de 14 aussi le fanatisme qui s’y méla et ce manque de
discernement philanthropique qui amusait Lucien. Gardons-
nous cependant de donner trop d'importance a ce témoignage
suspect, et s’il nous faut ’autorité d’un paien pour apprendre
a étre justes et reconnaissants envers I’ancienne église, souve-
nons-nous de 'empereur Julien. Un homme de cette portée
n’eat pas déploré 'impuissance ou le paganisme était devant la
tache d’imiter la libéralité chrétienne, si le ridicule et préedo-
miné dans les ceuvres qu’elle inspirait.

Qui refuserait en effet son admiration & une Fabiola créant
son asile d’orphelins, 4 un Pammachus et 3 une Mélanie fondant
leurs hospices, & un Apollonius distribuant ses remeédes, a 1'é-
clise d’Antioche se chargeant de trois cents veuves et jeunes
filles, aux Péres de Nicée instituant un vaste réseau d’établis-
sements charitables? Les chefs de I'église plaidaient si vivement
la cause du pauvre que l’écho de leurs discours a quelque
chose de la phraséologie socialiste. Leur héroique abnégation
sert & expliquer la popularité dont I'église jouit au milieu des
crises les plus terribles; l'intérét des malheureux réclamait la
conservation des basiliques.

Deux ombres obscurcissent ce tableau.D’une part, ’église ne
comprit pas la pitié qu’elle devait & I’aliénation mentale, et le
fanatisme irrita une plaie que la charité aurait da adoucir. On vit
partout des esprits malins & conjurer par de terribles exorcis-
mes, et des sorciers & livrer aux flammes. D’autre part, une
bienfaisance mal entendue multiplia le nombre des pauvres.
Une libéralité plus dévote que philanthrope tomba dans des
erreurs économiques qui ne peuvent étre mises sur le compte
de I'ignorance forcée. En attendant les lumiéres de la science



62 W.-E.-H. LECKY.

moderne, on n’aurait eu qu’a méditer certaines pages de Cicé-
ron pour apprendre & éviter ces écarts.

Les abus de la mendicité se développérent surtout dans
I’époque suivante, depuis la fondation des ordres mendiants.
Ils n’attirérent ’attention des hommes sérieux qu’au temps de
Wickleff, et ne furent attaqués systématiquement que depuis
la réformation.

En arborant le drapeau de la charité, le christianisme avait
accompli une révolution morale. Les vertus douces étaient
entrées dans le type idéal de 'humanité; elles y avaient pris
place & coté de ces vertus fortes auxquelles le stoicismie réser-
vait son admiration. Le type nouveau qui avail prévalu dans
les beaux jours de I'église ne tarda pas & s’altérer sous une
influence nouvelle. Nous voulons parler de I’ascétisme.

Dans son apologie des chrétiens, Tertullien avait signalé la
différence quisépare le disciple de Jésus poursuivant sa carriére
dans la vie active, et le gymnosophiste de I’Inde vivant dans une
solitude dédaigneuse et se livrant & d’inutiles abstinences. Ce
trait d’éloquence, qui frappait juste au troisieme siécle, ne tarda
pas & perdre sa vérité. Une ascése nouvelle, dont le germe se
trouvait dans le souvenir de Jean-Baptiste, se popularisa dans
tous les rangs des fidéles, a la faveur d’un courant d'idées
gnostiques sur le mariage et la vie physique en général. Le
célibat des prétres devint obligatoire : la séparation fut de plus
en plus tranchée entre la vocation chrétienne et la vie sociale.
Des idées qui n’avaient été d’abord mises en pratique que par
quelques solitaires, circulérent en tous sens. De transition en
transition, ’ascétisme donna lieu au cénobitisme et au mona-
chisme. Enfin, un mouvement de prosélytisme s’opérant au
sein de la catholicité convertit d’innombrables disciples & ce
nouveau genre de vie, et en fit en quelque sorte autant d’ad-
hérents d’un nouveau culte. Les moines se recrutaient comme
jadis les simples fideles. Les méres, gagnées par leur influence,
présentaient leurs fils & la tonsure avec le méme zele et le
méme artifice qu’elles eussent déployé un siecle auparavant,
pour les conduire au baptéme A I'insu d’un pére idolatre. Les



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 63

protestations du bon sens laique n’étaient pas écoutées, et la
polémique la plus scripturaire se trouvait frappée d’impuissance.
On oubliait le Jésus de Cana pour ne voir que celui qui avait
fermé la porte des cieux au jeune riche; on en appelait de
saint Paul apotre du mariage honorable, & saint Paul vivant
systématiquement dans le célibat ; on créait une léegende apo-
cryphe pour transformer en exemple de virginité le souvenir
de saint Pierre vivant dans la vie conjugale. L’idéal apostolique
n’était plus cherché dans les Actes et les Epitres, mais dans le
portrait qu’Hégésippe avait donné de Jacques le mineur.

La statistique du monachisme présente des chiffres qui per-
meitent de ’assimiler & une véritable religion envahissant le
monde. La force des choses lui donna pour apologistes des
docteurs que leur mérite éminent désignait pour un tout autre
role. Des peuples qu’avait éclairés jadis la philosophie des
Platon et des Cicéron, incarnerent la beauté morale dans le type
d’un moine impassible, ignorant et crasseux. On s’enthousias-
mait au récit des abstinences les plus absurdes et les plus
repoussantes.

Nous lisons peu la vie des ascéles de cette époque. Elle ne
laisse pas d’avoir sa haute importance dans ’histoire de I'esprit
humain. Les canons, les liturgies, la discipline, les annales du
gouvernement religieux, ne nous fontconnaitre que par ses de-
hors la vie morale de I’église ; mais ces luttes entre la nature
humaine et des réves de perfection arbitraire, ces extases, ces
visions qui remplissent la vie des anachorétes, nous initient aux
idées qui prévalurent dans les domaines que nous venons d’in-
diquer et trouvérent leur expression dans l'art chrétien. L’ascé-
tisme donna & la virginité la place que Jésus donna & la charité.
L’asservissement absolu de la chair fut la conséquence pratique
de I'anthropologie prédominante. Et, d’autre part, ’exemple des
abstinences monastiques contrastait avec mainte affirmation de
Iéglise dans la question du libre arbitre. Il eGt été difficile
d’admirer les saints et de contester en méme temps le déve-
loppement dont la volonté humaine est susceptible.

Nous glorifierons moins leur sensibilité et nous laisserons &
leurs panégyristes le soin de célébrer un Evagrius brilant les



64 - W.-E.-H. LECKY.

lettres de ses parents, un Mutius se prétant & une horrible com-
binaison d’épreuves pour montrer qu’il ne se souvenait plus
d’étre pére, un saint Jean de (lalama fuyant sa sceur, un Pémen
et ses fréres s’enfermant dans leur cellule pour éviter les em-
brassements maternels. Nous supposons volontiers que 'exageé-
ration est pour quelque chose dans ces récits. Il faut toutefois que
lascétisme cut singulierement vicié le sens moral, pour que de
telles narrations, fictives ou réelles, aient été données comme
édifiantes.

Les voeux devinrent de plus en plus sévéres. En 603, le
concile de Constantinople défendit que des religieux cloitrés
pendant leur minorité se prévalussent ultérieurement des bé-
néfices de leur dge. Par contre, on encourageait la désobéis-
sance des enfants lorsqu’elle profitait aux monasteres. Les
décisions modérées du concile de Gangres étaient sans effets
pratiques ; le monachisme était assez fort pour s’élever au-
dessus d’une telle autorité. L’irrégularité fut couverte par la
législation de Justinien, et des légendes merveilleuses, accrédi-
tées par Gregoire le Grand, tranchérent les questions pendantes
en effrayant les &mes sur le sort éternel des religieux pour les-
quels la famille était encore quelque chose.

Les évéques avaient conquis le pouvoir l1égislatif dans I'église.
Les moines eurent en fait la puissance exécutive. Sans eux le
clergé n’aurait pas trouvé assez de bras pour démolir les tem-
ples paiens et faire une guerre i outrance aux hérétiques. Il
fallait une milice impitoyable; des hommes sans famille et
sans patrie la composeérent.

Le moyen 4ge leur doit en grande partie ce manque de ver-
tus patriotiques qui 'abaisse au-dessous de 'antiquité paienne,
comme le manque de chasteté et de charité abaisse & son tour
I'antiquité paienne au-dessous des siécles chrétiens. Tout le
mal ne vint pas des moines seuls. L’idée de la patrie terrestre
n’avait tenu aucune place dans le christianisme naissant. Pour
ses premiers disciples, Rome était la cité de I’Antechrist. Ils
avaient des scrupules sur le service militaire. En vain les cir-
constances changérent-elles au quatriéme siecle: la situation
de I'empire électrisait peu le sentiment national ; il y avait trop



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 65

de corruption. Les désastres causés par I'invasion des Goths frois-
saient les instincts d’humanité des chrétiens bienplus qu’ils ne
réveillaient leur patriotisme. On ne les vit point voler i la fron-
tiere pour sauver l'empire menacé, et lorsque le danger se fit
sentir plus tard du coté de I'Orient, ce furent les monophysites
qui ouvrirent les portes de 'Egypte aux armées de Mahomet;
la neutralité était la politique instinctive des chrétiens. Cette
position leur permit de jouer un role utile et humain, mais nul-
lement patriotique. Ils ne furent animés, pour la premiére fois,
d’un esprit national qu'en Espagne contre les Maures, comme
aujourd’hui les ultramontains de Pologne et d'Irlande contre
les Russes et les Anglais. Le principe était le méme, l'interét
politique ne les touchait que s’il allait de conserve avec l'inté-
rét religieux. Il devait en étre ainsi; un confessionalisme ac-
centué ne peut étre patriote que par coincidence. La patrie du
véritable orthodoxe, c’est son église; la ferveur de sa foi le dé-
tache du monde ; son idéal n’est pasle civisme mais la sainteté.
L’ascétisme catholique, tout en ayant beaucoup de points de
contact avec le stoicisme, devait s’en écarter ici. Le développe
ment de V'esprit public dans ’Europe moderne s’est produit
sous l'action de causes étrangéres a la religion et parmi lesquel-
les il faut compter laccroissement de la richesse. Le role du
christianisme n’en est pas moins resté immense : il a parlé aux
consciences ; il a fait 'éducation morale des individus; il a ins-
piré la vertu qui se cache; mais I’histoire, quiregarde aux ceu-
vreséclatantes du civisme et aux grands mouvements nationaux,
ne peut ajout'er aux titres de cette religion intérieure un genre
d’éloge qu’elle s’abstient pieusement de rechercher.

Ce n’est pas toutefois que I'ascétisme n’eQt de trés hautes vi-
sées. Son ardeur & poursuivre un idéal de sainteté inaccessible
au grand nombre réussit a lui inspirer des ceuvres qui éton-
naient les masses. Malheureusement il échoua plus ou moins
dans la réforme de leurs meeurs. L’histoire de Byzance nous
montre toujours une corruption persistante. On a voulu infirmer
cette conclusion en faisant observer que les censures des Péres
tombent souvent sur des vétilles. Mais ce critére négatif de la mo-
ralité publique est trompeur, 4 en juger par 'analogie. Lorsque

c. r. 1872. 5



60 W.-E.-H. LECKY.

les Juvénal, les Apulée, les Clément d’Alexandrie signalent avec
indignation les promenades en voiture, la poudre dentifrice, les
chevelures d’emprunt, ils ne donnent point & supposer que ceux
qui se passionnaient pour ces modes pratiquassent les vertus
avec lesquelles elles peuvent étre matériellement compatibles.
En stigmatisant la futilité, ils dénoncent la corruption. Il en
était de méme & Constantinople et dans tout ’empire ; le témoi-
gnage d’Ammien Marcellin et de Chrysostome est péremptoire
et suffisamment appuyé. L’ivrognerie régnait aux agapes; la
prostitution souillait les fétes des martyrs ; les pélerinages rem-
plissaient Jérusalem de scandales. Du temps méme de saint Jé-
rome, la table des prélats surpassait en luxe celle des procon-
suls et la convoitise des prétres légataires attirait ’attention du
législateur. Quant aux laiques, on connait leurs paris, leurs
rixes sanglantes, leurs trahisons. L’'influence générale du chris-
tianisme én Orient semble s’étre bornée a la destruction des
lieux de débauche les plus célebres, & une réforme trés grande
en ce qui concerne les péchés contre nature, a la prohibition
des jeux de gladiateurs, enfin & cette propagation d’idées sérieu-
ses par laquelle toute église forte parvient & cultiver le sens
moral d’un peuple.

L’ascétisme byzantin mit en honneur le renoncement; il dé-
popularisa ’ambition et la vanité ; il discrédita les évéques mon-
dains et les matrones intrigantes; ses excentricités rigoristes
montrérent la puissance morale du christianisme. Enfin, dans
des occasions malheureusement trop rares, le spiritualisme au-
quel il s’éleva eut sa noblesse, sa poésie et sa largeur.

Le monachisme d’ocecident se présente & nous sous des traits
plus sympathiques. Il fut moins contemplatif, plus laborieux,
plus administrateur. L’honneur qui lui revient a la suite de son
grand role social n’est pas d seulement & la supériorité de la
regle de saint Benoit sur celle de saint Basile. Le climat y con-
tribua et la besogne donnée a la charité chrétienne par les bar-
bares fut un préservatif contre I'oisiveté. Le zéle et 'intelligence
des moines missionnaires furent & la hauteur de leur tache. Ils
avaient & convertir des peuples énergiques et triomphants. Les
moyens moraux furent d’abord la doctrine du salut exclusif,



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 67

ensuite la terreur des mauvais esprits, puis ’espérance des bé-
nédictions providentielles attachées aux conversions nationales.
L’histoire de Clovis nous rappelle la puissance de ce ressort,
ainsi que celle des moyens extérieurs tels que le prestige des
cérémonies. Les peintures matérielles de ’enfer ne furent pas
non plus sans effet. On les rencontre déja dans les siécles les
plus reculés du moyen age.

Le triomphe du christianisme en occident eut des conséquen-
ces moins profondes qu’étendues. Le paganisme n’était pas mort;
1l revivait dans les formes du culte et dans les 1égendes. On crut
longtemps & l’existence réelle des anciens dieux ; on les redou-
tait encore comme démons vaincus, mais désespérés, furieux
et assez puissants pour épouvanter les imaginations ou séduire
les Ames. Ils apparaissaient de nuit dans leurs temples délabrés;
ils animaient leurs vieux simulacres; ils agitaient les lacs pen-
dant I’horreur des nuits et gémissaient au fond des vallées so-
litaires.

Le christianisme était établi, mais le despotisme spirituel al-
térait la beauté morale de son triomphe. Le monachisme ne
pouvait souffrir la liberté ni dans ses couvents, ni ailleurs. II
réclamait une obéissance aussi absolue que celle du service
militaire, sans cultiver par compensation ce sentiment de di-
gnité personnelle qui se développe sous I'uniforme du soldat.
Il proscrivait surtout la liberté de pensée et dépassait ici le pa-
ganisme persécuteur. La cité antique n’avait jamais requis pour
ses dieux que des hommages de bienséance ; elle surveillait as-
sez mollement les opinions elles-mémes. Le catholicisme des
temps barbares affirma hautement la culpabilité de 'erreur,
alliance de mots irrationnelle que I'on ne cherchait point & jus-
tifier par une bonne théorie psychologique sur les rapports en-
tre les dispositions morales de I’homme et sa situation devant
la vérité. Quand on plaide pour la cause du vrai, il faut encou-
rager ’esprit humain & le rechercher librement. Ce n’était
point ce que voulait le moyen 4ge. Il avait peur de la vérité.
L’esprit de parti dénaturait I'histoire de ’église. Passé I’époque
des Synésius et des Basile, tout écrivain religieux représentait
systématiquement les hétérodoxes sous les couleurs les plus



68 W.-E.-H. LECKY.

chargées, et la vieille poésie d’Homere et pu donner des le-
cons d’équité aux chrétiens par les portraits qu’elle avait tracas
des héros ennemis de la Gréce. On aurait cherché vainement
chez les docteurs catholiques, & partir du VIme siecle, la sym-
pathie des Péres alexandrins pour le platonisme, ou simple-
ment la loyale modération de saint Augustin. Tout est dit sur
la vie intellectuelle de cette époque quand on a rappelé les der-
niers rayons qui éclairérent I’Espagne, 'esprit studieux qui se
conservait dans les monasteres d'Irlande, et le maintien de la
langue latine comme idiome conventionnel. Les curieuses des-
tinées des palimpsestes nous ont appris & quels dépositaires les
antiques manuscrits étaient confiés, et la maniére burlesque
avec laquelle ils se les passaient dans leurs moments d’humeur
studieuse, rappelle dans quel esprit on les lisait. Les études spé-
culatives et les sciences physiques ne pouvaient tenter que des
hommes assez courageux pour se faire braler comme hérétiques
ou magiciens.

On a répété que sans le monachisme le dépot des lumiéres
se serait perdu. Cette hypothese gratuite ne prouve pas grand’
chose. Le philosophe ne désespére pas promptement de I'intel-
ligence humaine, et I'historien qui jette un regard sur la carte
peut remarquer I’étendue suffisante des contrées que l'ignorance
barbare n’avait pas envahies. Il y a la-dessous des arguments
qui peuvent se retorquer contre l’obscurantisme et ses ceuvres.

On a remarqué que les savantg les plus illustres du moyen
dge furent des moines ou des prétres. Cette réflexion naive ne
justifie point le despotisme spirituel. Elle prouve seulement que
ceux qui comprennent la pensée humaine sentent le besoin de
la liberté qu’ils refusent & d’autres et en savent profiter. De
tels propos nous rappellent ce prisonnier (ui se croyait rede-
vable & son cachot de la lumiére qui en pénétrait les étroites
fentes. Certes un Thomas d’Aquin nous étonne par sa science,
et an Roger Bacon nous confond plus encore par 'audace de
son génie. Mais serait-ce bien & la discipline monastique que la
civilisation serait redevable de Roger Bacon, emprisonné pen-
dant quinze ans, et emportant dans sa tombe le nom de sorcier ?
Quant aux découvertes et inventions pratiques par lesquelles



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 69

le moyen dge a bien mérité de la postériteé, la boussole, la pou-
dre & canon, le papier, ces progrés-la n’ont que la relation la
plus accidentelle avec le milieu ot ils se sont opérés. Ils ne sont
nés ni de la dialectique des écoles, ni des dogmes de I'église,
ni des préjugés qui étaient & la base des théories physiques.

Mais revenons a l'influence morale du monachisme. L’Orient
nous a montré son impuissance réformatrice. L’Occident nous
offre le sujet de réflexions non moins pénibles. En exploitant
la crédulité, I'ascétisme empéchait le régne des convictions for-
tes et rétléchies. Son apologétique, mise au service d'intéréts
sacerdotaux, reposait sur un systéme de falsification pratiqué
sans scrupules. L’histoire des décrétales en est la preuve. On
partait du principe que tout ce qui appuie une église quisauve
les &mes est 1égitime. Quels que soient les succés momentaneés
d’une telle tactique, elle est ruineuse pour le sens moral ; elle
compromet ’église elle-méme en lui dtant en considération ce
gqu’elle lui donne en puissance ; elle a occasionné le mot terri-
ble d’'un penseur célébre qui substituait & I’expression prover-
biale de foi punique celle de sincérité chrétienne.

Aux tristes effets des fraudes pieuses, ajoutons ceux du ca-
ractere expiatoire attribué a 'aumone, ou, pour mieux dire, aux
libéralités en faveur des couvents, car le moine était le pauvre
par excellence en théorie, le représentant officiel des malheu-
reux, et le grand destinataire de toutes les offrandes. Dans les
premiers siecles, 1’église avait proclamé hautement que la pu-
reté du cceur est le seul sacrifice par lequel ’homme puisse
étre agréable a Dieu. Elle déchut de sa spiritualité au point de
rester fort en dessous de cette maxime pythagoriciene: émpius
ne audeto placare donis iram deorwin. Elle arriva au matéria-
lisme religieux par soninterprétation abusive du principe scrip-
turaire : « Celui qui donne aux pauvres préte a ’Eternel. » Jadis,
disait la légende, le paien Evagrius avait été persuadé par Sy-
nésius de la vérité la plus criument littérale de cette promesse .
peu de temps aprés, une quittance divine, trouvée dansson cer-
cuell, avait donné ’appui d’'une preuve miraculeuse & la doctrine
populaire d’une richesse assurée dans le ciel au chrétien bien -
faisant, quelle que fit du reste la défectuosité morale de sa vie.



70 W.-E.-H. LECKY.

On en vint plus tard & canoniser la libéralité considérée indé-
pendamment de ses motifs religieux. C’est 14 ce qu’enseignait
I'histoire étrange de Pierre Teleonarius. Ce personnage assez
brutal, voulant un jour se débarrasser d’un mendiant, allait lui
jeter des pierres. N’en trouvant pas, il lui lanca un pain. « Ses
mérites étaient comptés, » dit la 1égende ; « d’un coOté étaient
ses crimes; de l’autre, ce pain jeté comme une insulte aux pau-
vres et accepté par Jésus-Christ. »

L’altération que le sens moral subit sous l'influence du mo-
nachisme se manifesta dans la maniére dont I’église jugeait les
crimes des princes orthodoxes. Sans parler des flatteries dont
Brunehaut était I’objet de la part de Grégoire le Grand, des
euphémismes que les crimes de Gondebaud suggéraient & Avi-
tus, qu’ll nous suffise de rappeler dans quel esprit Grégoire
de Tours écrit I’histoire. Sa chronique est certainement I’'ceuvre
d’un homme pieux ; sa narration est intéressante et son pro-
videntialisme ne manque pas d’élévation. Mais s’il s’agit d’or-
thodoxie et d’arianisme, il n'y a plus pour lui de morale.
Passons-luil d’avoir glorifié Clovis agresseur injuste des Bour-
guignens ; ’'évéque franc ne pouvait qu’applaudir & un dessein
si conforme aux intentions de I’église. Mais ce qui peut étonner,
c’est que le fanatisme de Grégoire étende son indulgence jus-
que sur les exécrables trahisons dans lesquelles fut enveloppée
la famille de Sigebert, et sur des raffinements d’hypocrisie que
I'historien lui-méme nous dévoile avec une pénétration singu-
liere. Si nous lui demandons le secret de son impassibilité devant
tant de forfaits et de son admiration pour I’heureux coupable,
il nous le dira lui-méme en nous renvoyant aux desseins de Dieu
qui, apres avoir frappé de ses jugements Arius et Alaric, faisait
tout prospérer entre les mains du défenseur de l’orthodoxie.

La période ascétique et monastique du christianisme ne se
montre sublime que lorsque nous quittons les grands théatres
de I’histoire politique pour suivre les travaux des missionnaires
dans les contrées incultes de la Gaule, dans les montagnes de
I’Helvétie, sur les rives du Rhin, au milieu des marais de la
Frise, au fond des foréts les plus reculées de la Germanie, et
jusque dans les solitudes glacées des régions scandinaves. En-



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. g

core ici nous retrouvons les moines irlandais. Leurs pépiniéres
apostoliques s’échelonnaient depuis le P6 jusqu’a la Baltique.
Tandis que la nuit se faisait sur des contrées qui avaient brillé
dans I'histoire des arts et des lettres, ces hardis prédicateurs
de la croix portaient la lIumiére de la civilisation sur des bords
qu’elle n’avait jamais éclairés.

Un germe nouveau devait éclore du chaos dans lequel ’Eu-
rope était plongée ; mais il fallait avant cela qu’elle traversat
P’époque de la féodalité et de la chevalerie. Ces noms sortent
de notre programme naturel. Constatons seulement deux faits
qui appartiennent encore & notre champ d’étude et marquent
la transition.

Le premier, c’est une fusion opérée entre 'esprit chrétien
et I'esprit militaire.

Le second, c’est le point de vue auquel on considéra I'autorité
politique et le rang social.

Esquissons rapidement la révolution accomplie dans les idées
sous ce double rapport.

Tandis que le paganisme avait toujours été animé d'un es-
prit belliqueux, dont son culte méme portait les traces, le
christianisme primitif avait affirmé son caractére pacifique par
son esprit de charité, par les scrupules de ses légionnaires et
par les enseignements de ses plus illustres docteurs. Tertul-
lien, Clément d’Alexandrie, Origéne, Lactance, s’étaient éleves
contre le service militaire. La désertion loyalement religieuse
avait quelque chose d’idéal. On I’avait canonisée en la personne
du martyr Maximilien. Enfin, ’exemple d’Ulfilas traduisant la
Bible & I’exception des livres des Rois, montre ’horreur qu’ins-
pirait la guerre, flt-elle faite au nom de Dieu.

Un changement s’opéra dans les vues des chrétiens sous l'in-
fluence de trois causes:

1° La foi dans le caractére salutairement providentiel des
grands événements politiques avait pris un caractére particu-
lierement accentué depuis les victoires de Constantin et de
Clovis. La balance ayant penché pour les chrétiens, les champs
de bataille ne leur causérent plus la méme aversion. On vit
dans la guerre le résultat qu’elle amenait en accomplissant



72 Ww.-E.-H. LECKY.

les jugements de Dieu contre les impies, et en servant a ses
desseins miséricordieux envers I'église. La conscience ne pou-
vait plus protester contre un role qui faisait du guerrier chré-
tien 'exécuteur d'une volonté divine.

20 La conversion des Barbares n’avait pas été aussi profonde
qu’enthousiaste. En devenant chrétiens, ils n’avaient pas re-
noncé a leurs passions martiales. L’église, ainsi recrutée d’hom-
mes belliqueux, prit insensiblement leurs idées. En méme
temps I'obligation du service militaire, attachée a la possession
des fiefs, mit les princes prélats dans la nécessité de fournir des
contingents pour ne pas renoncer aux priviléges de la puis-
sance temporelle. Plusieurs d’entre eux parurent a la téte de
leurs troupes. Charlemagne essaya vainement de réprimer cet
abus: il se perpétua pendant le moyen ige.

3° Mais ce qui acheva de réconcilier le catholicisme avec la
guerre, ce fut la nécessité de résister 2 l'islamisme. Les mu-
sulmans avaient emprunté au christianisme le principe de la
felicité exclusive : ils y ajoutérent celui de la défense de la foi
par le glaive. Forcés de se servir des mémes armes pour ne
pas tomber sous leur joug, les chrétiens leur empruntérent &
leur tour cet héroisme fanatique qui répand le sang pour glo-
rifier une croyance. Les indulgences, semées avec profusion en
cas de guerre sainte, prévinrent les scrupules qu’aurait pu occa-
sionner dans les dmes pieuses la connaissance des principes
qni avaient régné en d’autres temps.

Ainsi s’explique, & ’époque que nous caractérisons, I'oubli
dans lequel furent ensevelies les idées millénaires des anciens
chrétiens, et lindifférence universelle de I’église devant la
question de la paix posée & un point de vue de philanthropie
générale. On ne fit rien en grand pour cela, et ce que l'on fit
de spécial ne suffit pas pour justifier les éloges excessifs pro-
digués au monachisme et & la papauté. Nous voulons bien
accorder, malgré I’'absence de preuves concluantes, que la mé-
diation des évéques prévint quelquefois de sanglantes colli-
sions; nous reconnaissons les services que I’église rendit &
I’humanité en instituant les tréves de Dieu et en proscrivant le
duel. Ces palliatifs nous paraissent insignifiants devant la gran-



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 73

deur du mal et I'’étendue du role qui était assigné aux chrétiens
de celte époque. L’église du moyen 4ge n’a jamais condamné
la guerre d’une maniére générale. Loin d’en stigmatiser les
horreurs, elle les a fomentées au profit de ses intéréts ; elle a
fait tomber sur le christianisme lui-méme le terrible reproche
d’avoir été, aprés le mahométisme, la religion qui a fait couler
le plus de sang humain. Le seul progrés dont la cause de la
paix soit redevable aux influences chrétiennes, c’est 'amélio-
ration du sort des vaincus. Ce bienfait ne saurait étre déprécie,
et un court rapprochement suffit pour nous empécher d’en
contester I’origine.

Chez les anciens, V'expropriation totale des vaincus, leur
asservissement, leur extermination méme, n’était pas le résultat
pur et simple des fureurs passionnées de la vengeance. Tout
cela rentrait dans des théories politiques franchement inhu-
maines et préconisées par les plus illustres penseurs. Quand
les Solon, les Platon, les Aristote justifiaient moralement les
crimes des brigands proprement dits, et ne voyaient en eux
que des ennemis du dehors, eu égard 4 ce qu’ils ne ressortis-
saient pas de la cité, les Athéniens imbus de tels principes
n'avaient rien 4 désavouer dans le brigandage qu’ils avaient
exercé eux-mémes comme vainqueurs & Mitylene. Les ménage-
ments envers 'opprimé étaient regardés comme des actes occa-
sionnels de politique consommeée, de haute sagesse ou de vertu
surérogatoire, non comme V'accomplissement d’un devoir hu-
manitaire. D’autres principes ont prévalu dans le monde civi-
lisé. La sagesse antique a eu sa part dans les causes de ce
changement : les peuples grecs y contribuérent en généralisant
de plus en plus la pratique de la rancon des captifs, les Ro-
mains, en restant fidéles & une tradition nationale renfermant
en germe de grandes idées, et que la civilisation moderne a
consacrée en reconnaissant comme eux l'existence d’'un droit
des gens; le stoicisme, par des principes d’humanité, condui-
sit Marc Auréle lui-méme a flétrir l'esprit de conquéte. Le
christianisme alla plus loin, grice a trois nouveautés dont
Veffet pratique fut immense : l'interdiction des combats de gla-
diateurs, qui sauvait la vie des vaincus; le rachat, qui leur



T4 W.-E.-H. LECKY.

rendait la liberté ; la chevalerie, qui se faisait un point d’hon-
neur de protéger leur existence.

La chevalerie nous rappelle la hiérarchie sociale, sur laquelle
nous avons un dernier mot a dire.

Depuis que nous sommes entrés dans notre champ d’étude,
nous avons toujours trouve le despotisme devant nous: despo-
tisme représentatif au temps d’Auguste, despotisme oriental
a partir de I'époque de Dioclétien. Ce régime était le seul qui
répondit & la notion de gouvernement pendant des siécles. §’il
a quelque chose de normal lorsqu’il s’agit d’'un état jeune, ou
la vie est simple et ou1 la violence doit étre disciplinée, il devient
étouffant et meurtrier dans une société civilisée ou toutes ies
forces intellectuelles et morales ont besoin de liberté pour se
développer.

Par son esprit d’humilité, le christianisme s’était prété a la
discipline civile du despotisme césarien, mais il avait héroique-
ment protesté contre I’adoration des empereurs. Quand cet
hommage idolatre ne fut plus réclamé, la soumission resta et
la reconnaissance pour des Césars protecteurs de I’église fut
loin d’étre toujours noble. On I'a remarqué et 1’on en a conclu
que le christianisme était favorable au despotisme. C’est une
conséquence précipitée. Il serait impossible de déduire des
écrits des Péres une théorie générale sur les rapports réci-
proques des gouvernants et des gouvernés. Si les chrétiens se
montrerent obséquieux envers des potentats orthodoxes, ils
savaient retrouver leur indépendance devant d’autres qui ne
I’étaient pas. La 1égitimité du pouvoir établi ne fut pas toujours
I’objet de leur respect. La majesté impériale de Julien n’em-
péchait pas Sozomeéne de raconter sa mort & un point de vue
quelque peu régicide. La longue histoire des iconoclastes
montre que les papes n’étaient pas & genoux devant le trone
byzantin. On résistait sans scrupule aux souverains ennemis
de I'église ; on méprisait ceux qui ne la protégeaient pas. Quoi-
que Charles Martel et sauvé la chrétienté d’Occident, on ne
lui pardonna pas d’étre resté neutre entre la papauté et les
Lombards. Il fut mis en enfer par la légende. L’idée du droit
divin, qui se fait jour quelquefois dans les écrits des anciens



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 75

Péres, ne commence 4 étre érigée en principe fondamental et
populaire que depuis le sacre de Pépin.

Les conséquences de ce grand fait furent immenses, variées,
quelquefois contradictoires. Nous n’en signalons qu’'une : 'au-
torité des princes orthodoxes fut marquée d’un sceau d’invio~
labilité que ’apothéose n’avait jamais donné & la majesté des
anciens empereurs.

Quand la féodalité eut assis sa hiérarchie, des peuples aux
yeux desquels le pouvoir des seigneurs était & son tour une
émanation du droit divin des rois furent aisément conduits
dans le sentier de I'obéissance. Le monachisme, qui vivait de
soumission, leur apprit & porter dans la société civile 'esprit
dont il était animé dans 1'église.

J. DUFOUR, pasteur.



	Histoire de la morale en Europe : depuis le siècle d'auguste jusqu’à celui de Charlemagne

