
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: Histoire de la morale en Europe : depuis le siècle d'auguste jusqu’à
celui de Charlemagne

Autor: Dufour, J. / Lecky, W.-E.-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE

DEPUIS LE SIÈCLE D'AUGUSTE JUSQU'A CELUI DE CHARLEMAGNE.

PAR

W.-E.-H. LECKY'.

Dans la seconde et dernière partie de son ouvrage, M. Lecky
étudie l'influence exercée par le christianisme sur l'état des

mœurs en Europe depuis Constantin jusqu'à Charlemagne. Ses

développements se répartissent entre deux chapitres ne
présentant pas de subdivisions articulées. Le premier correspond

par son titre au sujet que nous venons d'indiquer, considéré
dans sa généralité ; le second fait connaître la position et le rôle
de la femme dans le même cycle historique, et porte ainsi un
caractère de monographie. La nécessité de nous restreindre
nous force de le laisser de côté.

Comme dans le tome premier, la richesse et la variété de

l'érudition déployée par l'écrivain résistent à une analyse
lapide, et l'étroite connexion des idées avec les faits ne permet
pas de les isoler du contexte historique. Pour éviter la sécheresse

d'un sommaire, nous nous étions borné, dans notre
article précédent, à reproduire l'un des fragments les plus
saillants de l'ouvrage en l'accompagnant d'un coup d'œil
d'ensemble sur le reste du volume. L'unité de composition qui
distingue le chapitre dont nous avons à nous occuper nous force
d'affronter les difficultés d'un compte-rendu plus analytique,

1 Historg of European Morals from Augustus to Charlemagne, by William
Edward Hartpole Lecky, M, A. Two volumes. London 1889. — Voyez le Compte-

Rendu, juin 1871, pag. 308.



56 W.-E.-H. LECKY.

sans que nous nous flattions de les vaincre. Nous présenterons
un extrait propre à donner quelque idée du programme de

M. Lecky plutôt qu'un abrégé proportionné, minutieux et

méthodique destiné à reproduire substantiellement les résultats
de ses savantes recherches.

En abordant notre sujet, nous sommes ramené à l'étude
comparative du paganisme et du christianisme jugés par leurs
œuvres. Ce parallèle, quoique peu nouveau, n'a pas toujours
été fait d'une manière judicieuse. On a trop souvent oublié que
les éléments confrontés n'étaient pas assez homogènes pour
que les conclusions du rapport établi fussent toujours rationnelles.

La puissance morale du paganisme était dans sa

philosophie ; celle du christianisme était dans ses dogmes. C'est par
là qu'il atteignait les masses.

L'église subjuguait les âmes au moyen de deux doctrines.
Ici, celle de la vie future; là, celle du péché, envisagé dans ses

origines adamiques et ses suites éternelles. La pensée de
l'immortalité de l'âme n'était point étrangère à l'antiquité païenne,
mais elle n'y était pas populaire; elle tenait peu de place dans

la religion, et si quelques philosophes la contemplaient, c'était
à titre de probabilité consolante par ses perspectives sereines.

Quant au dogme d'une chute morale livrant impitoyablement le

genre humain à une malédiction éternelle, c'était quelque
chose de nouveau. L'église prêcha la vie future et la chute au

point de vue sévère de saint Augustin, et trouva dans les
terreurs qu'elle éveillait un puissant levier pour agir sur les
consciences. Elle laissa aux philosophes les spéculations sur le

souverain bien et les aspirations libres à la beauté morale,
elle ne vit devant elle que le vice à déraciner. Si elle se rendit

par là moins agréable que la sagesse grecque aux esprits
supérieurs, elle eut plus de prise sur les foules. Elle réussit à

fonder sur le sentiment religieux une discipline dont le
domaine dépassait celui des anciennes lois. Le libertinage, la
fureur pour les jeux du cirque, la négligence dans la dévotion,
des péchés qui avaient échappé jusqu'alors à toute répression,
furent atteints par des décrets de conciles. Les pénitences ecclé-

clésiastiques tenaient lieu de pénalités, et le besoin de réconci-



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 57

liation avec le ciel soumettait au clergé ceux qui ne pouvaient
trouver la paix de l'âme sans la fréquente communion.

L'accent que l'on mit sur la doctrine de l'enfer et les traits
effrayants sous lesquels on représentait le purgatoire, donnèrent

à la pratique pastorale de cette époque le caractère d'un
terrorisme religieux. A côté de cela, le christianisme agissait
sur les âmes élevées par sa doctrine de l'amour divin ; la
dévotion fervente et désintéressée eut des adeptes avant le siècle
de sainte Thérèse ; la foi populaire en la Providence régnait
dans sa plus candide simplicité. On voyait des miracles là où
les plus croyants n'auraient garde d'en chercher aujourd'hui.

Agissante comme au temps des martyrs, l'influence du

christianisme fut loin de rester toujours aussi pure. A l'église
sainte et fraternelle des premiers siècles succède l'empire
byzantin. Ce régime nouveau, dont l'origine coïncide avec l'adoption

du christianisme comme religion officielle, présente le
tableau de l'état social le plus honteux qui ait figuré dans

l'histoire des nations civilisées. C'est le règne de l'esprit militaire

sans vertus héroïques, de l'étude sans pensée, de l'orthodoxie

sans foi vigoureuse, de la soumission sans fidélité, de

l'esclavage acceptant son avilissement sans protestation morale.
On marcha de bonne heure au-devant du jour où le croissant

devait triompher sans que l'église eût à lui opposer autre
chose que ses moines paresseux et ses théologiens querelleurs.

Il y eut plus de grandeur dans le rôle moral et social réservé

au christianisme en Occident; mais les réfutations les meilleures

des jugements exagérés émis au dix-huitième siècle ne
peuvent détruire une impression douloureuse. Le penseur
indépendant trouvera toujours les premiers siècles du moyen âge

inférieurs sous la plupart des rapports aux temps glorieux de

l'antiquité. Il est vrai que les grands vices du paganisme ont

disparu; mais on ne retrouve pas non plus ses vertus patriotiques

et sa haute culture. Quelques-uns s'en consolent en

rappelant que la théologie régnait en souveraine sur tous les

domaines de l'esprit humain. Plus ils développeront cette thèse,



58 W.-E.-H. LECKY.

plus ils compromettront la théologie en la rendant solidaire
d'une déplorable civilisation, développée sous ses auspices.

Un grand progrès se réalisa, néanmoins, dans cet âge
ténébreux. Le caractère sacré de la vie humaine fut affirmé comme
il ne l'avait jamais été dans l'antiquité païenne; il fut respecté
grâce au règne de ces doctrines sévères dont nous parlions
tout à l'heure, et de la discipline qui en était la conséquence
pratique.

C'est sur ce terrain religieux qu'il faut nous placer, en effet,

pour connaître l'origine et comprendre la portée de la révolution

morale qui répandit de nouveaux principes de mansuétude

et d'équité. Autrement nous ne ferions ni à l'église ni à la

culture antique la part qui leur est due respectivement. Le

paganisme avait eu des idées d'humanité ; il n'avait pas le
sentiment de l'obligation sacrée qui sanctionne le devoir de les mettre

en pratique. C'est là ce qui explique la barbarie avec
laquelle des penseurs qui ne manquaient pas de délicatesse
morale, un Platon, un Caton, un Pline, avaient pu s'exprimer ici
sur l'infanticide, là surla destination des vieux esclaves, là sur
les combats de gladiateurs. Le christianisme n'enseigna rien de

nouveau sur la nature des sentiments d'humanité et sur les

œuvres qu'ils produisent; mais il en fit un devoir au nom de

ses principes absolus sur le prix de la vie humaine. En ana-
thématisant le meurtre, et en proclamant sa terrible doctrine
sur la destinée des morts non-baptisés, il sauvegarda l'existence

de l'homme dans le sein maternel; il fit cesser l'exposition

des nouveau-nés ; il fonda le premier hospice pour les

enfants trouvés, au milieu même de la barbarie du huitième
siècle.

Le paganisme l'avait devancé par quelques mesures sans

grand effet contre l'exposition des enfants. Il lui laissa l'honneur

de l'initiative, de l'exécution et de la réussite dans l'abolition

des combats de gladiateurs. Le succès fut lent; le nom
d'un Théodose figure parmi les récalcitrants et les retardataires,

aux applaudissements du païen Symmaque; mais la cause
était gagnée au septième siècle; les canons du concile in Trullo
avaient tranché définitivement la question. On ne peut trop



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 59

féliciter l'église de s'y être prise assez à temps pour empêcher
les conquérants barbares de s'approprier une coutume que
leur férocité eût probablement perpétuée.

Les changements survenus depuis la conversion de
Constantin ne permirent pas toujours aux chrétiens de marcher
avec indépendance dans la voie où le respect pour la vie
humaine avait poussé leurs devanciers. L'église avait interdit
à ses membres le métier de bourreau, la profession de soldat,
et l'honneur de siéger comme juges dans des procès criminels.
Quand l'hérésie parut devant les tribunaux, l'horreur pour la

peine de mort diminua ; mais la substitution dérisoire du
bûcher au glaive ne fut pas le seul signe qui trahit les scrupules

avec lesquels on déviait des anciens principes. On recula
avant de frapper les Priscilliens, et si toutes les hésitations ne
furent pas un indice de tolérance, elles attestent du moins le

respect pour la vie de l'homme.
La discipline pénitentielle nous montre d'autres traces du

même esprit. Elle reposait tout entière sur le principe de la

peine corrective et exemplaire. Les Pères avaient devancé sur
ce terrain Beccaria et Bentham. Quant aux lois pénales de

l'état, il serait téméraire de dire que le christianisme les adoucît

généralement. Mitigées en divers points, elles revêtirent une
sévérité nouvelle dans les dispositions qui concernaient
l'impureté.

Le principe rigoureusement moral et religieux, au .nom
duquel le christianisme réprouvait toute espèce de meurtre, se

manifeste avec toute son austérité dans la flétrissure attachée au
suicide. Pythagore et Platon avaient stigmatisé ce genre
d'attentat comme une impiété et une infidélité envers la Providence,
qui, en assignant à chacun son poste, lui enjoint d'y demeurer ;

Aristote y voyait un crime contre l'état ; Plutarque, un outrage
à la dignité humaine; les Néoplatoniciens, une anomalie en

contradiction avec leur quiétisme. De ces divers points de vue,
le premier, seul, était assez sérieux pour les chrétiens. Ils le

reprirent avec une sévérité qui mit en cause la mémoire de martyrs

vénérés dont les mains pures avaient hâtél'œuvreinévitable
du trépas pour prévenir celle de l'infamie. On souleva des ques-



60 W.-E.-H. LECKY.

tions aussi grandes et pratiques que le détail en est subtil. En
les reprenant en sous-œuvre, et en comparant les vues de

l'ancienne église avec celles d'illustres penseurs modernes, nous
sommes conduits à reconnaître que si la théologie de ces siècles

reculés est tombée dans quelques exagérations au sujet de la
criminalité personnelle de tout individu qui attente à ses jours,
elle a bien mérité de l'humanité par son horreur pour le
suicide considéré abstraitement.

On a eu raison de rappeler que si le christianisme a fait tomber

l'esclavage, il n'a obtenu ce résultat que par une action
indirecte. En fait d'abolitionnisme proprement dit, l'église attendit

longtemps avant de formuler des principes aussi nets que
ceux des Essèniens et du stoïcien Dion Chrysostome ; mais elle
en préparait le triomphe de trois manières : 1° en nivelant les

esclaves et les potentats sous le joug de la discipline ; 2° en

canonisant des esclaves illustrés par leur martyre ; 3° en
faisant du rachat des esclaves une œuvre dont la valeur méritoire
excitait une fervente émulation. Les myriades d'affranchissements

mis au compte des mérites de sainte Melanie, de saint
Ovide, de saint Chromat, créèrent une salutaire contagion
d'exemple; ils contribuèrent, même statistiquement, à préparer

les jours où l'esclavage se confondit avec le simple servage.
En rappelant ce que l'église fit pour l'assistance des pauvres,

rien ne nous fait un devoir de méconnaître la grandeur des

misères que le paganisme avait eu à secourir, et les vastes
proportions de ses œuvres de libéralité. S'il n'avait pas notre
paupérisme, il avait ses esclaves et ses clients et il pourvoyait à leurs
besoins d'une manière permanente. L'état ne fermait pas les

yeux sur la misère publique. On a tout dit sur les approvisionnements

de blé, les distributions de sel, les partages de terres
conquises. On connaît moins ce que Vespasien et les Antonins
firent pour l'éducation des enfants pauvres; il est certain
cependant qu'elle attira leur sollicitude. Mais tout cela n'était pas
de la charité, c'était de l'administration. La bienfaisance individuelle

était rare dans le paganisme, et les exemples fameux de

libéralité donnés par Cimon, Bias etEpaminondas, doivent leur
célébrité à leur caractère exceptionnel.



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 61

Le christianisme eut l'honneur de placer la bienfaisance au
nombre des vertus élémentaires qui entrent dans le développement

normal de l'homme. Il le fit en présentant à ses disciples

moins encore la pensée du prochain considéré en lui-même,
que celle de Christ représentant des pauvres, et en établissant
une solidarité entre la pratique de l'aumône et le soin du salut.
De là le caractère enthousiaste et religieux de la charité
chrétienne ; de là aussi le fanatisme qui s'y mêla et ce manque de

discernement philanthropique qui amusait Lucien. Gardons-

nous cependant de donner trop d'importance à ce témoignage
suspect, et s'il nous faut l'autorité d'un païen pour apprendre
à être justes et reconnaissants envers l'ancienne église,
souvenons-nous de l'empereur Julien. Un homme de cette portée
n'eût pas déploré l'impuissance où le paganisme était devant la
tâche d'imiter la libéralité chrétienne, si le ridicule eût prédominé

dans les œuvres qu'elle inspirait.
Qui refuserait en effet son admiration à une Eabiola créant

son asile d'orphelins, à un Pammachuset à une Melanie fondant
leurs hospices, à un Apollonius distribuant ses remèdes, à

l'église d'Antioche se chargeant de trois cents veuves et jeunes
filles, aux Pères de Nicée instituant un vaste réseau d'établissements

charitables? Les chefs de l'église plaidaient si vivement
la cause du pauvre que l'écho de leurs discours a quelque
chose de la phraséologie socialiste. Leur héroïque abnégation
sert à expliquer la popularité dont l'église jouit au milieu des

crises les plus terribles ; l'intérêt des malheureux réclamait la
conservation des basiliques.

Deux ombres obscurcissent ce tableau. D'une part, l'église ne

comprit pas la pitié qu'elle devait à l'aliénation mentale, et le
fanatisme irrita une plaie que la charité aurait dû adoucir. On vit
partout des esprits malins à conjurer par de terribles exorcis-

mes, et des sorciers à livrer aux flammes. D'autre part, une
bienfaisance mal entendue multiplia le nombre des pauvres.
Une libéralité plus dévote que philanthrope tomba dans des

erreurs économiques qui ne peuvent être mises sur le compte
de l'ignorance forcée. En attendant les lumières de la science



62 W.-E.-H. LECKY.

moderne, on n'aurait eu qu'à méditer certaines pages de Cicéron

pour apprendre à éviter ces écarts.
Les abus de la mendicité se développèrent surtout dans

l'époque suivante, depuis la fondation des ordres mendiants.
Ils n'attirèrent l'attention des hommes sérieux qu'au temps de

Wickleff, et ne furent attaqués systématiquement que depuis
la réformation.

En arborant le drapeau de la charité, le christianisme avait

accompli une révolution morale. Les vertus douces étaient
entrées dans le type idéal de l'humanité ; elles y avaient pris
place à côté de ces vertus fortes auxquelles le stoïcisme réservait

son admiration. Le type nouveau qui avait prévalu dans
les beaux jours de l'église ne tarda pas à s'altérer sous une
influence nouvelle. Nous voulons parler de l'ascétisme.

Dans son apologie des chrétiens, Tertullien avait signalé la
différence qui sépare le disciple de Jésus poursuivant sa carrière
dans la vie active, et le gymnosophiste de l'Inde vivant dans une
solitude dédaigneuse et se livrant à d'inutiles abstinences. Ce

trait d'éloquence, qui frappait juste au troisième siècle, ne tarda

pas à perdre sa vérité. Une ascèse nouvelle, dont le germe se

trouvait dans le souvenir de Jean-Baptiste, se popularisa dans

tous les rangs des fidèles, à la faveur d'un courant d'idées

gnostiques sur le mariage et la vie physique en général. Le
célibat des prêtres devint obligatoire : la séparation fut de plus
en plus tranchée entre la vocation chrétienne et la vie sociale.
Des idées qui n'avaient été d'abord mises en pratique que par
quelques solitaires, circulèrent en tous sens. De transition en

transition, l'ascétisme donna lieu au cénobitisme et au
monachisme. Enfin, un mouvement de prosélytisme s'opérant au
sein de la catholicité convertit d'innombrables disciples à ce

nouveau genre de vie, et en fit en quelque sorte autant
d'adhérents d'un nouveau culte. Les moines se recrutaient comme

jadis les simples fidèles. Les mères, gagnées par leur influence,
présentaient leurs fils à la tonsure avec le même zèle et le
même artifice qu'elles eussent déployé un siècle auparavant,

pour les conduire au baptême à l'insu d'un père idolâtre. Les



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 63

protestations du bon sens laïque n'étaient pas écoutées, et la

polémique la plus scripturaire se trouvait frappée d'impuissance.
On oubliait le Jésus de Cana pour ne voir que celui qui avait
fermé la porte des cieux au jeune riche ; on en appelait de

saint Paul apôtre du mariage honorable, à saint Paul vivant
systématiquement dans le célibat ; on créait une légende
apocryphe pour transformer en exemple de virginité le souvenir
de saint Pierre vivant dans la vie conjugale. L'idéal apostolique
n'était plus cherché dans les Actes et les Epîtres, mais dans le

portrait qu'Hégésippe avait donné de Jacques le mineur.
La statistique du monachisme présente des chiffres qui

permettent de l'assimiler à une véritable religion envahissant le
monde. La force des choses lui donna pour apologistes des

docteurs que leur mérite eminent désignait pour un tout autre
rôle. Des peuples qu'avait éclairés jadis la philosophie des

Platon et des Cicéron, incarnèrent la beauté morale dans le type
d'un moine impassible, ignorant et crasseux. On s'enthousiasmait

au récit des abstinences les plus absurdes et les plus
repoussantes.

Nous lisons peu la vie des ascètes de cette époque. Elle ne
laisse pas d'avoir sa haute importance dans l'histoire de l'esprit
humain. Les canons, les liturgies, la discipline, les annales du

gouvernement religieux, ne nous font connaître que par ses
dehors la vie morale de l'église; mais ces luttes entre la nature
humaine et des rêves de perfection arbitraire, ces extases, ces

visions qui remplissent la vie des anachorètes, nous initient aux
idées qui prévalurent dans les domaines que nous venons
d'indiquer et trouvèrent leur expression dans l'art chrétien. L'ascétisme

donna à la virginité la place que Jésus donna à la charité.
L'asservissement absolu de la chair fut la conséquence pratique
de l'anthropologie prédominante. Et, d'autre part, l'exemple des

abstinences monastiques contrastait avec mainte affirmation de

l'église dans la question du libre arbitre. Il eût été difficile
d'admirer les saints et de contester en même temps le
développement dont la volonté humaine est susceptible.

Nous glorifierons moins leur sensibilité et nous laisserons à

leurs panégyristes le soin de célébrer un Evagrius brûlant les



64 W.-E.-H. LECKY.

lettres de ses parents, un Mutius se prêtant à une horrible
combinaison d'épreuves pour montrer qu'il ne se souvenait plus
d'être père, un saint Jean de Calama fuyant sa sœur, un Pémen

et ses frères s'enfermant dans leur cellule pour éviter les em-
brassements maternels. Nous supposons volontiers que l'exagération

est pour quelque chose dans ces récits. Il faut toutefois que
l'ascétisme eût singulièrement vicié le sens moral, pour que de

telles narrations, fictives ou réelles, aient été données comme
édifiantes.

Les vœux devinrent de plus en plus sévères. En 603, le
concile de Constantinople défendit que des religieux cloîtrés
pendant leur minorité se prévalussent ultérieurement des

bénéfices de leur âge. Par contre, on encourageait la désobéissance

des enfants lorsqu'elle profitait aux monastères. Les
décisions modérées du concile de Gangres étaient sans effets

pratiques ; le monachisme était assez fort pour s'élever au-
dessus d'une telle autorité. L'irrégularité fut couverte par la

législation de Justinien, et des légendes merveilleuses, accréditées

par Grégoire le Grand, tranchèrent les questions pendantes
en effrayant les âmes sur le sort éternel des religieux pour
lesquels la famille était encore quelque chose.

Les évêques avaient conquis le pouvoir législatif dans l'église.
Les moines eurent en fait la puissance executive. Sans eux le

clergé n'aurait pas trouvé assez de bras pour démolir les temples

païens et faire une guerre à outrance aux hérétiques. Il
fallait une milice impitoyable ; des hommes sans famille et
sans patrie la composèrent.

Le moyen âge leur doit en grande partie ce manque de vertus

patriotiques qui l'abaisse au-dessous de l'antiquité païenne,
comme le manque de chasteté et de charité abaisse à son tour
l'antiquité païenne au-dessous des siècles chrétiens. Tout le
mal ne vint pas des moines seuls. L'idée de la patrie terrestre
n'avait tenu aucune place dans le christianisme naissant. Pour
ses premiers disciples, Home était la cité de l'Antéchrist. Ils
avaient des scrupules sur le service militaire. En vain les
circonstances changèrent-elles au quatrième siècle : la situation
de l'empire électrisait peu le sentiment national ; il y avait trop



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 65

de corruption. Les désastres causés par l'invasion des Goths
froissaient les instincts d'humanité des chrétiens bien plus qu'ils ne
réveillaient leur patriotisme. On ne les vit point voler à la frontière

pour sauver l'empire menacé, et lorsque le danger se fit
sentir plus tard du côté de l'Orient, ce furent les monophysites
qui ouvrirent les portes de l'Egypte aux armées de Mahomet;
la neutralité était la politique instinctive des chrétiens. Cette

position leur permit déjouer un rôle utile et humain, mais
nullement patriotique. Ils ne furent animés, pour la première fois,
d'un esprit national qu'en Espagne contre les Maures, comme

aujourd'hui les ultramontains de Pologne et d'Irlande contre
les Busses et les Anglais. Le principe était le même, l'intérêt
politique ne les touchait que s'il allait de conserve avec l'intérêt

religieux. Il devait en être ainsi; un confessionalisme
accentué ne peut être patriote que par coïncidence. La patrie du

véritable orthodoxe, c'est son église ; la ferveur de sa foi le
détache du monde ; son idéal n'est pas le civisme mais la sainteté.
L'ascétisme catholique, tout en ayant beaucoup de points de

contact avec le stoïcisme, devait s'en écarter ici. Le développe
ment de l'esprit public dans l'Europe moderne s'est produit
sous l'action de causes étrangères à la religion et parmi lesquelles

il faut compter l'accroissement de la richesse. Le rôle du
christianisme n'en est pas moins resté immense : il a parlé aux
consciences ; il a fait l'éducation morale des individus; il a

inspiré la vertu qui se cache ; mais l'histoire, qui regarde aux
œuvres éclatantes du civisme et aux grands mouvements nationaux,
ne peut ajouter aux titres de cette religion intérieure un genre
d'éloge qu'elle s'abstient pieusement de rechercher.

Ce n'est pas toutefois que l'ascétisme n'eût de très hautes
visées. Son ardeur à poursuivre un idéal de sainteté inaccessible

au grand nombre réussit à lui inspirer des œuvres qui
étonnaient les masses. Malheureusement il échoua plus ou moins
dans la réforme de leurs mœurs. L'histoire de Byzance nous
montre toujours une corruption persistante. On a voulu infirmer
cette conclusion en faisant observer que les censures des Pères
tomben t souvent sur des vétilles. Mais ce critère négatif de la
moralité publique est trompeur, à en juger par l'analogie. Lorsque

C. R. 1872. 5



66 W.-E.-H. LECKY.

les Juvénal, les Apulée, les Clément d'Alexandrie signalent avec

indignation les promenades en voiture, la poudre dentifrice, les
chevelures d'emprunt, ils ne donnent point à supposer que ceux
qui se passionnaient pour ces modes pratiquassent les vertus
avec lesquelles elles peuvent être matériellement compatibles.
En stigmatisant la futilité, ils dénoncent la corruption. lien
était de même à Constantinople et dans tout l'empire ; le témoignage

d'Ammien Marcellin et de Chrysostome est péremptoire
et suffisamment appuyé. L'ivrognerie régnait aux agapes ; la
prostitution souillait les fêtes des martyrs ; les pèlerinages
remplissaient Jérusalem de scandales. Du temps même de saint
Jérôme, la table des prélats surpassait en luxe celle des proconsuls

et la convoitise des prêtres légataires attirait l'attention du
législateur. Quant aux laïques, on connaît leurs paris, leurs
rixes sanglantes, leurs trahisons. L'influence générale du
christianisme én Orient semble s'être bornée à la destruction des

lieux de débauche les plus célèbres, à une réforme très grande
en ce qui concerne les péchés contre nature, à la prohibition
des jeux de gladiateurs, enfin à cette propagation d'idées sérieuses

par laquelle toute église forte parvient à cultiver le sens
moral d'un peuple.

L'ascétisme byzantin mit en honneur le renoncement ; il
dépopularisa l'ambition et la vanité ; il discrédita les évêques
mondains et les matrones intrigantes; ses excentricités.rigoristes
montrèrent la puissance morale du christianisme. Enfin, dans
des occasions malheureusement trop rares, le spiritualisme
auquel il s'éleva eut sa noblesse, sa poésie et sa largeur.

Le monachisme d'occident se présente à nous sous des traits
plus sympathiques. Il fut moins contemplatif, plus laborieux,
plus administrateur. L'honneur qui lui revient à la suite de son

grand rôle social n'est pas dû seulement à la supériorité de la

règle de saint Benoît sur celle de saint Basile. Le climat y
contribua et la besogne donnée à la charité chrétienne par les
barbares fut un préservatif contre l'oisiveté. Le zèle et l'intelligence
des moines missionnaires furent à la hauteur de leur tâche. Ils
avaient à convertir des peuples énergiques et triomphants. Les

moyens moraux furent d'abord la doctrine du salut exclusif,



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 67

ensuite la terreur des mauvais esprits, puis l'espérance des

bénédictions providentielles attachées aux conversions nationales.
L'histoire de Clovis nous rappelle la puissance de ce ressort,
ainsi que celle des moyens extérieurs tels que le prestige des

cérémonies. Les peintures matérielles de l'enfer ne furent pas
non plus sans effet. On les rencontre déjà dans les siècles les

plus reculés du moyen âge.
Le triomphe du christianisme en occident eut des conséquences

moins profondes qu'étendues. Le paganisme n'était pas mort;
il revivait dans les formes du culte et dans les légendes. On crut
longtemps à l'existence réelle des anciens dieux ; on les redoutait

encore comme démons vaincus, mais désespérés, furieux
et assez puissants pour épouvanter les imaginations ou séduire
les âmes. Ils apparaissaient de nuit dans leurs temples délabrés;
ils animaient leurs vieux simulacres ; ils agitaient les lacs pendant

l'horreur des nuits et gémissaient au fond des vallées
solitaires.

Le christianisme était établi, mais le despotisme spirituel
altérait la beauté morale de son triomphe. Le monachisme ne

pouvait souffrir la liberté ni dans ses couvents, ni ailleurs. Il
réclamait une obéissance aussi absolue que celle du service

militaire, sans cultiver par compensation ce sentiment de

dignité personnelle qui se développe sous l'uniforme du soldat.

Il proscrivait surtout la liberté de pensée et dépassait ici le
paganisme persécuteur. La cité antique n'avait jamais requis pour
ses dieux que des hommages de bienséance ; elle surveillait
assez mollement les opinions elles-mêmes. Le catholicisme des

temps barbares affirma hautement la culpabilité de l'erreur,
alliance de mots irrationnelle que l'on ne cherchait point à
justifier par une bonne théorie psychologique sur les rapports entre

les dispositions morales de l'homme et sa situation devant
la vérité. Quand on plaide pour la cause du vrai, il faut encourager

l'esprit humain à le rechercher librement. Ce n'était
point ce que voulait le moyen âge. Il avait peur de la vérité.
L'esprit de parti dénaturait l'histoire de l'église. Passé l'époque
des Synésius et des Basile, tout écrivain religieux représentait
systématiquement les hétérodoxes sous les couleurs les plus



68 W.-E.-H. LECKY.

chargées, et la vieille poésie d'Homère eût pu donner des

leçons d'équité aux chrétiens par les portraits qu'elle avait tracés
des héros ennemis de la Grèce. On aurait cherché vainement
chez les docteurs catholiques, à partir du VIme siècle, la
sympathie des Pères alexandrins pour le platonisme, ou simplement

la loyale modération de saint Augustin. Tout est dit sur
la vie intellectuelle de cette époque quand on a rappelé les
derniers rayons qui éclairèrent l'Espagne, l'esprit studieux qui se

conservait dans les monastères d'Irlande, et le maintien de la

langue latine comme idiome conventionnel. Les curieuses
destinées des palimpsestes nous ont appris à quels dépositaires les

antiques manuscrits étaient confiés, et la manière burlesque
avec laquelle ils se les passaient dans leurs moments d'humeur
studieuse, rappelle dans quel esprit on les lisait. Les études
spéculatives et les sciences physiques ne pouvaient tenter que des

hommes assez courageux pour se faire brûler comme hérétiques
ou magiciens.

On a répété que sans le monachisme le dépôt des lumières
se serait perdu. Cette hypothèse gratuite ne prouve pas grand'
chose. Le philosophe ne désespère pas promptement de

l'intelligence humaine, et l'historien qui jette un regard sur la carte
peut remarquer l'étendue suffisante des contrées que l'ignorance
barbare n'avait pas envahies. Il y a là-dessous des arguments
qui peuvent se rétorquer contre l'obscurantisme et ses œuvres.

On a remarqué que les savants les plus illustres du moyen
âge furent des moines ou des prêtres. Cette réflexion naïve ne

justifie point le despotisme spirituel. Elle prouve seulement que
ceux qui comprennent la pensée humaine sentent le besoin de
la liberté qu'ils refusent à d'autres et en savent profiter. De

tels propos nous rappellent ce prisonnier qui se croyait redevable

à son cachot de la lumière qui en pénétrait les étroites
fentes. Certes un Thomas d'Aquin nous étonne par sa science,
et On Roger Bacon nous confond plus encore par l'audace de

son génie. Mais serait-ce bien à la discipline monastique que la
civilisation serait redevable de Boger Bacon, emprisonné pendant

quinze ans, et emportant dans sa tombe le nom de sorcier?
Quant aux découvertes et inventions pratiques par lesquelles



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 69

le moyen âge a bien mérité de la postérité, la boussole, la poudre

à canon, le papier, ces progrès-là n'ont que la relation la

plus accidentelle avec le milieu où ils se sont opérés. Ils ne sont
nés ni de la dialectique des écoles, ni des dogmes de l'église,
ni des préjugés qui étaient à la base des théories physiques.

Mais revenons à l'influence morale du monachisme. L'Orient
nous a montré son impuissance réformatrice. L'Occident nous
offre le sujet de réflexions non moins pénibles. En exploitant
la crédulité, l'ascétisme empêchait le. règne des convictions fortes

et réfléchies. Son apologétique, mise au service d'intérêts
sacerdotaux, reposait sur un système de falsification pratiqué
sans scrupules. L'histoire des décrétâtes en est la preuve. On

partait du principe que tout ce qui appuie une église qui sauve
les âmes est légitime. Quels que soient les succès momentanés
d'une telle tactique, elle est ruineuse pour le sens moral ; elle

compromet l'église elle-même en lui ôtant en considération ce

qu'elle lui donne en puissance ; elle a occasionné le mot terrible

d'un penseur célèbre qui substituait à l'expression proverbiale

de foi punique celle de sincérité chrétienne.
Aux tristes effets des fraudes pieuses, ajoutons ceux du

caractère expiatoire attribué à l'aumône, ou, pour mieux dire, aux
libéralités en faveur des couvents, car le moine était le pauvre
par excellence en théorie, le représentant officiel des malheureux,

et le grand destinataire de toutes les offrandes. Dans les

premiers siècles, l'église avait proclamé hautement que la
pureté du cœur est le seul sacrifice par lequel l'homme puisse
être agréable à Dieu. Elle déchut de sa spiritualité au point de

rester fort en dessous de cette maxime pythagoriciene : impius
ne audetoplacare donis irarn deorum. Elle arriva au matérialisme

religieux par son interprétation abusive du principe
scripturaire : « Celui qui donne aux pauvres prête à l'Eternel. » Jadis,
disait la légende, le païen Evagrius avait été persuadé par
Synésius de la vérité la plus crûment littérale de cette promesse •

peu de temps après, une quittance divine, trouvée dans son
cercueil, avait donné l'appui d'une preuve miraculeuse à la doctrine
populaire d'une richesse assurée dans le ciel au chrétien bien"
faisant, quelle que fût du reste la défectuosité morale de sa vie.



70 W.-E.-H. LECKY.

On en vint plus tard à canoniser la libéralité considérée
indépendamment de ses motifs religieux. C'est là ce qu'enseignait
l'histoire étrange de Pierre Teleonarius. Ce personnage assez

brutal, voulant un jour se débarrasser d'un mendiant, allait lui
jeter des pierres. N'en trouvant pas, il lui lança un pain. « Ses

mérites étaient comptés, » dit la légende ; « d'un côté étaient
ses crimes; de l'autre, ce pain jeté comme une insulte aux pauvres

et accepté par Jésus-Christ. »

L'altération que le sens moral subit sous l'influence du
monachisme se manifesta dans la manière dont l'église jugeait les
crimes des princes orthodoxes. Sans parler des flatteries dont
Brunehaut était l'objet de la part de Grégoire le Grand, des

euphémismes que les crimes de Gondebaud suggéraient à Avitus,

qu'il nous suffise de rappeler dans quel esprit Grégoire
de Tours écrit l'histoire. Sa chronique est certainement l'œuvre
d'un homme pieux ; sa narration est intéressante et son pro-
videntialisme ne manque pas d'élévation. Mais s'il s'agit
d'orthodoxie et d'arianisme, il n'y a plus pour lui de morale.
Passons-lui d'avoir glorifié Clovis agresseur injuste des

Bourguignons ; l'évêque franc ne pouvait qu'applaudir à un dessein
si conforme aux intentions de l'église. Mais ce qui peut étonner,
c'est que le fanatisme de Grégoire étende son indulgence jusque

sur les exécrables trahisons dans lesquelles fut enveloppée
la famille de Sigebert, et sur des raffinements d'hypocrisie que
l'historien lui-même nous dévoile avec une pénétration singulière.

Si nous lui demandons le secret de son impassibilité devant

tant de forfaits et de son admiration pour l'heureux coupable,
il nous le dira lui-même en nous renvoyant aux desseins de Dieu

qui, après avoir frappé de ses jugements Arius et Alaric, faisait

tout prospérer entre les mains du défenseur de l'orthodoxie.
La période ascétique et monastique du christianisme ne se

montre sublime que lorsque nous quittons les grands théâtres
de l'histoire politique pour suivre les travaux des missionnaires
dans les contrées incultes de la Gaule, dans les montagnes de

l'Helvétie, sur les rives du Rhin, au milieu des marais de la

Frise, au fond des forêts les plus reculées de la Germanie, et

jusque dans les solitudes glacées des régions Scandinaves. En-



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 71

core ici nous retrouvons les moines irlandais. Leurs pépinières
apostoliques s'échelonnaient depuis le Pô jusqu'à la Baltique.
Tandis que la nuit se faisait sur des contrées qui avaient brillé
dans l'histoire des arts et des lettres, ces hardis prédicateurs
de la croix portaient la lumière de la civilisation sur des bords

qu'elle n'avait jamais éclairés.
Un germe nouveau devait éclore du chaos dans lequel l'Europe

était plongée ; mais il fallait avant cela qu'elle traversât
l'époque de la féodalité et de la chevalerie. Ces noms sortent
de notre programme naturel. Constatons seulement deux faits

qui appartiennent encore à notre champ d'étude et marquent
la transition.

Le premier, c'est une fusion opérée entre l'esprit chrétien
et l'esprit militaire.

Le second, c'est le point de vue auquel on considéra l'autorité
politique et le rang social.

Esquissons rapidement la révolution accomplie dans les idées

sous ce double rapport.
Tandis que le paganisme avait toujours été animé d'un

esprit belliqueux, dont son culte même portait les traces, le

christianisme primitif avait affirmé son caractère pacifique par
son esprit de charité, par les scrupules de ses légionnaires et

par les enseignements de ses plus illustres docteurs. Tertullien,

Clément d'Alexandrie, Origene, Lactance, s'étaient élevés

contre le service militaire. La désertion loyalement religieuse
avait quelque chose d'idéal. On l'avait canonisée en la personne
du martyr Maximilien. Enfin, l'exemple d'Ulfilas traduisant la

Bible à l'exception des livres des Bois, montre l'horreur qu'inspirait

la guerre, fût-elle faite au nom de Dieu.
Un changement s'opéra dans les vues des chrétiens sous

l'influence de trois causes :

1° La foi dans le caractère salutairement providentiel des

grands événements politiques avait pris un caractère
particulièrement accentué depuis les victoires de Constantin et de

Clovis. La balance ayant penché pour les chrétiens, les champs
de bataille ne leur causèrent plus la même aversion. On vit
dans la guerre le résultat qu'elle amenait en accomplissant



72 W.-E.-H. LECKY.

les jugements de Dieu contre les impies, et en servant à ses
desseins miséricordieux envers l'église. La conscience ne pouvait

plus protester contre un rôle qui faisait du guerrier chrétien

l'exécuteur d'une volonté divine.
2° La conversion des Barbares n'avait pas été aussi profonde

qu'enthousiaste. En devenant chrétiens, ils n'avaient pas
renoncé à leurs passions martiales. L'église, ainsi recrutée d'hommes

belliqueux, prit insensiblement leurs idées. En même

temps l'obligation du service militaire, attachée à la possession
des fiefs, mit les princes prélats dans la nécessité de fournir des

contingents pour ne pas renoncer aux privilèges de la
puissance temporelle. Plusieurs d'entre eux parurent à la tête de

leurs troupes. Charlemagne essaya vainement de réprimer cet
abus : il se perpétua pendant le moyen âge.

3° Mais ce qui acheva de réconcilier le catholicisme avec la

guerre, ce fut la nécessité de résister à l'islamisme. Les
musulmans avaient emprunté au christianisme le principe de la

félicité exclusive : ils y ajoutèrent celui de la défense de la foi

par le glaive. Forcés de se servir des mêmes armes pour ne

pas tomber sous leur joug, les chrétiens leur empruntèrent à

leur tour cet héroïsme fanatique qui répand le sang pour
glorifier une croyance. Les indulgences, semées avec profusion en

cas de guerre sainte, prévinrent les scrupules qu'aurait pu
occasionner dans les âmes pieuses la connaissance des principes
qni avaient régné en d'autres temps.

Ainsi s'explique, à l'époque que nous caractérisons, l'oubli
dans lequel furent ensevelies les idées millénaires des anciens

chrétiens, et l'indifférence universelle de l'église devant la

question de la paix posée à un point de vue de philanthropie
générale. On ne fit rien en grand pour cela, et ce que l'on fit
de spécial ne suffit pas pour justifier les éloges excessifs
prodigués au monachisme et à la papauté. Nous voulons bien

accorder, malgré l'absence de preuves concluantes, que la
médiation des évêques prévint quelquefois de sanglantes collisions

; nous reconnaissons les services que l'église rendit à

l'humanité en instituant les trêves de Dieu et en proscrivant le
duel. Ces palliatifs nous paraissent insignifiants devant la gran-



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 73

deur du mal et l'étendue du rôle qui était assigné aux chrétiens
de cette époque. L'église du moyen âge n'a jamais condamné
la guerre d'une manière générale. Loin d'en stigmatiser les

horreurs, elle les a fomentées au profit de ses intérêts ; elle a

fait tomber sur le christianisme lui-même le terrible reproche
d'avoir été, après le mahométisme, la religion qui a fait couler
le plus de sang humain. Le seul progrès dont la cause de la

paix soit redevable aux influences chrétiennes, c'est l'amélioration

du sort des vaincus. Ce bienfait ne saurait être déprécié,
et un court rapprochement suffit pour nous empêcher d'en

contester l'origine.
Chez les anciens, l'expropriation totale des vaincus, leur

asservissement, leur extermination même, n'était pas le résultat

pur et simple des fureurs passionnées de la vengeance. Tout
cela rentrait dans des théories politiques franchement
inhumaines et préconisées par les plus illustres penseurs. Quand
les Solon, les Platon, les Aristote justifiaient moralement les

crimes des brigands proprement dits, et ne voyaient en eux

que des ennemis du dehors, eu égard à ce qu'ils ne ressortis-
saient pas de la cité, les Athéniens imbus de tels principes
n'avaient rien à désavouer dans le brigandage qu'ils avaient

exercé eux-mêmes comme vainqueurs àMitylène. Les ménagements

envers l'opprimé étaient regardés comme des actes
occasionnels de politique consommée, de haute sagesse ou de vertu
surérogatoire, non comme l'accomplissement d'un devoir
humanitaire. D'autres principes ont prévalu dans le monde civilisé.

La sagesse antique a eu sa part dans les causes de ce

changement : les peuples grecs y contribuèrent en généralisant
de plus en plus la pratique de la rançon des captifs, les

Romains, en restant fidèles à une tradition nationale renfermant
en germe de grandes idées, et que la civilisation moderne a

consacrée en reconnaissant comme eux l'existence d'un droit
des gens; le stoïcisme, par des principes d'humanité, conduisit

Marc Aurèle lui-même à flétrir l'esprit de conquête. Le

christianisme alla plus loin, grâce à trois nouveautés dont
l'effet pratique fut immense : l'interdiction des combats de

gladiateurs, qui sauvait la vie des vaincus ; le rachat, qui leur



74 W.-E.-H. LECKY.

rendait la liberté ; la chevalerie, qui se faisait un point d'honneur

de protéger leur existence.
La chevalerie nous rappelle la hiérarchie sociale, sur laquelle

nous avons un dernier mot à dire.

Depuis que nous sommes entrés dans notre champ d'étude,
nous avons toujours trouvé le despotisme devant nous : despotisme

représentatif au temps d'Auguste, despotisme oriental
à partir de l'époque de Dioclétien. Ce régime était le seul qui
répondît à la notion de gouvernement pendant des siècles. S'il
a quelque chose de normal lorsqu'il s'agit d'un état jeune, où
la vie est simple et où la violence doit être disciplinée, il devient
étouffant et meurtrier dans une société civilisée où toutes les
forces intellectuelles et morales ont besoin de liberté pour se

développer.
Par son esprit d'humilité, le christianisme s'était prêté à la

discipline civile du despotisme césarien, mais il avait héroïquement

protesté contre l'adoration des empereurs. Quand cet
hommage idolâtre ne fut plus réclamé, la soumission resta et
la reconnaissance pour des Césars protecteurs de l'église fut
loin d'être toujours noble. On l'a remarqué et l'on en a conclu

que le christianisme était favorable au despotisme. C'est une
conséquence précipitée. Il serait impossible de déduire des

écrits des Pères une théorie générale sur les rapports
réciproques des gouvernants et des gouvernés. Si les chrétiens se

montrèrent obséquieux envers des potentats orthodoxes, ils
savaient retrouver leur indépendance devant d'autres qui ne
l'étaient pas. La légitimité du pouvoir établi ne fut pas toujours
l'objet de leur respect. La majesté impériale de Julien
n'empêchait pas Sozomène de raconter sa mort à un point de vue
quelque peu régicide. La longue histoire des iconoclastes
montre que les papes n'étaient pas à genoux devant le trône
byzantin. On résistait sans scrupule aux souverains ennemis
de l'église ; on méprisait ceux qui ne la protégeaient pas. Quoique

Charles Martel eût sauvé la chrétienté d'Occident, on ne
lui pardonna pas d'être resté neutre entre la papauté et les
Lombards. Il fut mis en enfer par la légende. L'idée du droit
divin, qui se fait jour quelquefois dans les écrits des anciens



HISTOIRE DE LA MORALE EN EUROPE. 75

Pères, ne commence à être érigée en principe fondamental et

populaire que depuis le sacre de Pépin.
Les conséquences de ce grand fait furent immenses, variées,

quelquefois contradictoires. Nous n'en signalons qu'une :

l'autorité des princes orthodoxes fut marquée d'un sceau d'inviolabilité

que l'apothéose n'avait jamais donné à la majesté des

anciens empereurs.
Quand la féodalité eut assis sa hiérarchie, des peuples aux

yeux desquels le pouvoir des seigneurs était à son tour une
émanation du droit divin des rois furent aisément conduits
dans le sentier de l'obéissance. Le monachisme, qui vivait de

soumission, leur apprit à porter dans la société civile l'esprit
dont il était animé dans l'église.

J. Dufour, pasteur.


	Histoire de la morale en Europe : depuis le siècle d'auguste jusqu’à celui de Charlemagne

