
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion, son essence et son histoire [suite]

Autor: Correvon, A. / Pfleiderer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

KELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIEE

PAR

OTTO PFLEIDERER.

(Suite)

L'HISTOIRE DE LA RELIGION«.

INTRODUCTION.

Quelle a été la forme primitive de la religion? Cette question,
par laquelle l'histoire de la religion doit commencer, rentre
encore en partie dans la philosophie de la religion, puisque les

sources d'aucune religion positive ne remontent au delà de
l'existence historique des peuples eux-mêmes. L'Ancien Testament

place déjà au temps des patriarches l'opposition du
monothéisme et du polythéisme ; mais il n'en explique point
l'origine. Il faudra, dans cette recherche, donner la préférence à

toute hypothèse qui pourra le mieux faire comprendre le
développement si divergent des diverses formes religieuses.

Si nous nous adressons aux sages de l'antiquité pour
connaître ce qu'ils pensent de l'origine du paganisme, nous les

voyons tous donner h la mythologie un sens allégorique ou

philosophique. Ils identifient les dieux avec les principes du

monde ou avec d'anciens héros dont l'histoire aurait été
divinisée. La forme mythique s'expliquerait, à leur point de vue,

1 Die Religion, ihr Wesen und ihre Geschichte, dargestellt von Otto Pfleiderer.

— Zweites Buch: Die Geschichte der Religion, 1869. — l vol. in-8, de 490 pag.

Pour le premier volume : Das Wesen der Religion, voir le Compte-Rendu de

septembre 1871.

C. R. 1872. 1



b OTTO PFLEIDERER.

par le désir de rendre les vues philosophiques ou politiques
accessibles au vulgaire.

Bien que mettant à profit les lumières de notre époque et les

progrès des connaissances philologiques, les célèbres philologues

Heyne et Hermann défendent encore une théorie
analogue. Hermann affirme que la mythologie est une tentative
d'expliquer la nature et l'enchaînement de ses parties, explication

dont la forme revêt le caractère poétique des anciens temps
et des anciennes langues. Les personnifications mythologiques
appartiennent à la conception naïve des premiers essais de la
science; elles peuvent avoir aussi été employées pour leur
popularisation. Mais il est très difficile, au moyen d'un e telle
hypothèse, de comprendre comment la mythologie a pu devenir
l'objet d'une foi qui domine toute la vie des peuples païens. On

ne saurait se rendre compte comment tout un peuple en serait

venu, sur la simple instigation de ses conducteurs, philosophes
ou prêtres, à croire à des histoires divines qui lui étaient auparavant

inconnues et à sacrifier des victimes, même des victimes
humaines, à de pures données intellectuelles. On méconnaît
ainsi le caractère essentiellement religieux de la mythologie.

Il appartenait à Frédéric Creuzer de faire ressortir cette faute
des systèmes antérieurs en y substituant une conception
nouvelle. Les diverses mythologies remontent, d'après lui, à une
religion pure et révélée, dont les débris se retrouvent dans toutes
les religions polythéistes et en particulier dans les mystères grecs.
Cette religion ne put se maintenir qu'aussi longtemps que les

peuples demeurèrent réunis. Elle se transforma par leur séparation

et se troubla par leur contact avec la nature. La tradition
mosaïque de la confusion des langues à Babel contiendrait une
indication de ce fait historique. La théorie de Creuzer a le mérite

de mettre en saillie le moment religieux de la mythologie;
elle présente cependant une difficulté fondamentale. La notion
d'un Dieu unique suppose un degré si élevé de développement
spirituel qu'il est impossible d'admettre qu'elle ait eu la priorité
chronologique sur le polythéisme. Plus nous remontons le

cours de l'histoire des peuples, plus nous les trouvons plongés
dans le polythéisme. Il serait psychologiquement incompréhen-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 7

sible que, dans l'état de barbarie, les hommes fussent arrivés
à la vérité tandis qu'ils seraient retombés dans l'erreur
précisément avec le développement de leur culture.

Pour David Hume, le polythéisme n'est pas une dépravation
du monothéisme ; celui-ci est bien plutôt le point d'arrivée de

celui-là. Le motif qui a d'abord poussé les hommes à se représenter

des puissances invisibles n'est pas une curiosité spéculative;

ce sont les impressions ordinaires de la vie humaine, la

préoccupation du bonheur, la crainte d'un malheur à venir,
l'horreur de la mort. L'imagination a revêtu d'une forme
sensible ces impressions naturelles et en a fait des dieux auxquels
elle a donné une histoire et les caractères qu'elle trouve dans

l'homme lui-même. Il est naturel de penser que, dans la
multitude des dieux ainsi formés, l'un d'entre eux a pu devenir pour
un peuple l'objet particulier de son adoration, ou encore que
l'on s'est représenté les dieux régis d'après le modèle d'une
constitution humaine, ayant à leur tête un monarque avec des

subordonnés, sans que cela ait mis fin toutefois à l'inclination
polythéiste. Mais si Hume a fait ressortir avec raison le côté naturel
delà mythologie, il a négligé à tort son côté spirituel. On ne peut
trouver dans de simples impressions naturelles l'explication de

l'universalisme moral qui est au fond des religions primitives.
Schelling et Hegel ont apporté un correctif salutaire à la

pensée de Hume en attribuant la naissance de la mythologie à

un procès nécessaire de l'esprit humain. Seulement, au lieu de

reconstruire à leur exemple ce développement par une spéculation

philosophique qui méconnaît l'histoire, nous pensons que
ses facteurs doivent être déduits de la conscience religieuse
de l'homme. Ces facteurs de l'histoire de la religion ont été

indiqués dans une précédente étude ' : ce sont les sentiments
de liberté et de dépendance dans leur opposition, leur lutte
et leur union.

Nous ne songeons point avec Schelling à contester d'une
manière absolue l'influence de lanature, car plus nous remontons

le cours de l'histoire de l'humanité, plus nous la trouvons

1 Voir le second chapitre du premier volume.



8 OTTO PFLEIDERER.

prépondérante. Il en est de l'humanité comme de l'individu. Dans

son enfance la vie des sens domine en lui, ce sont des besoins

matériels qui le préoccupent et ce sont aussi les impressions
bienfaisantes ou malfaisantes du monde extérieur qui l'affectent.
Cependant comme, dès le premier âge, l'esprit manifeste déjà
sa vie propre à côté de celle des sens, l'humanité aussi, à son

origine, donne essor à son impulsion vers l'infini. Cette attraction

vers l'infini ne se dégage point, il est vrai, des limites du

fini ou des objets, de la nature extérieure. L'imagination de

l'humanité retrouve dans tout ce qui vit l'analogue de sa propre
vie; semblable à l'enfant, elle personnifie toute la nature et

particulièrement ses forces élémentaires. Les recherches
historiques modernes qui partent de la comparaison des langues
viennent confirmer le fait que les éléments idéaux et réels se

confondent dans les conceptions religieuses primitives. Les

termes qu'emploient les diverses religions païennes pour
désigner leurs divinités principales (Zeus et Dione, Jupiter et

Junon, Bel et Baaltis, Osiris et Isis, etc.) l'attestent avec
évidence. Le Ciel et la Terre étaient considérés par toutes ces

religions comme des êtres vivants auxquels se rapporte un sentiment

vague de dépendance. Pour l'homme encore engagé dans

les liens des sens, le ciel et la terre ont dû représenter l'infini
sans limites. Invariables dans la régularité de leurs changements,

ils ont apparu aussi à son être périssable comme l'éternel.
Le ciel qui arrose la terre et la féconde par la lumière et la
chaleur la terre qui fournit à l'homme sa nourriture, sont

pour ceux qui en dépendent les puissances bienfaisantes k

qui ils rapportent leur vie et tous ses biens. Enfin, dans leurs

rapports réciproques, le ciel et la terre présentaient à l'humanité

comme le type de l'union conjugale. Même sous cette
forme naturelle de la piété, des impressions morales ont été

possibles sans que nous ayons besoin de supposer la foi à un
être divin transcendant et créateur. L'imagination enfantine
des premières races n'a pas vu dans le ciel et la terre ce que
nous y voyons maintenant, à savoir un système de causes
secondes régies par des lois ; ils étaient pour elle des êtres
vivants agissant à la manière de l'homme et que l'on pouvait



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 9

prier avec la certitude d'en être entendu. Nous retrouvons dans

les Védas dételles prières naïves adressées au ciel et à la terre.
C'est précisément dans la simplicité et le vague de ces

premières intuitions religieuses que se trouvait la possibilité d'un
développement soit progressif soit rétrograde. Le développement

pouvait tendre à l'unité ou à la multiplicité, à l'esprit ou
à la nature. La prépondérance que prit dès le commencement
le dieu du ciel amenait à un monothéisme relatif. Mais l'unité du
divin pouvait aussi être saisie d'une manière panthéiste, et le ciel
et la terre apparaître comme les deux faces d'une même vie
naturelle. La forme primitive de la religion contenait également
des éléments propres à engendrer une multiplicité de dieux. Si

le ciel et la terre constituent déjà un dualisme, certaines forces
élémentaires telles que le feu, le vent, les astres, offraient un
attrait naturel à la divinisation. Cette direction du sentiment
religieux conduisait alors ou à spiritualiser les dieux multiples en
leur supposant des attributs moraux : polythéisme, — ou à les

dépouiller au contraire de tout caractère spirituel en s'attachant à

leur côté individuel et naturel : fétichisme. Ce dernier est
incontestablement une transformation rétrograde de la religion
primitive, tandis que le monothéisme est un progrès. Le
panthéisme accentue un des moments de la piété, le sentiment de

dépendance, mais il est la ruine de la moralité individuelle. Le

polythéisme aspire à séparer le divin de la nature, mais en

réalité il le dégrade en le divisant et le rend participant de toutes
les faiblesses de la nature. Il abaisse par cela même la moralité
humaine, car il efface le sentiment de dépendance pour lui
substituer une liberté sans limites.

La raison d'être des diverses religions doit être ainsi cherchée

en'partie dans la relation des deux moments du sentiment
religieux, liberté et dépendance, en partie dans les influences delà
nature. Si le sentiment de dépendance domine de telle manière

que la conscience de l'individualité se trouve anéantie, on arrive
au panthéisme, tandis que si la conscience individuelle s'affirme
et réduit le sentiment de dépendance à son minimum, l'homme
incline à individualiser l'infini ou à le rendre égal à lui-même
de telle sorte que celui-ci se dissout dans une série d'existences



10 OTTO PFLEIDERER.

finies. En revanche, là où, à côté d'un sentiment vif de liberté,
existe un sentiment de dépendance déterminé, là sont les élé

ments d'un monothéisme vrai. L'homme se sent dépendant de

l'infini en même temps qu'il a la conscience d'être lui-même
quelque chose, la créature libre d'un créateur libre.

Mais, outre ces principes constitutifs d'une religion, il faut
aussi tenir compte du facteur naturel, quoiqu'il ne doive être
considéré que comme accidentel et empirique. La tendance
monothéiste est favorisée par l'uniformité de la nature et de la

vie, lorsque le regard n'est pas dissipé par le jeu varié des choses
finies. Quand, au contraire, la nature est variée à l'infini, et

quand, à une vie très agitée, correspond une vivante
imagination, le polythéisme trouve une condition favorable d'existence.

Enfin, si la nature présente des alternatives régulières
de phénomènes opposés, la fertilité succédant à la stérilité, la
production à la destruction, l'homme est gagné facilement à un
dualisme qui place dans la divinité la vie et la mort, le plaisir
et la douleur.

Les considérations précédentes indiquent comment nous
avons à classer les diverses religions. Une distinction essentielle
est à faire entre les religions dans lesquelles un des deux mo -
ments de la conscience religieuse, liberté ou dépendance,
domine exclusivement, et celles dans lesquelles ils tendent à une
égale valeur. Le premier caractère est celui des religions
polythéistes ou païennes, le second distingue les religions
monothéistes. Mais il y a nécessairement des degrés à établir au sein
de cette distinction fondamentale.

Quant aux religions polythéistes, nous fixons ces degrés
d'après la relation empirique ou accidentelle avec la nature.

Il y a un degré où l'homme est enlacé dans les liens de la

nature, soit qu'il demeure absolument dépendant d'elle, soit
qu'il cherche à la dominer par sa liberté ; ce sont les religions
que nous appelons proprement religions de la nature.

Il se présente un second degré où l'homme sort de son

égoïsme naturel pour acquérir la conscience d'un ordre collectif

et où la culture sociale limite la volonté individuelle; ce sont
les religions de la culture (cultivirte Natuerlichkeit).



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 11

Enfin, un troisième et plus haut degré est celui du surnaturel,

où nous trouvons, d'un côté, indépendance de la nature par
voie négative sans la conception d'un surnaturel absolu, de

l'autre, élévation à un Dieu surnaturel sans rupture complète
avec la nature.

Les religions monothéistes se distinguent entre elles en ce que
les sentiments de liberté et de dépendance ne viennent que
relativement à leur droit ou qu'ils se complètent d'une manière
absolue.

Première partie. — Le paganisme.

PREMIÈRE DIVISION. — RELIGIONS DE LA NATURE.

I. La religion de la nature où domine le sentiment de

dépendance.

1. sémites. — Le premier établissement des plus anciennes
tribus sémites qui descendirent de l'Arménie fut la Babylonie.
Elles ne purent résister à l'influence amollissante de cette
plaine fertile. Bientôt à la vie sensuelle répondit la forme
sensuelle du culte, qui consista dans une prostitution officielle des

vierges. Mais ce culte immoral laissa subsister quelques débris
de la religion originelle sous la forme de croyances astrologiques,

qui furent cependant moins le partage du peuple que des

prêtres (Chaldéens). Au dieu du ciel, Bel, étaient consacrés le
soleil et la planète la plus éloignée, Saturne ; à Beltis ou My-
litta, sa compagne, la lune et Vénus. Par les rapports des astres

entre eux et avec le soleil, les prêtres pensaient pouvoir prédire
le cours de l'histoire. Suivant que les corps célestes se rapprochaient

ou s'éloignaient, on déduisait le bonheur ou le malheur
du pays et de son roi. Au fond de cette mantique astrologique
se trouve la pensée panthéiste d'une âme du monde, dont les

astres, comme les êtres terrestres, sont les organes nécessaires.
Le système cosmogonique mythique développé dans les

fragments de l'œuvre historique de Bérose (prêtre de Babylone au



12 OTTO PFLEIDERER.

temps d'Antiochus Soter), présente de l'intérêt par ses rapports
avec la cosmogonie mosaïque. Au commencement était un
chaos obscur où s'agitaient des êtres informes sur lesquels
dominait une femme, Omorka ou Thalath. Bel partagea l'obscurité
et la femme et de leurs deux moitiés fit le ciel et la terre. Pour
leur donner des habitants, il se trancha lui-même la tête et
ordonna à l'un des dieux de mêler à de la terre le sang qui en

coulait. Suit le temps des patriarches, qui compte quatre cent
trente-deux mille années. Le dixième des patriarches, Xisan-
thros, reçoit, en vue d'un déluge prochain, l'ordre d'enfouir
toutes les révélations écrites dans la ville du soleil, de se bâtir
un vaisseau et de s'y enfermer avec des couples de tous les

animaux. On peut trouver le motif de la tradition relative au

déluge dans la nature du pays de Babylone, exposé à de
nombreuses inondations. La cosmogonie babylonienne est
développée spéculativement par Damasius d'Eudème qui place l'origine

de toutes.choses en deux principes, Aspason ou l'amour
et Thauté, la matière inanimée. Mais ces principes ne sont sans
doute que des abstractions déduites des divinités populaires.

Nous retrouvons aussi en Syrie, en Canaan et eu Phénicie
une dérivation de la religion originelle des Sémites. La divinité

principale de ces pays, Baal (le seigneur), a son siège dans
la nature et en particulier au ciel ; de là son nom, Baalsamim-
(roi du ciel) et d'une manière plus concrète encore, Baalsémès

(roi du soleil). Cette dernière détermination de Baal est très
significative pour le développement de la mythologie. A la
double influence du soleil qui vivifie au printemps et dessèche

en été, se lie la distinction entre deux faces opposées du dieu
du ciel et du soleil. Il est tantôt le Baal favorable à la vie et à la

reproduction, tantôt le dieu de la mort et de la stérilité. Il n'est
nullement nécessaire de recourir à l'existence d'un culte du feu

assyro-chaldéen pour s'expliquer comment, chez les divers
peuples, l'un de ces côtés de Baal a pu primer l'autre et donner
théoriquement naissance à plusieurs divinités et pratiquement
à des cultes différents. Baal-Adonis et sa compagne Bctaltis ou
Acheva furent les divinités du printemps et de la vie naturelle

; leur culte se caractérisait par une sensualité relâchée



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 13

comme celui de Mylitta à Babylone. Mais la durée du

printemps est courte, il est bientôt anéanti par l'été brûlant.
L'amant de Baaltis est abattu par Moloch qui personnifie la chaleur

consumante du soleil. Baal-Chamman ou Moloch est le
dieu de la mort et de la guerre. Quand le soleil brûlait les

semences, que la peste sévissait, que des guerres éclataient,
on y voyait la colère de Moloch, et des sacrifices humains
devaient lui être offerts pour l'apaiser. Astarté, la déesse

demeurée vierge, était également considérée comme hostile à la
vie et à la conception. Déesse de la mort et des combats, il lui
était aussi offert des sacrifices humains.

Mais, comme ces puissances opposées n'étaient au fond que les
diverses faces d'un seul être, elles furent aussi réunies dans une
même divinité répandant alternativement la bénédiction et la
malédiction. Une telle conception se retrouve dans le dieu ty-
rien, Baal-Melkarth. Le dieu était censé se consumer lui-même
dans l'intensité de son être pour donner ensuite à la terre une
chaleur plus douce. De même, la déesse de la lune, Achéra-

Astarté, introduite par les Phéniciens en Grèce sous le nom de

Aphrodite-Areia, unissait en soi, comme apparaissant et
disparaissant tour à tour, l'idée de la vie et de la mort. Si la
tendance sémitique à l'unité de la personne divine se manifeste
dans ces divinités qui réunissent les côtés bienfaisant et
malfaisant de la nature, elle est encore plus clairement exprimée

par la fusion des principes masculin et féminin dans une unité
hermaphrodite telle qu'elle nous apparaît dans le dieu du soleil

assyrien et lydien, Sandon, et dans les reproductions grecques
des traditions de Sémiramis et Sardanapale, d'Hercule et Om-

phale, etc. Le dieu du soleil, après avoir vaincu la déesse

de la lune, se livre lui-même à elle. Elle lui prend ses armes
tandis qu'il revêt la chemise féminine et agite le fuseau. La
caricature du monothéisme à laquelle aboutit ce panthéisme
naturel est le résultat des inclinations sensuelles des peuples
sémites.

2. égyptiens. — La religion des Egyptiens est très
rapprochée des religions sémitiques pour la conception du divin.
Mais elle aboutit à d'autres résultats pratiques, ce qui nous



14 OTTO PFLEIDERER.

prouve encore que les représentations théoriques de Dieu et

du monde ne déterminent point exclusivement le caractère
d'une religion. Les plus anciennes divinités égyptiennes sont
de simples personnifications du ciel et de la terre ou des principes

masculin et féminin. Elles furent adorées dans les diverses

contrées du pays sous différents noms, mais d'une signification
analogue : Ra, Phtah, Ammon, rappelant la divinité masculine

; Neith, Pacht et Mut, la divinité féminine. Mais, comme
chez les Sémites, la pensée des maux qui résultent pour
l'homme des vicissitudes de la vie de la nature, introduisit
avec le temps dans le divin un développement plus varié et un
caractère plus dramatique. Osiris et Isis, couple de divinités
communes dans la suite à tous les Egyptiens, représentent la

vie de la nature dans son cycle régulier de naissance (végétation

verdoyante du printemps,), de croissance et de dépérissement.

Analogues à Adonis et Baaltis, ils ont leur ennemi dans

Typhon, personnification de la force destructive, du soleil
brûlant, du vent qui dessèche, de l'eau salée, de l'obscurité et de

toute méchanceté morale. Tandis qu'Osiris est abattu et mis à

mort par Typhon, puis momifié et pleuré par son épouse, tandis

que la terre est privée de sa fertilité, leur fils Horos, qui a

grandi, devient le vengeur de son père et le vainqueur de

Typhon. Après les inondations ou par le retour du soleil d'hiver,
la nature est de nouveau vivifiée, la stérilité a disparu ; ce fils
d'Isis et d'Osiris est le printemps béni. Osiris continue à vivre
sur la terre dans la personne de son fils, mais lui-même
demeure dans le monde inférieur où il exerce la domination sur
les morts.

Ce dernier point distingue le mythe égyptien du mythe
phénicien. Dans le mythe phénicien la mort n'est vaincue que par
la vie qui rentre dans la nature à chaque nouvelle année ;

dans le mythe égyptien elle est aussi vaincue par une
continuation d'existence dans les inferi. Là, le sentiment religieux
est tout entier retenu dans les limites de la vie naturelle, ici il
les dépasse et trouve dans la renaissance de la nature un gage
de l'existence des âmes au delà du tombeau. Cette distinction
a beaucoup influé sur le développement pratique de la religion



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 15

égyptienne. A la vie du dieu Osiris dans le monde inférieur se

lie une doctrine fort développée de l'existence après la mort.
Toutes les âmes, d'après elle, ne persistent pas à vivre avec

Osiris, mais seulement celles qui par la pureté de leur vie se

sont rapprochées de la nature parfaite du dieu du soleil. C'est

ce que décide un jugement dans le vestibule des enfers. Il y a

sans doute encore du naturalisme dans la notion de la vie
éternelle qui n'est qu'une continuation de la vie terrestre moins
ses épreuves. Les Egyptiens établissent une liaison nécessaire

entre la persistance du corps et celle de l'âme; si le corps
tombe en poudre, l'âme cesse d'exister, de là le soin des
cadavres. Mais il y a néanmoins une aspiration de l'esprit à sortir

de la nature. La religion égyptienne forme comme la
transition entre la religion purement naturelle des Sémites et la
religion des Ariens.

II. La religion de la nature où domine le sentiment de la liberté.

4. Indous. — Chez la tribu des Ariens qui emigra du nord-
ouest dans le pays de l'Indus, l'ancienne divinité du ciel Dyu
paraît avoir été bientôt remplacée par le dieu plus vivant de

l'atmosphère, de la pluie et de l'orage. Ce peuple guerrier voulait

trouver en son dieu l'idéal de sa propre vie. A ce besoin
intérieur se joignit l'influence puissante des phénomènes naturels
et surtout des orages, qui dans ce pays du sud sévissaient avec
une violence inconnue dans la patrie primitive sur l'Oxus.
Indra est le dieu de l'éclair et du glaive, le conducteur des nuages,

le dominateur des hommes et des troupeaux, le vainqueur
des puissances de la nature ennemies de ses adorateurs. Ses

adversaires sont les mauvais démons de l'obscurité et de la

sécheresse, en particulier Vitra (celui qui met un voile, c'est-à-
dire qui obscurcit le ciel) et Ahi (qui chasse les nuages pluvieux),
qui ravit les vaches abondantes en lait et les cache dans les

trous des montagnes. Indra combat ses adversaires avec une
épée (l'éclair) forgée par l'artiste céleste et qui ne s'use jamais.
Il a pour allié le vent d'orage, Rudra.

A côté de cette divinité de l'air, les esprits lumineux étaient



16 OTTO PFLEIDERER.

aussi adorés, mais avec une signification plus idéale. Surja,
dieu du soleil, qui éclaire tout et voit tout, est associé à Mitra
et Varuna, le couple céleste, qui ordonne la lumière et règle
le jour et la nuit. Enfin un dieu d'une certaine importance est

Agni, le feu. Son éclat dans la nuit chasse les bêtes sauvages
et les mauvais esprits ; le feu du foyer rassemble aussi la famille
et sert à préparer sa nourriture. Il est l'hôte des hommes, le

messager des dieux aux hommes sous la forme de l'éclair, et le

messager des hommes aux dieux dans le feu de l'autel.

«Donne-nous des trésors, Agni, réjouis-nous, préserve-nous du

péché par ta lumière, rends-nous forts pour agir et vivre, anéantis

nos ennemis.»

Ce fragment intéressant de prière adressée à Agni montre

que les désirs de ce peuple de la nature ne se bornaient pas à

la possession de biens matériels, mais s'étendaient à la connaissance

à l'éloignement du mal, etc. Il faut remarquer toutefois

que le spirituel et le matériel sont encore placés sur la même

ligne. C'est un trait caractéristique des religions de la nature
que l'élément moral et l'élément naturel y apparaissent sans

qu'il y ait entre eux de vraie conciliation dans l'unité. Ce

dualisme se retrouve dans le culte et en particulier dans l'idée du
sacrifice indou. La matière principale du sacrifice était le suc
enivrant de la plante du Soma qui, mêlé à du lait et à de la
farine était la boisson favorite des Indous et censée la plus
agréable aux dieux. Cette libation n'était pas seulement une
manière d'exprimer la dépendance vis-à-vis des dieux en leur
abandonnant une partie de la propriété, elle avait encore le

prix d'un cordial dont les dieux avaient besoin pour restaurer
leurs forces. Pour engager Indra à répandre ses largesses et à

chasser Vitra et Ahi, il faut l'y inviter par l'offre du soma
doux comme du miel. Ainsi, dans la conception indoue, l'homme
exerce par ses actes de culte une influence magique sur les
dieux. Cette pensée la rapproche du fétichisme bien qu'elle ne

s'exprime pas d'une manière aussi grossière. La conviction de

l'impuissance de l'homme sans le secours des dieux témoigne
bien d'un certain sentiment de dépendance ; mais si, d'autre



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 17

part, les dieux ont besoin de l'homme pour se fortifier, et si

l'homme croit pouvoir les entraîner à agir pour son service, il y
a là uu sentiment immodéré de liberté. Dans les religions
sémitiques, où domine une fausse dépendance de l'universel, la fausse

liberté ne peut avoir qu'un caractère sensuel; ici, la liberté qui
triomphe est plus spirituelle, mais elle se manifeste dans son

égoïsme et apparaît comme une rébellion contre le ciel.
La croyance des Indous touchant la vie après la mort

exprime aussi une idée morale sous la forme naïve et enfantine

qui caractérise leur conception des dieux et du culte. Le
dominateur des morts est dama, fils du dieu de la lumière et le roi
de l'âge d'or. Dans le ciel de Jama entrent les héros tombés
dans le combat et les hommes pieux qui se firent remarquer
par leur sagesse et leurs sacrifices. Ils ont reçu des corps
lumineux et jouissent en abondance du soma bienfaisant. Les
décédés demeurent en relation avec le monde actuel ; il doit
leur être offert de la nourriture qu'ils prennent à chaque
nouvelle lune, et à ce prix ils protègent leurs parents contre les

mauvais esprits.
2. Germains. — Leur religion se rapproche de celle des

Indous et de l'ancienne religion arienne de la nature ; mais elle
forme en même temps une transition aux religions de la culture.

Le plus ancien dieu des germains est Zio ou Tin, qui par son

etymologic, est identique à l'indou Dgu et au grec Zeus. Son

importance originelle, comme dieu du ciel, est attestée par la
tradition allemande qui appelle le père de la nation, Tuisko

(fils du ciel) et le peuple allemand lui-même, Tuisken

(Teutsclie). Cette signification primitive est également exprimée
dans un des rares mythes qui ont été conservés au sujet du
dieu Ttu. Il est manchot, car une de ses mains lui a été coupée
par le loup de l'abîme. Ce dernier étant le symbole de l'obscurité,

le mythe trouve son explication dans les alternatives du

jour et de la nuit ; le dieu du ciel n'a qu'une partie de la

souveraineté, l'autre appartient à la puissance des ténèbres. Si

plus tard Zio est exclusivement le dieu de la guerre sous le
nom de Tyr, il faut attribuer cette particularisation à la
domination de la tribu la plus puissante des Germains dont le dieu

C. R. 1872. 2



18 OTTO PFLEIDERER.

a dû représenter l'idée la plus haute qu'elle se faisait de la
divinité.

Wodan ou Odhinn (wuoth — ivüthen) est le dieu de l'atmosphère

agitée. Il est à Zio ce que l'Indra indou est à Dyu. Son œil

unique est le soleil, car l'autre œil a été donné en gage à Mimir
ou la mer, allusion à la disparition du soleil dans la mer.
Conducteur des nuages et de la pluie, il fait prospérer les moissons

et il est la source de toutes les bénédictions. Mais comme dieu
de l'orage et de la foudre il est aussi le dieu de la guerre ; il
excite les combats, donne la vaillance et détermine la victoire.
C'est vers lui que se rendent les chefs morts de maladie ou les

guerriers tombés sur le champ de bataille, en sorte qu'il
devient le dieu de la mort. Le dieu du ciel, qui chaque jour
disparaît sous la terre et perd en hiver son éclat, doit être aussi
bien le dominateur du monde inférieur que celui du monde des

vivants. Wodan tout en rappelant Indra par son côté naturel,
s'éloigne cependant de lui par des attributs moraux qui le
rapprochent de Zeus. Il a la toute-science; il a inventé les arts et

les sciences; en particulier il est le souverain législateur, et de

lui dérivent toutes les lois humaines et les constitutions des

états ; il veille sur la sainteté du serment (ztô; iipiaoç). C'est le

seul dieu germain qui ait un caractère politique, et il faut se

l'expliquer aussi par le fait que Wodan fut le dieu spécial d'une
tribu qui prit la prépondérance politique. Le développement
moral avancé de cette tribu fut la cause du développement de

sa notion de la divinité et de l'importance de son dieu dans le

cercle national des dieux. Thor (Thonar — Donner} est désigné

par la tradition comme fils de Wodan ; mais en réalité il est

aussi ancien que lui, car il est également dieu du ciel. C'est
aussi une des particularisations de l'ancien Zio commun à toute
la race arienne, devenue sans doute la divinité principale de
certaines tribus jusqu'au moment où Wodan l'emporta sur elle.
Son nom la caractérise déjà comme la divinité des variations
atmosphériques, qui en vertu de son pouvoir bienfaisant
fertilise la terre et triomphe de toutes les puissances naturelles
qui peuvent nuire à l'homme. Le mythe de l'enlèvement de la
chevelure de Sif, son épouse, témoigne de l'origine naturelle



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 19

de Thor. Cette chevelure brillante est la fraîche végétation de

la terre qui est annuellement anéantie par la mort.
Le principe mauvais est personnifié dans Loki, le dieu de la

mort, qui suscite tous les embarras aux dieux, est leur
calomniateur et découvre leurs faiblesses. Il est cependant nécessaire

aux autres dieux, car dans toutes les difficultés il a un prudent
conseil à donner ; il se glorifie même d'un commerce intime
avec les déesses et leur père commun, Wodan. D'où peut
provenir cette relation étroite entre le dieu le plus élevé et l'en-
nejni des dieux, sinon qu'ils sont au fond un seul et même être
et que Loki n'est qu'une des faces de Wodan, personnifiée à la
manière individualiste de la mythologie arienne?

Avec Freyr et Freya commence un cercle de dieux un peu
différents des précédents. Freyr (sans doute d'origine celtique)
est le dieu de la lumière vivifiante du soleil, l'Adonis sémite,
l'Osiris égyptien ou le Dionysios grec. Le mythe de sa poursuite
de Geydr qu'il doit délivrer d'abord de la captivité, pour pouvoir

l'épouser, dramatise l'union du soleil du printemps avec la
terre retenue prisonnière pendant son sommeil d'hiver. Freyr,
dieu de la paix, a cependant quelques rapports avec Moloch.
Irrité pendant l'hiver, il ne peut être apaisé que par des sacrifices

humains. Freya (Frowa Frau Herrin) est la sœur de

Freyr et se rapproche de lui. Déesse de la terre fertile, elle a

son analogie dans l'Aphrodité-Baaltis sémite et l'Isis égyptienne ;

comme déesse de l'amour, elle est appelée spécialement Frigg.
Ses attributs sont le sanglier et le chat, animaux d'une grande
fécondité ; le collier d'or qui lui a été ravi puis rendu par Loki,
n'est autre chose que la chevelure de Sif, ou l'ornement périssable

de la végétation. Une tradition la représente abandonnée
de son époux Odhrs et le cherchant nuit et jour avec larmes ;

ce mythe nous rappelle la douleur d'Aphrodité-Baaltis à la suite
de la disparition d'Adonis et celle d'Isis cherchant Osiris ; c'est
la tristesse de la nature d'automne regrettant sa vie disparue.
Mais la terre ne donne pas seulement, naissance à tout ce qui
vit, elle recueille aussi ce qui a vécu ; la déesse de l'amour de

vient la déesse de la mort, ce qui la rapproche d'Astarté-
Achéra et d'Aphrodite.



20 OTTO PFLEIDERER.

Enfin une forme caractéristique de divinité germanique, c'est
Balder, fils de Wodan et deFrigg, le dieu de la douce lumière,
qui est le favori de tous les autres dieux ; sa sentence est
immuable et rien d'impur ne doit approcher de sa demeure. La
tradition ne raconte que les circonstances de sa mort qui fut
amenée par le contact de la plante du gui et une ruse de Loki.
De l'enfer où il réside, il envoie à Wodan un anneau d'or et à

Frigg un précieux vêtement. Le sens de ce mythe est clair:
Balder étant le dieu du soleil brillant, aucune créature ne peut
lui nuire qu'une plante d'hiver, symbole de l'hiver lui-même.
S'il ne revient pas personnellement, il envoie des dons, à

savoir la nouvelle vie que ramène le printemps et le nouveau
vêtement de verdure qui recouvre la terre.

Dans toute cette série de dieux germains, nous voyons des

êtres engagés dans un combat incessant avec les puissances de
la mort et des ténèbres et ne pouvant conserver qu'à ce prix
leur vie et l'ordre du monde. Ce combat n'est pas d'ailleurs
constamment victorieux ; la vie des dieux est une succession de

chutes et de relèvements comme la vie de la nature elle-même.
Ce combat doit-il éternellement durer? La réponse à cette
question est un des traits les plus significatifs de la mythologie
germanique. Le combat doit prendre fin, mais par l'anéantissement

de tous les dieux actuels après un triomphe remporté sur
leurs ennemis. La catastrophe, annoncée par des signes redoutables

(vents, massacres, etc.), s'étendra également à toutes
choses qui seront consumées par le feu; puis un nouveau soleil
luira sur une nouvelle terre et sur une nouvelle race d'hommes

que dominera le dieu de la paix, Balder, avec les descendants
des dieux actuels. C'est là la traduction du crépuscule des dieux
(Ragnar'ékr). On remarquera l'impossibilité morale que
présente cette survivance de dieux et d'hommes et combien son
but est arbitraire. Mais sa valeur négative nous permet déjuger
de toute la conception religieuse des Germains. Dans la mutuelle
ruine des dieux apparaît le néant qui s'attache à chacun d'eux
en particulier. Ils sont tous soumis à une puissance fatale qui
doit les engloutir. Ils n'ont pas un pouvoir plus considérable

que les hommes contre le destin qui les menace ; ils ne peuvent



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 21

que le voir plus clairement que les créatures humaines, ce qui
est une liberté bien illusoire. Mais la dépendance dans laquelle
ils se trouvent ainsi que les hommes est également fausse en
elle-même. Ce n'est pas une dépendance humble etjoyeuse qui
amène avec elle la satisfaction des aspirations profondes de

l'être; le destin est une puissance impersonnelle, irrationnelle,
vis-à-vis de laquelle ne peut subsister qu'une stupide résignation.

L'antithèse ne pouvait se résoudre sur le terrain du
polythéisme.

3. Fétichisme et scHAMANiSME. — Ces deux formes religieuses,

qui ne se rencontrent que chez les tribus sauvages, représentent

le point extrême de la tendance au morcellement et à la
limitation du divin. Comme pour toutes les religions de la
nature, le divin n'est pour elles que le principe de vie immanent
à la nature. Mais, tandis que les religions polythéistes placent
cette vie naturelle dans une succession d'êtres individuels qui
dans leur ensemble forment une certaine unité (ciel, terre,
eau, etc.), le fétichisme et le schamanisme font de la vie naturelle

un aggrégat atomistique et sans aucune liaison. Leurs
dieux se confondent entièrement avec la nature sensible, vivent
et meurent avec elle. Ils n'ont ainsi en eux aucune individualité,

car il n'y a d'individualité que là où, comme dans le
polythéisme, les formes diverses sont rapportées à une unité
constante. Ces êtres sans individualité ne se distinguent que par
la chose accidentelle dans laquelle il sont contenus—fétichisme,
— ou ils ne sont que des êtres sans détermination, des esprits
ou des fantômes — schamanisme. Malgré la différence de forme
il y a identité de fond.

Ces religions ne peuvent avoir trouvé leur origine que dans

une dissolution complète des liens religieux qui unissaient les
tribus entre elles. Chaque horde, chaque famille, chaque individu
en vient à se faire son dieu particulier. Mais comme de tels dieux
ne doivent leur existence qu'à l'arbitraire individuel, la garantie
de leur divinité ne peut se trouver que dans les secours que
l'homme désire et attend d'eux. Si les conjurations restent sans
effets, l'impuissance du dieu particulier qui a été invoqué est
démontrée ; il est rejeté et échangé contre un autre. La fausse



22 OTTO PFLEIDERER.

liberté de la religion de la nature nous apparaît ici dans sa

caricature. L'homme fait de son dieu un esclave de ses désirs et,
s'il n'en est pas satisfait, le brise comme un enfant brise une
poupée ; sa liberté est une profanation irrespectueuse de l'ordre
divin qui règne dans le monde. Mais à cette caricature de la
liberté répond une caricature non moins triste du sentiment de

dépendance. L'adorateur des fétiches ne sent pas la liaison
intérieure entre les causes et leurs résultats; il méconnaît la loi
de l'unité et y substitue le jeu accidentel d'esprits ou d'êtres
sans puissance réelle, dirigés par le hasard ou la destinée. Il en
résulte qu'il devient lui-même l'esclave tremblant de la fatalité.
Dans le fétichisme manquent et sacrifices et prières; ces
dernières sont inutiles, car des dieux impuissants ne les exauceraient

point. Tout le culte se réduit à la magie et àia mantique.
On cherche par des signes accidentels ou par des visions
extatiques à prévoir le cours des événements; ceux qui s'y entendent

le mieux sont les prêtres. Leur magie, qui semble en
contradiction avec la foi au destin, n'en est au fond que l'expression.
Toute la puissance du magicien ne repose que dans sa pénétration

de forces insurmontables et inévitables.
Cette conception porte tous les caractères d'une dégénérescence

religieuse ; c'est l'exagération de la tendance des

religions de la nature, et on ne saurait en aucune manière en faire
leur point de départ.

SECONDE DIVISION. — RELIGIONS DE LA CULTURE.

III. La religion de la culture où domine le sentiment de la liberté.

4. Grecs. — Une connaissance approfondie" de la mythologie
grecque n'est devenue possible que depuis le moment où, grâce
aux études de la linguistique moderne on a pu distinguer
entre ses éléments primitifs et les adjonctions postérieures des

poètes épiques. Tandis que ces éléments originels, que nous

pourrions appeler mythes pélasgiques, coïncident d'une
manière étonnante avec les traits fondamentaux des religions
védiques et germaniques, la mythologie épique, en revanche, telle



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 23

qu'elle a été fixée par Homère et Hésiode, témoigne d'une
transformation incontestable. Cette transformation peut être
considérée comme un progrès en ce sens que la personne des

dieux se spiritualise ; son côté naturel s'efface pour faire place
à une vie morale ; l'activité divine pénètre celle de l'humanité
et repose sur des motifs spirituels. Mais, si les dieux se

rapprochent plus des hommes, ils participent aussi davantage à leurs
faiblesses ; la majesté divine est abaissée, en sorte que le sentiment

de dépendance est dominé par un faux sentiment de liberté.
Les sièges les plus importants de l'ancienne religion pélas-

gique étaient la vallée de Dodone au nord-ouest de la presqu'île
hellénique et le mont Olympe au nord-est. Les dieux qui y
furent adorés sont les mêmes divinités de la nature que nous
avons trouvées chez les Ariens primitifs. Le culte de Dodone

s'adressait au dieu du ciel Zeus (Dyn, Zio, etc.). Il y était
invoqué comme celui qui assemble les nuages et envoie la pluie
pour féconder la Terre, son épouse, qui lui est associée sous le

nom de Dioné (forme féminine de Zeus, Dis). Son sanctuaire était

un antique chêne dont le feuillage agité faisait connaître la volonté
divine. Mais le dieu du ciel n'agit pas seulement par la pluie
fertilisante, il se manifeste aussi dans l'orage redoutable ; l'éclair
est son arme indomptable ; son tonnerre répand la terreur chez

les hommes et les dieux. On peut déjà conclure de ces attributs
que Zeus a été primitivement un dieu guerrier aussi bien

qu'Indra et Wodan, et ce trait caractéristique de sa divinité
a laissé un souvenir dans la tradition des combats de Zeus

contre les Titans ou les démons de l'obscurité.
Ce côté belliqueux a disparu, il est vrai, dans une conception

postérieure ; les combats contre les ennemis du ciel ont cessé,
et les vaincus sont enchaînés dans le Tartare. L'activité guerrière

du souverain des dieux a passé à ses enfants, Pallas-Athene
et Apollon, qui originellement n'ont été que les faces diverses
de sa propre nature. C'est exactement ce que l'on rencontre
dans la religion germanique : plus Wodan devient le dieu
supérieur, moins il participe aux luttes contre les adversaires
des dieux, et cette fonction finit par être entièrement laissée au
dieu de l'orage, Thor, qui est désigné comme son fils.



24 OTTO PFLEIDERER.

La signification naturelle du dieu du ciel se retrouve encore
dans plusieurs mythes de l'épopée, en particulier dans le récit
de ses amours avec Sémélé et Danaé (épithètes évidentes de la
déesse de la Terre). Mais dans l'âge épique, les attributs
naturels du dieu du ciel font place à l'anthropomorphisme, et Zeus
est spiritualise. Le chef des dieux devient le dieu de l'ordre
moral, le patron de la famille, le protecteur des droits humains,
le conducteur de l'état ; c'est de lui que les rois de la terre
tiennent leur pouvoir ainsi que les lois qui doivent diriger leur
gouvernement.

Les divinités les plus rapprochées de Zeus, déjà dans les
anciennes traditions grecques, sont sa fille Pallas-Athéné et son
fils Apollon, entre lesquels s'est divisée sa propre nature de
dieu du ciel.

Pallas-Athéné est la déesse du ciel pur et de l'orage qui
purifie le ciel; son attribut, l'égide entourée de serpents, est le

nuage orageux sillonné d'éclairs. Elle lutte contre les
puissances des ténèbres et en particulier contre la démoniaque
Gorgone, l'obscurité personnifiée. Elle prend son horrible
figure sur son bouclier, car le nuage sombre est au service du
dieu de la lumière puisqu'il renferme la foudre dans son sein.
Le mythe de la sortie de Pallas de la tête de Zeus a aussi un
sens naturel ; il représente l'éclaircissement du ciel par l'éclair
qui traverse la nue. L'orage amenant sur la terre une humidité
bienfaisante, Athéné est aussi la dispensatrice de la fertilité.
A cette origine se rapportent les traditions dont le siège estl'At-
tique et en particulier celles d'Erichthonios et du combat de

Neptune avec Pallas, parce que l'Attique doit sa fertilité bien
plus aux eaux du ciel qu'aux sources terrestres. Mais tous ces

rapports de la déesse à la vie naturelle disparaissent dans la

mythologie épique pour faire place à des rapports moraux ; la
déesse du ciel clair et de l'orage y est devenue la personnification

de l'intelligence, de la prudence et de la puissance
spirituelle. Elle est la protectrice assurée dans les combats,
l'inventrice de tous les arts et métiers humains, la directrice de

toutes les délibérations et en particulier des affaires politiques
par les inspirations de l'éloquence.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 25

Apollon est le dieu de la lumière. Fils du dieu du ciel, il
représente la nature de ce dernier sous son côté le plus pur et
le plus élevé. Les combats du dieu de la lumière avec les
démons des ténèbres forment une partie principale de la
légende apollonienne et, comme dans les mythes germaniques
ou indous, la nuit y est symbolisée par un serpent ou un
dragon. Ce n'est donc pas une pure tradition locale, comme
on l'a cru. L'affaiblissement de la lumière en hiver, idée qui se

retrouve dans la mythologie de toutes les religions de la nature,
est exprimée en Grèce par la tradition de l'émigration annuelle

d'Apollon vers les Hyperboréens peuple du nord où le soleil
brille d'un éclat éternel. Le voyage du dieu en automne et son

retour au printemps étaient rappelés par des fêtes de deuil et
de joie, analogues à celles des Sémites en l'honneur d'Adonis.
L'influence vivifiante de la chaleur et de la lumière sur la

végétation fait naturellement d'Apollon le dispensateur des

fruits de la terre et de la prospérité des troupeaux. Si le mythe
primitif s'était représenté son domaine dans le ciel et ses

troupeaux dans les nuages qui parcourent le ciel, il n'est pas
extraordinaire que des traditions locales l'aient fait descendre sur
les monts de l'Olympe et de l'Hélicon ou dans les gorges de

l'Ida, paissant les troupeaux des rois terrestres, entouré des

nymphes et des Muses (esprits des ruisseaux), et
accompagnant de la lyre ses chants divins. On comprend qu'aux attributs

précédents s'en joignent d'autres qui en découlent. Dieu
des moissons, Apollon est aussi le protecteur et le patron de la

jeunesse, le dispensateur de la force corporelle et de la santé.
Son origine naturelle explique pourquoi il est en même temps
le dieu de la maladie et de la mort ; les rayons du soleil
dessèchent et consument aussi bien qu'ils vivifient. Il faut se

rappeler d'ailleurs que, sous la notion de maladie, les Grecs ne

comprenaient pas seulement les maux physiques mais aussi les

dépravations morales; les passions étaient considérées par eux
comme des souffrances de l'âme. Le dieu de la santé et de la
médecine est aussi le sauveur des âmes souillées par le péché,
il devient le dieu delà purification et de la réconciliation. C'est
ainsi que se le représentent les tragiques grecs, Eschyle en parti -



26 OTTO PFLEIDERER.

culier ; mais déjà dans l'ancien rituel des fêtes d'Apollon en

Attique se trouvent des actes d'expiation, des aspersions de

sang pour le péché. A cette activité purificatrice du dieu de la

lumière se rapporte son pouvoir inspirateur. Il crée l'enthousiasme

poétique et prophétique, et, à ces deux égards, il est le
dieu révélateur de la religion grecque, le médiateur entre le
monde lumineux des dieux et les habitants de la terre. Parmi
les oracles qui sont placés sous son inspiration, le plus
considérable est celui de Delphes. Il faut voir dans les sentences

qui s'y prononçaient non la révélation spéculative d'un avenir
encore éloigné, mais l'indication de ce qui devait être accompli

par les hommes au milieu des circonstances présentes. Cet

oracle exerça ainsi une influence incontestable sur la vie
religieuse et politique de la Grèce. La constitution de Sparte,
l'organisation des colonies et d'autres faits importants, doivent leur
origine aux inspirations des prêtres de Delphes.

Zeus, Athene et Apollon sont les principales figures de la

mythologie grecque, et c'est en elles que la transition de la

religion de la nature à la religion de la culture, telle qu'elle
apparaît chez les poètes épiques, se laisse le plus facilement
reconnaître.

Hermes, dont le nom est identique au Sarameyas des Védas,
paraît avoir été originellement un dieu de l'air, des vents et des

nuées. Il est devenu, d'une part, le représentant de la
puissance reproductrice, et, de l'autre, le messager ailé des dieux.

Dionysos était, comme Hermès pour les anciens Pélasges,
un dieu de la force génératrice telle qu'elle se manifeste en

particulier dans le fruit des arbres et de la vigne; si la tradition
le considère comme un fils de Sémélé (la terre) et de Zeus, il
faut en chercher la raison dans le fait que la terre, pour
produire les fruits de l'automne, et en particulier pour mûrir le
raisin, a besoin de la pluie et de l'ardeur du soleil.

Poseidon, dieu de la mer, des fleuves et des sources, devait
avoir son importance pour la Grèce entourée par la mer. L'analogie

des vagues rapides avec des coursiers agiles le transforme
en conducteur de courses équestres et en patron de la cavalerie.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 27

Le dieu du feu doit aussi avoir eu chez les anciens Grecs une
valeur plus grande que le Héphœstos de l'épopée et avoir joué
un rôle semblable à celui de l'Agni des Védas. Le souvenir s'en
est conservé dans la tradition du Titan Prométhée-Porphyros.
Que l'ancien dieu du feu ait été transformé en un Titan, adversaire

des dieux cela s'explique psychologiquement par le
motif que l'on dut voir une profanation dans l'usage du feu
sacré des sacrifices pour des besoins humains et charnels.

La terre, dans la religion naturelle des Pélasges, est la
principale divinité féminine, l'épouse de Zeus, le dieu du ciel.
Dioné était adorée à Dodone comme la mère de tout ce qui est

vivant. Il faut lui identifier Héra et Demeter (A»=r>i), dont le

nom, « la Mère-Terre, » révèle une ancienne divinité pélas-

gique. Déesse de la terre fertile, elle a enseigné l'agriculture
et est en même temps la source de toute vie bien ordonnée,
des mœurs et des lois. La Mère-Terre est aussi le type divin
de la mère terrestre, la fondatrice et la protectrice du mariage.
Mais la terre ne produit pas seulement la vie, elle retire aussi

dans son sein tout ce qui a vécu. La déesse de la terre est

dans toutes les religions polythéistes (Achéra-Astarté, Freya,
etc.) la divinité de la mort aussi bien que de la naissance. Il y
a cependant cette différence que, dans le mythe grec, ce n'est

pas la déesse elle-même qui est mise en relation avec le monde
des morts ou les enfers; ce rôle est confié à sa fille Koré (la
jeune fille). Le mythe de l'enlèvement de Koré par Pluton a un
sens naturel des plus clairs. La jeune fille brillante de beauté
n'est autre que la végétation verdoyante de la terre qui disparait

en automne pour reparaître au printemps. Les fêtes

d'Eleusis, où ce mythe était rappelé, étaient célébrées d'une
manière analogue aux fêtes des Syriens représentant la douleur
de Cybèle au sujet d'Atys, ou à celles des Egyptiens figurant
la recherche d'Osiris par la déesse Isis. La tradition grecque
et le mythe égyptien ont ceci de commun qu'ils révèlent une
croyance à l'immortalité dans un sens plus élevé que la simple
existence des ombres. C'est incontestablement la croyance à

une existence future qui fait le fond des mystères d'Eleusis.
En signalant l'identité originelle de Dioné, Héra et Demeter,



28 OTTO PFLEIDERER.

nous pouvons aussi remarquer que Pluton, le dieu des enfers,
fut d'abord identifié à Zeus, le dieu du ciel, comme le témoigne

l'épithète de Zeus Aidonios. Wodan, Thor, Balder, Osiris,
étaient aussi les dieux des morts. La mythologie primitive ne
connaissait pas les distinctions subtiles qu'introduisit plus tard
l'anthropomorphisme de l'épopée.

Nous ne ferons que mentionner Artémis, déesse delà lumière
lunaire, Hestia, déesse du feu et du foyer, et enfin Aphrodite,
dont les noms, déesse de Cythère, de Chypre et de Paphos,
trahissent déjà une origine orientale. De même que dans

l'Orient la divinité féminine était adorée sous deux formes,
Astarté, la déesse de la guerre et de la mort, et Achéra, la
déesse de l'amour et de la naissance, les Grecs reçurent des

Orientaux une double Aphrodite, l'Aphrodite guerrière et céleste

(Urania) et l'Aphrodite plus populaire, déesse de l'amour
(Pandemosj.

Sous l'influence simultanée de l'épopée, des traditions locales
et des cultes étrangers, le nombre des dieux grecs alla toujours
en augmentant. Lorsqu'au VIIe siècle les villes des Hellènes
furent entrées dans un rapport étroit les unes avec les autres
et que Delphes eut formé le point central de la vie religieuse en

Grèce, la nécessité d'une systématisation se fit sentir. L'épopée
homérique avait déjà répondu en partie à ce besoin en groupant
tous les dieux autour du dualisme originel du ciel et de la terre.
La théogonie du poète béotien, Hésiode, vise à être plus
complète, mais par cela même s'éloigne toujours davantage des

mythes simples et significatifs de la religion primitive pour
tomber dans un raffinement fantastique. Ce serait peine perdue
que de chercher un sens profond dans cet enchaînement de

créations divines, depuis le chaos jusqu'aux plus vulgaires
passions de l'homme qui revêtent la forme divine. On peut y
reconnaître une influence sensible des idées orientales, qui ne se

laissent nulle part expliquer mieux qu'en Béotie, lieu principal
des immigrations phéniciennes. (Tradition de Kadmos, fondateur

de Thèbes.) Tout ce que la théogonie d'Hésiode contient de

particulier est d'origine étrangère. Kronos dévorant ses propres
enfants n'est autre que le Moloch apaisé par des sacrifices



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 29

humains. En revanche, le combat de Zeus et de ses frères contre
Kronos et les Titans est bien de source grecque. Les Titans
personnifient ie côté pernicieux de la nature ; ce sont les
puissances des ténèbres, de la nuit et de la mort, qui sont présentées

dans toutes les religions ariennes comme les ennemis

permanents des dieux. Mais tandis que, dans les religions de la

nature, le combat des dieux contre leurs ennemis se renouvelle
et que la catastrophe finale n'est pas encore venue, la religion
grecque la considère comme appartenant au passé. Les
puissances ténébreuses sont et demeurent vaincues ; les dieux sont
en possession d'une pleine autorité sur la vie de la nature et

peuvent vouer toute leur sollicitude aux destinées des enfants
des hommes. Il y a à cet égard, suivant la remarque de Hegel,
un pas décisif fait hors de la religion de la nature ; la victoire
définitive des dieux olympiens est la victoire de la religion de la
culture. A la suite de l'émigration dorienne et de la fondation
des colonies qui donnèrent à la vie de la nation un développement

extraordinaire, les exploits héroïques deviennent le but
de tous les désirs et le sujet de tous les chants. On ne pouvait
pas vouer son intérêt à des dieux dont la signification ne se

rapportait qu'aux événements naturels et atmosphériques. Les
anciens dieux furent changés d'après l'idéal nouveau en êtres

héroïques qui, au lieu de se confondre avec les éléments de la

nature, les tiennent au contraire sous leur domination.
Cette transformation du paganisme grec n'opère toutefois pas

une rupture décisive avec la vie naturelle ; les dieux n'en demeurent

pas moins enveloppés dans le fini. L'anthropomorphisme
de la mythologie épique fait même ressortir davantage leurs
limites que quand leur nombre était moins grand et qu'il n'y
avait pas encore entre eux de distinctions bien arrêtées. Le combat

qui, dans la religion de la nature, se livre entre les dieux
et les puissances ennemies de la nature, est transporté maintenant

dans le camp même des dieux. Ils se rapprochent de

l'homme pour en prendre les passions et leurs luttes sont
souvent dirigées par des motifs plus arbitraires que ceux des héros
humains. Les avantages esthétiques de ce nouveau monde

olympien ne sont achetés qu'au prix du sérieux de la piété, et



30 OTTO PFLEIDERER.

les protestations tardives de quelques nobles esprits ne
sauraient modifier le jugement que l'on doit porter sur la
dégénérescence de la foi religieuse.

Le caractère fini des dieux de l'épopée ne se montre pas
seulement dans leur limitation individuelle et leurs faiblesses,
il s'attache aussi à l'ensemble des dieux qui ne réalise pas l'idée
vraie de l'infini. Au-dessus d'eux tous plane une puissance dont
ils dépendent, le Destin. Dans Homère, les dieux apparaissent
constamment comme les exécuteurs d'une volonté étrangère
et cherchent même à la connaître par des moyens extérieurs
tels que la consultation du sort. (Que l'on songe à Zeus

interrogeant la balance du destin avant la mort d'Hector.) La

suprématie fatale du destin se montre surtout lorsque les dieux
désirent précisément le contraire de ce que la Moïp« a déterminé.

Zeus, à la mort de son fils Sarpédon, exhale cette plainte
significative: «Malheur à moi, hélas! le sort ordonne que le

plus cher des hommes, Sarpédon, succombe sous les coups du
fils de Menotios. » Y a-t-il dans la croyance à la Moïp« un
acheminement versle monothéisme, suivantla thèse deNeegelsbach '?

Mais on ne saurait comprendre pourquoi la foi au destin se montre,

accentuée dans les religions les plus inférieures telles que
le fétichisme et le schamanisme, tandis qu'elle tend à s'effacer
chez les poètes et les philosophes grecs. Loin d'être un élément
de progrès, la Moïp« est un débris de la religion de la nature
dont le paganisme n'est que l'épanouissement. Une fausse
liberté amène aussi une fausse dépendance. Si du reste, dans

Homère, le destin ne joue pas un rôle plus considérable, il
faut se l'expliquer par l'intérêt poétique de l'épopée qui trouve
dans l'action individuelle un motif bien plus varié que dans la

volonté obscure et monotone d'un destin impersonnel. Il faut
aussi ne pas perdre de vue que l'âge épique est le temps de la

jeunesse delà nation grecque, le temps de la fondation incessante

des colonies, où l'activité commerciale répandait un bien-
être général, mais permettait aussi à la tyrannie de s'emparer
à son profit des forces vives qui s'agitaient au sein du peuple.

' Homerische Theologie, 2me éd., pag. 143.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 31

Despotisme et révolution se trouvaient côte à côte au milieu
d'une corruption toujours croissante.

Il fallait un ébranlement puissant pour opérer une renaissance

religieuse et morale ; il se trouva dans les guerres mé-

diques qui, en appelant le peuple grec au dévouement et au

sacrifice, agirent sur lui d'une manière purificatrice comme le

despotisme napoléonien et les guerres d'indépendance sur le

peuple allemand. Du sol sanglant de la patrie affranchie
sortirent les plus nobles fruits de l'esprit national dans tous les
domaines et en particulier dans le domaine religieux. Pindare,
Eschyle et plus tard Sophocle, témoignent de la hauteur idéale
à laquelle le sentiment religieux des Grecs pouvait arriver. La
vanité de l'homme qui ne s'appuie que sur ses propres forces,
l'insuccès de toute tentative opposée à la volonté divine, telles
sont les pensées fondamentales des hymnes de Pindare. La

plus haute sagesse consiste à ne pas s'opposer aux dieux, à ne

pas désirer ce qui est impossible, à observer la modération
dans la volonté et dans l'action. Les mêmes vues sont exposées
d'une manière dramatique par Eschyle dans sa Trilogie d'Aga-
memnon. La Trilogie se laisse ramener à cette sentence : la
malédiction qui pèse sur le mal est qu'il doit enfanter sans

cesse le mal Mais la crainte des dieux, qui, chez Eschyle, est

encore mêlée de terreur, s'élève', chez Sophocle, à un respect
confiant qui semble comme les premières lueurs du christianisme.

La notion du péché n'a pas sans doute la profondeur de

la conception chrétienne; elle demeure encore trop générale.
On ne retrouve pas dans Antigone et dans Kréon la paix de

l'homme pieux qui domine la souffrance par un abandon joyeux
à la volonté divine ; la résignation passive est encore prisée
comme la plus haute vertu. Mais il ne faut pas néanmoins
méconnaître un progrès réel dans la foi religieuse. A la domination

arbitraire des dieux s'est substitué un ordre moral du

monde, qui place Zeus à la tète de l'univers et fait des dieux les

organes volontaires de sa volonté morale. Le monothéisme a

déjà de fait remporté la victoire sur le polythéisme, bien que la

pluralité des dieux ne soit pas encore niée. Ce fut le point
culminant de la religion grecque. La philosophie, en voulant encore



32 OTTO PFLEIDERER.

le dépasser et en s'attaquant à la multiplicité des dieux,
conduisit la religion populaire à sa dissolution. Xénophane, et plus
tard les sophistes, avec leur ironie pénétrante, contribuèrent

pour une grande part à l'avènement de l'incrédulité et à la
décadence de l'ancienne foi. Les sentences morales d'Euripide
ne peuvent cacher son point de vue rationaliste qui, chez

Aristophane, devient une véritable impiété. Les vues dissolvantes

des sophistes étaient le résultat des égarements
politiques qui produisirent et accompagnèrent la guerre du Pélopo-
nèse. Ce qui maintint encore la religion populaire pendant
quelques siècles, ce ne furent pas les mesures violentes prises

par l'état contre les détracteurs de la religion (procès contre
Anaxagoras, Protagoras, etc.), mais bien l'influence spirituelle
d'une philosophie plus profonde et surtout les pratiques
persistantes du culte (sacrifices, prières, mystères d'Eleusis et de

Bacchus). Les efforts de Socrate pour établir un principe directeur

du monde, tout présent, tout bon et tout sage, les spéculations

de Platon sur l'idée du bien, les démonstrations
scientifiques d'Aristote touchant l'unité et la personnalité de Dieu et
enfin les tentatives de l'école stoïcienne pour fonder son
panthéisme sur une allegorisation de la religion populaire, loin de

restaurer cette dernière, contribuèrent à la formation de la

religion hellénistique, sorte de transaction entre le monothéisme
et le polythéisme. Les anciens dieux deviennent des esprits au
service d'un Dieu supérieur et se rapprochent des anges du

judaïsme. Le particularisme national disparaît aussi pour faire
place à un universalisme qui doit favoriser et appeler bientôt
l'avènement d'une nouvelle religion, le christianisme.

2. Romains. — En comparaison du riche développement
religieux des Grecs, la religion romaine est si pauvre en conceptions

théorétiques particulières qu'elle mérite à peine sa place
dans une histoire générale des religions. Sa seule originalité se

montre dans la pratique du culte en tant que la religion est
mise par lui dans un rapport étroit avec la vie de l'état.

Les dieux romains sont, pour la plupart, ceux des religions
ariennes, mais ils perdent dès l'origine leur signification naturile

pour entrer dans une relation morale avec l'homme. La



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 33

triade grecque (Zeus, Athene, Apollon) se compose à Rome des

dieux Jupiter, Junon et Minerve, qui ont un temple commun
sur le Capitole.

Jupiter (Jov —Zeus, Zio—pater), le dieu du ciel lumineux, est

le dieu le plus élevé dans le sens romain, c'est-à-dire le
possesseur de la souveraine puissance qui appartient à l'état
romain et devient visible dans les rois, plus tard danS le peuple

et ses représentants et postérieurement dans les empereurs.

Sous le nom de Jupiter (au moins à partir des Tarquins),
c'est à l'état lui-môme que toutes les solennités religieuses
sont consacrées.

Junon (forme féminine de Jovis), originellement la déesse de

la terre, devient, comme épouse de Jupiter, la reine du ciel,
patronne de la vie féminine, du mariage et de la famille.

Minerve (mens), la déesse de la sagesse et du génie artistique,
perd tout à fait son sens naturel qui chez les Grecs en faisait la

déesse de l'orage.
Janus et Diane sont les dieux du jour et de la nuit, comme

Apollon et Artémis ; mais Janus prend aussitôt une valeur
mortile. Il préside en général au commencement et à la fin, à

toutes les entrées et à toutes les issues (portes, routes), au

commencement et à la fin de la vie humaine, au commencement

et à la fin de la guerre, du culte, etc.
Vesta, comme la déesse grecque Hestia, est la déesse du foyer,

symbole de la vie de famille, et de son extension, la vie de l'état.
Un dieu particulier aux Romains est Mars ; originellemen t dieu

de la force génératrice qui se manifeste dans la nature, il se
transforme bientôt en dieu de la force guerrière et de l'héroïsme.

Dans le courant des âges, toutes les divinités grecques et
même orientales reçoivent à Rome droit de cité et en
particulier le culte d'Apollon et de Bacchus. Mais au-dessous de ces

divinités, les Romains avaient un nombre infini d'êtres
subordonnés, les génies, dont le culte s'explique parle besoin de donner

à chaque existence et à chaque lieu une divinité protectrice.
Il y a en apparence une profonde religiosité dans la

tendance à vouloir placer l'homme tout entier et tous les actes
de sa vie sous la protection et la direction des puissances divi-

C. R. 1872. 3



34 OTTO PFLEIDERER.

nes ; la religion romaine paraît exprimer un sentiment sérieux
de dépendance. Mais, en réalité, ce mysticisme n'a pas pénétré

la nature froide, intellectuelle et pratique des Romains.
Les rapports avec la divinité ne sont représentés que par un
système d'observances mécaniques, et la prédominance des

rites dans le culte est en rapport étroit avec la pauvreté de la

conception religieuse. Les dieux sont trop peu individualisés

pour entrer dans la vie religieuse comme les dieux grecs. La
divinité (numen} est au fond considérée comme l'âme
impersonnelle du monde dont les divers numina ne sont que les
manifestations. Si les Romains ont rempli toute la nature de

dieux et d'esprits qui révèlent leur volonté par des événements
extraordinaires (tremblements de terre, pluies de feu, ébranlements

de statues, etc.), ce sont des révélations muettes qui ont
besoin d'interprétations humaines. Il en résulte toute une
législation fort compliquée, qui indique dans tous les cas
spéciaux ce que l'homme doit faire, et qui fait tout reposer sur
l'accomplissement exact et scrupuleux de cérémonies
prescrites. Plus le culte devient extérieur, plus aussi, on le

comprend, il devient affaire de prudence politique et est employé
par les hommes qui dirigent l'état comme un moyen de

gouvernement. Il ne devait pas d'ailleurs en être autrement pour
une religion qui voit dans l'état la représentation visible de la
majesté divine. Avec l'union étroite de la religion et de l'état, le
point de vue inférieur de la religion de la nature est dépassé
sans doute encore mieux que chez les Grecs. Le Fatum des

Romains n'est pas la Moïpa. aveugle ; c'est la volonté du
souverain de l'état romain, qui a pour but la glorification même
de cet état. La foi au destin se change en la foi en la
souveraineté universelle de Rome; mais la religion n'en demeure

pas moins au service de l'utilitarisme, et elle aboutit au culte
des empereurs.

IV. — Religion de la culture où domine le sentiment de

dépendance.

Chinois. — La religion chinoise doit sa fixation à la collection
d'écrits faite par Confucius (Kong-fu-tse, 550-495 av. J.-C), en



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 35

qui les Chinois ont trouvé l'idéal de l'humanité, le prince de la

sagesse. Elle aussi fut à l'origine une religion de la nature, ayant

pour divinités principales le Ciel et la Terre. « Le ciel est le père
et la terre la mère de toutes choses et en particulier des hommes,

» telle est une ancienne sentence de la sagesse chinoise.
Leur divinisation n'excluait pas d'ailleurs l'adoration particulière

du soleil, des étoiles, des montagnes et des arbres. A ces
divinités secondaires étaient encore associées les âmes des

morts comme esprits protecteurs de la famille, des communautés

et des villes. Le culte des ancêtres avait même, quant
à son importance, sa place immédiate après l'adoration du
ciel ; antérieurement à Confucius et aussi longtemps que la

religion était purement naturelle, les morts étaient regardés
comme d'essence divine ; plus tard leur culte se modifia et
devint un acte purement honorifique, une fête de souvenir
reconnaissant.

Mais, de bonne heure déjà, l'esprit scrutateur des Chinois

paraît avoir éprouvé le besoin d'approfondir la cause de toutes
les réalités sensibles. Les principaux dieux de la religion
populaire, le Ciel et la Terre, deviennent dans la pensée
philosophique la force active et la substance passive, principes
premiers de toute existence. La force originelle (Yang) et la

substance première (Yn) forment le monde par leur pénétration

constante mais variée dans ses degrés, en sorte que
chaque être est un mélange de ces deux principes. Tschuhi,
le plus considérable des philosophes chinois (douze siècles

après J. C), tenta de ramener ce dualisme à une unité
antérieure. Yang et Yn, le mouvement et le repos, ne sont d'après
lui que les deux faces nécessaires d'une même substance (Tai-
Kyj. Il désigne cette substance comme une force. Mais
comment cette force pourrait-elle être en même temps la passivité
et le mouvement? Le philosophe répond que dans l'absolu le

mouvement doit se trouver aussi bien que le repos, car ces

deux modes appartiennent au monde réel. C'est avouer implicitement

que l'unité première est impossible à obtenir par voie

spéculative, qu'elle est dans un rapport purement négatif ou indifférent

avec les deux principes qui en doivent découler. Elle ne



36 OTTO PFLEIDERER.

se constate que dans les existences réelles sous la forme de

l'ordre, de l'harmonie qui règne dans le monde. C'est l'esprit
du ciel et de la terre, non point dans le sens du théisme, car il
est inconscient comme l'est toute force en soi, mais dans le
sens du panthéisme, qui ne donne à l'âme du monde d'autre
impulsion que celle de la nécessité. Malgré son désir de s'élever
au-dessus de la nature, la philosophie religieuse chinoise n'a
abouti qu'à des abstractions vides, où le sentiment religieux
ne peut trouver satisfaction. Aussi ses philosophâmes tout
négatifs ont-ils eu pour conséquence de détourner l'intérêt du
divin pour le porter de plus en plus sur l'homme.

Il découle des prémisses panthéistes exposées plus haut que
l'homme lui-même, comme les plantes et les animaux, n'est
qu'un produit de la nature. La matière primitive, dans son
mouvement incessant, engendre les hommes et les choses
« comme le moulin répand de tous côtés le grain. » L'homme
est le plus élevé des produits de la nature, parce qu'en lui la
force qui anime tout apparaît sous sa forme la plus élevée,
celle delà pensée et de la volonté. L'esprit humain est avecle
corps dans le même rapport que le ciel avec la terre, la force
avec la matière. Et puisque l'un des principes ne peut exister
sans l'autre, que le mouvement est lié au repos, l'activité à la

passivité, il en résulte que l'âme est liée nécessairement à

l'existence du corps. Quand son porteur matériel n'existe plus,
l'âme aussi cesse d'exister comme force individuelle, elle rentre
dans la force générale de l'univers. Cette conséquence de la
dogmatique religieuse des Chinois n'a jamais, il est vrai, pris
racine dans le peuple qui continue à témoigner de sa foi à

l'immortalité par le culte des ancêtres, mais il n'en est pas
moins significatif que ses docteurs les plus considérés se

taisent sur la vie après la mort ou répondent par une fin de non-
recevoir à ceux qui les interrogent sur ce sujet. Toutes les

questions métaphysiques apparaissent à Confucius comme
impénétrables, et il y a plus de danger que d'avantage à s'en

occuper. Mais l'homme est intelligible à l'homme ; l'accomplissement

pratique des devoirs réciproques des hommes est ce qu'il
y a de plus important. L'influence de Confucius a été ainsi
exclusivement morale et politique.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 37

La loi de la vert,û est, chez l'homme, une détermination
nécessaire comme l'ordre dans le monde. La vertu n'est pas le
résultat de la libre volonté qui s'attache à la loi morale pour la

réaliser; elle est un mouvement constant, comme le
mouvement des astres et l'instinct des animaux. Le mal n'a pas
d'existence positive, il est une simple privation, un repos passif
qui limite nécessairement la volonté, comme la force primitive
ne peut se concevoir sans le repos La nature de l'homme
étant double, corporelle et spirituelle, sensible et raisonnable,
le bien en elle ne peut consister que dans l'équilibre entre les
deux principes, le juste-milieu entre les inclinations et les
facultés. L'esprit est coordonné aux sens et n'agit que pour
empêcher leur prépondérance et les ramener à la juste mesure
qui est prescrite par l'instinct naturel. « Toute vertu réside
dans le milieu ; » cet aphorisme favori de la morale chinoise
en fait bien ce que nous pouvons appeler une morale de la
culture. Elle n'aspire pas à changer la nature en plaçant au-
dessus d'elle un but absolu ; elle vise seulement à la brider et
à la régler. L'homme doit avant tout conserver le calme par le
contentement du sort qui lui est assigné et l'indifférence au
milieu des diverses vicissitudes de sa vie. Mais il doit aussi

conserver l'équilibre de l'ensemble. Les mœurs sociales, les
formes variées des rapports humains, l'habillement même,
sont des révélations de la raison générale auxquelles le devoir
moral impose une absolue soumission. La personnalité individuelle

doit s'effacer avec soin devant l'ensemble. C'est dans

les deux sphères principales de la famille et de l'état que la
vertu de l'individu trouve principalement à s'exercer.

La vie de famille a chez les Chinois une haute signification ;

elle revêt un caractère décidément religieux, car l'union de

l'homme et de la femme est une reproduction de la vie divine,
qui est une union incessante de la force et de la matière. Le

célibataire viole l'ordre de la nature; il rompt la chaîne, de la

famille et prive ses ancêtres du souvenir reconnaissant de leurs
descendants. La piété des enfants envers les parents est la

première et la source de toutes les vertus ; l'ingratitude filiale
est jugée digne de mort.

Mais le complet déploiement de la raison qui dirige le monde



38 OTTO PFLEIDERER.

se trouve dans l'état. C'est seulement dans et par l'état que
l'homme atteint sa destination humaine; car la volonté du ciel
s'exprime dans la loi publique, et le gouvernement divin du
monde dans le gouvernement de la nation. Et comme dans la
création la force primitive se lie à la matière première, dans le
monde réel le ciel à la terre, dans l'homme l'esprit au corps,
dans la famille l'homme à la femme, ainsi dans l'état l'empereur
est nécessairement lié à l'existence du peuple. Ils ont l'un
envers l'autre des droits et des devoirs déterminés par les lois
éternelles et inflexibles du monde. Si l'équilibre est rompu dans
leurs rapports, il se rompt aussi dans la nature, puisque le
même esprit d'ordre et d'harmonie agit dans les deux sphères.
L'empereur est e fils du Ciel, » c'est-à-dire aussi bien l'organe
de la raison universelle qui dirige le monde que son incarnation

personnelle. Il tient sa puissance du Ciel, et ses ordres ont
l'autorité de commandements divins. Cependant l'état chinois
n'est pas un état despotique dans le sens absolu. L'empereur
n'est fils du Ciel qu'autant qu'il agit suivant les lois invariables
du Ciel. S'il en dévie, il est du devoir de ses ministres et du

peuple de le ramener à la vérité. Le droil. à la révolution est

même proclamé nettement; il devient une nécessité morale si

l'équilibre est rompu par l'arbitraire impérial ; la révolution se

fait au nom de l'ordre contrairement à l'idée des révolutions

européennes. L'état chinois est, on le voit, aussi peu un état

despotique qu'un état libre. Le citoyen n'est pas maître de lui-
même ; il dépend de la loi sociale qui, inspirée du Ciel, le conduit

jusque dans les moindres détails de la vie ; mais, d'un autre
côté, il est pi'otégé par la même autorité objective contre toute
injustice de la part des autres citoyens. Il y a un ordre moral
du monde d'après lequel le succès ou les revers, le bonheur et

le malheur, répondent à la dignité morale.
Le Chinois s'élève ainsi au-dessus des forces aveugles de la

nature pour se soumettre aune loi morale qui a son existence

objective dans les mœurs et dans l'état. La dépendance d'un
ordre moral le rend libre en ce sens que, en s'abandonnant à

la raison générale, sa raison propre n'est point anéantie mais

guidée et dirigée. Cependant il ne possède point encore la vraie



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 39

liberté morale, celle qui fait de l'homme naturel un nouvel
homme, un homme spirituel. Sa morale est une morale naturelle,

un « naturalisme cultivé, » si nous pouvons nous
exprimer ainsi. L'état chinois est un état semblable à l'état des

abeilles dans lequel dominent les lois imparfaites de la nécessité.

L'individu est un atome impersonnel de l'ensemble; il a l'infini
en dehors de soi, dans des prescriptions objectives, et non en

soi, comme raison et but de sa vie. Il lui manque la liberté
d'agir sur l'ensemble par des idées originales et une activité
créatrice. De là le caractère stationnaire de l'histoire politique
et religieuse de la Chine. Si l'instruction y est obligatoire et les
écoles admirablement organisées, ces dernières n'éveillent point
la libre pensée, mais enseignent les éléments d'une culture
traditionnelle et bornée. Comme l'état chinois ne souffre aucune
liberté au dedans, il ne reconnaît non plus aucune existence

légitime au delà de ses frontières. Il est l'empire du milieu,
l'image du ciel, et les autres pays ne sont que la matière sans
raison d'être. Tous ces caractères sont la conséquence de
l'absence d'un idéal moral absolu, tel que le christianisme l'a révélé
en animant la vie par l'aiguillon d'un progrès continuel. Cet
idéal manque parce qu'il manque aussi un principe moral
absolu. La vie humaine n'est point conduite par la pensée d'une
intelligence créatrice absolue, mais par les principes abstraits
de la force et de la matière, c'est-à-dire en définitive par des

puissances naturelles.

TROISIÈME DIVISION. — RELIGIONS DU SURNATUREL.

V. — Affranchissement de la dépendance de lanature par voie

négative.

1. Brahmanisme. — Lorsque les Ariens eurent quitté l'Indus
pour s'établir à l'est, sur le Gange, il se fit dans la foi et les

mœurs de ce peuple un changement profond. Les anciens
dieux, si vivants, de l'air, du feu et de la lumière, firent place
à une unité abstraite d'où le monde fut dérivé par émanation.
Ce changement de l'ancienne foi arienne, qui aboutit au brah-



40 OTTO PFLEIDERER.

manisme eut lieu par deux influences diverses, une influence
théologique et une influence spéculative.

Nous avons vu que les Ariens de l'Indus attribuaient aux
actes de culte, au sacrifice et à la prière, une action coercitive
sur les dieux. Cette idée fut fertile en conséquences. La
puissance de la dévotion humaine devenait ainsi quelque chose de

divin, même de supra-divin, puisqu'elle, pouvait contraindre la

puissance divine. Cette force personnifiée devait constituer
une nouvelle divinité qui menaçait de reléguer les autres à

l'arrière-plan. Déjà de très bonne heure, la boisson du Soma

est célébrée dans les chants comme un être divin, et le feu du
sacrifice, Agni, qui communique les dons aux dieux, devient
une divinité puissante dont les autres ont besoin. Mais ce qui
donne au sacrifice sa vertu pour contraindre les dieux, c'est la
prière qui l'accompagne. De là le nom des prêtres, Brahman,
(les suppliants), et l'épithète que reçoit Agni, le dieu du sacrifice,

Brahma-naspati (le maître des suppliants ou de la prière).
Or, si nous nous rappelons avec quelle facilité, dans les
religions de la nature, les divers attributs d'un être divin étaient à

leur tour personnifiés pour former des divinités spéciales, nous
comprendrons que l'influence des prêtres ait bientôt transformé
cet attribut d'Agni en un dieu personnel, d'une nature abstraite,
le dieu du culte, représentant de la prêtrise au sein du inonde
céleste. Mais une fois devenu le patron spécial des prêtres, il
était très naturel qu'il prît avec le temps vis-à-vis des dieux
populaires la même place que les prêtres avaient prise vis-à-vis
du peuple dans la vallée du Gange, et qu'il devînt le dieu
supérieur. Cet être transcendant, à qui fut donné également le nom
abstrait de Brahma (prière), se prêtait d'ailleurs parfaitement à

une combinaison avec l'âme du monde, Atma, qui était d'autre

part le résultat de la spéculation philosophique.
Cette dernière avait en effet pris une direction monistique

par la force même des choses. Les dieux n'avaient jamais eu
de formes déterminées et leurs notions se fondaient les unes
dans les autres ; il est possible aussi que par les rapports plus
fréquents des tribus entre elles, une fusion se fût opérée et eût
ainsi préparé l'unité divine. Cependant ce ne fut que dans le



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 41

pays du Gange, sous l'influence d'une nature très uniforme dans

ses manifestations, que se détermina la pensée spéculative
d'une âme du monde. Dans un ancien interprète des Védas

nous la trouvons désignée comme l'Être sans nom, l'Inconnu.

« L'Être vivait au commencement sans bruit, plongé dans la
contemplation de soi-même; en dehors de lui rien n'existait. Il reposait
dans le vide qui le portait, mais le désir qui s'agitait en lui fut la
première semence du monde. »

A cet inconnu qu'elle considère comme la source de toute
vie, la spéculation donne le nom d'âme dumonde ou grande âme

(Atma ou Paramatana.) Cependant ce résultat de la philosophie
religieuse n'obtint une valeur pratique que lorsque les prêtres
s'en emparèrent pour identifier l'être métaphysique primitif
avec leur Brahma, le représentant de la prière, du culte et de

la prêtrise. L'esprit de prière, à qui les anciens Ariens avaient
accordé une puissance divine, devint le fond de toute
existence.

Ce fut également une pensée philosophique que la théologie
populaire utilisa pour expliquer la formation du monde. Brahma
en est le principe, non point dans le sens d'un créateur
conscient, mais d'un germe où tout développement postérieur est

renfermé.
« Comme les fils sortent de l'araignée, l'arbre de la cellule, le feu du

charbon, le fleuve de sa source, le flot de la surface de la mer, ainsi le
monde procède de Brahma. >

Les deux existences ne sont différentes que pour la forme;
Brahma est le monde non développé, le monde est son
développement; l'un est l'être passif et simple, l'autre l'être en
mouvement et multiple. Mais, en se déroulant, Brahma
s'éloigne toujours davantage de sa propre essence, et, à chaque
degré, ses émanations deviennent plus imparfaites et plus
impures. Elles forment trois régions principales qui se retrouvent
dans l'ordre social : la région de la pure lumière et du bien, c'est
le cycle des dieux ; la région de la passion, où l'homme flotte
entre la lumière et les ténèbres; enfin la région de l'obscurité
ou de la mort. La théorie de l'émanation acquit une grande
importance par les applications qu'en firent les brahmanes au



42 OTTO PFLEIDERER.

triple point de vue dogmatique, social et moral. Elle fut le
fondement de leur système hiérarchique.

Dogmatiquement on déduisit de l'émanation les doctrines du
mal et de la migration des âmes. Puisque le monde fini est un
dépouillement de Brahma, il s'éloigne de la nature, divine. La
matière (et en particulier le corps humain) est l'absolument
imparfait ; c'est la barrière que l'homme ne peut assez promp-
tement franchir pour s'unir de nouveau à Brahma. Ce procès
de retour doit parcourir les mêmes degrés que le procès de

développement ; bien qu'il s'accomplisse dans l'être individuel,
il n'est au fond qu'un procès dans l'être divin lui-même, car
les existences particulières ne sont que des formes du divin.
C'était bien là la pensée originelle du brahmanisme à l'égard
de la migration des âmes. Mais comme, en ces termes, elle
n'offrait aucune base pour légitimer l'existence de la prêtrise,
elle fut abandonnée pour faire place à une doctrine qui en
semble la négation. Il fut admis que la marche de la migration
rétrograde de l'âme après la mort dépend de la culpabilité ou
du mérite dans l'existence actuelle. Il faut que l'homme expie
ses fautes par une succession de transformations; le monde
devient une sorte de maison de correction avec ses différents
degrés de peines. Dans tout ce qui vit, l'homme doit voir une
âme semblable à la sienne, engagée dans le même pèlerinage;
ce que l'homme et la plante sont aujourd'hui, demain peut le

changer en intervertissant les rôles.
Les conséquences politiques ou sociales de la théorie de

l'émanation ne sont pas moins caractéristiques et se concentrent
dans l'organisation des castes. Cette organisation trouva sans
doute son fondement historique dans les différences existant
entre la race des premiers habitants du pays et leurs vainqueurs
ariens, mais elle fut fixée comme une distinction métaphysique
par les spéculations intéressées des brahmanes. Les castes

représentent les divers degrés descendants de l'émanation de

Brahma. Leur existence est expliquée de la manière suivante :

de la tète de Brahma sont sortis les brahmanes, de sa poitrine
les guerriers, de son ventre les agriculteurs et de ses pieds
les Çudras ou les noirs habitants qui occupaient d'abord le



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 43

pays. Les brahmanes constituent la classe la plus élevée ; c'est
à eux qu'il appartient de gouverner puisqu'ils procèdent de la

partie la plus noble de la divinité. Les guerriers ont reçu en

partage la défense du sol, les agriculteurs les soins de l'existence

physique. Ces trois premières castes ont en commun
le nom de Dioidjas (nés deux fois), parce qu'ils ne sont admis
à la communauté du culte qu'à la suite d'un serment; ils
participent aux mêmes rites et peuvent lire les Védas ou livres
saints. Les Çudras, en revanche, sont destinés à l'esclavage
et sont exclus de la communauté religieuse. Cette distinction
est aussi immuable que l'ordre du monde, car elle est un
élément de cet ordre et repose dans la nature même de

Brahma.
Enfin la théorie de l'émanation trouve son application dans

la morale religieuse des brahmanes, dans la doctrine casuistique

de l'expiation des souillures et de l'ascèse. La vie entière
de l'Indou, jusque dans les plus petits détails, était enlacée
d'un réseau de prescriptions réglant les mouvements du corps
comme ceux de l'âme. Comme le contact avec la souillure
physique et morale entraîne des péchés difficiles à éviter, la loi de
Manu contient tout un système de purification et d'expiation
destinées à ramener la pureté. L'accomplissement des devoirs
assignés à chaque état, la lecture des livres sacrés et l'observation

exacte des rites prescrits peuvent accélérer le procès
rétrograde vers Brahma et préserver d'une migration dans les
êtres inférieurs. Cependant ces observances ne peuvent faire
trouver à l'âme le repos absolu auquel elle aspire. Le retour
complet à l'esprit pur ne peut être opéré que par le renoncement

à la vie naturelle et par une ascèse absolue. Les
brahmanes distinguent des degrés dans la vie ascétique : le premier
est celui de la solitude, où l'homme renonce aux jouissances
de la vie pour se livrer à la méditation des livres saints ; le

second, celui des macérations corporelles; le plus élevé, celui
de la complète concentration en soi-même, de l'absorption
mystique dans l'absolu, qui fait abstraction de toute vie
individuelle.

Quoique l'ascèse apparaisse comme le sommet des institu-



44 OTTO PFLEIDERER.

tions brahmaniques, elle contenait en elle le principe d'une

émancipation de l'autorité hiérarchique. La prérogative des

brahmanes se trouvait compromise par ce fait que l'importance

de la caste s'effaçait devant la dignité religieuse que
conquiert l'ascète par sa propre liberté. Il y avait entre les deux
voies de salut, celle fixée par les institutions brahmaniques et
la voie contemplative du monachisme, une opposition radicale

qui devait conduire à une rupture. Toutes les prescriptions

légales devaient apparaître bien mesquines àia mystique
contemplative, et nous devons voir celle-ci comme un avant-

coureur de la réformation buddhiste.
La scholastique brahmanique renfermait également les

éléments d'une transformation sur le terrain spéculatif. La
contradiction manifeste que renferme la théorie qui fait de Brahma

un être unique et immuable en même temps que multiple et
soumis au changement, ne pouvait échapper à la pensée
philosophique. Cette contradiction devait conduire à ce dilemme :

ou l'être unique de Brahma est réel et le monde n'est qu'apparence,

ou c'est le multiple qui est seul réel et il n'y a point de

Brahma.
Selon le Vêdanta, Brahma serait la seule existence réelle.

Tout mal doit son origine à la fatale erreur de l'homme qui
fait du moi individuel un être distinct de Brahma ; le moyen
de faire cesser le mensonge se trouve dans la connaissance qui
rétablit l'unité de l'être avec sa forme trompeuse. Or, un tel
idéalisme, qui dissout dans le néant l'opposition de pur et d'impur,

est la négation même de la loi cérémonielle des

brahmanes et de leurs castes.
Mais la conception orthodoxe et hiérarchique entre dans un

conflit encore plus frappant avec la philosophie spéculative dans
le système de Sankja. Celui-ci -'arrête à l'autre terme du
dilemme et proclame l'exclusive réalité des âmes individuelles et
de la matière. Les âmes n'ont de réalité que dans leur
existence finie ; elles sont entrées de toute éternité dans la nature
et sont unies à elle. La variation se fait dans leur organisme
naturel ; mais l'esprit qui fait leur essence immuable est dans

une identité constante avec lui-même. Lorsque l'âme en est



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 45

arrivée à connaître cette identité, c'est-à-dire à séparer de cet
esprit les manifestations naturelles et variables de son

existence, elle a atteint la souveraine connaissance, mais elle a aussi

cessé d'exister comme être individuel ; elle est sur la voie de

l'anéantissement qui s'achève par la mort.
Le résultat pratique de ces deux systèmes est à peu près le

même ; mais la philosophie de Sankja est dans une contradic -

tion plus profonde encore avec l'orthodoxie, puisqu'elle nie
l'existence de Brahma et fait aboutir la vie au néant. Elle
déclare la législation brahmanique insuffisante et même immorale,
parce que celle-ci tolère l'effusion du sang dans les sacrifices
et l'ascèse. Cette opposition au brahmanisme, renfermée dans

les limites de l'école, n'a pas influé directement sur la
religion populaire, mais elle en a sans doute préparé la transformation.

2. Buddhisme. — La réformation opérée au sein du
brahmanisme par Çakja-Muni, devenu le Buddha (l'illuminé, VIIe
siècle avant Jésus-Christ), s'est concentrée avant tout sur le
terrain pratique. Le dogme des brahmanes sur le Brahma et

ses évolutions paraît avoir perdu tout intérêt pour elle. Buddha
est un adhérent du système de Sankja, sans aller jusqu'à la
négation formelle des dieux populaires et en particulier du dieu
des prêtres. Il les considère comme des êtres d'une certaine
puissance, mais leur divinité est si peu assurée qu'un Buddha,
c'est-à-dire l'homme illuminé en général, leur est incontestablement

supérieur. On ne s'étonnera pas trop de cette dernière
assertion si l'on se rappelle que le brahmanisme lui-même y a

conduit en attribuant aux brahmanes une action sur les

dieux au moyen de leurs prières et de leurs sacrifices. Le
buddhisme se distingue aussi du Sankja en ce qu'il place le
salut non dans la connaissance, mais dans la volonté et le
sentiment. L'affranchissement de l'homme est amené par le
renoncement à lui-même, par l'extirpation de l'égoïsme et la
victoire sur les inclinations sensuelles. Ni.la science, ni de fades

cérémonies, ni une cruelle ascèse ne peuvent délivrer l'homme
de la misère de l'existence et de la crainte d'une migration
future. Ce ne peut être que la pureté du cœur et de la con-



46 OTTO PFLEIDERKR.

duite et l'amour désintéressé pour le prochain. « Abandon de

tout mal, accomplissement de tout ce qui est bien », c'est là

une ancienne formule de la morale de Çakja-Muni. Cinq
défenses principales se rapportent aux inclinations mauvaises :

défenses du meurtre (s'appliquant aussi aux bêtes), du vol, de

l'impureté, du mensonge et de l'usage des boissons enivrantes.
L'accomplissement du bien est déterminé comme l'amour
universel, c'est-à-dire une bienveillance entière à l'égard de toutes
les créatures, même les plus abjectes. Dans une collection
encore existante de sentences morales, «Les sentiers du juste»,
qui est sans doute le plus ancien document du buddhisme,
nous trouvons les idées morales les plus élevées exprimées
sous une forme simple et populaire. Bien n'y rappelle la

scolastique des brahmanes, et tout y respire un amour profond
pour les hommes, sans distinction de castes. «Ma loi, dit
Buddha est une loi de grâce pour tous, puisque tous sont
sous la même condamnation. Comme l'eau lave et purifie les
bons et les mauvais, et comme le ciel a assez d'espace pour
tous, ainsi ma doctrine ne fait aucune différence entre homme
et femme, grand et petit. Parmi les disciples de Buddha il n'y
a plus ni brahmanes, ni çudras. » C'est là le caractère
profondément humain du buddhisme, celui qui lui a ouvert la voie
des cœurs et lui a fait trouver de si nombreux confesseurs.

Cependant cette morale exotérique avec son universalisme
n'eût pas suffi à elle seule pour fonder une nouvelle
religion. Il lui fallait une force d'attraction assez puissante pour
organiser une communauté religieuse. Cette force, le
buddhisme devait la trouver dans une dogmatique exotérique et
les pratiques monastiques.

L'objet fondamental de la prédication de Buddha était
l'affranchissement du mal. Mais qu'est-ce que le mal? Pas autre chose

que l'existence même, car toute existence est un désir inassouvi.
L'existence est une éternelle succession de formes qui disparaissent

les unes après les autres comme la bulle de savon. La
jeunesse est néant, car elle mène à la vieillesse ; la beauté est néant,
puisqu'elle disparaît comme un météore; la santé cède à la maladie,

la vie à la mort; mais la mort aussi, le plus grand des maux,



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 47

n'est rien, puisqu'elle conduit à une nouvelle existence et ainsi
à une nouvelle vie de douleurs. La migration des âmes qui éternise

le tourment de l'existence, était à tel point l'axiome
fondamental de toute spéculation indoue que Buddha et le système
de Sankja ne la mettent pas en doute; elle est aussi essentielle
à la dogmatique de Buddha que le péché originel à la dogmatique

chrétienne.
Mais quelle est pour Buddha la cause du renouvellement de

l'existence et en particulier du mode déterminé dans lequel
se manifeste la nouvelle naissance? La cause de la prolongation
de la douleur n'est pas autre que celle de la douleur en général.

Or, les douleurs sont des entraves apportées aux aspirations

de la vie. Ces diverses aspirations (Lebenstriebe), dans

leurs différentes formes, sont à leur tour l'expression variée de

l'aspiration fondamentale à l'existence, du désir d'être et de

conserver son être. C'est donc le désir de l'existence qui est la

raison de sa continuation et la cause de la douleur. Quant à la

forme de la continuation de l'existence, elle est déterminée par
la « loi de la rétribution. » Dans le monde moral il y a une
chaîne ininterrompue de causes et d'effets, en sorte que la
bénédiction de chaque bonne action et la malédiction de chaque
acte mauvais accompagnent l'âme dans tout le cours de ses

migrations, comme l'ombre accompagne le corps ; tout être,
dans chacune de ses existences, n'est au fond que le produit
de la somme de ses actes antérieurs.

Comment échapper à ce cycle redoutable La réponse que
donne la morale exotérique (répression des passions et
bienveillance envers les hommes) n'est pas suffisante. C'est bien le

premier pas de la rédemption ; mais le degré suprême ne peut
être que l'extinction complète de toute conscience de soi, le

Nirwana. Aussi longtemps que nous voulons encore être quelque

chose par la volonté, les désirs ou la pensée, nous n'arrivons

pas au repos parfait. Ce dernier ne se trouve que dans le

néant où tout a pris fin.
« Le Nirwana est le remède qui guérit de toute maladie, l'eau

qui apaise toute soif de désir et éteint le feu du péché ; il n'a

aucune forme, aucune couleur, aucun espace, aucun temps ;



48 OTTO PFLEIDERER.

il n'est ni limité, ni illimité; il n'est ni activité, ni passivité, ni
volonté, ni désir. »

Si un homme pendant sa vie s'est dépouillé, au moins
momentanément, de toute conscience individuelle, il peut être
assuré de n'avoir pas à subir après sa mort de migration
douloureuse et d'être à jamais délivré de l'existence. Mais comme

personne ne peut arriver à ce suicide spirituel au milieu des

liens de la famille, de la propriété et du travail, celui-là seul

peut participer à une complète rédemption qui a rejeté ces liens
et mène une vie de contemplation dans la pauvreté et le célibat.
Les vrais imitateurs de Buddha ne peuvent être que des moines
et des nonnes.

Ces doctrines exotériques ne montrent pas le buddhisme
dans ses rapports avec le brahmanisme sous un jour aussi
favorable que sa morale si humaine et si éloignée de la légalité
sectaire des brahmanes. Le but des deux conceptions est au
fond le même : l'affranchissement est cherché dans une pure
négation. Que l'extinction de la personnalité ait lieu dans le
néant suivant Buddha, ou qu'il soit un retour à Brahma, il n'y
a pas là une différence fondamentale. Les moyens pour atteindre
le but se rapprochent aussi complètement dans la théorie sinon
dans la pratique. Pour le brahmanisme la vie de renoncement
doit revêtir la forme de la solitude ; elle est entretenue par de

cruelles flagellations et des peines corporelles ; le buddhisme
ne demande d'autre ascèse que la pauvreté et la chasteté, il
autorise la vie en commun dans les couvents, c'est là toute la
différence. On peut en conséquence considérer le buddhisme
commeunbrahmanisme spiritualise ou comme le développement
conséquent du brahmanisme, par son côté intérieur et spirituel.
Ce que le brahmanisme place encore en grande partie dans l'acte
extérieur, le buddhisme le transporte dans le domaine de la vie
spirituelle; mais l'un et l'autre tendent à l'anéantissement de
l'individualité. Dans ce but commun se trouve la force comme
la faiblesse de ces deux religions qui forment une exception si

frappante dans l'histoire. Leur force est la remarquable énergie
avec laquelle l'esprit eherche à s'élever au-dessus de la nature ;

il ne s'agit pas seulement de mettre un frein raisonnable aux



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 49

appétits naturels ; il faut rompre radicalement avec eux. Mais la

rupture avec la vie naturelle ne conduit pas à une liberté
bienfaisante ; elle aboutit à la négation, à la mort qui ne peut être
le but de la vie morale. Le christianisme demande sans doute
le renoncement à soi-même, ilveut « la crucifixion de la chair, »

mais pour arriver à l'épanouissement complet de l'individualité
et à la vie positive du royaume des cieux. La liberté que
recherche l'Indou est son. propre anéantissement, semblable au
Samson de l'Ecriture qui s'ensevelit avec ses oppresseurs. La
liberté chrétienne est en revanche complète, parce qu'elle
substitue à la fausse dépendance de la nature la vraie dépendance

de Dieu. Dieu est le type, l'origine et le but final de

l'homme. C'est un Dieu moral qui manque à la religion indoue,
et avec lui la vraie liberté morale, malgré les beaux traits
d'humanité qui caractérisent le buddhisme. Sans but positif, la morale

ne peut être qu'une morale passive où les vertus négatives
(chasteté, patience, etc.) dominent. Elle n'est pas productive,
et on peut le constater dans la stabilité de l'histoire des Indous.

Quant aux développements que prit la religion de Buddha,
il était dans la nature des choses que la personne de son
fondateur devînt peu à peu le centre du dogme et du culte.
Idéal de vertu et de sagesse, il devait bientôt être élevé par
la légende au-dessus de tous les dieux du ciel, de l'air et de

la terre. Celui qui avait enseigné les sentiers de la rédemption
devient la source même du salut. Les perfections qui lui sont
attribuées sont celles de la divinité, la toute-puissance et la
toute-science. Son existence historique est complètement
transformée par le mythe et devient miraculeuse dès sa naissance
à sa mort. A ce produit naturel du sentiment religieux de la
communauté se joignent les conceptions de l'imagination orientale.

Non-seulement un Buddha aurait été préexistant à son

apparition terrestre, Cakja-muni, mais il doit en apparaître un
nouveau dans l'avenir pour délivrer ses fidèles opprimés et leur
assurer la victoire sur leurs ennemis. La doctrine du Nirwana
s'opposait à ce que les divers Buddhas fussent considérés
comme les apparitions du même être divin. L'œuvre de chaque
Buddha n'est ainsi qu'une répétition de la précédente et une

C. R. 1872. 4.



50 OTTO PFLEIDERER.

fois que l'on avait commencé à doubler le fondateur de la
communauté dans une copie, rien n'empêchait de multiplier celle-ci
à l'infini. La matérialisation graduelle du buddhisme gagne la vie

religieuse et le culte ; on en arrive à distinguer quatre degrés de

sainteté auxquels correspondent quatre cieux; les sectateurs de

Buddha s'attribuent des pouvoirs miraculeux ; l'adoration des

reliques et des images s'introduit.
On peut considérer comme la période la plus florissante du

buddhisme le règne d'Açoka (IIIme siècle avant J.-C), qui en fit
une religion d'état. C'est surtout à ce moment que règne la plus
grande activité missionnaire et que le buddhisme s'étend au
delà de l'Inde, dans l'Asie mineure, le Thibet et la Chine.

Ces succès éclatants émurent les Brahmanes et les engagèrent

à modifier une conception religieuse qui n'avait pas trouvé
faveur. Les dieux populaires, Vishnu, le dieu de la lumière, et
Civa, le dieu de l'orage, furent placés à côté de Brahma comme
les moments divers de la vie divine (émanation, Brahma;
conservation, Vishnu ; destruction, Civa). Aux multiples incarnations

du buddhisme, le brahmanisme opposa les incarnations
de Vishnu. Mais ces concessions théorétiquesdemeurèrent sans
résultat sérieux pour la pratique, qui vit se multiplier de plus
en plus les puérilités de l'ascétisme et d'un superstitieux
légalisme.

VI. — Affranchissement de la nature par voie positive.

Beligion de zoroastre. — Les Ariens de la région du nord-
ouest de l'Himalaya, les habitants du haut plateau de l'Iran,
adoraient à l'origine les mêmes dieux de la nature que leurs
congénères de l'Indus. Agni, le feu, était leur divinité la plus
familière ; mais à côté d'elle prenaient rang les dieux de la
lumière, Mithra, Verethragna, Çraosha et Rashun, au commencement

sans doute simples personnifications des attributs du dieu
du ciel. Les divinités féminines des eaux et de la terre, Anahiti
et Armaiti, trouvent leurs analogies dans d'autres religions
ariennes ; Anahiti, en particulier, rappelle par ses attributs
(fertilité, amour), l'Aphrodite des Grecs. Les anciens Iraniens



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 51

conféraient aussi la divinité à la boisson vivifiante des sacrifices

sous le nom de Haoma, identique au Soma indou. A ces divinités
bienfaisantes étaient d'ailleurs opposés, comme dans la religion
védique, les mauvais esprits de la sécheresse et de l'obscurité,
mais, chose frappante, avec des appellations semblables à celles
des divinités protectrices des Indous. Peut-être faut-il voir dans

ce fait une conséquence de la séparation hostile des diverses
tribus.

Mais la tendance naturelle à ramener à l'unité les diverses
formes divines devait produire une transformation de la religion
primitive. La manière dont elle s'opéra est en rapport avec la

nature du pays. Tandis que dans l'Inde le résultat de ce

mouvement de concentration fut le panthéisme brahmanique,
absorbant non-seulement les divers dieux, mais toute l'existence
et l'activité de l'homme, il y avait dans l'Iran les éléments d'une

plus haute notion de la divinité et d'une morale positive. Là,
ce n'est qu'avec un travail acharné et persévérant que
l'agriculture pouvait arracher à la terre ses produits naturels. Les

gorges des montagnes nourrissaient des bêtes sauvages contre
lesquelles il fallait lutter sans cesse. Le combat pour l'existence
devait développer la force morale et ne point laisser de place
au cjuiétisme et à l'ascèse, non plus qu'au despotisme d'une
caste sacerdotale. A l'actif Iranien la lutte pour l'existence
apparaît comme le culte le plus digne de la divinité. Cette divinité
elle-même, honorée par les actes de la volonté morale, ne peut
pas être une âme inconsciente et sans volonté ; elle doit être le

type parfait de la volonté morale, dans lequel l'homme reconnaît

son origine et son but.
Ce fut dans le treizième siècle avant J.-C, peu de temps après

la réorganisation politique et sociale de l'Iran par d'habiles
souverains, que s'accomplit une réformation de l'ancienne religion
de la nature. Le génie religieux qui la provoqua et la dirigea fut
le Bactrien Zoroastre (Zarathustra). Attaquant l'esprit de

mensonge qui animait les prêtres du feu, il se présente au peuple
comme le porteur des révélations du seul vrai Dieu. Le recueil
de doctrines et de prières connu sous le nom de Zendavesta
est, pour la plus grande partie de son contenu, l'expression de



52 OTTO PFLEIDERER.

la pensée du réformateur. Ce sont de simples sentences, mais

d'un grand spiritualisme, surpassant en élévation tout ce que
nous avons trouvé jusqu'à présent sur le sol du paganisme. Les

dieux bienfaisants et les démons qui dans la religion de la
nature entrent en lutte les uns avec les autres, sont ramenés par
Zoroastre à deux principes supérieurs, Ahuramazda (Ormuzd
le sage seigneur) et Angramainju (Ahriman l'esprit du mal).
Mais si déjà dans la religion de la nature les puissances
bienfaisantes avaient seules les attributs de la divinité, dans le zo-
roastrisme le premier des deux principes est également le seul

Dieu véritable, le créateur et le maître du monde. Le principe
hostile qui lui est opposé n'a sa raison d'être que dans l'impuissance

où l'on était de se rendre compte sans lui de l'existence
du mal moral et physique au sein de la création d'un Dieu tout
sage et tout bon. Mais de même que dans la conception judéo-
chrétienne le caractère absolu de l'Eternel n'est pas atteint par
l'existence de Satan, quels que soient les dangers de son action
dans la création et le royaume de Dieu, ainsi les hommes pieux
de l'Iran pouvaient considérer Ahuramazda comme le Tout-
puissant qui dans le monde créé manifeste surtout sa supériorité

en assurant au bien la victoire finale. La question de l'existence

du mal dans le monde ne devait pas du reste être résolue

théorétiquement, mais trouver sa solution dans la morale
pratique. C'est par l'histoire des hommes, leur volonté et leurs
actions, que se démontrent les perfections du Créateur. La vie
morale est placée par Zoroastre sous le point de vue d'un
service rendu à Dieu ; elle devient un moyen pour l'accomplissement

du but divin du monde. L'homme ne s'anéantit pas dans

le divin comme chez les Indous; il ne tempère pas seulement
sa liberté naturelle par le frein de la culture sociale ; mais il se

consacre librement au service du but divin. La volonté parfaite,
qui est la cause surnaturelle du monde, est aussi la loi absolue
et le but de la volonté humaine. Un tel principe moral nous
élève bien au-dessus de la religion de la nature.

Toutefois, malgré cette élévation apparente du sentiment
religieux, la réformation opérée par Zoroastre n'a pas produit
historiquement les fruits que l'on aurait pu en attendre. Cela



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 53

s'explique parle fait qu'elle n'a pas été radicale dans son principe,

mais que le réformateur s'est contenté en somme d'un
compromis prudent entre les éléments anciens et nouveaux.
Tous les dieux de la religion naturelle sont conservés bien

que leur puissance soit subordonnée aux deux principes
supérieurs. Cet éclectisme religieux amène des contradictions
impossibles à résoudre ; on ne sait pas trop comment, par
exemple, Haoma (le Soma des Indous), destiné à chasser les

mauvais esprits, peut se concilier avec le culte intérieur et la

vertu morale « d'un pur sentiment, d'une parole vraie et d'une
bonne action. » Le développement et la systématisation de la
religion de Zoroastre qui s'opéra dans les écoles des prêtres ne
firent que développer ses inconséquences. Le ciel d'Ahuramazda
se peuple d'une foule de personnifications abstraites auxquelles
le Zendavesta joint les esprits des ancêtres (Fravashis) et
oppose autant de démons des ténèbres et de la mort (Daewas et

Drucks). Les deux royaumes d'Ahuraetd'Ahriman doiventêtre
absolument séparés pendant une période de 3000 ans, à la suite
de laquelle Ahura, prévoyant la lutte future, se créa un rempart
dans le monde de la matière. Un homme et un taureau ont été
les premières créatures ; l'humanité est sortie de la terre
fécondée par la semence de l'homme primitif. L'état de pureté et
de paix n'a duré qu'un temps très court, car bientôt le dieu
du mal et les esprits à son service disputent à Ahura la possession

des hommes et des êtres créés. Toute la création se

partage entre leurs deux influences. Toutefois la victoire finale doit

appartenir à la puissance du bien. Après un cycle de 3000 ans,
pendant lequel Ahriman obtient l'avantage et qui se termine à

la venue de Zoroastre, commence la seconde partie de l'histoire
du monde pendant laquelle il tend à son accomplissement et
où les Daewas perdent de plus en plus de leur puissance
jusqu'à une catastrophe finale qui doit engloutir par le feu tout ce

qui est impur.
La morale qui résulte de ces prémisses doctrinales est très

simple. L'homme, placé au milieu des deux royaumes, a pour
tâche d'avancer par son activité le règne d'Ormuzd et de
résister aux efforts d'Ahriman. Il doit se garder de toute souillure



54 OTTO PFLEIDERER.

morale et physique et accélérer le règne du bien par le
défrichement et la culture du sol, l'élevage du bétail, la destruction
des animaux nuisibles et les soins de la famille.

Si haut que l'on doive placer la religion de Zoroastre, elle ne
pouvait pas plus que les autres religions païennes déterminer
un progrès religieux réel dans l'histoire de l'humanité. Il lui
manquait aussi l'une des premières conditions de la productivité,
la concentration religieuse. Pour les Ariens tout est exclusivement

dirigé vers le monde, sa formation et sa connaissance par
l'art et la science. La vie intérieure d'un sentiment dirigé vers
Dieu fut le partage des Sémites ; c'est aussi dans deux de leurs
plus jeunes tribus, les Hébreux et les Arabes, que se trouvent
les plus hautes formes religieuses.

[A suivre.)
Ad. Correvon.


	La religion, son essence et son histoire [suite]

