Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 5 (1872)

Artikel: La religion, son essence et son histoire [suite]
Autor: Correvon, A. / Pfleiderer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE

PAR

OTTO PFLEIDERER.

(Suite)

I’HISTOIRE DE LA RELIGION !.

INTRODUCTION.

Quelle a été la forme primitive de la religion? Cette question,
par laquelle I'histoire de la religion doit commencer, rentre
encore en partie dans la philosophie de la religion, puisque les
sources d’aucune religion positive ne remontent au deld de
Pexistence historique des peuples eux-mémes. L’Ancien Testa-
ment place déji au temps des patriarches I'opposition du mo-
nothéisme et du polythéisme ; mais il n’en explique point 'ori-
gine. Il faudra, dans cette recherche, donner la préférence a
toute hypothése qui pourra le mieux faire comprendre le déve-
loppement si divergent des diverses formes religieuses.

Si nous nous adressons aux sages de l'antiquité pour con-
naitre ce qu’ils pensent de l'origine du paganisme, nous les
voyons tous donner & la mythologie un sens allégorique ou
philosophique. Ils identifient les dieux avec les principes du
monde ou avec d’anciens héros dont I'histoire aurait été divi-
nisée. La forme mythique s’expliquerait, & leur point de vue,

* Die Religion, ihr Wesen und thre Geschichte, dargestellt von Otto Pfleiderer.
— Zweites Buch : Die Geschichte der Religion, 1869. — 1 vol. in-8, de 490 pag.
Pour le premier volume : Das Wesen der Religion, voir le Compte-Rendu de sep-
tembre 1871.

G. R. 1872. 1



6 OTTO PFLEIDERER.

par le désir de rendre les vues philosophicques ou politiques ac-
cessibles au vulgaire.

Bien que mettant & profit les lumiéres de notre époque et les
progrés des connaissances philologiques, les célébres philolo-
gues Heyne et Hermann défendent encore une théorie ana-
logue. Hermann affirme que la mythologie est une tentative
d’expliquer la nature et ’enchainement de ses parties, explica-
tion dontlaforme revét le caractére poétique des anciens temps
et des anciennes langues. Les personnifications mythologiques
appartiennent & la conception naive des premiers essais de la
science ; elles peuvent avoir aussi été employées pour leur po-
pularisation. Maisil est trés difficile, au moyen d’une telle hypo-
these, de comprendre comment la mythologie a pu devenir
I’objet d’une foi qui domine toute la vie des peuples paiens. On
ne saurait se rendre compfe comment tout un peuple en serait
venu, sur la simple instigation de ses conducteurs, philosophes
ou prétres, a croire & des histoires divines qui lui étaient aupara-
vant inconnues et & sacrifier des victimes, méme des victimes
humaines, & de pures données intellectuelles. On méconnait
ainsi le caractére essentiellement religieux de la mythologie.

Il appartenait & Frédéric Creuzer de faire ressortir cette faute
des systémes antérieurs en y substituant une conception nou-
velle. Les diverses mythologies remontent, d’apréslui, & une re-
ligion pure et révélée, dont les débris se retrouvent dans toutes
lesreligions polythéisteset en particulier dans les mystéres grecs.
Cette religion ne put se maintenir qu’aussi longtemps que les
peuples demeurerent réunis. Elle se transforma par leur sépara-
tion et se troubla par leur contact avec la nature. La tradition
mosaique de la confusion des langues & Babel contiendrait une
indication de ce fait historique. La théorie de Creuzer a le mé-
rite de mettre en saillie le moment religieux de la mythologie;
elle présente cependant une difficulté fondamentale. La notion
d’un Dieu unique suppose un degré si élevé de développement
spirituel qu’il est impossible d’admettre qu’elle ait eu la priorité
chronologique sur le polythéisme. Plus nous remontons le
cours de l'histoire des peuples, plus nous les trouvons plongés
dans le polythéisme. 1l serait psychologiquement incompréhen-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE, 7

sible que, dans 1’état de barbarie, les hommes fussent arrivés
a la vérité tandis qu’ils seraient retombés dans ’erreur préci-
sément avec le développement de leur culture.

Pour David Hume, le polythéisme n’est pas une dépravation
du monothéisme ; celui-ci est bien plutot le point d’arrivée de
celui-la. Le motif qui a d’abord poussé les hommes a se repré-
senter des puissances invisibles n’est pas une curiosité spécu-
lative ; ce sont les impressions ordinaires de la vie humaine, la
préoccupation du bonheur, la crainte d’un malheur & venir,
I'’horreur de la mort. I’imagination a revétu d’'une forme sen-
sible ces impressions naturelles et en a fait des dieux auxquels
elle a donné une histoire et les caractéres qu’elle trouve dans
I’homme lui-méme. Il est naturel de penser que, dans la mul-
titude des dieux ainsi formés, I’'un d’entire eux a pu devenir pour
un peuple l'objet particulier de son adoration, ou encore que
Pon s’est représenté les dieux régis d’apres le modéle d’une cons-
titution humaine, ayant & leur téte un monarque avec des subor-
donnés, sans que cela ait mis fin toutefois & I'inclination poly-
théiste. Mais si Hume a fait ressortir avec raison le coté naturel
dela mythologie, il anégligé a tort son coté spirituel. On ne peut
irouver dans de simples impressions naturelles ’explication de
I'universalisme moral qui est au fond des religions primitives.

Schelling et Hegel ont apporté un correctif salutaire a la
pensée de Hume en attribuant la naissance de la mythologie &
un proces nécessaire de 'esprit humain. Seulement, au lieu de
reconstruire a leur exemple ce développement par une specu-
lation philosophique qui méconnait I’histoire, nous pensons que
ses facteurs doivent étre déduits de la conscience religieuse
de ’homme. Ces facteurs de I'histoire de la religion ont été
indiqués dans une précédente étude': ce sont les sentiments
de liberté et de dépendance dans leur opposition, leur lutte
et leur union.

Nous ne songeons point avec Schelling & contester d’'une
maniére absolue I'influence de la nature, car plus nous remon-
tons le cours de I'histoire de I’humanité, plus nous la trouvons

* Yoir le second chapitre du premier volume.



8 OTTO PFLEIDERER.

prépondérante. Il en est de 'humanité comme de I'individu. Dans
son enfance la vie des sens domine en lui, ce sont des besoins
matériels qui le préoccupent et ce sont aussi les impressions
bienfaisantes ou malfaisantes du monde extérieur qui ’affectent.
Cependant comme , dés le premier age, I'esprit manifeste déja
sa vie propre a coté de celle des sens, 1'humanité aussi, a son
origine, donne essor & son impulsion vers linfini. Cette attrac-
tion vers l'infini ne se dégage point, il est vrai, des limites du
fini ou des objets, de la nature extérieure. L’imagination de
PPhumanité retrouve dans tout ce qui vit I’analogue de sa propre
vie; semblable &4 U’enfant, elle personnifie toute la nature et
particulierement ses forces élémentaires. Les recherches histo-
riques modernes qui partent de la comparaison des langues
viennent confirmer le fait que les éléments idéaux et réels se
confondent dans les conceptions religieuses primitives. Les
termes qu’emploient les diverses religions paiennes pour dé-
signer leurs divinités principales (Zeus et Dioné, Jupiter et
Junon, Bel et Baaltis, Osiris et Isis, etc.) Pattestent avec évi-
dence. Le Ciel et la Terre étaient considérés par toutes ces re-
ligions comme des étres vivanis auxquels se rapporte un senti-
ment vague de dépendance. Pour 'homme encore engagé dans
les liens des sens, le ciel et la terre ont di représenter 'infini
sans limites. Invariables dans la régularité de leurs change-
ments, ils ont apparu aussi a son étre périssable comme I’éternel.
Le ciel qui arrose la terre et la féconde par la lumiére et la
chaleur , la terre qui fournit & ’homme sa nourriture, sont
pour ceux qui en dépendent les puissances bienfaisantes i
qui ils rapportent leur vie et tous ses biens. Enfin, dans leurs
rapports réciproques, le ciel et la terre présentaient & ’'huma-
nité comme le type de Uunion conjugale. Méme sous cette
forme naturelle de la piété, des impressions morales ont été
possibles sans que nous ayons besoin de supposer la foi & un
étre divin transcendant et créateur. L’imagination enfantine
des premiéres races n’a pas va dans le ciel et la terre ce que
nous y voyons maintenant, & savoir un systéme de causes se-
condes régies par des lois; ils étaient pour elle des étres vi-
vants, agissant & la maniére de I’homme et que I’on pouvait



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 9

prier avec la certitude d’en étre entendu. Nous retrouvons dans
les Védas de telles priéres naives adressées au ciel et 4 la terre.

C’est précisément dans la simplicité et le vague de ces pre-
miéres intuitions religieuses que se trouvait la possibilité d’un
développement soit progressif soit rétrograde. Le développe-
ment pouvait tendre a 'unité ou a la multiplicité, & P’esprit ou
a la nature. La prépondérance que prit dés le commencement
le dieu du ciel amenait & un monothéisme relatif. Mais 'unité du
divin pouvait aussi étre saisie d’une maniére panthéiste, et le ciel
et la terre apparaitre comme les deux faces d’'une méme vie na-
turelle. La forme primitive de la religion contenait également
des éléments propres & engendrer une multiplicité de dieux. Si
le ciel et 1a terre constituent déja un dualisme, certaines forces
élémentaires telles que le feu, le vent, les astres, offraient un
attrait naturel & la divinisation. Cette direction du sentiment reli-
gieux conduisait alors ou & spiritualiser les dieux multiples en
leur supposant des attributs moraux: polythéisme, — ou & les dé-
pouiller au contraire de tout caractere spirituel en s’attachant a
leur coté individuel et naturel : fétichisme. Ce dernier est incon-
testablement une transformation rétrograde de la religion pri-
mitive, tandis que le monothéisme est un progrés. Le pan-
théisme accentue un des moments dela piété, le sentiment de
dépendance, mais il est la ruine de la moralité individuelle. Le
polvthéisme aspire & séparer le divin de la nature, mais en
réalité il le dégrade en le divisant et le rend participant de toutes
les faiblesses de la nature. Il abaisse par cela méme la moralité
humaine, car il efface le sentiment de dépendance pour lui
substituer une liberté sans limites.

La raison d’étre des diverses religions doit étre ainsi cherchee
en-partie dans la relation des deux moments du sentiment reli-
gieux, liberté et dépendance, en partie dans les influences de la
nature. Si le sentiment de dépendance domine de telle maniére
que la conscience de I'individualité se trouve anéantie, on arrive
au panthéisme, tandis que si la conscience individuelle s’affirme
et réduit le sentiment de dépendance & son minimum, ’homme
incline & individualiser 'infini ou & le rendre égal & lui-méme
de telle sorte cue celui-ci sé dissout dans une série d’existences



10 0TTO PFLEIDERER.

finies. En revanche, la ou, & coté d’un sentiment vif de liberté,
existe un sentiment de dépendance déterminé, la sont les él¢

ments d’un monothéisme vrai. I’homme se sent dépendant de
I'infini en méme temps qu’il a la conscience d’étre lui-méme
quelque chose, la créature libre d’un créateur libre.

Mais, outre ces principes constitutifs d’une religion, il faut
aussi tenir compte du facteur naturel, quoiqu’il ne doive étre
considéré que comme accidentel et empirique. La tendance
monothéiste est favorisée par I'uniformité de la nature et de la
vie, lorsquele regard n’est pasdissipé par le jeu varié des choses
finies. Quand, au contraire, la nature est variée & l'infini, et
quand, & une vie trés agitée, correspond une vivante imagi-
nation, le polythéisme trouve une condition favorable d’exis-
tence. Enfin, sila nature présente des alternatives réguliéres
de phénoménes opposés, la fertilité succédant a la stérilité, la
production a la destruction, ’homme est gagné facilement & un
dualisme qui place dans la divinité la vie et la mort, le plaisir
et la douleur.

Les considérations précédentes indiquent comment nous
avons a classer les diverses religions. Une distinction essentielle
est & faire entre les religions dans lesquelles un des deux mo -
ments de la conscience religieuse, liberté ou dépendance, do-
mine exclusivement, et celles dans lesquelles ils tendent & une
égale valeur. Le premier caractere est celui des religions poly-
théistes ou paiennes, le second distingue les religions mono-
théistes. Mais il y a nécessairement des degrés a établir au sein
de cette distinction fondamentale.

Quant aux religions polythéistes, nous fixons ces degrés
d’apreés la relation empirique ou accidentelle avec la nature.

Il'y a un degré ot 'homme est enlacé dans les liens de la
nature, soit qu’il demeure absolument dépendant d’elle, soit
qull cherche & la dominer par sa liberté; ce sont les religions
que nous appelons proprement religions de la nature.

Il se présente un second degré out ’homme sort de son
egoisme naturel pour acquérir la conscience d’un ordre collec-
tif et ou la culture sociale limite la volonté individuelle; ce sont
les religions de la culture (cultivirte Natuerlichkeit).



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 1"

Enfin, un troisieme et plus haut degré est celui du surnatu-
rel, ol nous trouvons, d’un c6té, indépendance de la nature par
voie négative sans la conception d’un surnaturel absolu, de
l'autre, élévation & un Dieu surnaturel sans rupture compléte
avec la nature.

Les religions monothéistes se distinguent entre elles en ce que
les sentiments de liberté et de dépendance ne viennent que

relativement a leur droit ou qu’ils se complétent d’une maniere
absolue.

Premiére partie. — Le paganisme.

PREMIERE DIVISION. — RELIGIONS DE LA NATURE.

I. La religion de la nature on domine le sentiment de

dépendance.

1. sEmiTES. — Le premier établissement des plus anciennes
tribus sémites qui descendirent de ’'Arménie fut la Babylonie.
Elles ne purent résister & l'influence amollissante de cette
plaine fertile. Bientdt & la vie sensuelle répondit la forme sen-
suelle du culte, qui consista dans une prostitution officielle des
vierges. Mais ce culte immoral laissa subsister quelques débris
de la religion originelle sous la forme de croyances astrologi-
ques, qui furent cependant moins le partage du peuple que des
prétres (Chaldéens). Au dieu du ciel, Bel, étaient consacres le
soleil et la planéte la plus éloignée, Saturne; & Beltis ou My-
litta, sa compagne, la lune et Vénus. Par les rapports des astres
entre eux et avec le soleil, les prétres pensaienl pouvoir predire
le cours de 'histoire. Suivant que les corps célestes se rappro-
chaient ou s’éloignaient, on déduisait le bonheur ou le malheur
du pays et de son roi. Au fond de cette mantique astrologique
se trouve la pensée panthéiste d’'une dme du monde, dont les
astres, comme les étres terrestres, sont les organes nécessaires.

Le systéme cosmogonique mythique développé dans les frag-
ments de I’ceuvre historique de Bérose (prétre de Babylone au



12 OTTO PFLEIDERER.

temps d’Antiochus Soter), présente de 'intérét par ses rapports
avec la cosmogonie mosaique. Au commencement était un
chaos obscur ou s’agitaient des étres informes sur lesquels do-
minait une femme, Omorka ou Thalath. Bel partagea I’obscurité
et la femme et de leurs deux moitiés fit le ciel et la terre. Pour
leur donner des habitants, il se trancha lui-méme la téte et or-
donna & 'un des dieux de méler 4 de la terre le sang qui en
coulait. Suit le temps des patriarches, qui compte quatre cent
trente-deux mille années. Le dixiéme des patriarches, Xizan-
thros, recoit, en vue d’'un déluge prochain, l'ordre d’enfouir
toutes les révélations écrites dans la ville du soleil, de se batir
un vaisseau et de s’y enfermer avec des couples de tous les
animaux. On peut trouver le motif de la tradition relative au
déluge dans la nature du pays de Babylone, exposé & de nom-
breuses inondations. La cosmogonie babylonienne est déve-
loppée spéculativement par Damasius d’Eudéme qui place l’ori-
gine de toutes.choses en deux principes, Aspason ou l'amour
et Thauté, la matiére inanimée. Mais ces principes ne sont sans
doute que des abstractions déduites des divinités populaires.

Nous retrouvons aussi en Syrie, en Canaan et en Phénicie
une dérivation de la religion originelle des Sémites. La divi-
nilé principale de ces pays, Baal (le seigneur), a son siége dans
la nature et en particulier au ciel ; de la son nom, Baalsamim
(roi du ciel) et d’'une maniére plus concréte encore, Baalsémes
(roi du soleil). Cette derniére détermination de Baal est trés
significative pour le développement de la mythologie. A la
double influence du soleil qui vivifie au printemps et desséche
en été, se lie la distinction entre deux faces opposées du dieu
du ciel et du soleil. II est tantdt le Baal favorable & la vie et 2 la
reproduction, tantot le dieu de la mort et de la stérilité. Tl n’est
nullement nécessaire de recourir & I'existence d’un culte du feu
assyro-chaldéen pour s’expliquer comment, chez les divers
peuples, 'un de ces cotés de Baal a pu primer 'autre et donner
théoriquement naissance & plusieurs divinités et pratiquement
a des cultes différents. Baal-Adonis et sa compagne Baaltis ou
Achéra furent les divinités du printemps et de la vie natu-
relle ; leur culte se caractérisait par une sensualité relichée



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 13

comme celui de Mylitta & Babylone. Mais la durée du prin-
temps est courte, il est bientét anéanti par I'été brulant. L’a-
mant de Baaltis est abattu par Moloch qui personnifie la cha-
leur consumante du soleil. Baal-Chamman ou Moloch est le
dieu de la mort et de la guerre. Quand le soleil brulait les
semences, que la peste sévissait, que des guerres éclataient,
on y voyait la colére de Moloch, et des sacrifices humains de-
vaient lui étre offerts pour l'apaiser. Astarté, la déesse de-
meurée vierge, élait également considérée comme hostile a la
vie et & la conception. Déesse de la mort et des combats, il lui
était aussi oftert des sacrifices humains.

Mais, comme ces puissances opposées n’étaient au fond que les
diverses faces d’un seul étre, elles furent aussi réunies dans une
méme divinité répandant alternativement la bénédiction et la
malédiction. Une telle conception se retrouve dans le dieu ty-
rien, Baal-Melkarth. Le dieu était censé se consumer lui-méme
dans l'intensité de son étre pour donner ensuite i la terre une
chaleur plus douce. De méme, la déesse de la lune, Achéra-
Astarté, introduite par les Phéniciens en Gréce sous le nom de
Aphrodité-Areia, unissait en soi, comme apparaissant et dispa-
raissant tour a tour, 'idée de la vie et de la mort. Si la ten-
dance sémitique & I'unité de la personne divine se manifeste
dans ces divinités qui réunissent les cotés bienfaisant et mal-
faisant de la nature, elle est encore plus clairement exprimée
par la fusion des principes masculin et féminin dans une unité
hermaphrodite telle qu’elle nous apparait dans le dieu du soleil
assyrien et lydien, Sandon, et dans les reproductions grecques
des traditions de Sémiramis et Sardanapale, d’Hercule et Om-
phale, etc. Le dieu du soleil, apres avoir vaincu la déesse
de la lune, se livre lui-méme a elle. Elle lui prend ses armes
tandis qu’il revét la chemise féminine et agite le fuseau. La
caricature du monothéisme & laquelle aboutit ce panthéisme
naturel est le résultat des inclinations sensuelles des peuples
seinites.

2. EGYPTIENS. — La religion des Egyptiens est trés rap-
prochée des religions sémitiques pour la conception du divin.
Mais elle aboutit & d’autres résultats pratiques, ce qui nous



14 0TTO PFLEIDERER.

prouve encore que les représentations théoriyues de Dieu et
du monde ne déterminent point exclusivement le caractere
d’une religion. Les plus anciennes divinités égyptiennes sont
de simples personnifications du ciel et de la terre ou des prin-
cipes masculin et féminin. Elles furent adorées dans les diverses
contrées du pays sous différents noms, mais d’une signification
analogue : Ra, Phtah, Ammon, rappelant la divinité mascu-
line ; Neith, Pacht et Mut, la divinité féminine. Mais, comme
chez les Sémites, la pensée des maux qui résultent pour
I’homme des vicissitudes de la vie de la nature, introduisit
avec le temps dans le divin un développement plus varié et un
caractére plus dramatique. Osiris et Isis, couple de divinités
communes dans la suite & tous les Egypliens, représentent la
vie de la nature dans son cycle régulier de naissance (végéta-
tion verdoyante du printemps), de croissance et de dépérisse-
ment. Analogues & Adonis et Baaltis, ils ont leur ennemi dans
Typhon, personnification de la force destructive, du soleil brii-
lant, du vent qui desséche, de ’eau salée, de I'obscurité et de
loute méchanceté morale. Tandis qu’Osiris est abaltu et mis &
inort par Typhon, puis momifié et pleuré par son épouse, tan-
dis que la terre est privée de sa fertilité, leur fils Horos, qui a
grandi, devient le vengeur de son pére et le vainqueur de Ty-
phon. Apres les inondations ou par le retour du soleil d’hiver,
la nature est de nouveau vivifiée, la stérilité a disparu ; ce fils
d’Isis et d’Osiris est le printemps béni. Osiris continue a vivre
sur la terre dans la personne de son fils, mais lui-méme de-
meure dans le monde inférieur ou il exerce la domination sur
les morts.

Ce dernier point distingue le mythe égyptien du mythe phé-
nicien. Dans le mythe phénicien la mort n’est vaincue que par
la vie qui rentre dans la nature & chaque nouvelle année;
dans le mythe égyptien elle est aussi vaincue par une conti-
nuation d’existence dans les inferi. La, le sentiment religieux
est tout entier retenu dans les limites de la vie naturelle, ici il
les dépasse et trouve dans la renaissance de la nalure un gage
de Vexistence des 4mes au dela du tombeau. Cette distinction
a beaucoup influé sur le développement pratique de la religion



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 15

égyptienne. A la vie du dieu Osiris dans le monde inférieur se
lie une doctrine fort développée de l'existence apres la mort.
Toutes les ames, d’aprés elle, ne persistent pas a vivre avec
Osiris, mais seulement celles qui par la pureté de leur vie se
sont rapprochées de la nature parfaite du dieu du soleil. C’est
ce que décide un jugement dans le vestibule des enfers. Il y a
sans doute encore du naturalisme dans la notion de la vie éter-
nelle qui n’est qu'une continuation de la vie terrestre moins
ses épreuves. Les Egyptiens établissent une liaison nécessaire
entre la persistance du corps et celle de 'ame; si le corps
tombe en poudre, I'dme cesse d’exister, de la le soin des ca-
davres. Mais il y a néanmoins une aspiration de I'esprit & sor-
tir de la nature. La religion égyptienne forme comme la tran-
sition entre la religion purement naturelle des Sémites et la
religion des Ariens,

I1. La religion de la nature ow domine le sentiment de la liberté.

1. INnpous. — Chez la tribu des Ariens qui émigra du nord-
ouest dans le pays de I'Indus, I'ancienne divinité du ciel Dyw
parait avoir été bientdt remplacée par le dieu plus vivant de
Patmosphere, de la pluie et de 'orage. Ce peuple guerrier vou-
lait trouver en son dieu l'idéal de sa propre vie. A ce besoin in-
térieur se joignit I'influence puissante des phénomeénes naturels
et surtout des orages, qui dans ce pays du sud sévissaient avec
une violence inconnue dans la patrie primitive sur 1’Oxus. In-
dra est le dieu de I’éclair et du glaive, le conducteur des nua-
ges, le dominateur des hommes et des troupeaux, le vainqueur
des puissances de la nature ennemies de ses adorateurs. Ses
adversaires sont les mauvais démons de I'obscurité et de la sé-
cheresse, en particulier Vitra (celui qui met un voile, c¢’est-a-
dire qui obscurcit le ciel) et Ahi (qui chasse les nuages pluvieux),
qui ravit les vaches abondantes en lait et les cache dans les
trous des montagnes. Indra combat ses adversaires avec une
épée (I’éclair) forgée par Partiste céleste et qui ne s’use jamais.
I1 a pour allié le vent d’orage, Rudra. 7

A coté de cette divinité de l'air, les esprits lumineux étaient



16 OTTO PFLEIDERER.

aussi adorés, mais avec une signification plus idéale. Surja,
dieu du suleil, qui éclaire tout et voit tout, est associé & Mitra
et Varuna, le couple céleste, qui ordonne la lumiere et regle
le jour et la nuit. Enfin un dieu d’une certaine importance est
Agni, le feu. Son éclat dans la nuit chasse les bétes sauvages
et les mauvais esprits; le feu du foyer rassemble aussi la famille
et sert & préparer sa nourriture. Il est I’'hote des hommes, le
messager des dieux aux hommes sous la forme de I’éclair, et le
messager des hommes aux dieux dans le feu de I'autel.

« Donne-nous des trésors, Agni, réjouis-nous, préserve-nous du
péché par ta lumiére, rends-nous forts pour agir et vivre, anéantis
n0S ennemis. »

Ce fragment intéressant de priére adressée & Agni montre
que les désirs de ce peuple de la nature ne se bornaient pas &
la possession de biens matériels, mais s’étendaient &4 la connais-
sance, & ’éloignement du mal, etc. Il faut remarquer toutefois
que le spirituel et le matériel sont encore placés sur la méme
ligne. C’est un trait caractéristique des religions de la nature
que I’élément moral et I’élément naturel y apparaissent sans
qu’il y ait entre eux de vraie conciliation dans I'unité. Ce dua-
lisme se retrouve dans le culte et en particulier dans l'idée du
sacrifice indou. La matiére principale du sacrifice était le suc
enivrant de la plante du Somae qui, mélé & du lait et & de la fa-
rine, était la boisson favorite des Indous et censée la plus
agréable aux dieux. Cette libation n’était pas seulement une
maniére d’exprimer la dépendance vis-a-vis des dieux en leur
abandonnant une partie de la propriété, elle avait encore le
prix d’un cordial dont les dieux avaient besoin pour restaurer
leurs forces. Pour engager Indra & répandre ses largesses et &
chasser Vitra et Ahi, il faut I’y inviter par l'offre du soma
doux comme du miel. Ainsi, dans la conception indoue, I’homme
exerce par ses actes de culte une influence magique sur les
dieux. Cette pensée la rapproche da fétichisme bien qu’elle ne
s’exprime pas d'une maniére aussi grossiére. La conviction de
Iimpuissance de I'homme sans le secours des dieux témoigne
bien d’un certain sentiment de dépendance; mais si, d’autre



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 17

part, les dieux ont besoin de 'nomme pour se fortifier, et si
I’homme croit pouvoir les entrainer a agir pour son service, il y
a 14 un sentiment immodéré de liberté. Dans les religions sémi-
tiques, ot domine une fausse dépendance de I'universel, la fausse
liberté ne peut avoir qu’'un caractére sensuel; icl, la liberté qui
triomphe est plus spirituelle, mais elle se manifeste dans son
égoisme et apparait comme une rébellion contre le ciel.

La croyance des Indous touchant la vie apres la mort ex-
prime aussi une idée morale sous la forme naive et enfantine
qui caractérise leur conception des dieux et du culte. Le domi-
nateur des morts est Jama, fils du dieu de la lumiére et le roi
de I'dge d’or. Dans le ciel de Jama entrent les héros tombés
dans le combat et les hornmes pieux qui se firent remarquer
par leur sagesse et leurs sacrifices. Ils ont re¢u des corps lu-
mineux et jouissent en abondance du soma bienfaisant. Les
décédés demeurent en relation avec le monde actuel ; il doit
leur étre offert de la nourriture qu’ils prennent a chaque nou-
velle lune, et & ce prix ils protégent leurs parents contre les
mauvais esprits.

2. GERMAINS. — Leur religion se rapproche de celle des In-
dous et de l'ancienne religion arienne de la nature ; mais elle
forme en méme temps une transition aux religions de la culture.

Le plus ancien dieu des germains est Zio ou T, qui par son
étymologie est identique & l'indou Dyu et au grec Zeus. Son
importance originelle, comme dieu du ciel, est attestée par la
tradition allemande qui appelle le pére de la nation, Twisko
(fils du ciel) et le peuple allemand lui-méme, Tuisken
[Teutsche). Cette signification primitive est également exprimée
dans un des rares mythes qui ont été conservés au sujet du
dieu Tiu. Il est manchot, car une de ses mains lui a été coupée
par le loup de I’abime. Ce dernier étant le symbole de ’obscu-
rité, le mythe trouve son explication dans les alternatives du
jour et de la nuit ; le dieu du ciel n’a qu’une partie de la sou-
veraineté, lautre appartient & la puissance des ténébres. Si
plus tard Zio est exclusivement le dieu de la guerre sous le
nom de Tyr, il faut attribuer cette particularisation & la domi-
nation de la tribu la plus puissante des Germains dont le dieu

C. R. 1872, 2



18 OTTO PFLEIDERER.

a dii représenter ’idée la plus haute qu’elle se faisait de la di-
vinité.

Wodan ou Odhinn (wuoth = wiithen) est le dieu de I'atmos-
phére agitée. Il est & Zio ce que 'Indra indou est & Dyu. Son ceil
unique est le soleil, car 'autre ceil a été donné en gage & Mimir
ou la mer, allusion a la disparition du soleil dans la mer. Con-
ducteur des nuages et de la pluie, il fait prospérer les moissons
et il est la source de toutes les bénédictions. Mais comme dieu
de l'orage et de la foudre, il est aussi le dieu de la guerre; il
excite les combats, donne la vaillance et détermine la victoire.
(’est vers lui que se rendent les chefs morts de maladie ou les
guerriers tombés sur le champ de bataille’, en sorte qu’il de-
vient le dieu de la mort. Le dieu du ciel, qui chaque jour dis-
parait sous la terre et perd en hiver son éclat, doit étre aussi
bien le dominateur du monde inférieur que celui du monde des
vivants. Wodan tout en rappelant Indra par son coté naturel,
s’éloigne cependant de lui par des attributs moraux qui le rap-
prochent de Zeus. Il a la toute-science; il a inventé les arts et
les sciences; en particulier il est le souverain législateur, et de
lui dérivent toutes les lois humaines et les constitutions des
états; il veille sur la sainteté du serment (Zes; vpxeos). C'est le
seul dieu germain qui ait un caractére politique, et il faut se
Pexpliquer aussi par le fait que Wodan fut le dieu spécial d’'une
tribu qui prit la prépondérance politique. Le développement
moral avancé de cette tribu fut la cause du développement de
sa notlion de la divinité et de 'importance de son dieu dans le
cercle national des dieux. Thor (Thonar = Donner] est désigné
par la tradition comme fils de Wodan ; mais en réalité il est
aussi ancien ue lui, car il est également dieu du ciel. C’est
aussi une des particularisations de 'ancien Zio commun & toute
la race arienne, devenue sans doute la divinité principale de cer-
taines tribus jusqu’au moment ot Wodan I'emporta sur elle.
Son nom la caractérise déja comme la divinité des variations
atmosphériques, qui en vertu de son pouvoir bienfaisant fer-
tilise la terre et triomphe de toutes les puissances naturelles
qui peuvent nuire & 'homme. Le mythe de ’enlévement de la
chevelure de Sif, son épouse, témoigne de l'origine naturelle



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 19

de Thor. Cette chevelure brillante est la fraiche végétation de
la terre qui est annuellement anéantie par la mort.

Le principe mauvais est personnifié dans Loki, le dieu de la
mort, qui suscite tous les embarras aux dieux, est leur calom-
niateur et découvre leurs faiblesses. Il est cependant nécessaire
aux autres dieux, car dans toutes les difficuliés il a un prudent
conseil & donner; il se glorifie méme d’un commerce intime
avec les déesses et leur pére commun, Wodan. D’ol1 peut pro-
venir cette relation étroite entre le dieu le plus élevé et I'en-
nemi des dieux, sinon qu’ils sont au fond un seul et méme étre
et que Loki n’est qu’une des faces de Wodan, personnifiée i la
maniére individualiste de la mythologie arienne?

Avec Freyr et Freya commence un cercle de dieux un peu -
différents des précédents. Freyr (sans doute d’origine celtique)
est le dieu de la lumiére vivifiante du soleil, ’Adonis sémite,
I’Osiris égyptien ou le Dionysios grec. Le mythe de sa poursiite
de Gepdr qu’il doit délivrer d’abord de la captivité, pour pou-
voir I’épouser, dramatise I'union du soleil du printemps avec la
terre retenue prisonniére pendant son sommeil d’hiver. Freyr,
dieu de la paix, a cependant quelques rapports avec Moloch.
Irrité pendant Phiver, il ne peut étre apaisé que par des sacri-
fices humains. Freyo (Frowa = Frau, Herrin) est la sceur de
Freyr et se rapproche de lui. Déesse de la terre fertile, elle a
son analogie dans I’Aphrodité-Baaltis sémite et I'Isis égyptienne;
comme déesse de 'amour, elle est appelée spécialement Frigg.
Ses attributs sont le sanglier et le chat, animaux d’'une grande
fécondité ; le collier d’or qui lui a été ravi puis rendu par Loki,
n’est autre chose que la chevelure de Sif, ou 'ornement péris-
sable de la végétation. Une tradition la représente abandonnée
de son époux Odhrs et le cherchant nuit et jour avec larmes;
ce mythe nous rappelle la douleur d’Aphrodité-Baaltis & la suite
de la disparition d’Adonis et celle d’Isis cherchant Osiris; ¢’est
la tristesse de la nature d’automne regrettant sa vie disparue.
Mais la terre ne donne pas seulement naissance a tout ce qui
vit, elle recueille aussi ce qui a vécu; la déesse de l'amour de
vient la déesse de la mort, ce qui la rapproche d’Astarté-
Achéra et d’Aphrodité. |



20 OTTO PFLEIDERER.

Enfin une forme caractéristique de divinité germanique, c’est
Balder, fils de Wodan et de Frigg, le dieu de la douce lumiére,
qui est le favori de tous les autres dieux ; sa sentence est im-
muable et rien d’'impur ne doit approcher de sa demeure. La
iradition ne raconte que les circonstances de sa mort qui fut
amenée par le contact de la plante du gui et une ruse de Loki.
De I'enfer ou il réside, 1l envoie & Wodan un anneau d’or et &
Frigg un précieux vétement. Le sens de ce mythe est clair:
Balder étant le dieu du soleil brillant, aucune créature ne peut
lui nuire qu’'une plante d’hiver, symbole de I’hiver lui-méme.
%1l ne revient pas personnellement , il envoie des dons, a sa-
voir la nouvelle vie gque rameéne le printemps et le nouveau
vétement de verdure qui recouvre la terre.

Dans toute cette série de dieux germains, nous voyons des
éires engagés dans un combat incessant avec les puissances de
la mort et des ténébres et ne pouvant conserver qu’a ce prix
leur vie et l'ordre du monde. Ce combat n’est pas d’ailleurs
constamment victorieux ; la vie des dieux est une succession de
chutes et de relévements comme la vie de la nature elle-méme.
Ce combat doit-il éternellement durer? La réponse a cette
question est un des traits les plus significatifs de la mythologie
germanique. Le combat doit prendre fin, mais par ’anéantisse -
ment de tous les dieux actuels aprés un triomphe remporté sur
leurs ennemis. La catastrophe, annoncée par des signes redou-
tables (vents, massacres, etc.), s'étendra également & toutes
choses qui seront consumées par le feu; puis un nouveau soleil
luira sur une nouvelle terre et sur une nouvelle race d’hommes
que dominera le dieu de la paix, Balder, avec les descendants
des dieux actuels. Gest 14 la traduction dua erépuscule des dieux
(Ragnarékr). On remarquera 'impossibilité morale que pré-
sente cette survivance de dieux et d’hommes et combien son
but est arbitraire. Mais sa valeur négative nous permet de juger
de toute la conception religieuse des Germains. Dans la mutuelle
ruine des dieux apparait le néant qui s’attache & chacun d’eux
en particulier. Ils sont tous soumis & une puissance fatale qui
doit les engloutir. Ils n’ont pas un pouvoir plus considérable
que les hommes contre le destin quilesmenace ; ilsne peuvent



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 21

que le voir plus clairement que les créatures humaines, ce qui
est une liberté bien illusoire. Mais la dépendance dans laquelle
ils se trouvent ainsi que les hommes est également fausse en
elle-méme. Ce n’est pas une dépendance humble etjoyeuse qui
ameéne avec elle la satisfaction des aspirations profondes de
I’étre; le destin est une puissance impersonnelle, irrationnelle,
vis-a-vis de laquelle ne peut subsister qu’une stupide résigna-
tion. L’antithése ne pouvait se résoudre sur le terrain du poly-
théisme.

3. FETICHISME ET SCHAMANISME. — Ces deux formes religieu-
ses, quine serencontrent que chez les tribus sauvages, représen-
tent le point extréme de la tendance au morcellement et a la
limitation du divin. Comme pour toutes les religions de la na-
ture, le divin n’est pour elles que le principe de vie immanent
a la nature. Mais, tandis que les religions polythéistes placent
cette vie naturelle dans une succession d’étres individuels qui
dans leur ensemble forment une certaine unité (ciel, terre,
eau, etc.), le fétichisme et le schamanisme font de la vie natu-
relle un aggrégat atomistique et sans aucune liaison. Leurs
dieux se confondent entierement avec la nature sensible, vivent
et meurent avec elle. Ils n’ont ainsi en eux aucune individua-
lité, car il n’y a d’individualité que 134 oli, comme dans le poly-
théisme, les formes diverses sont rapportées 4 une unité cons-
tante. Ces étres sans individualité ne se distinguent que par
la chose accidentelle dans laquelle il sont contenus — fétichisme,
— ou ils ne sont que des étres sans détermination, des esprits
ou des fantdmes — schamonisme. Malgré la différence de forme
il y a identité de fond.

Ces religions ne peuvent avoir trouvé leur origine que dans
une dissolution compléte des liens religieux qui unissaient les
tribus entre elles. Chaque horde, chaque famille, chaque individu
en vient & se faireson dieu particulier. Mais comme de tels dieux
ne doivent leur existence qu’al’arbitraire individuel, la garantie
de leur divinité ne peut se trouver que dans les secours que
’homme désire et attend d’eux. Siles conjurations restent sans
effets, 'impuissance du dieu particulier qui a été invoqué est
démontrée ; il est rejeté et échangé contre un autre. La fausse



29 0TTO PFLEIDERER.

liberté de la religion de la nature nous apparait ici dans sa ca-
ricature. I’homme fait de son dieu un esclave de ses désirs et,
s'il n’en est pas satisfait, le brise comme un enfant brise une
poupeée ; sa liberté est une profanation irrespectueuse de I'ordre
divin qui régne dans le monde. Mais & cette caricature de la
liberté repond une caricature non moins triste du sentiment de
dépendance. L’adorateur des fétiches ne sent pas la liaison in-
térieure entre les causes et leurs résultats; il méconnait la loi
de unité et y substitue le jeu accidentel d’esprits ou d’étres
sans puissance reelle, dirigés par le hasard ou la destinée. 1l en
resulte qu’il devient lui-méme P'esclave tremblant de la fatalité.
Dans le fétichisme manquent et sacrifices et priéres; ces der-
niéres sont inutiles, car des dieux impuissants ne les exauce-
raient point. Tout le culte se réduit & la magie et 4 la mantique.
On cherche par des signes accidentels ou par des visions exta-
tiques & prévoir le cours des événements; ceux qui s’y enten-
dent le mieux sont les prétres. Leur magie, qui semble en con-
tradiction avec la foi au destin, n’en est au fond que ’expression.
Toute la puissance du magicien ne repose que dans sa pénétra-
tion de forces insurmontables et inévitables.

Cette conception porie tous les caractéres d’une dégénéres-
cence religieuse ; c’est 'exagération de la tendance des reli-
gions de la nature, et on ne saurait en aucune maniére en faire
leur point de départ.

SECONDE DIVISION. — RELIGIONS DE LA CULTURE.
III. La religion de la culture o domine le sentiment de la liberté.

1. GrEcs. — Une connaissance approfondi€ de la mythologie
grecque n’est devenue possible que depuisle moment ol, grace
aux études de la linguistique moderne, on a pu distinguer
entre ses éléments primitifs et les adjonctions postérieures des
poétes épiques. Tandis que ces éléments originels, que nous
pourrions appeler mythes pélasgiques, coincident d’une ma-
niere étonnante avec les traits fondamentaux des religions vé-
diques et germaniques, la mythologie épique, en revanche, telle



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 23

quelle a été fixée par Homére et Hésiode, témoigne d’une
transformation incontestable. Cette transformation peut étre
considérée comme un progreés en ce sens que la personne des
dieux se spiritualise ; son codté naturel s’efface pour faire place
A une vie morale; activité divine pénétre celle de 'humanité
et repose sur des motifs spirituels. Mais, si les dieux se rap-
prochent plus des hommes, ils participent aussi davantage & leurs
faiblesses ; 1a majesié divine est abaissée, en sorte que le senti-
ment de dépendance est dominé par un faux sentiment de liberté.

Les siéges les plus importants de I'ancienne religion pélas-
gique étaient la vallée de Dodone au nord-ouest de lapresqu’ile
hellénique et le mont Olympe au nord-est. Les dieux qui y fu-
rent adorés sont les mémes divinités de la nature que nous
avons trouvées chez les Ariens primitifs. Le culte de Dodone
g’adressait au dieu du ciel Zeus (Dyn, Zio, etc.). Il y était in-
voqué comme celui qui assemble les nuages et envoie la pluie
pour féconder la Terre, son épouse, qui lul est associée sous le
nom de Dioné (forme féminine de Zeus, Dis). Son sanctuaire était
un antique chéne dont le feuillage agité faisait connaitre la volonte
divine. Maisle dieu du ciel n’agit pas seulement par la pluie fer-
tilisante, il se manifeste aussi dans P'orage redoutable ; I’éclair
est son arme indomptable ; son tonnerre répand la terreur chez
les hommes et les dieux. On peut déja conclure de ces attributs
que Zeus a été primitivemnent un dieu guerrier aussi bien
qu’lndra et Wodan, et ce trait caractéristique de sa divinité
a laissé un souvenir dans la tradition des combats de Zeus
contre les Titans ou les démons de P'obscurité.

Ce cote belliqueux a disparu, il est vrai, dans une conception
postérieure ; les combats contre les ennemis du ciel ont cessé,
et les vaincus sont enchainés dans le Tartare, L’activité guer-
riére du souverain des dieux a passé & ses enfants, Pallas-Athéné
et Apollon, qui originellement n’ont été que les faces diverses
de sa propre nature. C’est exactement ce que l’on rencontre
dans la religion germanique : plus Wodan devient le dieu su-
périeur, moins il participe aux luttes contre les adversaires
des dieux, et cette fonction finit par étre entiérement laissée au
dieu de I'orage, Thor, qui est désigné comme son fils.



24 OTTO PFLEIDERER.

La signification naturelle du dieu du ciel se retrouve encore
dans plusieurs mythes de ’épopée, en particulier dans le récit
de ses amours avec Sémélé et Danaé (épithetes évidentes de la
déesse de la Terre). Mais dans I’dge épique, les attributs na-
turels du dieu du ciel font place & 'anthropomorphisme, et Zeus
est spiritualisé. Le chef des dieux devient le dieu de l'ordre
moral, le patron de la famille, le protecteur des droits humains,
le conducteur de l'état; c’est de lui que les rois de la ferre
tiennent leur pouvoir ainsi que les lois qui doivent diriger leur
gouvernement.

Les divinités les plus rapprochées de Zeus, déja dans les an-
ciennes traditions grecques, sont sa fille Pallas-Athéné et son
fils Apollon, entre lesquels s’est divisée sa propre nature de
dieu du ciel.

Pallas-Athéné estla déesse du ciel pur et de lorage qui
purifie le ciel; son attribut, ’égide entourée de serpents, est le
nuage orageux sillonné d’éclairs. Elle lutte contre les puis-
sances des ténébres et en particulier contre la démoniaque
Gorgone, l'obscurité personnifiée. Elle prend son horrible
figure sur son bouclier, car le nuage sombre est au service du
dieu de la lumiére puisqu’il renferme la foudre dans son sein.
Le mythe de la sortie de Pallas de la téte de Zeus a aussi un
sens naturel ; il représente I’éclaircissement du ciel par I’éclair
qui traverse la nue. L’orage amenant sur la terre une humidité
bienfaisante, Athéné est aussi la dispensatrice de la fertilité.
A cette origine se rapportent les traditions dontle siége est I’ At-
tique et en particulier celles d’Erichthonios et du combat de
Neptune avec Pallas, parce que I’Attique doit sa fertilité bien
plus aux eaux du ciel qu’aux sources terrestres. Mais tous ces
rapports de la déesse & la vie naturelle disparaissent dans la
mythologie épique pour faire place & des rapports moraux; la
déesse du ciel clair et de P'orage y est devenue la personnifi-
cation de lintelligence, de la prudence et de la puissance spi-
rituelle. Elle est la protectrice assurée dans les combats, 1'in-
ventrice de tous les arts et métiers humains, la directrice de
toutes les délibérations et en particulier des affaires politiques
par les inspirations de ’éloquence.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET 30N HISTOIRE. 25

Apollon est le dieu de la lumiere. Fils du dieu du ciel, il
représente la nature de ce dernier sous son co6té le plus pur et
le plus élevé. Les combats du dieu de la lumiére avec les
démons des ténébres forment une partie principale de la
légende apollonienne et, comme dans les mythes germaniques
ou indous, la nuit y est symbolisée par un serpent on un
dragon. Ce n’est donc pas une pure tradition locale, comme
on I’a cru. L’affaiblissement de la lumiére en hiver, idée qui se
retrouve dansla mythologie de toutes les religions de la nature,
est exprimée en Grece par la tradition de I’émigration annuelle
d’Apollon vers les Hyperboréens , peuple du nord ou le soleil
brille d’un éclat éternel. Le voyage du dieu en automne et son
retour au printemps étaient rappelés par des fétes de deuil et
de joie, analogues a celles des Sémites en ’honneur d’Adonis.
P’influence vivifiante de la chaleur et de la lumiére sur la
végétation fait naturellement d’Apollon le dispensateur des
fraits de la terre et de la prospérité des troupeaux. Si le mythe
primitif s’était représenté son domaine dans le ciel et ses trou-
peaux dans les nuages qui parcourent le ciel, il n’est pas extra-
ordinaire que des traditions locales Paient fait descendre sur
les monts de I'Olympe et de I'Hélicon ou dans les gorges de
I'lda, paissant les troupeaux des rois terrestres, entouré des
nymphes et des Muses (esprits des ruisseaux), et accom-
pagnant de la lyre ses chants divins. On comprend qu’aux altri-
buts précédents s’en joignent d’autres qui en découlent. Dieu
des moissons, Apollon est aussi le protecteur et le patron de la
jeunesse, le dispensateur de la force corporelle et de la santé.
Son origine naturelle explique pourquoi il est en méme temps
le dieu de la maladie et de la mort; les rayons du soleil des-
sechent et consument aussi bien qu’ils vivifient. Il faut se rap-
peler d’ailleurs que, sous la notion de maladie, les Grecs ne
comprenaient pas seulement les maux physiques mais aussi les
dépravations morales; les passions étaient considérées par eux
comme des souffrances de 'dme. Le dieu de la santé et de la
médecine est aussi le sauveur des 4mes souillées par le péché,
il devient le dieu de la purification et de la réconciliation. C’est
ainsi que se le représentent les tragiques grecs, Eschyle en parti-



26 OTTO PFLEIDERER.

culier ; mais déja dans l'ancien rituel des fétes d’Apollon en
Attique se trouvent des actes d’expiation, des aspersions de
sang pour le péché. A cette activité purificatrice du dieu de la
lumiére se rapporte son pouvoir inspirateur. Il erée 'enthou-
siasme poétique et prophétique, et, & ces deux égards, il est le
dieu révélateur de la religion grecque, le médiateur entre le
monde lumineux des dieux et les habitants de la terre. Parmi
les oracles qui sont placés sous son inspiration, le plus consi-
dérable est celui de Delphes. Il faut voir dans les sentences
qui s’y prononcaient non la révélation spéculative d’un avenir
encore éloigné, mais l'indication de ce qui devait étre accompli
par les hommes au milieu des circonstances présentes. Cet
oracle exerca ainsi une influence incontestable sur la vie reli-
gieuse et politique de la Gréce. La constitution de Sparte, ’or-
ganisation des colonies et d’autres faits importants, doivent leur
origine aux inspirations des prétres de Delphes.

ZeAus, Athéné et Apollon sont les principales figures de la
mythologie grecque, et c’est en elles que la transition de la
religion de la nature & la religion de la culture, telle qu’elle
apparait chez les poétes épiques, se laisse le plus facilement
reconnaitre.

Hermes, dont le nom est identique au Sarameyas des Védas,
parait avoir été originellement un dieu de ’air, des vents et des
nuees. Il est devenu, d’une part, le représentant de la puis-
sance reproductrice, et, de 'autre, le messager ailé des dieux.

Dionysos était, comme Hermés pour les anciens Pélasges,
un dieu de la force génératrice telle qu’elle se manifeste en
particulier dans le fruit des arbres et de la vigne; sila tradition
le considere comme un fils de Sémélé (la terre) et de Zeus, il
faut en chercher la raison dans le fait que la terre, pour pro-
duire les fruits de ’automne, et en particulier pour murir le
raisin, a besoin de la pluie et de ’ardeur du soleil.

Poseidon, dieu de la mer, des fleuves et des sources, devait
avoir son importance pour la Gréce entourée par la mer. L’ana-
logie des vagues rapides avec des coursiers agilesle transforme
en conducteur de courses équestres et en patron de la cava-
lerie.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. o

Le dieu du feu doit aussi avoir eu chez les anciens Grecs une
valeur plus grande que le Hépheestos de 1'épopée et avoir joué
un role semblable & celui de ’Agni des Védas. Le souvenir s’en
est conservé dans la tradition du Titan Prométhée-Porphyros.
Que l'ancien dieu du feu ait été transformé en un Titan, adver-
saire des dieux, cela s’explique psychologiquement par le
motif que l'on dut voir une profanation dans l'usage du feu
sacré des sacrifices pour des besoins humains et charnels.

La terre, dans la retigion naturelle des Pélasges, est la prin-
cipale divinité féminine, Pépouse de Zeus, le dieu du ciel.
Dioné était adorée 4 Dodone comme la meére de tout ce qui est
vivant. Il faut lui identifier Héra et Déméter (An=T3), dont le
nom, « la Mére-Terre, » révéle une ancienne divinité pélas-
gique. Déesse de la terre fertile, elle a enseigné 'agriculture
et est en méme temps la source de toute vie bien ordonnée,
des mceurs et des lois. La Meére-Terre est aussile type divin
de la mére terrestre, la fondatrice et la protectrice du mariage.
Mais la terre ne produit pas seulement la vie, elle retire aussi
dans son sein tout ce qui a vécu. La déesse de la terre est
dans toutes les religions polythéistes ( Achéra- Astarté, Freya,
etc.) la divinité de la mort aussi bien que de la naissance. 11y
a cependant cette différence que, dans le mythe grec, ce n’est
pas la déesse elle-méme qui est mise en relation avec le monde
des morts ou les enfers; ce rodle est confié & sa fille Koré (la
jeune fille). Le mythe de’enlévement de Koré par Pluton a un
sens naturel des plus clairs. La jeune fille brillante de beauté
n’est autre que la végétation verdoyante de la terre qui dispa-
rait en automne pour reparaitre au printemps:. Les fétes
d’Eleusis, ol ce mythe était rapnelé, étaient célébrées d’'une
maniére analogue aux fétes des Syriens représentantla douleur
de Cybéle au sujet d’Atys, ou & celles des Egyptiens figurant
la recherche d’Osiris par la déesse Isis. La tradition grecque
et le mythe égyptien ont ceci de commun qu’ils révelent une
croyance a I'immortalité dans un sens plus élevé que la simple
existence des ombres. C’est incontestablement la croyance &
une existence future qui fait le fond des mystéres d’Eleusis.

En signalant I'identité originelle de Dioné, Héra et Déméter,



28 OTTO PFLEIDERER.

nous pouvons aussi remarquer que Pluton, le dieu des enfers,
fut d’abord identifié & Zeus, le dieu du ciel, comme le témoi-
gne I'épithéte de Zeus Aidonios. Wodan, Thor, Balder, Osiris,
étaient aussi les dieux des morts. La mythologie primitive ne
connaissait pas les distinctions subtiles qu’introduisit plus tard
Ianthropomorphisme de 1’épopée.

Nous ne ferons que mentionner Artémsis, déesse dela lumiere
lunaire, Hestia, déesse du feu et du foyer, et enfin Aphrodité,
dont les noms, déesse de Cythére, de Chypre et de Paphos,
trahissent déja une origine orientale. De méme que dans
POrient la divinité féminine était adorée sous deux formes,
Astarté, la déesse de la guerre et de la mort, et Achéra, la
déesse de 'amour et de la naissance, les Grecs regurent des
Orientaux une double Aphrodité, I’Aphrodité guerriére et céleste
(Urania) et P’Aphrodité plus populaire, déesse de l'amour
(Pandemos).

Sous l'influence simultanée de I’épopée, des traditions locales
et des cultes étrangers, le nombre des dieux grecs alla toujours
en augmentant. Lorsqu’au VIIe siecle les villes des Hellénes
furent entrées dans un rapport étroit les unes avec les autres
et que Delphes eut formé le point central de la vie religieuse en
Gréce, la nécessité d’'une systématisation se fit sentir. L’épopée
homérique avait déja répondu en partie a ce besoin en groupant
tous les dieux autour du dualisme originel du ciel et de la terre.
La théogonie du poéte béotien, Hésiode, vise a étre plus com-
pléte, mais par cela méme s’éloigne toujours davantage des
mythes simples et significatifs de la religion primitive pour
tomber dans un raffinement fantastique. Ce serait peine perdue
que de chercher un sens profond dans cet enchainement de
créations divines, depuis le chaos jusqu’aux plus vulgaires pas-
sions de ’homme qui revétent la forme divine. On peut y re-
connaitre une influence sensible des idées orientales, quine se
laissent nulle part expliquer mieux qu’en Béotie, lieu principal
des immigrations phéniciennes. (Tradition de Kadmos, fonda-
teur de Thébes.) Tout ce que la théogonie d’Hésiode contient de
particulier est d’origine étrangére. Kronos dévorant ses propres
enfants n’est autre que le Moloch apaisé par des sacrifices



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 29

humains. En revanche, le combat de Zeus et de ses freres contre
Kronos et les Titans est bien de source grecque. Les Titans
personnifient le coté pernicieux de la nature; ce sont les puis-
sances des ténébres, de la nuit et de la mort, qui sont présen-
tées dans toules les religions ariennes comme les ennemis
permanents des dieux. Mais tandis que, dans les religions de la
nature, le combat des dieux contre leurs ennemis se renouvelle
et que la catastrophe finale n’est pas encore venue, la religion
grecque la considéere comme appartenant au passé. Les puis-
sances ténébreuses sont et demeurent vaincues ; les dieux sont
en possession d’'une pleine autorité sur la vie de la nature et
peuvent vouer toute leur sollicitude aux destinées des enfants
des hommes. Il y a & cet égard, suivant la remarque de Hegel,
un pas décisif fait hors de la religion de la nature; la victoire
définitive des dieux olympiens estla victoire de la religion de la
culture. A la suite de 1’émigration dorienne et de la fondation
des colonies qui donnerent & la vie de la nation un développe-
ment extraordinaire, les exploits héroiques deviennent le but
de tous les désirs et le sujet de tous les chants. On ne pouvait
pas vouer son intérét a des dieux dont la signification ne se
rapportait qu'aux événements naturels et atmosphériques. Les
anciens dieux furent changés d’aprés l'idéal nouveau en étres
héroiques qui, au lieu de se confondre avec les éléments de la
nature, les tiennentau conlraire sous leur domination.

Cette transformation du paganisme grec n’opére toutefois pas
une rupture décisive avec la vie naturelle ; lesdieux n’en demeu-
rent pas moins enveloppés dans le fini. L’anthropomorphisme
de la mythologie épique fait méme ressortir davantage leurs
limites que quand leur nombre était moins grand et qu’il n’y
avait pas encore entre eux de distinctions bien arrétées. Le com-
bat qui, dans la religion de la nature, se livre entre les dieux
et les puissances ennemies de la nature, est transporté mainte-
nant dans le camp méme des dieux. Ils se rapprochent de
I’'homme pour en prendre les passions et leurs luttes sont sou-
vent dirigées par des motifs plus arbitraires que ceux des héros
humains. Les avantages esthétiques de ce nouveau monde
olympien ne sont achetés qu’au prix du sérieux de la piété, et



30 OTTO PFLEIDERER.

les protestations tardives de quelques nobles esprits ne sau-
raient modifier le jugement que ’on doit porter sur la dégéné-
rescence de la foi religieuse.

Le caractére fini des dieux de I'épopée ne se montre pas
seulement dans leur limitation individuelle et leurs faiblesses,
11 s’attache aussi & I’ensemble des dieux qui ne réalise pas l'idée
vraie de l'infini. Au-dessus d’eux tous plane une puissance dont
ils dépendent, le Destin. Dans Homere, les dieux apparaissent
constamment comme les exécuteurs d’une volonté étrangére
et cherchent méme a la connaitre par des moyens extérieurs
tels que la consultation du sort. (Que ’on songe a4 Zeus inter-
rogeant la balance du destin avant la mort d’Hector.) La su-
prématie fatale du destin se montre surtout lorsque les dieux
désirent précisément le contraire de ce que la Mojpx a déter-
miné. Zeus, a la mort de son fils Sarpédon, exhale cette plainte
significative: « Malheur a4 moi, hélas! le sort ordonne que le
plus cher des hommes, Sarpédon, succombe sous les coups du
fils de Menotios. » Y a-t-il dans la croyance a la Moip« un ache-
minement versle monothéisme, suivantla thése deNaegelsbach '?
Mais on ne saurait comprendre pourquoi la foi au destin se mon-
tre accentuée dans les religions les plus inférieures telles que
le fétichisme et le schamanisme, tandis qu’elle tend & s’effacer
chez les poétes et les philosophes grecs. Loin d’étre un élément
de progrés, la Moipx est un débris de la religion de la nature
dont le paganisme n’est que I'épanouissement. Une fausse li-
berté améne aussi une fausse dépendance. Si du reste, dans
Homeére, le destin ne joue pas un rodle plus considérable, il
faut se 'expliquer par I'intérét poétique de 1’épopée qui trouve
dans Paction individuelle un motif bien plus varié que dans la
volonté obscure et monotone d’un destin impersonnel. Il faut
aussi ne pas perdre de vue que I'dge épique est le temps de la
jeunesse de la nation grecque, le temps de la fondation inces-
sante des colonies, ol activité commerciale répandait un bien-
étre général, mais permettait aussi & la tyrannie de s’emparer
& son profit des forces vives qui s’agitaient au sein du peuple.

* Homerische Theologle, 2me éd., pag. 143.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 31

Despotisme et révolution se trouvaient cote a cote au milieu
d’une corruption toujours croissante.

Il fallait un ébranlement puissant pour opérer une renais-
sance religieuse et morale; il se trouva dans les guerres mé-
diques qui, en appelant le peuple grec au dévouement et au
sacrifice, agirent sur lui d’une maniére purificatrice comme le
despotisme napoléonien et les guerres d’indépendance sur le
peuple allemand. Du sol sanglant de la patrie affranchie sor-
tirent les plus nobles fruits de l'esprit national dans tous les
domaines et en particulier dans le domaine religieux. Pindare,
Eschyle et plus tard Sophocle, témoignent de la hauteur idéale
a laquelle le sentiment religieux des Grecs pouvait arriver. La
vanité de I'homme qui ne s’appuie que sur ses propres forces,
Pinsuccés de toute tentative opposée & la volonté divine, tellés
sont les pensées fondamentales des hymnes de Pindare. La
plus haute sagesse consiste & ne pas s’opposer aux dieux, & ne
pas désirer ce qui est impossible, & observer la modération
dans la volonté et dansaction. Les mémes vues sont exposées
d’une maniére dramatique par Eschyle dans sa Trilogie d’Aga-
memnon. La Trilogié se laisse ramener 2 cette senience: la
malédiction qui pese sur le mal est qu’il doit enfanter sans
cesse le mal Mais la crainte des dieux, qui, chez Eschyle, est
encore melée de terreur, s’éléve; chez Sophocle, 4 un respect
confiant qui semble comme les premiéres lueurs du christia-
nisme. La notion du péché n’a pas sans doute la profondeur de
la conception chrétienne ; elle demeure encore trop générale.
On ne retrouve pas dans Antigone et dans Kréon la paix de
Phomme pieux qui domine la souffrance par un abandon joyeux
a la volonté divine; la résignation passive est encore prisée
comme la plus haute vertu. Mais il ne faut pas néanmoins me-
connaitre un progrés réel dans la foi religieuse. A la domina-
tion arbitraire des dieux s’est substitué un ordre moral du
monde, qui place Zeus a la téte de 'univers et fait des dieux les
organes volontaires de sa volonté morale. Le monothéisme a
déja de fait remporté la victoire surle polythéisme, bien que la
pluralité des dieux ne soit pas encore niée. Ce fut le point cul-
minant de lareligion grecque. La philosophie, en voulant encore



32 OTTO PFLEIDERER.

le dépasser et en s’attaquant & la multiplicité des dieux, con-
duisit la religion populaire & sa dissolution. Xénophane, et plus
tard les sophistes, avec leur ironie pénétrante, contribuérent
pour une grande part & I'avénement de l'incrédulité et a la
décadence de I'ancienne foi. Les sentences morales d’Euripide
ne peuvent cacher son point de vue rationaliste qui, chez
Aristophane, devient une véritable impiété. Les vues dissol-
vantes des sophistes étalent le résultat des €égarements poli-
tiques qui produisirent et accompagnerent la guerre du Pélopo-
nese. Ce qui maintint encore la religion populaire pendant
quelques siécles, ce ne furent pas les mesures violentes prises
par l’état contre les détracteurs de la religion (proces contre
Anaxagoras, Protagoras, etc.), mais bien l'influence spirituelle
d’une philosophie plus profonde et surtout les pratiques per-
sistantes du culte (sacrifices, prieres, mystéres d’Eleasis et de
Bacchus). Les efforts de Socrate pour établir un principe direc-
teur du monde, tout présent, tout bon et tout sage, les spécu-
lations de Platon sur I'idée du bien, les démonstrations scien-
tifiques d’Aristote touchant l'unité et la personnalité de Dieu et
enfin les tentatives de 1’école stoicienne pour fonder son pan-
théisme sur une allégorisation de la religion populaire, loin de
restaurer cette derniere, contribuérent & la formation de la
religion hellénistique, sorte de transaction entre le monothéisme
et le polythéisme. Les anciens dieux deviennent des esprits au
service d’'un Dieu supérieur et se rapprochent des anges du
judaisme. Le particularisme national disparait aussi pour faire
place & un universalisme qui doit favoriser et appeler bientot
I'avénement d’une nouvelle religion, le christianisme.

2. RoMAINS. — En comparaison du riche développement re-
ligieux des Grecs, la religion romaine est si pauvre en concep-
tions théorétiques particulieres qu’elle mérite & peine sa place
dans une histoire générale des religions. Sa seule originalité se
montre dans la pratique du culte en tant que la religion est
mise par lui dans un rapport étroit avec la vie de 1'état.

Les dieux romains sont, pour la plupart, ceux des religions
ariennes, mais ils perdent dés l'origine leur signification natu-
r2lle pour entrer dans une relation morale avec ’homme. La



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 33

triade grecque (Zeus, Athéné, Apollon) se compose & Rome des
dieux Jupiter, Junon et Minerve, qui ont un temple commun
sur le Capitole.

Jupiter (Jov=Zeus, Zio—pater), le dieu du ciel lumineux, est
le dieu le plus élevé dans le sens romain, c’est-a-dire le pos-
sesseur de la souveraine puissance qui appartient & l'état
romain et devient visible dans les rois, plus tard dan3 le peu-
ple et ses représentants et postérieurement dans les empe-
reurs. Sous le nom de Jupiter (au moins & partir des Tarquins),
c’est a Détat’ lui-méme que toutes les solennités religieuses
sont consacreées.

Junon (forme féminine de Jovis), originellement la déesse de
la terre, devient, comme épouse de Jupiter, la reine du ciel,
patronne de la vie féminine, du mariage et de la famille.

Minerve (mens), la déesse de la sagesse et du génie artistique,
perd tout & fait son sens naturel qui chez les Grecs en faisait la
déesse de 1’orage.

Janus et Diane sont les dieux du jour et de la nuit, comme
Apollon et Artémis; mais Janus prend aussitot une valeur
morale. Il préside en général au commencement et & la fin, a
toutes les entrées et & toutes les issues (portes, routes), au
commencement et & la fin de la vie humaine, au commence-
ment et & la fin de la guerre, du culte, etc.

Vesta, comme la déesse grecque Hestia, est la déesse du foyer,
symbole de la vie de famille, et de son extension, la vie de I'état.

Un dieu particulier aux Romains est Mars ; originellement dieu
de la force génératrice qui se manifeste dans lanature, il se trans-
forme bientot en dieu de la force guerriere et de I’héroisme.

Dans le courant des 4ges, toutes les divinités grecques et
méme orientales recoivent & Rome droit de cité et en parti-
culier le culte d’Apollon et de Bacchus. Mais au-dessous de ces
divinités, les Romains avaient un nombre infini d’étres subor -
donnés, les génies, dontle culte s’explique parle besoin de don-
ner & chaque existence et 4 chaque lieu une divinité protectrice.

Il y aen apparence une profonde religiosité dans la ten-
dance & vouloir placer 'homme tout entier et tous les actes
de sa vie sous la protection et la direction des puissances divi-

c. R. 1872. 3



34 OTTO PFLEIDERER.

nes ; la religion romaine parait exprimer un sentiment sérieux
de dépendance. Mais, en réalité, ce mysticisme n’a pas péné-
tré la nature froide, intellectuelle et pratique des Romains.
Les rapports avec la divinité ne sont représentés que par un
systéme d’observances mécaniques, et la prédominance des
rites dans le culte est en rapport étroit avec la pauvreté de la
conception religieuse. Les dieux sont trop peu individualisés
pour entrer dans la vie religieuse comme les dieux grees. La
divinité fmumen) est au fond considérée comme I’dme imper-
sonnelle du monde dont les divers numina ne sont que les ma-
nifestations. Si les Romains ont rempli toute la nature de
dieux et d’esprits qui révelent leur volonté par des événements
extraordinaires (tremblements de terre, pluies de feu, ébranle-
ments de statues, etc.), ce sont des révélations muettes qui ont
besoin d’interprétations humaines. Il en résulte toute une
législation fort compliquée, qui indique dans tousles cas spé-
ciaux ce que 'homme doit faire, et qui fait tout reposer sur
Paccomplissement exact et scrupuleux de cérémonies pres-
crites. Plus le culte devient extérieur, plus aussi, on le com-
prend, il devient affaire de prudence politique et est employé
par les hommes qui dirigent 1’état comme un moyen de gou-
vernement. Il ne devait pas d’ailleurs en étre autrement pour
une religion qui voit dans 'état la représentation visible de la
majesté divine. Avec I'union étroite de la religion et de I’état, le
point de vue inférieur de la religion de la nature est dépassé
sans doute encore mieux que chez les Grecs. Le Fatum des
Romains n’est pas la Moipx aveugle; c’est la volonté du sou-
verain de I’état romain, qui a pour but la glorification méme
de cet état. La foi au destin se change en la foi en la souve-
raineté universelle de Rome; mais la religion n’en demeure
pas moins au service de l'utilitarisme, et elle aboutit au culte
des empereurs.

IV. — Religion de la culture ot domine le sentiment de
dépendance.

CHiNois. — Lareligion chinoise doit sa fixation & la collection
d’écrits faite par Confucius (Kong-fu-tse, 550-495 av, J.-C.), en



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 35

qui les Chinois ont trouvé I'idéal de I’humanité, le prince de la
sagesse. Elle aussi fut & 'origine une religion de la nature, ayant
pour divinités principales le Ciel et la Terre. « Le ciel est le pére
et la terre la mére de toutes choses et en particulier des hom-
mes, » telle est une ancienne sentence de la sagesse chinoise.
Leur divinisation n’excluait pas d’ailleurs l'adoration particu-
liere du soleil, des étoiles, des montagnes et des arbres. A ces
divinités secondaires étaient encore associées les ames des
morts comme esprits protecteurs de la famille, des commu-
nautés et des villes. Le culte des ancétres avait méme, quant
a4 son importance, sa place immédiate aprés l'adoration du
ciel ; antérieurement a Confucius et aussi longtemps que la
religion était purement naturelle, les morts étaient regardés
comme d’essence divine; plus tard leur culte se modifia et
devint un acte purement honorifique, une féie de souvenir
reconnaissant.

Mais, de bonne heure déji, Pesprit scrutateur des Chinois
parait avoir éprouvé le besoin d’approfondir la cause de toutes
les réalités sensibles. Les principaux dieux de la religion
populaire, le Ciel et la Terre, deviennent dans la pensée phi-
losophique la force active et la substance passive, principes
premiers de toute existence. La force originelle (Yang/ et la
substance premiére [Yn)forment le monde par leur pénétra-
tion constante mais variée dans ses degrés, en sorte que
chaque étre est un mélange de ces deux principes. Tschuhi,
le plus considérable des philosophes chinois (douze siecles
apres J. C.), tenta de ramener ce dualisme & une unité anté-
rieure. Yang et Yn, le mouvement et le repos, ne sont d’aprés
ui que les deux faces nécessaires d’une méme substance (Tai-
Ky). Il désigne cette substance comme une force. Mais com-
ment cette force pourrait-elle étre enméme temps la passivité
et le mouvement? Le philosophe répond que dans l'absolu le
mouvement doit se trouver aussi bien que le repos, car ces
deux modes appartiennent au monde réel. C’est avouer implicite-
ment que 'unité premiére est impossible a obtenir par voie spé-
culative, qu’elle est dans un rapport purement négatif ou indiffe-
rent avec les deux principes qui en doivent découler. Elle ne



36 OTTO PFLEIDERER.

se constale que dans les existences réelles sous la forme de
Iordre, de I'harmonie qui régne dans le monde. C’est Uesprit
du ciel et de la terre, non point dans le sens du théisme, car il
est inconscient comme 'est toute force en soi, mais dans le
sens du panthéisme, qui ne donne a 'ame du monde d’autre
impulsion que celle de la nécessité. Malgré son désir de s’élever
au-dessus de la nature, la philosophie religieuse chinoise n’a
abouti qu’a des abstractions vides, ol le sentiment religieux
ne peut trouver satisfaction. Aussi ses philosophemes tout
négatifs ont-ils eu pour conséquence de détourner l'intérét du
divin pour le porter de plus en plus sur ’homme.

Il découle des prémisses panthéistes exposées plus haut que
I’homme lui-méme, comme les plantes et les animaux, n’est
quun produit de la nature. La matiére primitive, dans son
mouvement incessant, engendre les hommes et les choses
« comme le moulin répand de tous cotés le grain. » L’homme
est le plus élevé des produits de la nature, parce qu’en lui la
force qui anime tout apparait sous sa forme la plus élevée,
celle de la pensée et de la volonté. L’esprit humain est avec.le
corps dans le méme rapport que le ciel avec la terre, la force
avec la matiere. Et puisque l'un des principes ne peut exister
sans l'autre, que le mouvement est lié au repos, activité a la
passivité, il en résulte que I'ame est liée nécessairement a
Pexistence du corps. Quand son porteur matériel n’existe plus,
I’dme aussi cesse d’exister comme force individuelle, elle rentre
dans la force générale de l'univers. Cette conséquence de la
dogmatique religieuse des Chinois n’a jamais, 1l est vrai, pris
racine dans le peuple qui continue & témoigner de sa foi a
I'immortalité par le culte des ancétres, mais il n’en est pas
moins significatif que ses docteurs les plus considérés se tai-
sent sur la vie apres la mort ou répondent par une fin de non-
recevoir & ceux qui les interrogent sur ce sujet. Toutes les
questions métaphysiques apparaissent & Confucius comme im-
pénétrables, etil y a plus de danger que d’avantage & s’en oc-
cuper. Mais 'homme est intelligible & I’homme ; 'accomplisse-
ment pratique des devoirs réciproques des hommes est ce qu’il
y a de plus important. L’influence de Confucius a été ainsi
exclusivement morale et politique.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. a1

La loi de la vertd est, chez I’'homme, une détermination
nécessaire comme 'ordre dans le monde. La vertu n’est pas le
résultlat de la libre volonté qui s’attache a la loi morale pour la
réaliser; elle est un mouvement constant, comme le mou-
vement des astres et l'instinct des animaux. Le mal n’a pas
d’existence positive, il est une simple privation, un repos passif
qui limite nécessairement la volonté, comme la force primitive
ne peut se concevoir sans le repos. La nature de ’homme
étant double, corporelle et spirituelle, sensible et raisonnable,
le bien en elle ne peut consister que dans I’équilibre entre les
deux principes, le juste-milieu entre les inclinations et les fa-
cultés. L’esprit est coordonné aux sens et n’agit que pour em-
pécher leur prépondérance et les ramener & la juste mesure
qui est prescrite par l'instinct naturel. « Toute vertu réside
dans le milieu; » cet aphorisme favori de la morale chinoise
en fait bien ce que nous pouvons appeler une morale de la
culture. Elle n’aspire pas & changer la nature en placant au-
dessus d’elle un but absolu ; elle vise seulement & la brider et
a la régler. L’homme doit avant tout conserver le calme par le
contentement du sort fui lui est assigné et 'indifférence au
milieu des diverses vicissitudes de sa vie. Mais il doit aussi
conserver I’équilibre de 'ensemble. Les moeurs sociales, les
formes variées des rapports humains, I’habillement méme,
sont des révélations de la raison générale auxquelles le devoir
moral impose une absolue soumission. La personnalité indivi-
duelle doit s’effacer avec soin devant ’ensemble. C’est dans
les deux spheéres principales de la famille et de I'état que la
vertu de I'individu trouve principalement & s’exercer.

La vie de famille a chez les Chinois une haute signification ;
elle revét un caractere décidément religieux, car 'union de
’homme et de la femme est une reproduction de la vie divine,
qul est une union incessante de la force et de la matiére. Le
célibataire viole l'ordre de la nature; il rompt la chaine de la
famille et prive ses ancétres du souvenir reconnaissant de leurs
descendants. La piété des enfants envers les parents est la
premicre el la source de toutes les vertus; Pingratitude filiale
est jugée digne de mort. \

Mais le complet déploicment de la raison yui dirige le monde



38 OTTO PFLEIDERER.

se trouve dans I'état. C’est seulement dans et par I’état que
I'homme atteint sa destination humaine; car la volonté du ciel
s’exprime dans la loi publique, et le gouvernement divin du
monde dans le gouvernement de la nation. Et comme dans la
création la force primitive selie 4 la matiére premiére, dans le
monde réel le ciel & la terre, dans 'homme I’esprit au corps,
dans la famille 'homme & la femme, ainsi dans’état 'empereur
est nécessairement lié & I'existence du peaple. Ils ont 'un en-
vers lautre des droits et des devoirs déterminés par les lois
éternelles et inflexibles du monde. Sil’équilibre est rompu dans
leurs rapports, il se rompt aussi dans la nature, puisque le
méme esprit d’ordre et d’harmonie agit dans les deux spheres.
L’empereur est « fils du Ciel, » c’est-a-dire aussi bien 'organe
de la raison universelle qui dirige le monde que son incarna-
tion personnelle. Il tient sa puissance du Ciel, et ses ordres ont
Pautorité de commandements divins. Cependant I’état chinois
n’est pas un état despotique dans le sens absolu. I’empereur
n’est fils du Ciel qu’autant qu’il agit suivant les lois invariables
du Ciel. S’il en dévie, il est du devoir de ses ministres et du
peuple de le ramener & la vérité. Le droil & la révolution est
meéme proclamé nettement; 11 devient une nécessité morale si
I’équilibre est rompu par I'arbitraire impérial ; larévolution se
fait au nom de l'ordre contrairement & l'idée des révolutions
européennes. L’état chinois est, on le voit, aussi peu un état
despotique qu'un état libre. Le citoyen n’est pas maitre de lui-
méme ; il dépend de la loi sociale qui, inspirée du Ciel, le con-
duit jusque dans les moindres détails de la vie ; mais, d’un autre
coté, il est protégé par la méme autorité objective conlre toute
injustice de la part des autres citoyens. Il y a un ordre moral
du monde d’aprés lequel le succes ou les revers, le bonheur et
le malheur, répondent & la dignité morale.

Le Chinois s’éléve ainsi au-dessus des forces aveugles de la
nature pour se soumettre & une lol morale qui a son existence
objective dans les mceurs et dans 'état. La dépendance d’un
ordre moral le rend libre en ce sens que, en s’abandonnant &
la raison générale, sa raison propre n’est point anéantie mais
guidée et dirigée. Cependant il ne possede point encore la vraie



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 39

liberté morale, celle qui fait de ’homme naturel un nouvel
homme, un homme spirituel. Sa morale est une morale natu-
relle, un «naturalisme cultivé, » si nous pouvons nous ex-
primer ainsi. L’état chinois est un état semblable & I’état des
abeilles dans lequel dominent les lois imparfaites de la nécessité.
L’individu est un atome impersonnel de I’ensemble; il a'infini
en dehors de soi, dans des prescriptions objectives, et non en
soi, comme raison et but de sa vie. Il lui manque la liberté
d’agir sur I’ensemble par des idées originales et une activité
créatrice. De lale caractere stationnaire de I'histoire politique
et religieuse de la Chine. Si Pinstruction y est obligatoire et les
écoles admirablement organisées, ces derniéres n’éveillent point
la libre pensée, mais enseignent les éléments d’une culture
traditionnelle et bornée. Comme I’état chinois ne souffre aucune
liberté au dedans, il ne reconnait non plus aucune existence
légitime au deld de ses frontiéres. Il est 'empire du milieu,
'image du ciel, et les autres pays ne sont que la matiére sans
raison d’étre. Tous ces caracteres sont la conséquence de 'ab-
sence d’un déal moral absolu, tel que le christianisme I’a révélé
en animant la vie par laiguillon d’un progrés continuel. Cet
idéal manque parce qu’il manque aussi un principe moral ab-
solu. La vie humaine n’est point conduite par la pensée d’'une
intelligence créatrice absolue, mais par les principes abstraits
de la force et de la matiére, c’est-d-dire en définitive par des
puissances naturelles.

TROISIEME DIVISION. — RELIGIONS DU SURNATUREL.

V. — Affranchissement de la dépendance de la nature par voie

négative.

1. BRAHMANISME. — Lorsque les Ariens eurent quitté 'Indus
pour s’établir & lest, sur le Gange, il se fit dans la fol et les
meurs de ce peuple un changement profond. Les anciens
dieux, si vivants, de l'air, du feu et de la lumiére, firent place
4 une unité abstraite d’ou le monde fut dérivé par émanation.
Ce changement de Pancienne foi arienne, qui aboutit au brah-



40 OTTO PFLEIDERER.

manisme eut lieu par deux influences diverses, une influence
théologique et une influence spéculative.

Nous avons vu que les Ariens de !'Indus attribuaient aux
actes de culte, au sacrifice et & la priére, une action coércitive
sur les dieux. Cette idée fut fertile en conséquences. La puis-
sance de la dévotion humaine devenait ainsi quelque chose de
divin, méme de supra-divin, puisqu’elle pouvait contraindre la
puissance divine. Cette force personnifiée devait constituer
une nouvelle divinité qui menacait de reléguer les autres a
Iarriére-plan. Déja de trés bonne heure, la boisson du Soma
est célébrée dans les chants comme un étre divin, et le feu du
sacrifice, Agni, qui communique les dons aux dieux, devient
une divinité puissante dont les autres ont besoin. Mais ce qui
donne au sacrifice sa vertu pour contraindre les dieux, c’est la
priére qui 'acconipagne. De 1a le nom des prétres, Bralhman,
(les suppliants), et 1’épithéte que recoit Agni, le dieu du sacri-
fice, Brahma-naspati (le maitre des suppliants ou de la priere).
Or, si nous nous rappelons avec quelle facilité, dans les reli-
gions de la nature, les divers attributs d’un étre divin étaient &
leur tour personnifiés pour former des divinités spéciales, nous
comprendrons que 'influence des prétres ait bientot transformé
cet attribut d’Agni en un dieu personnel, d’une nature abstraite,
le dieu du culte, représentant de la prétrise au sein du monde
céleste. Mais une fois devenu le patron spécial des prétres, il
était tres naturel qu’il prit avec le temps vis-a-vis des dieux po-
pulaires la méme place que les prétres avaient prise vis-a-vis
du peuple dans la vallée du Gange, et qu’il devint le dieu supé-
rieur. Cet étre transcendant, & qui fut donné également le nom
abstrait de Brahma (priére), se prétait d’ailleurs parfaitement &
une combinaison avec ’ame du monde, Atma, cui était d’autre
part le résultat de la spéculation philosophique.

Cette derniére avait en effet pris une direction monistique
par la force méme des choses. Les dieux n’avaient jamais eu
de formes déterminées et leurs notions se fondaient les unes
dans les autres ; il est possible aussi que par les rapports plus
fréquents des tribus entre elles, une fusion se flit opérée et eiit
ainsi préparé 'unité divine. Cependant ce ne fut que dans le



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 41

pays du Gange, sous I'influence d’une nature trés uniforme dans
ses manifestalions, que se détermina la pensée spéculative
d’une 4me du monde. Dans un ancien interpréte des Védas
nous la trouvons désignée comme 1'Etre sans nom, UInconnu,

« L'itre vivait au commencement sans bruit, plongé dans la con-
templation de soi-méme; en dehors de lui rien n’existait. Il reposait
dans le vide qui le portait, mais le désir qui s’agitait en lui fut la pre-
miere semence du monde. »

A cet inconnu qu’elle considéere comme la source de toute
vie, la spéculation donne le nom d’dme du monde ou grande dme
(Atma ou Paramatana.) Cependant ce résultat de la philosophie
religieuse n’obtint une valeur pratique que lorsque les prétres
s’en emparérent pour identifier I'étre métaphysique primitif
avec leur Brahma, le représentant de la priére, du culte et de
la prétrise. L’esprit de priére, 4 qui les anciens Ariens avaient
accordé une puissance divine, devint le fond de toute exis-
tence.

Ce fut également une pensée philosophique que la théologie
populaire utilisa pour expliquer la formation du monde. Brahma
en est le principe, non point dans le sens d’'un créateur con-
scient, mais d’un germe ol tout développement postérieur est
renfermé.

« Comme les fils sortent de 'araignée, I'arbre de la cellule, le feu du
charbon, le fleuve de sa source, le flot de la surface de la mer, ainsi le
monde procéde de Brahma, »

Les deux existences ne sont différentes que pour la forme;
Brahma est le monde non développé, le monde est son déve-
loppement; 'un est I’étre passif et simple, Vautre I'étre en
mouvement et multiple. Mais, en se déroulant, Brahma s’é-
loigne toujours davantage de sa propre essence, et, & chaque
degré, ses émanations deviennent plus imparfaites et plus im-
pures. Elles forment trois régions principales quise retrouvent
dans I'ordre social : 1a région dela pure lumiére et du bien, c’est
le cycle des dieux ; la région de la passion, ou I’homme flotte
entre la lumiére et les ténébres; enfin la région de I'obscurité
ou de la mort. La théorie de I’émanation acquit une grande
importance par les applications qu’en firent les brahmanes au



42 OTTO PFLEIDERER.

triple point de vue dogmatique, social et moral. Elle fut le fon-
dement de leur systéme hiérarchique.

Dogmatiquement on déduisit de 'émanation les doctrines du
mal et de la migration des dmes. Puisque le monde fini est un
dépouillement de Brahma, il s’éloigne de la nature divine. La
matiere (et en particulier le corps humain) est ’absolument
imparfuit ; ¢’est la barriere que ’homme ne peut assez promp-
tement franchir pour s’unir de nouveau a Brahma. Ce proces
de retour doit parcourir les mémes degrés que le proces de
développement; bien qu’il s’accomplisse dans I'étre individuel,
il n’est au fond qu’'un proces dans I'étre divin lui-méme, car
les existences particulieres ne sont que des formes du divin.
(’était bien 14 la pensée originelle du brahmanisme a 1'égard
de la wnigration des dmes. Mais comme, en ces termes, elle
n’offrait aucune base pour légitimer l'existence de la prétrise,
elle fut abandonnée pour faire place & une doctrine qui en
semble la négation. Il fut admis que la marche de la migration
rétrograde de ’ame apres la mort dépend de la culpabilité ou
du mérite dans I'existence actuelle. Il faut que 'homme expie
ses fautes par une succession de transformations; le monde
devient une sorte de maison de correction avec ses différents
degrés de peines. Dans tout ce qui vit, 'nomme doit voir une
ame semblable & la sienne, engagée dans le méme pélerinage;
ce que 'homme et la plante sont aujourd’hui, demain peut le
changer en intervertissant les roles.

Les conséquences politiques ou sociules de la théorie de 1'é-
manation ne sont pas moins caractéristiques et se concentrent
dans 'organisation des castes. Cette organisation trouva sans
doute son fondement historique dans les différences existant
entre la race des premiers habitants du pays et leurs vainqueurs
ariens, mais elle fut fixée comme une distinction métaphysique
par les spéculations intéressées des brahmanes. Les castes
représentent les divers degrés descendants de ’émanation de
Brahma. Leur existence est expliquée de la maniére suivante :
de la téte de Brahma sont sortis les brahmanes, de sa poitrine
les guerriers, de son ventre les agriculteurs et de ses pieds
les Cudras ou les noirs habitants (ui occupaient d’abord le



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 43

pays. Les brahmanes constituent la classe la plus élevée; c’est
a eux qu’il appartient de gouverner puisqu’ils procedent de la
partie la plus noble de la divinité. Les guerriers ont recu en
partage la défense du sol, les agriculteurs les soins de I'exis-
tence physique. Ces trois premieres castes ont en commun
le nom de Dwidjas (nés deux fois), parce qu’ils ne sont admis
a la communauté du culte qu’a la suite d’'un serment; ils
participent aux mémes rites et peuvent lire les Védas ou livres
saints. Les Cudras, en revanche, sont destinés & l’esclavage
et sont exclus de la communauté religieuse. Cette distinction
est aussi immuable que l'ordre du monde, car elle est un
élément de cet ordre et repose dans la nature méme de
Brahma.

Enfin la théorie de ’émanation trouve son application dans
la morale religieuse des brahrmanes, dans la doctrine casuis-
tique de 'expiation des souillures et de I’ascése. La vie entiere
de I'Indou, jusque dans les plus petits détails, était enlacée
d’un réseau de prescriptions réglant les mouvements du corps
comme ceux de ’ame. Comme le contact avec la souillure phy-
sique et morale entraine des péchés difficiles & éviter, la loi de
Manu contient tout un systéme de purification et d’expiation
destinées & ramener la pureté. L’accomplissement des devoirs
assignés a chaque état, la lecture des livres sacrés et I'obser-
vation exacte des rites prescrits peuvent accélérer le proces
retrograde vers Brahma et préserver d’une migration dans les
étres inférieurs. Cependant ces observances ne peuvent faire
trouver & Pame le repos absolu auquel elle aspire. Le retour
complet & I'esprit pur ne peut étre opéré que par le renonce-
ment & la vie naturelle et par une ascése absolue. Les brah-
manes distinguent des degrés dans la vie ascétique : le premier
est celul de la solitude, ou I'homme renonce aux jouissances
de la vie pour se livrer & la méditation des livres saints; le
second, celul des macérations corporelles; le plus élevé, celul
de la compléte concentration en soi-méme, de l'absorption
mystique dans I'absolu, qui fait abstraction de toute vie indi-
viduelle.

Quoique P'ascése apparaisse comme le sommet des institu-



44 OTTO PFLEIDERER.

tions brahmaniques, elle contenait en elle le principe d’une
émancipation de P'autorité hiérarchique. La prérogative des
brahmanes se trouvait compromise par ce fait que l'impor-
tance de la caste s’effacait devant la dignité religieuse que con-
quiert I’ascete par sa propre liberté. Il y avait entre les deux
voies de salut, celle fixée par les institutions brahmaniques et
la voie contemplative du monachisme, une opposition radi-
cale qui devait conduire & une rupture. Toutes les prescrip-
tions légales devaient apparailre bien mesquines a la mystique
contemplative, et nous devons voir celle-ci comme un avant-
coureur de la réformation buddhiste.

La scholastique brahmanique renfermait également les élé-
ments d’une transformation sur le terrain spéculatif. La con-
tradiction manifeste que renferme la théorie qui fait de Brahma
un étre unique et immuable en méme temps que multiple et
soumis au changement, ne pouvait échapper & la pensée philo-
sophique. Cette contradiction devait conduire & ce dilemme :
ou I’étre unique de Brahma est réel et le monde n’est qu’appa-
rence, ou c’est le multiple qui est seul réel et il n’y a point de
Brahma.

Selon le Védanta, Brahma serait la seule existence réelle.
Tout mal doit son origine i la fatale erreur de 'nomme qui
fait du moi individuel un étre distinct de Brahma; le moyen
de faire cesser le mensonge se trouve dans la connaissance qui
rétablit 'unité de I’étre avec sa forme trompeuse. Or, un tel
idéalisme, qui dissout dans le néant 'opposition de pur et d’im-
pur, est la négation méme de la loi cérémonielle des brah-
manes et de leurs castes.

Mais la conception orthodoxe et hiérarchique entre dans un
contlit encore plus frappant avec la philosophie spéculative dans
le systéme de Sankja. Celui-ci »arréte a lautre terme du di-
lemme et proclame P'exclusive réalité des dmes individuelles et
de la matiére. Les 4&mes n’ont de réalité que dans leur exis-
tence finie ; elies sont entrées de toute éternité dans la nature
et sont unies & elle. La variation se fait dans leur organisme
naturel ; mais Uesprit qui fait leur essence immuable est dans
une identité constante avec lui-méme. Lorsque 1'dme en est



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 45

arrivée a connaitre cette identité, c’est-a-dire a séparer de cet
esprit les manifestations naturelles et variables de son exis-
tence, elle a atteint la souveraine connaissance, mais elle a aussi
cessé d’exister comme étre individuel ; elle est sur la voie de
Panéantissement qui s’achéve par la mort.

Le résultat pratique de ces deux systémes est & peu pres le
méme ; mais la philosophie de Sankja est dans une contradic-
tion plus profonde encore avec 'orthodoxie, puisqu’elle nie
I’existence de Brahma et fait aboutir la vie au néant. Elle dé-
clare la l1égislation brahmanicgue insuffisante et méme immorale,
parce que celle-ci tolére I'effusion du sang dans les sacrifices
et 'ascese. Cette opposition au brahmanisme, renfermée dans
les limites de l'école, n’a pas influé directement sur la reli-
gion populaire, mais elle en a sans doute préparé la transfor-
mation.

2. BuppHisME. — La réformation opérée au sein du brah-
manisme par Cakja-Muni, devenu le Buddha (l'illuminé, VIIe
siecle avant Jésus-Christ), s’est concentrée avant tout sur le
terrain pratique. Le dogme des brahmanes sur le Brahma et
ses évolutions parait avoir perdu tout intérét pour elle. Buddha
est un adhérent du systéme de Sankja, sans aller jusqu’a la
négation formelle des dieux populaires et en particulier du dieu
des prétres. Il les considére comme des étres d’une certaine
puissance, mais leur divinité est 51 peu assurée qu’un Buddha,
c’est-a-dire ’homme illuminé en général, leur est incontestable-
ment supérieur. On ne s’étonnera pas trop de cette derniére as-
sertion si 'on se rappelle que le brahmanisme lui-méme y a
conduit en attiribuant aux brahmanes une action sur les
dieux au moyen de leurs priéres et de leurs sacrifices. Le
buddhisme se distingue aussi du Sankja en ce qu’il place le
salut non dans la connaissance, mais dans la volonté et le sen-
timent. L’affranchissement de 'homme est amené par le re-
noncement a lui-méme, par I'extirpation de I’égoisme et la vic-
toire sur les inclinations sensuelles. Ni.la science, ni de fades
cérémonies, ni une cruelle ascése ne peuvent délivrer ’homme
de la misére de l'existence et de la crainte d’une migration
future. Ce ne peut étre que la pureté du coeur et de la con-



46 OTTO PFLEIDERER.

duite et 'amour désintéressé pour le prochain. « Abandon de
tout mal, accomplissement de tout ce qui est bien», c’est 1a
une ancienne formule de la morale de Cakja-Muni. Cing dé-
fenses principales se rapportent aux inclinations mauvaises :
défenses du meurtre (s’appliijuant aussi aux bétes), du vol, de
I'impureté, du mensonge et de 'usage des boissons enivrantes.
L’accomplissement du bien est déterminé comme 'amour uni-
versel, c’est-a-dire une bienveillance entiere & 1’égard de toutes
les créatures, méme les plus abjectes. Dans une collection en-
core existante de sentences morales, « Les sentiers du justey,
qui est sans doute le plus ancien document du buddhisme,
nous trouvons les idées morales les plus élevées exprimées
sous une forme simple et populaire. Rien n’y rappelle la sco-
lastique des brahmanes, et tout y respire un amour profond
pour les hommes, sans distinction de castes. « Ma loi, dit
Buddha, est une loi de grice pour tous, puisque tous sont
sous la méme condamnation. Gomme 'eau lave et purifie les
bons et les mauvais, et comme le ciel a assez d’espace pour
tous, ainsi ma doctrine ne fait aucune différence entre homine
et femme, grand et petit. Parmi les disciples de Buddha il n’y
a plus ni brahmanes, ni ¢udras. » C’est 1a le caractére profon-
dément humain du buddhisme, celui qui lui a ouvert la voie
des coeurs et lui a fait trouver de si nombreux confesseurs.

Cependant cette morale exotérique avec son universalisme
n’etit pas suffi & elle seule pour fonder une nouvelle reli-
gion. Il lui fallait une force d’attraction assez puissante pour
organiser une communauté religieuse. Cette force, le bud-
dhisme devait la trouver dans une dogmatique exotérique et
les pratiques monastiques.

L’objet fondamental de la prédication de Buddha était 'affran-
chissement du mal. Mais qu’est-ce que le mal? Pas autre chose
que Vexistence méme, car toute existence est un désir inassouvi.
L’existence est une éternelle succession de formes qui disparais-
sent les unes aprés les autres comme la bulle de savon. La jeu-
nesse est néant, car elle méne a la vieillesse ; la beaunté est néant,
puisqu’elle disparait comme un météore; la santé céde & la mala-
die, la vie & la mort; mais la mort aussi, le plus grand des maux,



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 47

n’est rien, puisqu’elle conduit & une nouvelle existence et ainsi
a une nouvelle vie de douleurs. La migration des 4mes qui éter-
nise le tourment de lexistence, était & tel point 'axiome fonda-
mental de toute spéculation indoue que Buddha et le systéme
de Sankja ne la mettent pas en doute; elle est aussi essentielle
a la dogmatique de Buddha que le péché originel a la dogmati-
que chrétienne.

Mais quelle est pour Buddha la cause du renouvellement de
Pexistence et en particulier du mode déterminé dans lequel
se manifeste la nouvelle naissance ? La cause de la prolongation
de la douleur n’est pas autre que celle de la douleur en géné-
ral. Or, les douleurs sont des entraves apportées aux aspira-
tions de la vie. Ces diverses aspirations (Lebenstriebe), dans
leurs différentes formes, sont a leur tour ’expression variée de
I’aspiration fondamentale & I’existence, du désir d’étre et de
conserver son étre. C’est donc le désir de l'existence qui est la
raison de sa continuation et la cause de la douleur. Quant a la
forme de la continuation de ’existence, elle est déterminée par
la «lot de la rétribution. » Dans le monde moral il y a une
chaine ininterrompue de causes et d’effets, en sorte que la béné-
diction de chaque bonne action etla malédiction de chaque
acte mauvais accompagnent 1'ame dans tout le cours de ses
migrations, comme l'ombre accompagne le corps; toul étre,
dans chacune de ses existences, n’est au fond que le produit
de la somme de ses actes antérieurs.

Comment échapper 4 ce cycle redoutable ? La réponse que
donne la morale exotérique (répression des passions et bien-
veillance envers les hommes) n’est pas suffisante. C’est bien le
premier pas de la rédemption ; mais le degré supréme ne peut
étre que I'extinction compléte de toute conscience de soi, le
Nirwana. Aussi longtemps que nous voulons encore éire quel-
que chose par la volonté, les désirs ou la pensée, nous n’arri-
vons pas au repos parfait. Ce dernier ne se trouve que dans le
néant ou tout a pris fin,

« Le Nirwana est le remeéde qui guérit de toute maladie, 'eau
qui apaise toute soif de désir et éteint le feu du péché; il n’a
aucune forme, aucune couleur, aucun espace, aucun temps;



48 OTTO PFLEIDERER.
il n’est ni limité, ni illimité; il n’est ni activité, ni passivité, ni
volonté, ni désir. »

Si un homme pendant sa vie s’est dépouillé, au moins mo-
mentanément, de toute conscience individuelle, il peut étre
assuré de n’avoir pas a subir aprés sa mort de migration dou-
lourcuse et d’étre a jamais délivré de I'existence. Mais comme
personne ne peut arriver & ce suicide spirituel au milieu des
liens de la famille, de la propriété et du travail, celui-la seul
peut participer & une compléte rédemption qui a rejeté ces liens
et méne une vie de contemplation dans la pauvreté et le célibat.
Les vrais imitateurs de Buddha ne peuvent étre que des moines
et des nonnes.

Ces doctrines exotériques ne montrent pas le buddhisme
dans ses rapports avec le brahmanisme sous un jour aussi fa-
vorable que sa morale si humaine et si éloignée de la légalité
sectaire des brahmanes. Le but des deux conceptions est au
fond le méime: laffranchissement est cherché dans une pure
négation. Que l'extinction de la personnalité ait lieu dans le
néant suivant Buddha, ou qu’il soit un retour & Brahma, il n’y
a pas la une différence fondamentale. Les moyens pour atteindre
le but se rapprochent aussi complétement dans la théorie sinon
dans la pratique. Pour le brahmanisme la vie de renoncement
doit revétir la forme de la solitude ; elle est entretenue par de
cruelles flagellations et des peines corporelles; le buddhisme
ne demande d’autre ascése que la pauvreté et la chasteté, il
autorise la vie en commun dans les couvents, c’est 1a toute la
différence. On peut en conséquence considérer le buddhisme
commeunbrahmanisme spiritualise ou comme le développement
conséquent du brahmanisme par son ciété intérieur et spirituel.
Ce que le brahmanisme place encore en grande partie dans 'acte
extérieur, le buddhisme le transporte dans le domaine de la vie
spirituelle ; mais 'un et 'autre tendent & 'anéantissement de
Pindividualité. Dans ce but commun se trouve la force comme
la faiblesse de ces deux religions ui forment une exception si
frappante dans I’histoire. Leur force est la remarquable énergie
avec laquelle I'esprit cherche a s’élever au-dessus de la nature ;
il ne s’agit pas seulement de mettre un frein raisonnable aux



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 49

appétits naturels; il faut rompre radicalement avec eux. Mais la
rupture avec la vie naturelle ne conduit pas & une liberté bien-
faisante ; elle aboutit & la négation, 4 la mort qui ne peut étre
le but de la vie morale. Le christianisme demande sans doute
le renoncement & soi-méme, il veut « la crucifixion de la chair, »
mais pour arriver a1’épanouissement complet de I'individualité
et & la vie positive du royaume des cieux. La liberté que re-
cherche I'Indou est son propre anéantissement, semblable au
Samson de I'Ecriture qui s’ensevelit avec ses oppresseurs. La
liberté chrétienne est en revanche compléte, parce qu’elle
substitue a la fausse dépendance de la nature la vraie dépen-
dance de Dieu. Dieu est le type, l'origine et le but final de
I’homme. C’est un Dieu moral qui manque 2 la religion indoue,
et avec lui la vraie liberté morale, malgré les beaux traits d’hu-
manité qui caractérisent le buddhisme. Sans but positif, la mo-
rale ne peut étre qu’une morale passive ou les vertus négatives
(chasteté, patience, etc.) dominent. Elle n’est pas productive,
et on peut le constater dans la stabilité de I’histoire des Indous.

Quant aux développements que prit la religion de Buddha,
il était dans la nature des choses que la personne de son fon-
dateur devint peu & peu le centre du dogme et du culte.
Idéal de vertu et de sagesse, il devait bientdt étre élevé par
la légende au-dessus de tous les dieux du ciel, de lair et de
la terre. Celui qui avait enseigné les sentiers de la rédemption
devient la source méme du salut. Les perfections qui lui sont
attribuées sont celles de la divinité, la toute-puissance et la
toute-science. Son existence historique est complétement trans-
formée par le mythe et devient miraculeuse dés sa naissance
a sa mort. A ce produit naturel du sentiment religieux de la
communauté se joignent les conceptions de I'imagination orien-
tale. Non-seulement un Buddha aurait été préexistant & son
apparition terrestre, Cakja-muni, mais il doit en apparaitre un
nouveau dans I'avenir pour délivrer ses fidéles opprimés et leur
assurer la victoire sur leurs ennemis. La doctrine du Nirwana
s’opposait & ce que les divers Buddhas fussent considérés
comme les apparitions du méme étre divin. L’ceuvre de chaque

Buddha n’est ainsi qu’une répétition de la précédente et une
C. R. 1872, 4



20 OTTO PFLEIDERER.

fois que I’on avait commencé a doubler le fondateur de la com-
munauté dans une copie, rien n’empéchait de multiplier celle-ci
a I'infini. La matérialisation graduelle du buddhisme gagne la vie
religieuse et le culte ; onenarrive a distinguer quatre degrés de
sainteté auxquels correspondent quatre cieux; les sectateurs de
Buddha s’attribuent des pouvoirs miraculeux ; 'adoration des
reliques et des images s’introduit.

On peut considérer comme la périods la plus florissante du
buddhisme le régne d’A¢oka (IIIme siécle avant J.-C.), qui en fit
une religion d’état. C’est surtout & ce moment que régne la plus
grande activité missionnaire et que le buddhisme s’étend au
dela de I'Inde, dans I’Asie mineure, le Thibet et la Chine.

Ces succés éclatants émurent les Brahmanes et les engageé-
rent & modifier une couception religieuse qui n’avait pas trouvé
faveur. Les dieux populaires, Vishnu, le dieu de la lumiere, et
CGiva, le dieu de I'orage, furent placés & coté de Brahma comme
les moments divers de la vie divine (émanation, Brahma ; con-
servation, Vishnu; destruction, Civa). Aux multiples incarna-
tions du buddhisme, le brahmanisme opposa les incarnations
de Vishnu. Mais ces concessions théorétiques demeuréerent sans
résultat sérieux pour la pratique, qui vit se multiplier de plus
en plus les puérilités de I'ascétisme et d’un superstitienx léga-
lisme.

VI. — Affranchissement de la noture par voie positive.

RELIGION DE ZOROASTRE. — Les Ariens de la région du nord-
ouest de ’'Himalaya, les habitants du haut plateau de I’Iran,
adoraient & l'origine les mémes dieux de la nature que leurs
congéneres de 'Indus. Agni, le feu, était leur divinité la plus
familiere ; mais & coté d’elle prenaient rang les dieux de la lu-
miere, Mithra, Verethragna, Craosha et Rashun, au commence-
ment sans doute simples personnifications des attributs du dieu
du ciel. Les divinités féminines des eaux et de laterre, Anahit:
et Armazti, trouvent leurs analogies dans d’autres religions
ariennes ; Anahiti, en particulier, rappelle par ses attributs
(fertilité, amour), ’Aphrodite des Grecs. Les anciens Iraniens



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 51

conféraient aussi la divinité & la boisson vivifiante des sacrifices
sous le nom de Haoma, identique au Soma indou. A ces divinités
bienfaisantes étaient d’ailleurs opposés, comme dans la religion
védique, les mauvais esprits de la sécheresse et de 'obscurité,
mais, chose frappante, avec des appellations semblables & celles
des divinités protectrices des Indous. Peut-étre faut-il voir dans
ce fait une conséquence de la séparation hostile des diverses
tribus.

Mais la tendance naturelle & ramener & l'unité les diverses
formes divines devait produire une transformation de la religion
primitive. La maniére dont elle s’opéra est en rapport avec la
nature du pays. Tandis que dans I'Inde le résultat de ce mou-
vement de concentration fut le panthéisme brahmanique, ab-
sorbant non-seulement les divers dieux, mais toute I’existence
et 'activité de I'homme, il y avait dans I’Iran les éléments d’une
plus haute notion de la divinité et d’'une morale positive. La,
ce n'est qu’'avec un travail acharné et persévérant ue l'agri-
culture pouvait arracher & la terre ses produits naturels. Les
gorges des montagnes nourrissaient des bétes sauvages contre
lesquelles il fallait lutter sans cesse. Le combat pour I’existence
devait développer la force morale et ne point laisser de place
au quiétisme et & l’ascése, non plus qu’au despotisme d’une
caste sacerdotale. A l’actif Iranien la lutte pour l’existence ap-
parait comme le culte le plus digne de la divinité. Cette divinité
elle-méme, honorée par les actes de la volonté morale, ne peut
pas étre une adme inconsciente et sans volonté ; elle doit étre le
type parfait de la volonté morale, dans lequel ’homme recon-
nait son origine et son but.

(e fut dans le treizieme siécle avant J.-C., peu de temps apres
la réorganisation politique et sociale de I’'Iran par d’habiles sou-
verains, que s’accomplit une réformation de ’ancienne religion
de la nature. Le génie religieux quila provoqua et la dirigea fut
le Bactrien Zoroastre (Zarathustra). Attaquant I’esprit de men-
songe qul animait les prétres du feu, il se présente au peuple
comme le porteur des révélations du seul vrai Dieu. Le recueil
de doctrines et de priéres connu sous le nom de Zendavestu
est, pour la plus grande partie de son contenu, I’expression de



52 OTTO PFLEIDERER.

la pensée du réformateur. Ce sont de simples sentences, mais
d’un grand spiritualisme, surpassant en élévation tout ce que
nous avons trouveé jusqu’a présent sur le sol du paganisme. Les
dieux bienfaisants et les démons qui dans la religion de la na-
ture entrent en lutte les uns avec les autres, sont ramenes par
Zoroastre & deux principes supérieurs, Ahuramazda (Ormuzd =
le sage seigneur) et Angramainju (Ahriman = 'esprit du mal).
Mais si déja dans la religion de la nature les puissances bien-
faisantes avaient seules les attributs de la divinité, dans le zo-
roastrisme le premier des deux principes est également le seul
Dieu véritable, le créateur et le maitre du monde. Le principe
hostile qui lui est opposé n’a sa raison d’étre que dans 'impuis-
sance oul ’on était de se rendre compte sans lui de I'existence
du mal moral et physique au sein de la création d’un Dieu tout
sage et tout bon. Mais de méme que dans la conception judéo-
chrétienne le caractére absolu de I’Eternel n’est pas atteint par
I'existence de Satan, quels que soient les dangers de son action
dans la création et le royaume de Dieu, ainsi les hommes pieux
de P'Iran pouvaient considérer Ahuramazda comme le Tout-
puissant qui dans le monde créé manifeste surtout sa supério-
rité en assurant au bienla victoire finale. La question de I’exis-
tence du mal dans le monde ne devait pas du reste étre résolue
théorétiquement, mais trouver sa solution dans la morale pra-
tique. (lest par I'histoire des hommes, leur volonté et leurs
actions, que se démonltrent les perfections du Créateur. La vie
morale est placée par Zoroastre sous le point de vue d’'un ser-
vice rendu & Dieu; elle devient un moyen pour 'accomplisse-
ment du but divin du monde. L’homme ne s’anéantit pas dans
le divin comme chez les Indous; il ne tempeére pas seulement
sa liberté naturelle par le frein de la culture sociale ; mais il se
consacre librement au service du but divin. La volonté parfaite,
qui est la cause surnaturelle du monde, est aussi la loi absolue
et le but de la volonté humaine. Un tel principe moral nous
éléve bien au-dessus de la religion de la nature.

Toutefois, malgré cette élévation apparente du sentiment re-
ligieux, la réformation opérée par Zoroastre n’a pas produit
historiquement les fruits que l’on aurait pu en attendre. Cela



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 53

s’explique par le fait qu’elle n’a pas été radicale dans son prin-
cipe, mais que le réformateur s’est contenté en somme d’un
compromis prudent entre les éléments anciens et nouveaux.
Tous les dieux de la religion naturelle sont conservés bien
que leur puissance soit subordonnée aux deux principes su-
périeurs. Cet éclectisme religieux amene des contradictions im-
possibles & résoudre; on ne sait pas trop comment, par
exemple, Haoma (le Soma des Indous), destiné & chasser les
mauvais esprits, peut se concilier avec le culte intérieur et la
vertu morale « d’un pur sentiment, d’une parole vraie et d’'une
bonne action. » Le développement et la systématisation de la
religion de Zoroastre qui s’opéra dans les écoles des prétres ne
firent quedévelopper ses inconséquences. Le ciel d’Ahuramazda
se peuple d’une foule de personnifications abstraites auxquelles
le Zendavesta joint les esprits des ancétres (Fravashis) et op-
pose autant de démons des ténébres et de la mort [Daewas et
Drucks). Les deux royaumes d’Ahura et d’Abriman doivent étre
absolument séparés pendant une période de 3000 ans, a la suite
de laquelle Ahura, prévoyant la lutte future, se créa un rempart
dans le monde de la matigre. Un homme et un taureau ont été
les premieres créatures ; 'humanité est sortie de la terre fé-
condée par la semence de’homme primitif. L’état de pureté et
de paix nm’a duré qu’un temps trés court, car bientot le dieu
du mal et les esprits & son service disputent & Ahura la posses-
sion des hommes et des étres créés. Toute la création se par-
tage entre leurs deux influences. Toutefois la victoire finale doit
appartenir a la puissance du bien. Aprés un cycle de 3000 ans,
pendant lequel Ahriman obtient ’avantage et qui se termine &
la venue de Zoroastre, commence la seconde partie de I’histoire
du monde pendant laquelle il tend & son accomplissement et
ou les Daewas perdent de plus en plus de leur puissance jus-
qu’'a une catastrophe finale qui doit engloutir par le feu tout ce
qui est impur.

La morale qui résulte de ces prémisses doctrinales est trés
simple. L’homme, placé au milieu des deux royaumes, a pour
tache d’avancer par son activité le régne d’Ormuzd et de ré-
sister aux efforts d’Ahriman. Il doit se garder de toute souillure



54 OTTO PFLEIDERER.

morale et paysique et accélérer le regne du bien par le défri-
chement et la culture du sol, I’élevage du bétail, la destruction
des animaux nuisibles et les soins de la famille.

S1 haut que 'on doive placer la religion de Zoroastre, elle ne
pouvait pas plus que les autres religions paiennes déterminer
un progres religieux reel dans I’histoire de I'humanité. Il lui
manquait aussil’une des premieéres conditions de la productivite,
la concentration religieuse. Pour les Ariens tout est exclusive-
ment dirigé vers le monde, sa formation et sa connaissance par
Iart et la science. La vie intérieure d’un sentiment dirige vers
Dieu fut le partage des Sémites ; ¢’est aussi dans deux de leurs
plus jeunes tribus, les Hébreux et les Arabes, que se trouvent
les plus hautes formes religieuses.

[A suivie.)
AD. CORREVON.



	La religion, son essence et son histoire [suite]

