
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Programme de la dogmatique protestante au XIXe siècle

Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

Kapitel: III: La sainte écriture

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 599

nés ou juives, sur ce qui est vrai et saint? Or ce n'est qu'au
contact de la révélation que peut s'éveiller en nous le sens du
vrai, du saint et l'amour pour eux. En proportion où la révélation

réveille nos besoins religieux nous acquérons aussi
conscience de sa divinité.

III

LA SAINTE ECRITURE.

La révélation devant préparer historiquement la rédemption
et devenir historique, ne peut être un simple météore ; il faut
qu'elle devienne d'abord et qu'elle se fixe ensuite au moyen
d'un document authentique. Hors de ces conditions-là la
révélation ne saurait atteindre son but. Il faut de plus que dès son

apparilion elle soit bien comprise pour l'essentiel. Nous ne
disons pas d'une manière absolue, pure et complète, car
l'humanité pécheresse à laquelle elle est destinée ne peut s'élever
là que lentement, péniblement, graduellement. C'est un nouvel

argument en faveur d'un document authentique qui permette
de contempler les détails dans l'ensemble, et qui nous fasse

autant que possible vivre dans le milieu oit la révélation a

primitivement pris naissance. Il faut qu'elle produise sur tout
notre être, intelligence, volonté, les mêmes impressions qu'elle
a produites sur ceux qui l'ont reçue pour la première fois. Tout
cela ne peut avoir lieu qu'au moyen d'un document qui soit
lui-même partie intégrante des faits qu'il relate; qui nous fasse

sentir de toutes parts les saintes et vivifiantes influences d'un
monde supérieur où régnent les puissances surnaturelles, la

présence immédiate de Dieu et du ciel. Comme il s'agit non

d'enseignement religieux ou de dogmes, mais de piété
chrétienne, il faut que nous vivions et respirions dans le milieu où

elle a pris naissance. C'est à ces divers besoins que la sainte

Ecriture est appelée à répondre. Sa mission lui confère la plus
haute position et la plus grande importance d'abord après la

révélation, avec laquelle, comme nous l'avons déjà vu, il im-



600 R. ROTHE.

porte toutefois beaucoup de ne pas la confondre. Cette position
place la Bible infiniment plus haut que si on en faisait un
manuel d'enseignement, un code religieux rédigé sous les yeux
de l'autorité divine.

Le besoin de rétablir le christianisme primitif, de le distinguer

de la tradition aurait dû conduire les réformateurs à voir
dans la Bible, avant tout, un document historique, le seul document

authentique de la révélation. On ne peut pas dire que
ces idées leur aient été étrangères, mais au XVIe siècle on
n'était pas généralement porté à considérer les questions
religieuses sous le point de vue historique. Le protestantisme
primitif distingue, il est vrai, entre la Parole de Dieu et la
sainte Ecriture (voir Heppe, Dogmatik des deutschen Protestantismus

im 16. Jahrhundert, pag. 251), mais cela ne tire pas à

conséquence, parce que d'autre part on voit dans l'Ecriture
l'expression adéquate et absolue de la Parole de Dieu. Il ne leur
vient jamais à l'esprit de se demander si la Bible ne renfermerait

peut-être pas des éléments accessoires qui n'auraient pas
droit à être considérés comme Parole de Dieu.

Le seul fait qui leur importe dans cette distinction c'est de

pouvoir présenter comme Parole de Dieu l'Evangile prêché
conformément à l'Ecriture. On méconnaît ici entièrement la

nature de la révélation ; la Bible est présentée sous un faux

jour ; on exagère la valeur de l'élément doctrinal ; on méconnaît

que la révélation est, en tout premier lieu, un ensemble de faits

historiques, une histoire surnaturelle, continue, dans la trame
de l'histoire naturelle. La Bible cesse d'être un document
historique, pour devenir un manuel d'enseignement religieux ;

le document sacré devient un code sacré ; aussi, tout en
protestant en principe, on est de fait ramené au légalisme. Peu à

peu la distinction entre la Parole de Dieu et l'Ecriture, dont
on n'avait pas saisi les conséquences, fut oubliée et on en

vint, d'un accord unanime, à formuler ainsi leurs rapports :

scripturam proprie Dei verbum esse.

Telle était la conséquence logique, inévitable, à laquelle on

ne pouvait manquer d'aboutir dès qu'on voyait dans la
révélation éminemment une communication d'idées, de doctrines.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 601

La Bible devient alors l'expression verbale des pensées divines ;

ce n'est que lorsqu'elle est écrite que la Parole acquiert la
fermeté désirable; le contenu et la forme du langage se tiennent
d'une façon indissoluble ; conséquemment l'activité révélatrice
de Dieu doit avoir nécessairement porté sur le fait de la mise

par écrit : en un mot la révélation divine s'accomplit par la

composition surnaturelle d'un livre dans lequel Dieu
s'explique sur son essence et sur sa volonté.

C'est assez dire que la doctrine orthodoxe donne la sainte
Ecriture pour la Parole de Dieu parce qu'elle la tient pour
inspirée de Dieu. Tout son point de vue lui fait éprouver le
besoin d'avoir une somme de connaissances dont l'exactitude
absolue et l'infaillibilité soient garanties par son origine. Sans

une autorité divine extérieure, préservant de toute erreur, il
n'y a point d'assurance ferme dans les matières religieuses :

nous devenons la proie du doute et du désespoir. La Bible
étant confondue avec la révélation pour en faire un manuel
religieux infaillible dont on a besoin bien qu'elle s'y prête si

peu, on déclare qu'elle vient absolument de Dieu ; qu'elle est

infaillible dans le sens le plus élendu du mot. Pour la faire
venir exclusivement de Dieu, on est amené à exclure pour sa

formation le concours de toute causalité humaine qui ne
manquerait pas de rendre possible l'introduction d'un élément
d'erreur. Et comme il est cependant évident que la Bible a été

écrite par des mains humaines, il faut que l'homme soit réduit
à n'avoir été exclusivement que la main de Dieu, mais du reste

entièrement improductif quant au contenu qu'il a servi à

écrire.
Voilà ce que l'ancienne théologie entendait par inspiration.

Dieu lui-même était conçu comm.; auctor primarias de la Bible ;

les homines devenaient de simples instruments mécaniques
de l'activité du Saint-Esprit. Au fond les aaclores secundarii ne

sont pas les vrais auteurs ; ils ne sont que des scribes, des

plumes dont se sert le seul véritable auteur, le Saint-Esprit.
Et ils se sont prêtés à tout cela non pas clans un état extatique,
mais calmes, le sachant et le voulant. Ils n'ont été actifs ni

pour le fond, ni pour la forme à lui donner, mais pour le simple



602 R. ROTHE.

travail de l'écriture: ils ont été exclusivement passifs, comme le
secrétaire écrivant sous la dictée d'un autre. Peu importe qu'ils
aient ou non compris ce qu'ils écrivaient ; car ces paroles leur ont
été inspirées, non pas ad sciendum, mais ad scribendnm. Il va sans
dire que tout leur a été inspiré, qu'ils le sussent ou non
d'ailleurs, car des hommes écrivant sous la dictée ne peuvent faire
des distinctions de ce genre. Comme la pensée ne saurait être

conçue séparée des mots appropriés pour la rendre, cette
inspiration a dû être verbale. Or, comme une bonne dictée ne peut
se faire sans une bonne ponctuation, les points voyelles du
texte hébreu ne doivent pas seuls être inspirés, mais encore les

signes de ponctuation. Malheureusement pour la théorie que
ces diverses exigences, d'ailleurs parfaitement logiques, font
éclater de toutes parts, il ne nous a pas été conservé une
ponctuation authentique du texte sacré.

L'accord est ici parfait entre les luthériens et les réformés.
On ne saurait en être surpris, puisque cette théorie est
l'inévitable conséquence du point de vue fondamental commun à

toute l'ancienne théologie. Quant aux différences de style et
autres qui sont telles qu'un même objet est présenté différemment

par divers auteurs, on déclare, en dépit de toute analogie,

que celui qui dictait s'est accommodé au style et au caractère

de son secrétaire. Cette théorie est toute d'une pièce.
Quand on prétend réduire l'inspiration à une simple assistance,

ou en admettre des degrés divers, on ne modifie pas la conception,

on la change du tout au tout.
Une pareilleBible doit nécessairement être infaillible en tout

et partout : il ne reste qu'à mettre sur le compte de
l'accommodation les imperfections du grec du Nouveau-Testament,
quand on n'a pas le courage avec Hollaz de les nier.

La Bible devient un moyen de grâce non pas seulement
naturel, mais encore surnaturel. Elle possède une efficace

intrinsèque, inhérente, essentielle, indépendante du bon usage

qu'on en fait et des dispositions morales de ceux sur lesquels
elle agit. C'est que le Saint-Esprit qui l'a composée continue
d'être incarné en elle. C'est à tort, dit Hollaz, que la Bible est

rangée parmi les écritures, cum sit mens, consilium, sapientia Dei.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 603

On n'entreprend pas de démontrer toutes les qualités qu'on
attribue à la Bible : elle doit se légitimer elle-même comme
Parole de Dieu. Etant l'autorité suprême, elle ne saurait être
prouvée par rien. On en appelle donc au témoignageinterne du

Saint-Esprit dont quiconque entre en contact avec elle, dans
les conditions voulues, ne manque pas de faire l'expérience; le

témoignage du Saint-Esprit n'est autre que l'expérience immédiate

qu'on fait de l'efficace de la Sainte-Ecriture comme
surnaturelle.

Par une étrange inconséquence, ils n'en font pas moins
valoir les arguments rationnels ou critères (soit internes soit

externes), tirés de la crédibilité des témoins qui résulte de leur
bonne foi, de leur illumination, de leur caractère en général,
en vertu des miracles qui légitiment leur mission. Les théologiens,

argumentant ainsi, oublient leur théorie de l'inspiration :

qu'importent des qualités de ce genre? et comment des

écrivains, qui ne doivent avoir été que de simples copistes écrivant
sous dictée, les auraient-ils possédées?

Les anciens dogmaticiens ont été plus heureux, lorsque, tout
en admettant que les preuves rationnelles peuvent établir
l'origine divine de la Bible, ils distinguent cette foi humaine de

la foi divine, reposant sur le témoignage du Saint-Esprit et

communiquant la conversion personnelle et efficace. La
première est suffisante pour attirer l'attention des hommes et
les amener à faire l'expérience de la seconde, tout en servant à

dissiper les doutes des fidèles dans les heures de tentation.
Cette théorie de l'Ecriture forme un tout qui ne manque pas

de conséquence ; il ne peut être question de la tempérer ou de

la modifier, c'est à prendre ou à laisser; tout compromis est

impossible : sit ut est aut non sit.
Ce dernier argument, tiré du témoignage du Saint-Esprit,

qu'on invoque en faveur non-seulement du contenu, mais de

la forme de l'Ecriture, montre bien que les anciens théologiens

ont puisé cette doctrine à une source religieuse. Du

moment où l'autorité de la Bible serait prouvée par autre chose

que par elle-même, par la raison et par l'Eglise, cette autre
chose lui deviendrait supérieure. Aussi est-ce là l'argument



604 R. ROTHE.

éminemment protestant qui laisse aux laïques et aux simples la

pleine indépendance à laquelle ils ont droit. C'est bien ainsi

que l'Ecriture elle-même entend se légitimer à nos consciences

(1 Cor. II, 4, comp. 1 Thés. II, 13 ; Actes XVI, 14; Jean. VIII, 47.)
C'est la Parole de Dieu elle-même qui doit éveiller en nous le

sens nouveau au moyen duquel nous pourrons nous convaincre
de sa divinité. Nous ne nous assurons de la divinité de la Bible
qu'à proportion où notre foi progresse et dans la mesure où
elle le fait. La foi en Christ se développant en nous par le moyen
de la Bible, moyen particulièrement approprié à la chose, nous
concluons à son caractère divin. Quand la foi et la vie de Christ se

développent en nous, nous remarquons immédiatement qu'elles
sont les mêmes que l'Ecriture nous présente ; avec cette
différence cependant que celles de l'Ecriture sont plus primitives ;

qu'elles s'y présentent dans leur pureté, vigueur, plénitude et
beauté premières ; tandis que chez nous elles sont dérivées, à

plusieurs égards, fâcheusement affectées par le développement
historique, et en outre impuissantes et défectueuses. Ce dernier
sentiment se confirme pleinement quand nous voyons par
expérience que la vie chrétienne qui est en nous se trouve à tous
égards fortifiée par celle qui se trouve dans l'Ecriture; de sorte

que nous voyons en celle-ci un organe particulièrement puissant

dece principe divin auquel nous nous sentons redevables
de notre vie nouvelle. C'est bien par cette voie-là que les
réformateurs en sont venus à placer une confiance religieuse
absolue en l'Ecriture. Bien qu'ils crussent àpriori à sa divinité,
comme toute la chrétienté de cette époque, ce n'est qu'après
être parvenus à leur foi nouvelle en Christ qu'ils arrivèrent à

cette confiance complète, absolue en la Parole de Dieu, que nous,
protestants évangéliques, considérons comme la seule vraie.
Schleiermacher a donc parfaitement raison de dire qu'on va de

Christ à l'Ecriture, et non pas de l'Ecriture à Christ. Il faut
toutefois ajouter — et il n'y consentirait pas — que la foi en

Christ ne pourrait pas s'accuser dans toute sa vérité, si le
fidèle n'était pas certain de la divinité de l'Ecriture. La parole
de Dieu se légitime aux yeux de ceux qui sont aptes à la recevoir

dans la mesure où ils sont, par ce moyen, élevés à une



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 605

vie supérieure. C'est là la pierre angulaire de la foi protestante.

Strauss prétend au contraire que c'est le talon d'Achille. Ce

sont d'abord les fanatiques qui s'autorisent du fait que
l'illumination intérieure du Saint-Esprit prouve seule l'autorité de la

Bible, pour la placer plus haut qu'elle ; puis les rationalistes
demandent à leur tour qu'est-ce qui garantit que ce témoignage
intérieur procède bien du Saint-Esprit?

Mais qui ne sait que la manifestation, la déclaration du Saint-
Esprit sur l'Ecriture est attachée à elle et placée essentiellement

sous sa dépendance? Quant au second argument, Strauss
oublie que la vie chrétienne est quelque chose de spécifiquement

nouveau et se légitimant clairement comme telle au

cœur de celui chez qui elle naît. Cet homme sent que l'Esprit
qui lui rend témoignage ne procède pas de lui ; il sait d'une
façon parfaitement certaine d'où il vient, aussi sûrement qu'il
est convaincu d'être devenu un nouvel homme en Christ; il
sent d'une façon immédiate que c'est l'Esprit de Dieu, puisque
sa vie nouvelle consiste justement en ceci, qu'il se trouve en
communion avec Dieu. Dans un cas pas plus que dans l'autre
il n'a besoin d'une démonstration préalable. L'homme guéri,
ou du moins en voie de guérison, aura-t-il donc encore
besoin qu'on lui démontre qu'il n'est plus malade? Le divin se

légitime immédiatement comme tel à celui qui le reçoit. La vie

divine, effective, est parfaitement sûre de sa vérité et de sa

réalité.
Mais l'excellence de cet argument, qui demeure aussi

longtemps que la Bible est en position de se légitimer comme
divine, ne doit pas nous faire oublier la faiblesse des autres

preuves avancées par l'ancienne théologie.
Nous accordons sans peine que la confusion entre la Parole

de Dieu et l'Ecriture, la doctrine de l'inspiration et de l'infaillibilité

ne sont pas des subtilités scholastiques. Elle ont une base

et une occasion religieuses. Ainsi qu'il convient pour les

dogmes, elles reposent sur une vraie expérience chrétienne
dont elles veulent être la formule scientifique; mais s'il est

toujours difficile de formuler ainsi son expérience, ce devait

c. R. 1871. »9



606 R. ROTHE.

être particulièrement le cas sur ce point-là pour les hommes
du XVIe siècle.

Plus on respectera la Bible, plus on sentira le besoin d'examiner

consciencieusement ce qu'elle enseigne elle-même sur
ces points. Car ce serait une étrange manière de la respecter
que de prétendre en faire ce qu'elle n'est pas, et de lui accorder
une autorité à laquelle elle n'aspirerait nullement. Les hommes
qui professent s'incliner sérieusement devant la Bible doivent
la prendre réellement telle qu'elle est, et renoncer à en faire
ce qu'elle devrait être pour répondre à de prétendus besoins.

Que celui qui ne la trouve ni assez sainte ni assez divine telle
qu'elle est, avoue du moins qu'il ne se laisse pas guider
palelle, quand il se forme ses notions de divinité et de sainteté.
Persister dans une opinion préconçue sur la Bible et cela en

dépit de son propre témoignage, c'est tout simplement lui désobéir.

Il est vrai qu'on prétend faire tout cela pour sa plus
grande gloire Mais quoique cette prétention sonne bien, on
n'aboutit ainsi qu'à abaisser la Bible, quand on veut en faire
autre chose que ce qu'elle est en réalité. Plus la Bible est réellement

divine, plus nous la gâtons par nos prétendus ornements
dont elle n'a que faire, plus nous affaiblissons l'influence salutaire

qu'elle est appelée à exercer sur nous. Et puis, que de

préjugés légitimes on suscite contre elle en lui attribuant des

qualités et des buts auxquels elle ne prétend pas On peut lui
appliquer ce qui est vrai de toutes les choses grandes et élevées:
c'est qu'elle a plus à craindre de ses amis que de ses adversaires.

Mais voilà justement le malheur On fait très peu d'usage
de la Bible, en vue du but auquel elle est destinée, pour
l'employer d'autant plus à d'autres, en vue desquelles elle ne

nous est pas donnée. N'y a-t-il pas lieu d'être surpris de voir
des hommes s'appuyant sur la doctrine traditionnelle, criant
bien haut que la Bible est inspirée et infaillible, et répudiant
comme incrédulité toute critique des enseignements scriptu-
raires, laisser de côté le problème et n'éprouver aucun besoin

d'apprendre de l'Ecriture elle-même ce qu'il faut penser sur son

compte; tandis qu'ils supposent, comme allant sans dire, qu'elle
partage sur elle-même la théorie qu'ils s'efforcent de lui im-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 607

poser, au nom de leur dogmatique? Il m'est de toute impossibilité

de reconnaître là l'attitude de gens croyant à la Bible.
Ce qui doit déjà rendre suspecte l'identification de la Parole

de Dieu et de la sainte Ecriture, c'est qu'elle repose, comme
nous l'avons vu, sur une notion fausse de la révélation. Dans

l'Ancien Testament, le mot Parole de Dieu ne désigne pas
seulement les paroles de Dieu, au sens propre, qu'il a adressées à

ses prophètes ou à d'autres, mais aussi l'enseignement révélé

en général, dans le sens le plus étendu des mots, commandements,

promesses, menaces, pour autant que ces moyens
révélateurs nous sont annoncés d'après la volonté de Dieu. Comme

les révélations furent de bonne heure écrites, les livres qui les

contenaient furent aussi appelés Parole de Dieu. Lorsque la

prophétie eut cessé en Israël, on fut tout naturellement conduit
à regarder les livres canoniques comme l'expression directe de

la Parole de Dieu et l'identification entre les deux s'accomplit.
Cette manière de voir fut tout naturellement admise par les

premiers chrétiens : pour les apôtres, l'Ecriture de l'Ancien
Testament est aussi la Parole de Dieu.

Toutefois ce n'est pas à titre d'Ecriture que l'Ancien Testament

leur apparaissait ainsi, mais parce qu'ils y voyaient la

tradition de ce que Dieu avait fait connaître aux hommes par la

révélation. (Héb. V, 12; Rom. X, 17.)Dans l'économie nouvelle,
le mot parole désigne aussi, en tout premier lieu, ce que Jésus

avait reçu de son Père, la prédication évangélique, dans sa

bouche et dans celle de ses apôtres. La Parole de Dieu écrite
de l'Ancien Testament et le souvenir vivant de Christ conservé
dans la mémoire sont désignés par les mêmes termes (Eph.
VI, 17.) Il était inévitable que dès que la prédication évangélique

et apostolique serait documentée et écrite, elle portât
le même nom.

Il est donc scripturaire de soutenir que la Bible est Parole
de Dieu à condition toutefois qu'on entende par là la même

chose que la Bible elle-même, savoir la publication faite par la

révélation et la prédication au nom de Dieu. Mais tout cela est

bien différent de ce qu'entend par là l'ancienne théologie quand
elle a en vue une parole dictée miraculeusement par Dieu. Pris



608 R. ROTHE.

dans un sens scripturaire le mot Parole de Dieu paraîtra
admirablement approprié au simple fidèle pour désigner ce que
la Bible est pour lui, car elle lui fait bien l'impression d'un
livre dans lequel Dieu lui parle. Prend-il au contraire le terme
Parole de Dieu dans son sens théologique, il s'aperçoit incontinent

qu'il se met en contradiction avec l'état réel du
volume.

La théologie évangélique ne tarda pas à s'apercevoir de la

chose ; on remarqua en effet dans la sainte Ecriture bien des

choses qui ne pouvaient pas être Parole de Dieu au sens

dogmatique du terme. Que faire alors? Au lieu de revoir et de

réformer la notion qu'on s'était faite de la Parole de Dieu, on
réduisit le nombre des choses qui en faisaient partie. On se décida
à distinguer entre la Parole de Dieu et la sainte Ecriture non

pas dans ce sens que la première dût être le contenu et la

seconde ia forme parfaitement adéquate, mais dans le contenu
même de l'Ecriture on distingua deux espèces d'éléments dont
un seul devait être la Parole de Dieu à l'exclusion de l'autre.
On finit par réserver le nom de Parole de Dieu pour le contenu
religieux et on déclara que la Bible contient la Parole de Dieu
mais n'est pas la Parole de Dieu.

C'est là un renversement et non pas une simple modification
de l'ancienne doctrine. L'Ecriture est mise sur le même pied
que tout autre bon livre dont elle ne se distingue plus que par
une question de plus ou de moins. La base de la distinction esl
de plus incertaine, car qui tracera les limites dans la Bible
entre le contenu religieux et le reste Schenkel prétend parer
à ces difficultés en réunissant les deux formules : la Bible est
la Parole de Dieu, et la Parole de Dieu est contenue dans
l'Ecriture ; il appartiendrait à l'exégèse de déterminer ce qui fait
réellement partie de la révélation de ce qui lui est étranger. De

sorte que tout reviendrait à une appréciation des divers détails
de la Bible par l'ensemble. Mais ce n'est pas là ce qu'entendent
les théologiens qui distinguent entre la Parole de Dieu et l'Ecriture.

Par Parole de Dieu on ne désigne pas un certain contenu
de pensées pris en lui-même, mais un certain contenu de pensées

exprimé par une forme de langage déterminée, rendu en



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 609

paroles. Ceux qui font cette distinction ne prétendent pas non
plus que la séparation doive s'effectuer en effaçant à la lettre
certaines citations isolées de la Bible.

On n'aboutit donc pas avec cette distinction entre la Parole
de Dieu et l'Ecriture ; il faut y renoncer. D'abord elle favorise
l'idée que le contenu spécialement divin de la Bible consisterait
surtout dans son contenu et non dans sa forme : au fond, c'est
bien cette idée-là qui a servi de point de départ à cette distinction.

Or chaque chrétien sait par expérience qu'il n'en est pas
ainsi. Ce qui le frappe surtout en lisant la Bible, c'est que les

vérités chrétiennes, qui lui sont connues depuis longtemps, lu
apparaissent dans ce livre sous une forme si primitive et si
naturelle si vivante si pure et si majestueuse, que, plongé en

quelque sorte dans une lumière céleste, il se sent immédiatement

convaincu de la vérité et se livre à elle sans réserve.
Ensuite cette distinction entre la Parole de Dieu et l'Ecriture
est provenue de l'ancienne erreur fondamentale qui voit dans

la révélation la communication immédiate d'une doctrine

religieuse formulée. Cette distinction part sans contredit d'une
idée fort juste, le besoin de ne pas confondre la révélation et
la sainte Ecriture. Mais comme par la première on entend la

promulgation immédiate de certains dogmes déterminés, on ne
réussit pas à effectuer la distinction.

Tout s'explique et s'éclaircit, au contraire, dès qu'au terme :

Parole de Dieu, nous substituons celui-ci : révélation divine. La

Bible devient alors tout simplement le document de la révélation.

Elle est sans contredit dans un rapport très étroit avec la

révélation sans toutefois se confondre avec elle. Il importe à

la théologie moderne de faire disparaître l'identification de la

révélation et de la Bible, pour cela elle doit se garder par dessus

tout de voir dans la Bible la Parole de Dieu dans un sens

quelconque. Dans l'intérêt de la clarté, il serait bon de renoncer,

une fois pour toutes, à cette expression : Parole de Dieu.

et de s'en tenir aux termes : révélation, Ecriture-Sainte. Le

mot Parole de Dieu doit être réservé pour désigner la connaissance

religieuse universelle exprimée en paroles, c'est-à-dire

identique chez tous ceux qui ont des connaissances religieuses,



610 R. ROTHE.

parce qu'elle est objectivement adéquate et par conséquent
valable pour tous.

Pour savoir ce que la sainte Ecriture enseigne sur son
inspiration, il faut distinguer en tout premier lieu les deux
Testaments.

Nulle part l'Ancien Testament ne se donne pour inspiré et

surtout pas à la manière de l'ancienne dogmatique. Il y est
encore moins question de l'inspiration des écrits qui nous ont été

conservés. Du reste l'Ancien Testament ne présente comme
faisant partie de la révélation que la loi et certains oracles

prophétiques. Ce n'est que chez les Juifs contemporains de

Jésus-Christ qu'on trouve une notion de l'inspiration de l'Ancien

Testament assez semblable à celle que nos théologiens
adoptèrent plus tard.

Jésus considère l'ancienne alliance comme une révélation :

c'est sous son influence qu'il a été élevé ; il la cite fort souvent,
mais avec liberté, en s'attachant plutôt aux idées fondamentales

qu'aux détails, sans viser à dégager la vérité objective
comme le ferait un commentateur ayant recours aux procédés

scientifiques. Le Seigneur ne fait pas de l'exégèse proprement
dite mais relevant certaines grandes idées, il s'en sert pour
éclairer certaines questions qui étaient encore obscures pour
les scribes, ses contemporains. Il ne touche pas aux questions
critiques, et méprisant fortement le sens convenu et traditionnel,

il s'attache à la signification réelle sans prétendre savoir
des choses qui ne rentraient pas dans sa mission et en éludant
toutes les questions curieuses.

Jésus sait que sa révélation est supérieure (Jean VII, 19, 22 ;

X, 3; Math. XIX, 8, 23, 38; Jean V, 45) à celle de l'Ancien
Testament, tout en reconnaissant l'autorité des écrits sacrés,

sans la faire jamais dépendre de l'inspiration. Quand il dit que

pas un iota ne passera il s'agit non pas des écrits mais de la

loi. (Math. V, 18.) Il reconnaît, sans doute, que David et les

prophètes ont été inspirés (Math. XXII, 43), mais il ne
s'explique pas sur le mode de cette inspiration, pas plus qu'il ne

la réclame pour leurs écrits. On peut même conclure qu'il ne

partageait pas les idées de ses contemporains sur l'inspiration.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. till
du fait qu'il leur reproche souvent leur manière de concevoir

l'Ecriture et de s'en servir, qui les empêche de la com -

prendre.
Ne s'étant pas prononcé sur la question de l'inspiration,

Jésus n'avait pu donner à ses apôtres des instructions à ce sujet.
Aussi partagent-ils les idées courantes des Juifs ; il n'y a entre
eux que la différence entre l'esprit de la Nouvelle Alliance et
celui de l'Ancienne. Sans avoir la même rigueur que la théorie
de nos anciens théologiens sur l'inspiration de l'Ancien Testament

celle des apôtres est analogue à la leur. La seconde

épître de Pierre (I, 21) présente même l'inspiration comme un
état psychologique éminemment passif. Sans le dire nulle part
expressément, les auteurs du Nouveau Testament paraissent
avoir étendu l'inspiration aux écrits.

Quelle est la portée dogmatique de ce fait Il tient de très
près à un autre : l'exégèse fort particulière que les écrivains
apostoliques font des textes de l'Ancien Testament. Or, comme
l'amour de la vérité doit passer avant l'autorité de la dogmatique

et de l'église, il n'est pas permis de considérer l'exégèse
des écrivains apostoliques comme faisant loi. Ils prennent avec
ie texte des libertés qu'aucun exégète ne se permettrait
aujourd'hui; tout en admettant l'inspiration, ils ont des allures
fort libres. Non-seulement ils citent de mémoire, ce qui peut
parfois tirer à conséquence (Mich. V, 1 ; Math. II, 6), mais ils

allèguent la traduction souvent fautive des Septante; c'est surtout

le cas de l'épitre aux Hébreux; et quand ils citent le texte

original, ils en donnent souvent une explication fautive, soit

qu'ils l'empruntent aux écoles juives, soit qu'elle vienne
d'eux-mêmes. (Esa. LUI, 4; Math. VIII, 17; 1 Pier. II, 24.)
Saint Paul, suivant les circonstances, donne même deux
interprétations différentes du même texte. (Gen. XIII, 15; Rom. IV,
16,18; Gai. III, 16.) Pour tout dire, en un mot, il leur arrive
très souvent de mettre leurs propres pensées dans le texte de

l'Ancien Testament.
Les Juifs contemporains du Seigneur n'étaient nullement

clans les conditions voulues pour comprendre l'Ancien Testament

et particulièrement les prophètes. Ils n'avaient pas les



612 R. ROTHE.

règles herméneutiques indispensables pour une exégèse

objective. Les premiers chrétiens n'étaient pas mieux partagés.
Et toutefois ils étaient encore plus tenus que les Juifs de

comprendre l'Ancien Testament : puis qu'ils voyaient en Jésus

de Nazareth celui qui avait réalisé les promesses faites aux

pères, ils devaient légitimer leur foi. Que faire en présence
d'une tâche devant laquelle ils ne pouvaient reculer, bien qu'ils
fussent à tous égards impropresBà l'entreprendre Hors d'état
de bien interpréter la prophétie de l'Ancien Testament, il fallut
s'adresser à la divination. On eut donc recours à la méthode

exégétique des Juifs contemporains, tout en la mettant au
service d'un esprit différent. La distinction entre la vraie explication

et l'application leur échappe ; ils n'aperçoivent pas non
plus celle qui existe entre la prophétie proprement dite et le

simple parallélisme historique. Tel passage de l'Ancien Testament

rappelle immédiatement et involontairement telle donnée

évangélique et vice versa ; ils cherchent dans la Bible leurs
idées chrétiennes, et partout où ils les trouvent, ils voient une
prophétie. Ils cherchent dans leurs idées chrétiennes le

moyen de s'expliquer tout ce qui dans l'Ancien Testament leur
a paru jusqu'à présent énigmatique. Le rapport typique
incontestable entre les deux alliances fut la source inépuisable d'une
foule d'interprétations sans valeur objective. Au fait, les
écrivains du Nouveau Testament n'ont jamais cherché dans l'Ancien

des preuves proprement dites de leurs convictions
chrétiennes; ils y trouvent simplement de nombreux échos de

leurs convictions arrêtées qui reçoivent de cette circonstance
une confirmation nouvelle. Evidemment la porte était large
ouverte à tous les écarts de la subjectivité, et cela d'autant plus
aisément que leurs idées sur l'inspiration surnaturelle du code
sacré ne leur permettaient pas de le considérer sous le point
de vue historique. En face d'un pareil livre, l'interprétation
spirituelle devait leur apparaître comme la seule bonne, c'est-
à-dire l'interprétation de ces objets auxquels s'attache tout
spécialement l'intérêt religieux, au moyen d'une divination
éclairée par des charismes. Or, pour les premiers chrétiens,
tout l'intérêt religieux se concentrait sur les événements de la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 613

vie du Sauveur et sur les espérances du futur accomplissement
glorieux de son règne. Ils mettaient en rapport avec ces pensées

l'Ancien Testament tout entier et surtout les passages les

plus obscurs. Ils étaient pleinement convaincus que chaque
parole de l'Ancien Testament leur était expressément et
directement adressée par Dieu lui-même. Et dans ce que cette
parole semblait leur dire, ils trouvaient, à n'en pas douter, le sens

propre qu'elle avait primitivement en vue. Saint Paullui-même
exprime clairement cette conviction comme un enseignement.
(Rom XV, 4; IV, 23, 24; 1 Cor. IX, 10; X, 11.) Les écrits de

l'Ancien Testament avaient cessé d'être un texte; ils étaient
devenus un simple motif, un prétexte pour la formation d'idées

en rapport avec l'économie évangélique. Comment en aurait-il
été autrement, puisqu'il était de foi que les prophètes avaient

écrit, non pas pour leurs contemporains, mais pour les
chrétiens? (1 Pier. I, 12.) Ajoutons encore que les auteurs du Nouveau

Testament citaient de mémoire sans avoir égard au
contexte. De plus, il y avait dans l'Ancien Testament bien des

choses qui choquaient l'esprit nouveau. Que faire alors,
puisqu'ils partaient de l'hypothèse que ces livres inspirés de Dieu ne

pouvaient absolument pas se trouver en désaccord avec la
vérité suprême, la vérité évangélique? C'est ainsi que s'ouvrit
abondante la source de l'interprétation allégorique à laquelle
les hommes de toutes les religions ont largement puisé.

Tel est le genre d'interprétation auquel les écrivains de la
Nouvelle Alliance furent réduits, en partant de l'hypothèse de

l'inspiration surnaturelle des documents de l'Ancienne. Bien
loin d'être confirmée, l'hypothèse se trouve ainsi renversée par
les conséquences auxquelles elle a abouti.

Reste la question plus importante de l'inspiration du Nouveau

Testament. Il suffit d'avoir le moindre discernement
du Saint-Esprit pour avoir l'impression que s'il est dans ce

monde un livre inspiré au sens de 2 Tim. Ill, 16, 17, c'est
bien notre Nouveau Testament. Il suffit de le comparer avec
les produits de la littérature contemporaine du moment de la

composition, pour voir, à tous égards, la profonde différence.
Mais le Nouveau Testament se donne-t-il lui-même comme



614 R. ROTHE.

provenu de l'inspiration? On n'a guère qu'une preuve a priori ;
qui conclut a minore ad magis : l'Ancien étant inspiré, à plus
forte raison le Nouveau Testament, dont la révélation est beaucoup

plus claire, doit-il l'être aussi. Rien de plus faux, si on
entend dire par là que les écrivains du Nouveau Testament ont
fait plus de cas de leurs écrits que de ceux de l'Ancien. Une
telle prétention leur aurait paru blasphématoire. Si on veut
simplement dire que l'Ancien Testament étant inspiré, il faut
conclure que le Nouveau doit l'être aussi, nous savons, par tout
ce qui précède, que la base de ce raisonnement est fausse. On

évite de répondre directement à la question en insistant sur un
fait incontestable, sur l'inspiration des apôtres et sur les
promesses diverses que Jésus leur a faites à ce sujet. Toutefois la

promesse du Paraclet n'est pas faite aux apôtres seuls, mais
à tous les fidèles sans distinction ; et c'est bien aussi sur tous
les disciples qu'il descendit à la Pentecôte. Tous les membres
du concile de Jérusalem y ont également part. (Act. XV, 23.)
Enfin il n'est nulle part parlé de l'inspiration de leurs écrits ; il
n'est jamais dit qu'il leur ont été dictés par le Saint-Esprit. Le
Nouveau Testament ne sait rien d'une inspiration spéciale,
spécifiquement différente, comme le prétend l'orthodoxie, à

laquelle les écrivains sacrés auraient eu part pour composer
leurs écrits. D'abord l'idée a les plus étranges conséquences.
On ne comprendrait pas pourquoi les auteurs sacrés auraient
été animés d'un autre esprit, quand ils écrivaient telle lettre
peu importante, que quand ils prêchaient les grandes vérités
de l'Evangile qui devaient plus tard être enseignées dans leurs
écrits. Le seul livre qui réclame expressément pour lui l'inspiration,

c'est l'Apocalypse (I, 10; III, 6; XVII, 3; XIX, 10), à

laquelle les orthodoxes ont de tout temps eu beaucoup de peine
à l'accorder. Et encore l'Apocalypse réclame-t-elle cette
inspiration pour l'auteur recevant les visions prophétiques et non

pour l'écrivain les confiant à l'écriture.
En somme, on ne peut alléguer que deux passages. Dans le

premier (1 Tim. V, 18), le mot l'ouvrier est digne de son salaire,

paraît bien cité comme scripturaire. Or ce verset ne se trouve
nulle part cité dans l'Ancien Testament, tandis qu'il semble



PROGRAMME DE Lt DOGMATIQUE PROTESTANTE. 615

avoir été prononcé par Jésus. (Luc X 7 ; Math. X, 10.) L'auteur

a l'air de ranger l'Evangile de Luc dans l'Ecriture et de la

coordonner à l'ancien Testament; cela est d'autant plus
probable que la première partie du verset est bien empruntée à

l'Ancien Testament. (Deut. XXV, 4.)— Mais le mot, ainsi dit
l'Ecriture, peut tout aussi bien se rapporter à la première qu'à
la seconde partie du verset. — Quant au second passage (2
Pier. Ill, 15, 16), le reste des Ecritures, il peut sans doute
s'appliquer à autre chose qu'à l'Ancien Testament, toutefois cette
explication est loin d'être ia plus naturelle. Supposé que ce

passage plaçât les épîtres de Paul sur le même pied que les
écrits de l'Ancienne Alliance et les présentât conséquemment
comme inspirés, il faudrait se rappeler que cette épître est d'une
authenticité plus que douteuse et que ce passage contribue
puissamment à la rendre telle aux yeux de quiconque est au
courant de l'histoire du canon du Nouveau Testament. Dans

d'autres passages cités en faveur de l'inspiration verbale du
Nouveau Testament (Math. X, 19, 20 ; Marc XIII, 11 ; Luc XII,
11,12 ; XXI, 12-19 ; 1 Tim. IV, 1 ; 1 Cor. II, 13), il n'est nullement

question de l'inspiration des écrits.

Il est vrai que le Seigneur a promis le Saint-Esprit à ses

apôtres et cela en vue de leur mission. (Math. X, 1 ; Jean XIV,
16; XX, 21-23; Luc XXIV, 46-49; Act. I, 8.) Le langage de

l'apôtre saint Paul confirme la même manière de voir. (Act.

XIII, 2 ; XVI, 6-10, 14 ; Rom. XV, 19 ; 1 Cor. II, 4 ; 1 Thés. 1,

5.) Mais tout cela ne peut rien prouver en faveur de l'inspiration

des écrits que si on raisonne avec Gaussen dans l'hypothèse

que la mission des apôtres consistait principalement à

mettre par écrit l'histoire et la doctrine du Sauveur. Mais cette

hypothèse a beau être une conséquence parfaitement logique
du point de vue de l'ancienne théologie, qui confondait la
révélation et la Bible, elle n'en est pas moins insoutenable
historiquement ; Jésus n'a jamais ordonné à ses apôtres d'écrire ;

la plupart n'ont rien écrit, et pour ceux qui l'ont fait la prédication

passait avant tout. Paul, qui a le plus écrit de tous, ne

fait pas exception.
Pour tout lecteur impartial, la Bible se présente comme un



616 R. ROTHE.

recueil fait d'après les procédés historico-critiques de livres
obtenus par les procédés littéraires ordinaires. Rien ne recommande

la théorie dogmatique traditionnelle sur leur origine et
leur inspiration. Qui peut soutenir que les livres historiques
de l'Ancien Testament ont été dictés à leurs auteurs par le
Saint-Esprit, alors que le contenu se trouvait déjà dans la
tradition orale ou écrite Mais ils en réfèrent eux-mêmes à des

sources écrites! Et les livres poétiques? Dicte-t-on de la poésie?

S'imagine-t-on le Saint-Esprit dictant des proverbes qui
sont justement le produit de l'expérience des hommes? Quelle
monstruosité que de soutenir que le Saint-Esprit eût pu dicter
l'Ecclesiaste ou le Cantique des cantiques I Qui ne sait que les

derniers prophètes ont à bien des égards copié les premiers
— Pour ce qui est du Nouveau Testament, non-seulement il
ne produit pas l'impression d'avoir été dicté, mais encore
aucun auteur ne se donne comme écrivant simplement ce que le

Saint-Esprit lui dicte. Ils se comportent toujours comme des

écrivains ordinaires, et, bien loin de prendre la plume sous une
impulsion étrangère, ils se rendent parfaitement compte des

motifs qui la leur mettent à la main. (Luc I, 1-4 ; Jean XX, 30,
31 ; 1 Jean I, 1-4 ; Rom. 1, 11-15 ; XV, 15, 16 ; 1 Cor. I, 11.)
Si on en excepte les auteurs des livres historiques et celui de

l'Apocalypse, ils estiment écrire non pas en vue de la postérité
et de la chrétienté tout entière, mais pour leurs contemporains
seuls et en vue de leurs circonstances et de leurs besoins
particuliers. Ils citent leurs sources, leur propre témoignage
(Jean XIX, 35; 1 Jean 1,1-3), celui d'autres écrivains (Luc I,
1-3); ils profitent des travaux d'autrui. Comment saint Luc
aurait-il écrit sous la dictée quand il expose, au début de son

évangile, les raisons qui l'ont porté à choisir sa méthode
d'exposition? Pour soutenir que c'est ici le Saint-Esprit qui parle,
raisonne et dicte, il faut avoir perdu le sens du vrai.

Quand les auteurs sacrés donnent des réflexions et développent

des idées théologiques, ils les présentent évidemment
comme le fruit de leurs études et de leur expérience. C'est là
ce qui donne de la fraîcheur et de l'attrait à leur composition.
Voilà pourquoi ils ne sont pas tous frappés des mêmes ques-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 617

tions et pourquoi aussi ils les exposent diversement. Suivant
les circonstances et les besoins, le même auteur ne présente
pas le même sujet de la même manière ; on voit qu'il fait effort

pour le comprendre et l'exposer toujours mieux. Ce phénomène

est surtout visible chez saint Paul. Il se rend parfaitement

compte de l'originalité de son évangile et de sa valeur,
comparé à la prédication des autres apôtres. (Rom. II, 16;
XVI, 25 ; 2 Tim. II, 8.) Ils usent de leurs sources littéraires
comme tout le monde, en consultant leurs besoins et leur
caractère. Saint Paul parle-t-il sous la dictée du Saint-Esprit, ou
raconte-t-il une douloureuse expérience Rom. VII, 7? Que
devient la théorie orthodoxe quand on voit saint Paul faire le
récit de ses luttes, de ses doutes présents et passés Notez

avec cela que sa forme littéraire porte l'empreinte de sa forte
individualité. Ajoutez que beaucoup de ces écrivains trahissent
ouvertement leur inexpérience dans l'art d'écrire. Cela aussi

sera-t-il mis sur le compte du Saint-Esprit? Comme la forme
défectueuse rend souvent l'intelligence du fond difficile, le Saint

Esprit en se livrant à ces enfantillages aurait été de plus à

rencontre de son but.
Il est donc manifeste que le Nouveau Testament ne s'attribue

pas l'inspiration, au sens dogmatique, que les apôtres ont
imputée aux écrits de l'Ancien Testament. Comment en douter
quand on voit la primitive église, d'abord après les apôtres, ne

connaître d'autre Ecriture-Sainte que les seuls écrits de l'Ancien
Testament, en faire la seule autorité décisive et s'en servir
exclusivement pour la prédication et l'édification? La chose

était toute naturelle. Les lecteurs de nos traités du Nouveau

Testament, qui les avaient vu composer sous leurs yeux ne

pouvaient pas s'imaginer qu'ils eussent été composés autrement

que tout autre livre, et qu'il fallût faire une exception

pour eux comme pour ceux qui composent l'Ancien Testament.
Il fallait des circonstances historiques pour amener les fidèles à

mettre les nouveaux écrits sur le même pied.que les anciens.

L'histoire nous montre que la chose n'eut lieu que peu à peu,
lentement. On ne pouvait tarder d'entrer dans cette voie où

s'essayent Ignace et Polycarpe et même déjà l'épître de Bar-



618 R- ROTHE.

nabas ; car enfin on devait faire au moins autant de cas des

enseignements du Sauveur que de ceux de l'Ancien Testament.
Les évangiles devenant bientôt l'unique source, ne tardèrent

pas à prendre le même rang que les écrits de l'Ancien Testament.

Ce n'est toutefois qu'à partir de Théophile d'Antioche,
en 180, qu'ils sont regardés comme inspirés et placés par tous

sur le même pied que les écrits de l'Ancien Testament.
Nous n'avons jusqu'ici examiné qu'un des côtés de la question.

Car si l'Ecriture ne se donne pas pour inspirée, il est
certain d'autre part qu'elle nous fait bien l'impression de l'être.
La chose ne saurait être douteuse pour quiconque partage la

piété du Nouveau Testament. S'il est un dogme d'origine
religieuse, et s'appuyant sur les déclarations de la conscience
chrétienne la plus spontanée, c'est bien celui de l'inspiration
de la Bible. Ce dogme n'est qu'une tentative de formuler
l'impression que le fidèle éprouve au contact de la sainte Ecriture,
soit spontanément, soit à la suite de la réflexion. C'est l'expérience

de tout chrétien évangélique, que la Bible est non-seulement

un moyen de grâce, mais un moyen de grâce indispensable.

La sainte Ecriture est un moyen unique de l'activité
divine ; on sent en elle l'action de forces surnaturelles et divines
se déployer avec une fraîcheur, une spontanéité à nulle autre
comparable, une vraie incarnation des vertus salutaires, et de

la vérité dans toute leur pureté et plénitude. Quiconque a le

sens des choses religieuses doit avoir fait cette expérience. PJn

un mot, la Bible se légitime comme le livre religieux par excellence

2 Tim. Ill, 16, 17.

Pour expliquer ce fait incontestable, le fidèle a recours à l'idée
d'une activité spéciale de Dieu pour la composition de ce livre,
et il l'appelle inspiration. Jusqu'ici tout est légitime et logique.
Mais nous nions que le dogme traditionnel rende complètement
et avec fidélité le fait d'expérience que le croyant éprouve le

besoin de formuler. L'orthodoxie prétend faire provenir l'Ecriture

exclusivement de l'activité divine, et ce n'est nullement là

l'impression immédiate que le livre nous produit. Sa parfaite
humanité s'impose à nous tout aussi impérieusement. Bien loin
de s'exclure, les deux facteurs nous apparaissent inséparables,



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 619

et s'illuminant, se complétant l'un l'autre. C'est de son côté

justement individuel et humain que l'Ecriture tire cette
fraîcheur, ce charme qui nous saisissent profondément. Cette

immanence, cette pénétration réciproque des deux éléments
est ce qui paraît au fidèle familier avec l'Ecriture, son trait le

plus caractérisque. Eh bien, ce côté du problème, la théorie
de l'inspiration plénière ne saurait nullement l'expliquer. Dans

ces joies, dans ces luttes, dans ces idées qui partent, du cœur
chez lesécrivains sacrés, elle est réduite à ne voir que desfictions,
du docétisme, des airs divers que le Saint-Esprit joue sur
divers instruments. Si elle était prise au sérieux, cette théorie
affaiblirait nécessairement l'influence du livre, elle ne pourrait
manquer d'étouffer la vie qui l'anime. La Bible ne nous touche
et ne nous gagne par rien tant que par sa franche humanité.
Comment réussissons-nous tous à eu faire un livre d'édification,
si ce n'est en cherchant à reproduire tout son contenu dans

sa complète individualité historique?
Au lieu de nous donner ia clef du problème, la théorie de

l'inspiration plénière a méconnu sa vraie nature pour se lancer
dans l'aventureux et l'inexplicable. C'était là la conséquence
inévitable à laquelle on devait aboutir, du moment où on
méconnaissait la nature de la religion et de la révélation, et où

on avait à tenir compte des prétentions romaines à l'infaillibilité.

Le point de départ et les besoins donnés,on devait immanquablement

développer la théorie dans le sens que nous avons

indiqué. Aussi est-ce bien à tort qu'on a prétendu repousser
l'idée de l'inspiration mécanique comme un luxe, tout en voulant

conserver au dogme traditionnel le rôle qu'on lui faisait

jouer jadis pour la piété et pour la théologie. On ne peut avoir
des productions littéraires infaillibles que dans deux cas : si

les écrivains sont infaillibles, c'est-à-dire si leur illumination
est absolue, leur développement religieux et moral parfaitement

normal ; ou s'ils ne sont pas les auteurs de leurs livres,
mais les simples instruments de l'Esprit de Dieu infaillible. Il
faut qu'ils ne puissent absolument rien mêler du leur à l'œuvre
divine. Comme on ne peut *onger à la première alternative, il



620 R ROTHE.

faut se lancer résolument dans la seconde, en dépit de la
psychologie et des faits.

Méconnaissant dans l'Ecriture tout ce qu'il y a de beauté et
d'aimable sublimité, pour en faire une caricature fantastique,
la théorie de l'inspiration plénière ne pouvait se maintenir à la

longue. On a dénaturé et faussé le livre, tout cela pour manquer

entièrement le but poursuivi. La théorie de l'inspiration
absolue fût-elle aussi vraie qu'elle l'est peu, la Bible ne
satisferait pas les besoins qui lui ont donné naissance. Il y a ici
deux faits que les plus intrépides défenseurs de la plénière ne
sauraient méconnaître, bien qu'ils les scandalisent fort: le texte
actuel, produit du travail critique des siècles, ne saurait être
verbalement inspiré; il n'existe pas d'exégèse officielle,
authentique. Notre Bible devrait être faite tout autrement qu'elle
ne l'est pour jouer le rôle qu'on prétend lui imposer. Qu'on

songe aux tours de force, aux violences que, pendant des

siècles, les théologiens ont dû se mettre sur la conscience pour
soutenir leur théorie

Les théologiens s'aperçurent donc peu à peu que la théorie
était insoutenable. Du moment où les écrivains sacrés n'étaient

plus que de simples porte-voix de Dieu pour parler aux hommes,
leurs écrits ne devaient pas porter la moindre trace d'imperfection

humaine. Il fallut se dire qu'on s'était trompé dans cette
attente. On se trouva tout naturellement mis en demeure
d'améliorer la théorie sans abandonner son point de départ,
ce qui ne permettait pas d'aboutir. On chercha à limiter l'objet
de l'inspiration proprement dite.

Calixte ouvrit la voie en adoptant une distinction favorite des

catholiques entre revelalio d'une part, et la simple assistentia

ou directio de l'autre. La révélation n'aurait porté que sur ea

quœ redemptionem et salutem generis humani concernant. Pfaff

distingue avec plus de soin encore : aj une revelalio in ignotis,
b) une directio el gubernatio in cognitis ; c) une permissio in suis

ipsorum notionibus admiscendis. Baumgarten et Tœllner rejettent
l'idée d'une inspiration passive. A partir de ce moment on
restreignit l'inspiration aux éléments purement religieux. On eut
beau renoncer peu à peu à l'inspiration littérale, le but qu'on



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 6^1

proposait n'était pas atteint. La distinction entre une portion
inspirée et une autre, non inspirée, dans la Bible, n'est pas
seulement en désaccord avec la théorie traditionnelle, mais elle
ouvre la voie à l'arbitraire individuel et elle est impraticable.
Tout dans la Bible se rapporte directement ou indirectement à

la révélation ; nul n'est en état de tracer la limite entre
l'élément religieux et celui qui ne l'est pas. Le trait caractéristique
du volume c'est d'être à tous égards un livre éminemment
religieux. De toutes les distinctions, la moins heureuse serait celle
qu'on prétendrait établir entre le fond et la forme. Qui peut
établir cette distinction dans un objet vivant Mais c'est surtout
par la forme que la Bible manifeste sa divinité Ce qui nous
subjugue en elle, ce ne sont pas les nouveautés religieuses, mais
la manière vraiment divine de parler des choses divines, même

quand elle se borne à dire des choses qui nous sont familières.
Cette distinction entre le fond et la forme montrait qu'on ne

s'apercevait pas de ce que la Bible ade particulier ; qu'on était
tout disposé à sacrifier l'inspiration des mots à celle des choses,

parce qu'on regardait la première comme le point particulièrement

faible de toute la théorie. C'est ne pas se comprendre
soi-même que de prétendre conserver l'inspiration des choses

tout en faisant bon marché de celle des mots. Les deux éléments

ne sont-ils pas inséparables? Existe-t-il des pensées sans des

mots? Plus le langage est vivant et pur, plus la pénétration de

l'idée et des mots est intime, profonde. La chose est vraie non-
seulement dans les détails, mais encore dans l'ensemble. Il est

en effet permis de parler d'une langue de la Bible.
Aussi a-t-on eu recours de nos jours à un autre expédient.

N'insistant plus sur une inspiration directe des écrits on a parlé
de celle des auteurs. Celle-ci est plus facile à prouver ; elle

explique les faits religieux qui ont provoqué la formation de la

théorie traditionnelle ; elle suffit pour justifier la valeur normative

que nous reconnaissons à l'Ecriture. Du reste pour qui
comprend bien celle-ci, l'hypothèse d'une inspiration spéciale
devient superflue. Les écrivains sacrés et spécialement ceux du

Nouveau Testament, se distinguent pour tous les temps de tous
les autres en ce qu'ils ont été acteurs dans l'œuvre de la révé-

c. R. 1871. iO



622 R. ROTHE.

lation et, quoique d'une façon subordonnée, ses organes. Ce

trait caractéristique, ils l'ont indépendamment de toute activité
littéraire. Cette position historique nous autorise déjà à déclarer

à priori que leur conscience religieuse est tout à fait
particulière et à reconnaître sa valeur normative pour tous les temps.
Ces hommes n'appartiennent pas seulement à l'époque dans

laquelle la révélation s'effectue d'une façon immédiate; mais ils
lui appartiennent d'une manière telle que, dans une mesure
quelconque, une partie essentielle de cette révélation s'effectue

en eux, savoir l'inspiration subjective et intérieure. Celle-ci
devient tout naturellement la part de ceux qui agissent pour
produire chez autrui l'autre élément essentiel de la révélation,
extérieur et objectif, savoir la manifestation divine. Comme ceux
à qui cette inspiration a été confiée, ils possèdent la vraie
intelligence de la manifestation divine; ils sont les seuls commentateurs

authentiques de la révélation. Il faut se rappeler ici les

réserves qui résultent de tout ce qui précède. L'inspiration
demeure toujours en dessous de son corrélatif, la manifestation ;

pour ce qui est du Nouveau Testament, c'est en Christ que se

trouve toute l'inspiration proprement dite, comme l'unique
porteur actif et réel de la manifestation divine. De sorte que
c'est de Jésus que les apôtres ont reçu leur inspiration et que
c'est d'après ses rapports avec celle du Maître qu'elle doit être

appréciée. Pour tout le reste, par suite de leur position
historique, leur conscience religieuse possède quelque chose de

primitif, non-seulement la force et la fraîcheur primitives, mais tout
particulièrement la pureté. Chez eux seulement nous saisissons

sur le fait et d'une manière immédiate l'impression qu'à son
entrée dans le monde la révélation a produite dans les cercles les

mieux préparés à la recevoir. Or, conformément à toute la loi
de l'histoire, l'impression immédiate doit avoir possédé une force
et une pureté particulières, telle qu'on n'en pouvait plus tard
éprouver de semblable, puisqu'elle devait être, à plusieurs
égards, le résultat des facteurs historiques. Nous ne pouvons
contempler le pur reflet de la révélation dans la conscience
humaine que chez ceux qui ont été tellement affectés par son

impression subite et surprenante, qu'ils ont d'abord pris à son



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 023

égard une attitude éminemment réceptive, sans avoir eu le

temps de mettre par la réflexion ces impressions d'accord
avec les idées courantes dans leur milieu historique. Ce fut là
le cas'de tous les apôtres, à l'exception de saint Paul, chez
lequel le travail de la réflexion et de l'appropriation est déjà
commencé. Voilà pourquoi il est si important que le Seigneur
ait eu dans son entourage le plus immédiat des hommes qui
eussent si peu de part à la culture proprement dite de leur
époque. Justement parce que l'image de leur Sauveur planait
au-dessus d'eux, lumineuse et vivante, le Saint-Esprit, en leur
rappelantle Seigneur et ce qu'il avait dit, pouvait compléter ce

qui leur manquait encore en intelligence et les tenir heureusement

à l'écart des fâcheuses influences du monde. Voilà pourquoi

nous ne devons pas être surpris de contempler dans lo
tableau historique que ces hommes nous ont laissé du Sauveur
une grande pureté jointe à beaucoup de force, une piété
chrétienne idéale répandant son éclat sur tout ce cjui l'environne.
En tenant compte de ces faits, en nous rappelant la position
historique que nous occupons par rapport aux apôtres ; en nous
disant que notre conscience religieuse est dérivée de la leur,
il nous est impossible de ne pas accorder à leurs sentiments

religieux une valeur normative pour les nôtres, et pour ceux
des chrétiens de tous les temps.. La même valeur s'étend par
conséquent à l'exposition qu'ils ont faite de leur piété, et qui
en est devenue l'expression classique ; à toute leur prédication
évangélique qui ne nous est parvenue que sous la forme écrite.

Les apôtres et les écrivains sacrés en général étant inspirés,
bien qu'à des degrés divers, leurs écrits doivent avoir part à.

cette inspiration comme aussi tous les autres produits de leur
activité intellectuelle. Il faut donc considérer ces livres comme
inspirés. Du reste rien n'indique qu'en écrivant ces hommes
aient eu une inspiration spéciale, différente de celle qui animait
leur vie entière. Cette conséquence parfaitement logique de
l'ancienne théorie, ne permettrait pas de se rendre compte
d'une façon quelque peu claire de ce qu'a dû être la vie de ces

hommes. Serions-nous peut être obligés d'en venir là par le
seul fait que nous avons reconnu l'inspiration des apôtres et



624 R. ROTHE.

des prophètes? Nous dira-t-on peut-être que cette inspiration
a pu avoir lieu au moment où ils se mettaient à écrire Cela

étant, nos livres sacrés se présentent en fait comme produit
d'une inspiration spéciale. Mais cette substitution est de tout
point inadmissible. D'abord il suffit de jeter un coup d'œil sur
nos livres scripturaires pour recevoir l'impression positive
qu'ils ont été composés dans un moment de grande sobriété
littéraire. D'autre part il est impossible défaire coïncider
chronologiquement le moment de la rédaction des écrits avec celui
de la réception des inspirations temporaires qu'ils avaient. En
effet comme l'inspiration, c'est là sa notion, interrompt le
développement ordinaire de la vie provenant des déterminations

propres, elle doit être nécessairement un état passager,
momentané. Si elle était une manière d'être permanente elle ne

pourrait se manifester comme l'explosion subite d'un élément
essentiellement nouveau, sans aucun rapport conscient avec
notre propre activité productrice. Justement parce qu'elle est

quelque chose de positif, l'inspiration ne laisse pas le temps
dont on a absolument besoin lorsqu'il s'agit d'écrire. En outre
le fait de recevoir une inspiration et l'action d'écrire ne vont
guère ensemble; de sorte qu'il est difficile de se les représenter
comme s'accomplissant dans le même moment de la durée
chez un individu. La résolution d'écrire et de plus la mise à

exécution impliquent déjà la possession de quelque chose qu'on
veut communiquer à d'autres par l'exposition. Il ne faut pas
confondre la méditation avec la mise par écrit. Celle-ci
suppose que la première est déjà terminée : on ne peut avoir l'idée
de communiquer à d'autres les connaissances obtenues par
l'inspiration avant de les avoir reçues. A l'instant même de

l'inspiration, on se sentira d'autant moins porté à écrire que le

travail mécanique réclamé par l'écriture contrarie l'inspiration

qui implique toujours l'extase, dans une mesure
quelconque. Or cet état est incompatible avec le fait d'écrire. Il
peut fort bien arriver qu'il survienne une inspiration pendant
qu'on écrit, mais il en résulte nécessairement une interruption

de ce dernier acte. Admettons-nous que l'inspiration se

poursuit pendant qu'on écrit? La chose ne paraît pas impos-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 625

sible puisque le fait d'écrire est accompagné ordinairement
d'une pensée très concentrée, très énergique qui implique une
vive et profonde agitation de l'esprit. Mais alors cette pénétration

des deux phénomènes l'un par l'autre ne serait qu'apparente.

En effet si les pensées communiquées par l'inspiration
achèvent de se compléter et de s'arrondir quand il faut les
confier au papier, la chose a évidemment lieu au moyen de

l'activité intellectuelle de celui qui écrit, et ce qui a l'air d'être
inspiré est déjà en réalité l'activité propre de l'homme.

Les écrivains sacrés ont, il est vrai, eu des inspirations, et
c'est en grande partie à l'inspiration qu'ils sont redevables de

ce qu'ils ont déposé de connaissances religieuses dans leurs
écrits. Mais l'inspiration n'était pas leur état habituel et ils n'ont
pas rédigé leurs»livres dans le moment même où ils étaient
inspiré. En d'autres termes : nos livres sacrés sont dus à la plume
d'hommes qui ont été inspirés, mais ils ne sont pas les produits
directs de ces inspirations elles-mêmes. On ne peut donc pas
dire que nos écrits aient eu part à l'inspiration dont leurs
auteurs ont été favorisés d'une manière spécifique, à la quelle
n'auraient pas participé, tous les autres produits de leur activité

spirituelle. Mais il serait possible qu'ils y eussent eu part d'une

manière plus excellente. Le cas se sera présenté lorsque
l'activité littéraire des prophètes et des apôtres les aura rendus

particulièrement aptes à être les organes du Saint-Esprit. Ce

plus ou moins de réceptivité aurait dépendu du jeu normal et

de l'intensité de leur activité intellectuelle. Quand les deux se

rencontraient au plus haut degré ils étaient tout particulièrement

propres à leur vocation. Il fallait aussi tenir compte du

plus ou moins de rapport de chaque activité particulière avec

le but. qui leur était assigné par leur mission.

Or la composition de livres faisait évidemment partie de la

mission de quelques prophètes et de quelques apôtres. Il est

vrai que chez ces derniers la prédication écrite fut reléguée au

second rang. Ce n'est que dans le livre des Actes et dans

l'Apocalypse qu'on paraît se préoccuper des besoins de la postérité.
D'autre part, l'activité littéraire implique une plus grande
intensité d'activité intellectuelle que l'exposition orale. Aussi



626 R. ROTHE.

considérons-nous un livre comme le dernier produit de tous les
efforts auxquels un homme s'est livré pour arriver à la
connaissance. On est donc autorisé à admettre que dans les écrits
officiels des apôtres et de leurs compagnons on sent à un
degré particulièrement élevé l'activité de l'Esprit saint qu'ils
avaient en partage.

Tout ce qui se trouvera dans la Bible sera donc inspiré, mais
à des degrés divers. Ces divers degrés d'inspiration varient
suivant la nature des livres, et suivant que leur contenu se

rapporte plus ou moins à la vocation de prophète et d'apôtre.
Cette manière de concevoir l'inspiration, aujourd'hui généralement

admise, n'est pas une simple modification de la doctrine
traditionnelle qu'on se serait borné à débarrasser de quelques
exagérations aventureuses. Aussi est-ce tout à fait à tort que
les modernes parlent encore d'une inspiration delà sainte Ecriture.

Les deux théories s'excluent décidément l'une l'autre. La
théorie orthodoxe admet une inspiration directe des écrits par
J'activité de l'Esprit, sans le concours de l'illumination habituelle
de leurs auteurs. Les modernes ne voient dans l'inspiration des

écrits qu'une conséquence tout à fait naturelle de l'illumination
des auteurs. Les livres ne sont inspirés que pour les raisons
suivantes : ils proviennent d'hommes qui sont éclairés par le

Saint-Esprit agissant dans la conversion et la sanctification, et

ayant de plus reçu des inspirations particulières comme agents,

organes de la révélation, mais pas dans le moment où ils ont
écrit. Il faut donc distinguer avec beaucoup de soin entre
l'illumination des personnes et l'inspiration des écrits. La première,
partie essentielle de la sanctification, est habituelle, permanente,

la seconde accidentelle et momentanée. La doctrine
ecclésiastique se fonde sur ce dernier fait ; la théorie moderne

sur le premier. Il s'agit donc de deux conceptions à tous égards

opposées qui aboutissent à des conséquences fort différentes.
L'infaillibilité absolue de la Bible est la conséquence inévitable

de la théorie traditionnelle, qui n'a été imaginée que
dans l'intérêt de cette infaillibilité que la théologie moderne

nie tout aussi logiquement. L'illumination ne peut être que
partielle parce qu'elle dépend de la sanctification qui n'est ja-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 627

mais absolue. Les idées étant fondamentalement différentes on
doit se garder de les exprimer par les mêmes termes. Que cela
soit donc bien entendu : la Bible est pour nous, à titre de livre
prophétique et apostolique, l'Ecriture sainte au sens le plus
vrai et le plus relevé, mais nous ne lui accordons pas l'inspiration.

Il faudrait que les défenseurs de l'ancienne théorie voulussent
bien renoncer, de leur côté, à faire passer autre chose sous son

nom. Pour se débarrasser de l'idée, choquante entre toutes, de

de la passivité, pour sauvegarder toutefois l'idée d'infaillibilité,
ils ont imaginé un renouvellement absolu des apôtres et des

prophètes, mais seulement pour le côté intellectuel et théorique
de leur être. D'après Beck, qui paraît avoir ouvert cette voie

nouvelle, les organes de la révélation n'auraient eu part à ce

privilège que pour leur enseignement. Ainsi saint Pierre,
comme apôtre, savait à merveille quels étaient les rapports
entre le judaïsme et le christianisme ; mais saint Pierre, le

simple chrétien, pouvait se tromper assez grossièrement. (Gai.
II, 14,18.) Comme si la conduite personnelle de l'apôtre n'était
pas aussi un enseignement 1

Philippi soutient la même idée, toujours en puisant ses

arguments, à priori, dans le besoin d'une autorité infaillible qui
lui paraît indispensable. Quand on lui objecte qu'une connaissance

religieuse absolue ne saurait se trouver chez des hommes

encore pécheurs, à bien des égards, il réplique en disant que
l'homme connaît toujours la vérité avant de la vouloir. Et puis
la doctrine évangélique est, dans l'essentiel, tellement aisée à

comprendre, qu'elle se trouve à la portée non-seulement des

saints, mais des pécheurs. Il défend aussi l'inspiration verbale,
du mot, mais pas celle des mots.

Toutes ces tentatives ne prouvent qu'une chose : la doctrine
traditionnelle est à prendre ou à laisser, mais il ne peut être

question de l'améliorer. C'est une chose très louable sans doute

que de renoncer à l'idée de l'inspiration extérieure, à la dictée,

pour voir en elle le produit d'une union organique de l'esprit
divin et des facultés humaines. Mais qu'on ne se fasse pas
illusion ; qu'on renonce à se payer de mots : pour en venir là,



628 R. ROTHE.

il faut abandonner l'idée de l'infaillibilité de la Bible. C'est là

un sacrifice auquel on ne peut se résigner. Voilà pourquoi
Philippi hésite sans cesse entre deux conceptions de l'inspiration,

celle qu'on veut abandonner (l'inspiration momentanée),
et celle qu'on prétend faire prévaloir (l'illumination habituelle).
Pour sauvegarder l'absolue infaillibilité de la Bible, en restreignant

l'inspiration au côté intellectuel, on est condamné (comme
cela se voit clairement chez Beck), à revenir à la théorie de

l'inspiration mécanique dont on déclare ne plus vouloir. Qu'est-
ce qui fait que la communication divine surnaturelle des
connaissances est en même temps un phénomène humain C'est

qu'il ne s'agit pas d'une simple introduction de ces vérités dans

la mémoire ; il faut se les approprier moralement et les faire

pénétrer dans le centre de la vie individuelle, ce qui implique
autant l'activité de la volonté que celle de l'intelligence. Aussi

longtemps que l'activité de la volonté reste en arrière de la

connaissance, celle-ci demeure défectueuse.
Le prélat Mehring a abandonné récemment les traits les plus

caractéristiques de l'ancienne doctrine (inspiration directe des

livres, inspiration spécifique au moment de la composition des

écrits), tout en présentant une notion de l'inspiration qui
sauvegarderait l'infaillibilité absolue delà Bible. Les auteurs auraient

reçu par inspiration le contenu de la révélation; ils nous
l'auraient ensuite transmis par écrit sans aucune erreur, avec une
fidélité irréprochable. Dieu aurait parlé immédiatement à l'âme
des écrivains, comme il fit jadis à Moïse. (Nomb. XII, 6-8; Ex.

XXXIII, 11.) La plus vulgaire fidélité à transmettre ce qu'ils
avaient reçu, aurait ensuite suffi pour garantir leur infaillibilité.

L'auteur de ce dernier essai devient infidèle à son tour à la
théorie traditionnelle, sans sauvegarder réellement ce qu'il
prend sous sa protection. Il identifie la révélation avec l'inspiration,

mais pas avec celle des livres. Cette notion de la
révélation demanderait au surplus à être justifiée. Cette théorie ne

supporte pas l'examen, quand on la met en présence des faits

qu'elle se propose d'expliquer.
Concluons. Les tentatives modernes de restaurer l'ancienne

doctrine sur l'inspiration ont prouvé que ce n'est là qu'une



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 629

fiction scientifique, provenue de préoccupations dogmatiques.
C'est là une hypothèse sur l'origine de la Bible qui s'est donné
les airs d'un axiome, et qui a été tout à fait hors d'état de

rendre compte des faits. Sans elle on ne réussit pas à présenter
la Bible pour ce qu'on veut qu'elle soit, parce qu'on s'imagine
que la piété ne peut se passer d'une source religieuse
extérieure, objective, revêtue d'une autorité absolue, contenant
une doctrine religieuse immédiatement formulée et promulguée
par Dieu et par cela même absolument infaillible. S'imaginant
qu'un simple témoignage humain ne suffit pas, on s'aventure
aussitôt à en réclamer un divin, à priori I Nous devrions savoir
combien ils sont fallacieux ces arguments, qui, au nom de nos
besoins religieux, nous font conclure à ce que Dieu doit avoir
fait. C'est tout autrement qu'il faut raisonner : conclure de ce que
Dieu a réellement fait à nos besoins réels. Et puis, serait-on
donc bien avancé si on avait prouvé, par des arguments
extérieurs, qu'on possède dans la Bible le code infaillible de la
révélation, alors qu'une exégèse infaillible ferait défaut?

Ce n'est que de la fin du XVIe siècle que date cette doctrine
traditionnelle. Dans les premiers siècles de l'église, on
chercherait en vain une théorie développée de l'inspiration. Le

besoin qu'on prétendit sentir au XVIe siècle ne s'étant pas
manifesté auparavant, on se contentait d'idées fort générales

qui se faisaient jour accidentellement. Tout est encore vague
et flottant. Car si on prévoit la doctrine que ces déclarations

préparent, il est des assertions qui la contredisent. Luther,
Zwingle, Calvin eux-mêmes tout en maintenant l'inspiration
en général et en théorie, l'oublient souvent dans des cas

concrets. Il ne pourrait être question pour nous de revenir
à cette naïve obscurité des anciens âges sur cette matière.
D'abord c'est une monstruosité d'abandonner quelque chose

de précis pour retomber dans le vague et ensuite, pour l'essentiel,

cette idée de l'inspiration antérieure au XVIe siècle n'est,

après tout, que la théorie protestante, mais sous une forme

grossière.
Les théologiens qui reconnaissent l'impossibilité de maintenir

la théorie traditionnelle, présentent la Bible comme une œuvre



630 R. ROTHE.

divino-humaine. Mais ce terme exclut toute idée d'imperfection
humaine ; cette notion implique la pure et absolue pénétration
de l'humain et du divin, comme la chose a eu lieu en Christ
seul. Il ne peut être question de mettre sous ce rapport la Bible
sur le même pied que Jésus-Christ.

Il faut donc renoncer à tous ces atermoiements et déclarer
sans ambages que la Bible n'est pas inspirée. Je le fais d'autant

plus librement que j'ai pleine et entière conscience de ne nier
en rien sa force divine. Seulement la Bible n'est pas la source
même de cette vie divine, mais un de ses fruits : la source
c'est la révélation. Nous ne renonçons pas à la lumière et à la

vie qui nous viennent surnaturellement du ciel au moyen de

l'inspiration, en plaçant celle-ci dans la révélation même dont
elle est la partie interne et subjective. L'essentiel c'est qu'en
dehors de l'Ecriture on possède une révélation surnaturelle,
sobre, riche, active et historique. Il est alors aisé de déterminer
le rôle de l'Ecriture. Elle y gagne beaucoup ; elle se trouve
débarrassée des fardeaux qu'elle ne peut décidément pas porter,
qui la font sortir de son rôle naturel et qui troublent la belle
harmonie de son organisme. Je suis d'accord avec les partisans
de l'inspiration plénière pour le grand cas qu'ils font de la Bible,
mais c'est pour d'autres raisons que les leurs. Tout a été
tellement faussé et interverti dans cette question, que nous avons

beaucpup de gens croyant à la Bible, et fort peu qui croient à

la révélation. Ceux-là mêmes qui prennent ce dernier titre
entendent par la révélation la Bible elle-même. Pour que la
révélation soit pour nous ce qu'elle doit être, une lumière vive, il
est indispensable d'user de beaucoup de liberté à l'égard de

l'Ecriture. On l'a dit avec beaucoup de raison, la grande
évolution que les laïques modernes sont en train d'accomplir pat-

rapport à la connaissance religieuse, consiste en ceci : il faut
chercher la pierre angulaire et le centre du christianisme non

pas dans un livre, mais dans une personne; non pas dans un
système, mais dans des événements et dans des résultats
historiques.

Examinons la dernière conséquence de la théorie traditionnelle

: l'infaillibilité de la Bible, à tous égards. Si elle a été



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 631

écrite par le Saint-Esprit elle doit être à l'abri de toute
imperfection, de toute erreur.

Bien loin d'élever cette prétention, l'Ecriture renferme des

passages qui semblent supposer le contraire. (Luc I, 1-3 ; Rom.

XV, 14, 15; 1 Cor. II, 31.) Rien n'était plus loin de la pensée
du Sauveur que de faire rédiger par ses apôtres un manuel
infaillible de toutes les vérités religieuses. Les apôtres n'ont
jamais songé à rien faire de semblable ; ils n'ont pas même eu la

pensée qu'on pourrait leur prêter un jour une intention pareille.
(2 Cor. I, 24; 1 Cor. XIII, 29 ; Jacq. III, 2.)

Il en est tout autrement de notre ancienne théologie : d'une

part la révélation étant à ses yeux la communication immédiate

par Dieu d'un système de doctrines, dont la Bible est l'expression

parfaitement adéquate, il faut que celle-ci soit infaillible
qu'elle contienne les idées religieuses et les maximes avec une
exactitude logique et didactique irréprochable. D'autre part plus
l'orthodoxie, faute de se rendre bien compte des besoins

religieux, désire trouver dans la Bible une autorité extérieure
infaillible sur laquelle la foi puisse s'asseoir avec certitude, plus
elle doit insister sur le fait qu'elle doit être à l'abri d'erreurs de

tout genre, même dans les choses les moins importantes et les

plus accessoires. A son point de vue en effet, la différence
entre l'essentiel et l'accessoire est vague et flottante.

Des postulats de ce genre ne doivent pas entrer en conflit,

avec des fails irrésistibles comme ce fut de bonne heure le cas

avec celui-ci. Les représentants les plus décidés du passé sont
obligés de reconnaître que l'infaillibilité de l'Ecriture ne peut
être prouvée par les expédients jadis en usage : ils admettent
des erreurs dans la Bible. Il ne peut plus être question, comme
on l'a cru pendant quelque temps, de maintenir l'infaillibilité
pour les seules matières religieuses, tout en accordant.que
l'erreur a pu faire invasion dans d'autres domaines. Car d'abord il
n'est pas possible d'établir une ligne de démarcation entre les

deux sphères ; et ensuite on a été amené à reconnaître des

erreurs dans plusieurs faits historiques de nature religieuse. Pour

ne pas parler de l'Ancien Testament, il suffit de renvoyer à ce

qu'on a appelé l'Evangile de l'Enfance.



632 R. ROTHE.

Il faut aussi, au lieu de dresser une liste complète des erreurs,
se borner à faire allusion à des choses reconnues. Les inexactitudes

historiques sont plus importantes que celles qui portent
sur la doctrine, parce que dans le cas des premières le jugement

était plus à l'abri de toute influence subjective. Il est vrai,
remarque Tholuck, qu'une orthodoxie anxieuse a cherché à

repousser toutes les accusations sur ce point. Mais il a fallu
recourir aux expédients les plus forcés pour arriver à une
simple apparence de justification ; de sorte que bien loin de

produire l'effet d'une robe neuve sans couture, la Bible
n'apparaît plus que comme un vieux vêtement couvert d'un nombre
infini de pièces et de coutures. Il est bien vrai que les adversaires

du christianisme voient des contradictions là où il n'y
en a aucune ; mais il n'est pas moins certain que dans beaucoup

de passages, en comparant l'Ecriture avec elle-même, on
constate des contradictions irréductibles, qu'on ne peut écarter

que d'une manière fort peu satisfaisante. Mieux on connaît
l'Ecriture plus on est amené à faire des aveux de ce genre;
l'ignorance a seule le privilège de pouvoir se vanter de l'inspiration

plénière. Car comment serait-on blessé par ce qu'on
ignore? La main sur la conscience, de pareils apologètes de la
Bible ne sentent-ils pas que pour atteindre leur but ils ont
recours à des expédients qui violentent le sentiment du vrai

Du reste ces apologètes négligent de démontrer leur thèse à

l'égard de l'Ancien Testament. Et cependant c'est par là qu'ils
devraient commencer, d'abord parce que les attaques de la

critique ont surtout porté sur cette portion de la Bible, et ensuite

parce que c'est à son occasion qu'on a tout premièrement
formulé cette théorie de l'inspiration dont l'infaillibilité du Vatican
est la dernière conséquence. Mais qui donc de nos jours aurait
encore le courage de chercher à établir que l'Ancien Testament
est libre de toute erreur Il est bien vrai qu'on reconnaît plus
que jamais sa haute importance religieuse et morale, et que
son autorité historique a gagné en crédit comme celle d'Hérodote.

Mais il est en même temps devenu toujours plus manifeste

qu'il n'est nullement ce livre magique, miraculeux, que
l'ancienne théorie fantastique de l'inspiration avait prétendu y



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 633

voir. L'Ancien Testament est un produit littéraire, le document
historique d'une époque dont l'horizon religieux n'était que
partiellement traversé par quelques rayons lumineux tandis

que tout le reste était dans d'épaisses ténèbres. Il a donc tous
les défauts qui s'attachent nécessairement aux premiers essais
dans l'art d'écrire l'histoire. Il y a une foule de choses que
l'historien doit passer au crible; que d'idées qui sentent l'homme
quand nous les jugeons au point de vue moral et côte à côte
des pensées les plus pures, les plus nobles, les plus élevées
C'est justement à l'occasion de l'Ancien Testament qu'on voit
surgir dans toute leur force les graves difficultés qui résultent
de l'identification de la Bible et de la révélation. C'est seulement

en partant de cette hypothèse qu'on est amené à voir un
exemple à suivre aujourd'hui encore dans tout fait biblique,
soit directement ou indirectement. Comment s'accommoder
alors de tant de traits de l'Ancien Testament

Pour ce qui concerne l'infaillibilité du Nouveau Testament
il faut surtout insister sur l'usage que ses auteurs font de l'Ancien.

Pour justifier l'exégèse qu'ils font, nous sommes contraints
de donner aux passages un autre sens que celui qu'il leur
donnait lui-même; là où ils ont vu des prophéties messianiques
directes nous ne pouvons en voir que d'indirectes. Ces

passages, pris dans le sens qu'ils avaient pour les auteurs du Nouveau

Testament, renferment donc des erreurs. Ils donnent pour
argument des textes de l'Ancien Testament dépourvus de toute
force probante, si tant est que le rapport qu'ils établissent fût
justifiable comme simple explication. Faudrait-il admettre (ce

que je ne saurais faire) que ces erreurs sont providentielles,
elles n'en seraient pas moins des erreurs.

Venons-en maintenant à la question capitale : Le tableau que le
Nouveau Testament nous présente de la personne du Sauveur
est-il à l'abri de toute erreur? Il ne s'agit pas de savoir si, avec

les données fournies par le Nouveau Testament, nous pouvons
arriver à nous former de Jésus une conception historique, exacte,
libre de toute erreur. Nous demandons seulement si tout ce qui
est dit de son histoire, de son essence et de son œuvre, renferme

quelque erreur, en prenant la chose dans le sens que les au-



634 R. ROTHE.

teurs y ont attaché Pour ce qui est de l'élément historique,
grâce aux efforts de l'ancienne herméneutique vraiment honteux
dans leur absurdité, il est aujourd'hui reconnu que les quatre
évangiles ne peuvent être ramenés à un parfait accord historique.

On ne discute que sur le plus ou moins de désaccord.
Nous ne parlerons pas des fautes de mémoire (Math. XXIII, 35;
XXVII, 9 ; Marc II, 26 ; 1 Cor. X, 8) ; les inexactitudes pour
dire le moins, dans le récit des discours du Seigneur touchent
déjà à la doctrine. Il est du reste évident que les évangélistes ne
nous ont pas conservé avec une parfaite exactitude les

renseignements de Jésus sur l'eschatologie. N'y a-t-il au moins aucune
inexactitude dans tout ce qui nous est dit sur la personne et sur
l'œuvre du Sauveur? Encore ici nous demandons à être bien

compris. Il ne s'agit pas de savoir si, en faisant un usage scientifique

de l'ensemble du Nouveau Testament, nous pouvons arriver
à une notion parfaitement exacte de la personne et de l'œuvre
du Sauveur. Ce point-là n'est pas en question. Mais pour peu
qu'on veuille y réfléchir, on reconnaîtra qu'il ne peut être
déclaré à priori qu'aucune erreur ne s'est glissée dans les

renseignements des auteurs portant sur sa personne et sur son

œuvre. Qui ne sait que la christologie des synoptiques diffère
de celle du quatrième évangile, sans qu'elles se contredisent ou
s'excluent? Celle de saint Paul, qui diffère des deux autres,
parait même se modifier d'une épître à l'autre. Toutes ces chris-
tologies seraient-elles donc exactes de tout point, ou bien une
seule d'entre elles aurait-elle droit à ce privilège Il n'y aurait
qu'un seul cas dans lequel il serait permis d'affirmer qu'elles
peuvent être toutes parfaitement exactes, si elles étaient les

phases diverses d'une même conception, allant sans cesse en se

développant et en se complétant. Mais qui donc se chargerait
d'établir qu'il en est bien réellement ainsi? L'apologiste de

l'ancienne théologie a beau être angoissé à la pensée qu'il puisse
se trouver dans le Nouveau Testament des idées christologiques
demandant rectification, le fidèle naïf et simple dont l'esprit n'a

pas été gâté parles théories des savants, est à l'abri de ces

terreurs. Il sent à merveille que si on pouvait arriver à une conception

parfaitement exacte du Sauveur autrement qu'en pénétrant



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 635

peu à peu et d'une manière toujours constante en sa communion,
il ne serait nullement le grand, le saint personnage sur lequel
les yeux de la foi se portent, et qui vit dans son cœur enflammé
d'amour pour lui. Les apôtres eux-mêmes ont eu le sentiment
que ia tâche de comprendre leur Sauveur était au-dessus de

leurs forces. (Jean T, 14 ; 1 Jean 1,1,2; 1 Cor. II, 7-13 ; Eph. III,
18,19.) Le fait d'avoir reçu des inspirations et d'avoir été
conduits en toute vérité par le Saint-Esprit ne les a pas mis en
position de surmonter cette difficulté. La circonstance que les

inspirations n'ont pas été accordées à un seul mais à plusieurs
place la question dans tout son jour. Il est évident qu'une
multiplicité d'auteurs inspirés deviendrait un luxe inexplicable dès

l'instant où celui qui la recevrait obtiendrait par cela même une
conception parfaitement adéquate de la manifestation divine.
De plus, comment expliquer, dans cette hypothèse, les diverses

conceptions de la manifestation divine chez Pierre, chez Jacques,
chez Jean et chez Paul

La cause du fait éclate ici dans tout son jour. La manifestation

divine ne pouvant être comprise d'une manière parfaitement

adéquate par aucun homme isolé, par suite des imperfections

inhérentes à l'individualité d'un chacun, Dieu appelle
plusieurs organes à la même tâche et leur partage ses inspirations,

pour qu'en se complétant les uns les autres, ils arrivent à

nous donner ensemble une conception exacte. 11 va sans dire

que ces conceptions diverses ne se complètent pas au moyen
d'une simple juxtaposition extérieure et mécanique. Il faut qu'il
y ait pénétration réciproque et modification pour arriver à une
résultante qui dépasse chaque conception.

Il n'en est pas autrement pour la manifestation divine de Dieu

en Christ. Qui donc aurait pu comprendre le Sauveur dans sa

plénitude et d'une manière parfaitement adéquate Il fallait le

concours de plusieurs hommes le comprenant chacun à sa

manière, c'est-à-dire d'une façon relative, approximative. C'est

tellement vrai que les douze ne suffisent pas à la tâche ; Jésus

doit leur adjoindre saint Paul qu'il inspire comme les autres.
On le reconnaîtra sans peine, dès qu'une conception aspirerait
à prévaloir à l'exclusion de toutes les autres elle deviendrait



636 R. ROTHE.

une erreur positive. Ce n'est donc que la résultante se

dégageant de toutes ces conceptions relatives qui peut nous donner
une notion parfaitement exacte du Sauveur.

On peut dire de même des prophètes et des apôtres, et de

leur prédication, comme de leurs écrits, en un mot de la Bible
tout entière. La Bible n'est donc pas un livre absolument à

l'abri de toute erreur; mais elle est un instrument parfaitement
suffisant pour arriver à une connaissance infaillible de la
révélation, puisqu'elle possède tous les moyens nécessaires pour se

corriger elle-même. Telle est la vraie infaillibilité de la Bible,
comme Schleiermacher, Lange, Martensen l'ont déjà fait voir,
en disant que l'infaillibilité de la Bible repose sur l'effet
d'ensemble qu'elle produit en tant qu'elle se corrige elle-même
dans les détails. Ce qu'il y a d'infaillible c'est en réalité l'Ecriture

comprise par l'Ecriture et dans l'esprit de l'Ecriture. Le

texte qui nous est immédiatement donné n'est pas infaillible,
mais nous sommes appelés à le rendre tel par une étude incessante,

infatigable de la Bible, en y comprenant expressément la
critique historique. La tâche estrude sans doute, mais c'est celle
du protestantisme vrai et authentique, ou qui plus est c'est là
la seule méthode digne de l'homme et par conséquent de Dieu.

Bien qu'elle ne repose que sur une infaillibilité relative
l'autorité normative de la Bible demeure intacte. Son titre de document

historique suffit à lui seul pour l'établir. Seulement il n'est

pas aussi commode ni aussi facile de faire usage de cette autorité

que l'imaginait l'ancienne théologie.
L'infaillibilté que la doctrine ecclésiastique attribue à la Bible

est immédiate et réside dans les différents livres et versets ; ce
n'est qu'à la suite d'un travail scientifique qu'on arrive à celle

que nous admettons. Dissimuler la différence entre les deux
serait peu honorable. Nous tenons d'autant moins à le faire que
nous sommes convaincus que notre manière de voir est d'accord
avec l'expérience faite par chaque chrétien évangélique. La Bible
se justifie à la conscience du simple fidèle comme infaillible,
mais pour des raisons tout autres que celles avancées par les

anciens théologiens. Il fait en un mot, l'expérience de ce qui
est déclaré 2 Tim. Ill, 16, 17. Mais il sait aussi que cette force



PROGllAMMK DK LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 637

bienfaisante ne se trouve pas également répartie clans toutes
les portions du volume. Usait que l'effet résultant de l'ensemble
de toutes ces parties est tel qu'il voit en elle comme l'incarnation
de la vérité religieuse.

Quant à l'infaillibilité absolue elle n'est pas seulement
contraire aux faits mais encore à la nature des choses. Pour être à

tous égards absolument infaillibles les écrivains sacrés auraient
dû être aussi absolument saints. Non-seulement les apôtres
doivent délibérer et discuter, mais ils tombent dans plusieurs
faiblesses humaines, même dans le cours de leur ministère. Ils
sont les premiers à présenter l'infaillibilité dans les enseignements

comme le plus beau fruit de la sainteté individuelle.
(Jacq. III, 2.) Enfin l'infirmité morale de Pierre n'a-t-elle pas pour
conséquence immédiate une erreur de doctrine (Gai. II, 11 -18.)

L'infaillibilité de la Bible n'étant que relative sa valeur
normative ne saurait être absolue dans les choses religieuses. En

dépit de leur théorie les défenseurs les plus intrépides de

l'inspiration plénière ne l'ont jamais entendu autrement dans la
pratique. Elle ne peut faire autorité qu'en ce qui concerne la
révélation dont elle est le document. La théologie biblique est

justement appelée à faire la séparation entre ce qui appartient à

la révélation et ce qui lui est étranger. Pour ce qui est de

l'enseignement il ne fait règle que quand il provient expressément
et directement de l'inspiration. Ce n'est le cas ni de la cosmogonie

mosaïque, ni de l'explication sur l'origine du péché,
ni des récits historiques en général, soit de l'Ancien soit du

Nouveau Testament ; ni de ce qui chez les auteurs implique la
réflexion individuelle et peut être considéré comme le produit
de l'étude scientifique. Tous ces éléments-là peuvent être d'une

grande valeur mais ils sont déjà le commencement de la théologie

proprement dite. Nous avons donc à user de beaucoup de

liberté à l'égard des théories particulières de saint Jean et de saint
Paul ; jamais du reste les auteurs qui ont obtenu à grand peine

ces théories ne les donnent comme faisant autorité pour d'autres.

Ce n'est qu'en prenant cette liberté à l'égard de la sainte

Ecriture qu'on peut la mettre à l'abri d'une exégèse qui ne sait

que la tordre.

c. R. 1871. 41



638 R. ROTHE.

Cette liberté-là n'empêche pas de maintenir sérieusement
l'infaillibilité relative de la Bible. Elle est l'instrument parfaitement
suffisant pour arriver à une connaissance infaillible de la
révélation, spécialement de Christ. Sous ce rapport-là elle est
essentiellement infaillible. Ce n'est pas à dire qu'elle soit à l'abri de

toute erreur, même dans les matières religieuses. Mais il n'y
a aucune de ces erreurs qui auraient pu rendre à priori
impossible dans le sein de l'humanité le développement régulier
et historique de la conscience religieuse et particulièrement
de la conscience chrétienne conformément à cette révélation.
Nous serons ici compris de tout chrétien qui s'oppose à ce

tra'on fasse de la Bible un livre typique ou symbolique dans

un sens quelconque. Quand on croit à la révélation, quand on

possède le sentiment d'être racheté en Christ, on doit ou affirmer

cette infaillibilité-là, ou renoncer à sa foi en la révélation
et tenir pour mensongères les expériences de salut qu'on a

faites par son moyen. En effet la révélation ne doit pas être

un simple météore destiné à disparaître sans laisser de

traces, mais,une révélation qui soit une causalité divine
provoquant tout un développement historique pour la rénovation

de l'humanité. Pour cela elle doit être de toute nécessité

accompagnée d'un témoignage fidèle, sur lequel on puisse se

reposer et qui fasse lui-même partie intégrante de la
révélation. Sans cela nous n'aurions plus rien qui nous en garantît

l'exacte connaissance pendant le cours de son activité
historique, ni rien qui nous permît de la rétablir en cas d'altération.
Et toutefois le déploiement des bienheureux effets de la révélation

dépend incontestablement de la connaissance qu'on en a.

Voilà pourquoi quand on croit à la révélation on ne peut
s'empêcher pour être conséquent de postuler à priori qu'elle soit

accompagnée d'un témoignage essentiellement authentique et

de s'en remettre avec confiance à la Providence qui ne peut
•'.voir manqué de prendre des mesures pour la formation et la

conservation d'un pareil document. Dirons-nous au contraire

que la Bible ne nous donne pas pour l'essentiel une connaissance

exacte de la révélation Il faut alors renoncer à croire,
non-seulement que nous possédons la révélation et que nous en



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 039

jouissons, mais qu'il y ait jamais eu une révélation, un christianisme

authentique. Une chose demeure en effet certaine. La
Bible nous montre une conception primitive du christianisme :

elle nous fait voir avec certitude comment il a été originairement

compris au moment où il a accompli son entrée dans le
monde comme fait historique. Si la conception biblique n'est

pas essentiellement la vraie, celle-ci n'a jamais existé et par
conséquent n'a pu parvenir jusqu'à nous. En d'autres termes, la

révélation a eu lieu sans conséquences aucunes et, partant, sans
but aucun. Si le commentaire que les apôtres nous ont laissé
de la révélation en Christ n'est pas exact pour l'essentiel, la

rédemption ne peut avoir produit ses effets historiques dans

l'humanité, car son activité dépendait de la réception dans

notre conscience religieuse de la vraie image de Christ, seul

moyen de rendre la révélation efficace. Nous ne sommes donc

pas rachetés ; le vrai christianisme n'existe pas et n'a jamais
existé. Le croyant doit donc postuler l'infaillibilité (au sens indiqué)

et de la prédication des prophètes et de celle des apôtres.
L'Ecriture doit être à son tour au bénéfice de cette infaillibilité
puisque n'étant qu'une forme particulière de leur prédication
elle doit participer aux qualités de celle-ci.

Toutes les difficultés que l'ancienne dogmatique a accumulées

autour de l'Ecriture disparaissent en quelque sorte d'elles-

mêmes, dès qu'on voit dans le saint volume, non pas te document

historique de la révélation, mais le document historique
sur la révélation. Ce n'est pas un manuel d'enseignement que
Dieu nous a communiqué sur la révélation, mais ce qu'on
appelle une source historique, un document duquel seul l'historien

sait fort bien qu'il peut tirer la vérité. Un document est

lui-même partie intégrante de la chose qu'il fait connaître.
Considérée historiquement la Bible n'est pas autre chose que
l'ensemble des documents qui nous sont parvenus sur ce fait

historique que nous appelons la révélation. A ce titre, la Bible est

un produit historique de la révélation. Voilà jusqu'à quel point

et dans quel sens on peut dire qu'elle ne fait qu'un avec la

révélation. Seule, elle nous met en contact direct avec la révélation,

de sorte que, par son moyen, nous pouvons puiser à la



640 R. ROTHE.

source immédiate et nous trouver, pour l'essentiel, placés

sur le pied d'égalité avec les témoins immédiats de la
révélation. En qualité de document, en effet, elle nous plonge
au milieu des faits; elle nous les reproduit et nous les représente

dans le sens littéral du mot. C'est là l'essentiel quand
il s'agit de son action religieuse tout à fait particulière. Voilà

pourquoi chaque fidèle isolément doit puiser ses connaissances

religieuses immédiatement à la source de l'Ecriture, tandis que
l'église doit se contenter de venir à son aide en prêchant
l'Evangile. Cela fait comprendre pourquoi le protestantisme
considère la Bible comme l'educatrice journalière de toute vraie
piété et exige qu'il en soit fait un usage général. La sainteté
et la divinité particulière du volume proviennent de ce qu'il est

le document de la révélation. C'est de là aussi qu'il tire sa haute

dignité ; aussi pour lui assurer une plus haute position n'y a-t-
il qu'un seul moyen, présenter une notion plus relevée de la

révélation. C'est là ce que nous avons fait. Pour l'ancienne
théologie, la révélation ne réveillant l'idée de rien de clair, de

réel, on a été conduit à mettre sur le compte de l'Ecriture de

hautes attributions qui ne lui appartiennent toutefois que d'une
manière indirecte. Avant tout, la révélation est la phase
déterminée de l'existence humaine qu'elle produit dans le cercle
immédiat de son action, puis vient la documentation par écrit.
Le peuple théocratique a précédé les livres de l'Ancien Testament

; il y a eu une église chrétienne avant les écrits du Nouveau

Testament. Ce qui importe avant tout, non pas pour le

théologien seulement, mais pour le fidèle qui veut s'édifier,
c'est, non pas de connaître la Bible, mais la révélation divine
au moyen de l'Ecriture, qui en est le document. L'attitude que
l'ancienne théologie veut nous faire prendre est donc fausse de

tout point, puisqu'elle identifie l'Ecriture et la révélation. Il ne
suffit pas de comprendre la Bible, il faut, par son moyen,
comprendre la révélation.

La Bible étant avant tout un document historique, le théologien

chrélien doit prendre à son égard l'attitude d'un historien.
Il doit en faire la critique, apprécier la valeur respective de

ses diverses portions comme sources historiques. C'est là un



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 641

travail préliminaire indispensable, qui lui permet de trouver
dans la Bible un fidèle tableau de la révélation. Toutefois celui-
ci ne lui est pas fourni immédiatement par la Bible. Ainsi le

Nouveau Testament, pris dans son ensemble, est bien en réalité

le vrai document de ces faits historiques qui se rapportent
à Jésus-Christ, car, dans ses principaux livres, il nous représente,

d'une manière approximative, le tableau lumineux que
le Sauveur lui-même a gravé dans le cœur de son entourage,
et cela immédiatement, sans l'intervention de la réflexion
humaine jouant le rôle d'interprète. Mais ce n'est pas d'une
manière immédiate que le Nouveau Testament se présente ainsi à

nous comme une photographie du Sauveur ; c'est nous qui, au

moyen de la critique historique, sommes appelés à l'élever à

celte dignité. La nature même des choses ne permettait pas que
ce tableau nous fût donné d'une manière immédiate. L'image
du Sauveur était beaucoup trop riche pour qu'elle pût être
reflétée dans une seule conscience humaine nécessairement
imparfaite. Voilà pourquoi afin d'obtenir une vue d'ensemble nous
sommes appelés à grouper en un foyer unique les reflets divers
conservés par plusieurs miroirs. C'est ainsi que nous sommes
amenés à reconstruire scientifiquement l'image de Christ.

Ce travail critique qui doit porter sur la Bible entière, est

infiniment compliqué, ennuyeux et toujours approximatif. Cependant

c'est déjà un grand point d'acquis quand on a franchement

reconnu sa tâche et qu'on a essayé de la remplir sans se laisser

retenir par aucune de ces frayeurs qu'inspire l'incrédulité.
Mais c'est la piété chrétienne elle-même qui, dans l'intérêt de

sa propre pureté, demande qu'on applique impitoyablement aux
documents historiques de la révélation les procédés critiques
les plus sévères. « La vérité, a dit Schleiermacher, doit prévaloir

avant tout. La foi la plus simple et la critique la plus
impitoyable ne sont qu'une seule et même chose, car il n'est
personne qui, désireux de croire des vérités divines, soit disposé à

accepter à leur place des erreurs anciennes ou nouvelles, étrangères

ou lui appartenant en propre. »

L'essentiel en tout ceci c'est que la révélation soit pour
nous quelque chose de réel, indépendamment de la Bible. On



642 R. ROTHE.

peut alors prendre à l'égard de l'Ecriture l'attitude d'un vrai
croyant à l'abri de toute anxiété. 11 n'y a pas seulement une
critique biblique inspirée par le scepticisme ; il en est une autre
innée à la piété chrétienne, du moins à la piété évangélique, et
découlant de la plénitude de la foi. Il est vrai que Dieu ne nous
a pas rendu la tâche aussi facile que l'ancienne théologie se

l'imaginait. C'est qu'il ne nous donne jamais rien d'achevé; il
veut que nous mettions la main à tout; c'est justement pour
cela que nous sommes hommes. Quand donc nous nous livrons
à la critique biblique, que Dieu nous a imposée, nous ne
prétendons ni juger le saint volume, ni nous placer au-dessus de

lui, mais simplement faire effort pour apprendre à le bien
comprendre. C'est là tout simplement mettre en pratique le principe

formel de la réformation qui n'aurait pas de sens dès que
la critique biblique ne serait pas prise au sérieux. La théologie
protestante est donc tenue de se livrer à un travail critique qui
ne saurait jamais se terminer, puisque ses résultats sont
toujours approximatifs. C'est là un bienfait inappréciable ; on ne
saurait méconnaître qu'un grand progrès a été accompli en

entrant dans cette voie, en dépit des écarts dont la critique se

rend coupable de temps à autre.
Grâce à la critique historique de la Bible, tout à fait incompatible

avec la doctrine traditionnelle de l'inspiration, le principe

formel de la reformation a acquis un sens contre lequel
nos anciens théologiens ne manqueraient pas de protester avec

dégoût. Il n'en est pas moins le principe tutélaire qui doit maintenir

la vie dans le protestantisme, et lui prêter cette élasticité

qui convient à tout ce qui est vivant. Grâce à lui, l'église peut se

tenir constamment d'accord avec les sciences profanes qui ne
cessent de progresser.

C'est faute d'avoir examiné les questions critiques que
l'ancienne théologie a des idées assez insignifiantes sur le

canon. La canonicité de la Bible n'est autre chose pour elle que
son autorité dérivant de son inspiration. La canonicité ne peut
avoir un sens réel que si elle désigne une qualité de l'Ecriture
établissant historiquement son autorité, et partant son inspiration.
Dès l'instant où la canonicité n'est qu'une conséquence de l'inspi-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 643

ration de l'Ecriture qui se suppose to uj ours, la chose va tellement
sans dire qu'on a peine à voir pourquoi on avance en sa faveur
d'autres preuves purement historiques. Tandis que l'ancienne
théologie affirme sans autre que la Bible est la règle déterminant

ce que nous devons penser de la révélation, nous'demandons,

nous, si l'Ecriture remplit les conditions pour être norme
et qu'elles sont ces conditions. La question est purement
historique. Or elle ne peut être norme que parce qu'elle contient
tous les documents historiques sur la révélation, parce qu'elle
fait elle-même partie des événements qu'elle documente. Des

témoignages de ce genre sont des sources historiques d'une

espèce spéciale ; ils constituent les sources historiques proprement

authentiques. Cela tient à ce qu'elles nous font vivre au
milieu des faits auxquels ils rendent témoignage ; qu'elles
sont pénétrées de l'esprit qui les a animées, et qu'elles tiennent

ainsi pour nous la place des témoins immédiats. Il est

évident que pour être document dans ce sens-là un écrit doit
avoir été composé par une personne ayant pris part aux faits

qu'elle raconte ou les ayant vus de très près. Il résulte de là

que tousles écrits ne sont pas document au même degré; c'est

par la critique historique seule que la position d'un chacun peut
être déterminée. La question de canonicité est donc un
problème purement historique qui ne peut être tranché que par
des considérations internes et externes.

L'église ne peut en tout ceci jouer que le simple rôle de

témoin historique, comme feraient les juifs et les païens. Rome

a donc tort de prétendre qu'en dernier ressort la canonicité

d'un livre dépend de l'église. Parmi les preuves internes, le

témoignage du Saint-Esprit joue le plus grand rôle; car il faut que

par l'impression qu'il produit, le livre en question se légitime
comme document de la révélation. Mais il ne faut pas qu'il
fasse oublier la valeur des preuves externes. Quand le témoignage

du Saint-Esprit manque à un livre d'ailleurs authentique,

il faut examiner de nouveau les preuves externes, tout

en se rappelant que des considérations exclusivement
religieuses peuvent fort bien être ici en jeu. La critique' n'a
terminé son œuvre que lorsque les deux témoignages arrivent à



644 R. ROTHE.

donner des résultats concordants. Sans doute la conscience

chrétienne, surtout quand il s'agit d'édification, pèse d'elle-
même instinctivement le degré de canonicité de chaque portion
de la Rible : il n'en demeure pas moins certain que tout livre
authentique, tout document sur la révélation doit figurer dans
le canon. La critique n'est pas uniquement appelée à examiner
si tous les écrits qui figurent dans le recueil ont le droit d'y
être ; mais encore, si on n'en aurait pas laissé de côté d'autres

qu'il aurait fallu admettre.
La question du canon demeure donc toujours ouverte; c'est là

une conséquence inévitable duprincipe formel; nousnepouvons
à priori et sans réserve nous en remettre à l'opinion traditionnelle

de l'église. Car elle ne s'est pas toujours laissé guider par
des considérations historiques ; le sentiment général de l'église
a été aussi un des facteurs. L'erreur est donc possible. Il est

vrai qu'il faut encore tenir compte ici des exigences aprioristi-
ques de la foi, dont nous avons déjà établi la légitimité. Il
importe toutefois de se faire une juste idée de l'action
providentielle qu'on postule à priori. La Providence ne nous garantit
l'exactitude du canon que si nous faisons un usage consciencieux

de tous les moyens que la critique met à notre
disposition.

Faute de distinguer entre la religion et la théologie,
l'ancienne dogmatique a fait de la Bible un code, un manuel de

maximes et de recettes infaillibles sur une foule de sujets, sans

se douter qu'une telle idée blessait profondément le décorum

religieux et que la sainte Ecriture n'était nullement faite pour
un pareil usage. La Bible, il est vrai, contient donc ce qui est

nécessaire au salut, mais pas dans le sens que l'ancienne théologie

attachait à cette exigence. L'histoire de l'exégèse est là

pour confirmer les déclarations de Pierre (1 Pierre 1,10 ; 2

Pierre III, 16), affirmant que ces choses ne se trouvent pas à des

endroits déterminés avec une clarté irréprochable. Pour
soutenir cette thèse, on a dû abuser de l'assertion juste en soi que
l'Ecriture est son propre interprète et de l'obligation de tout
expliquer suivant l'analogie de la foi. Sans doute, la conscience

religieuse de tous les auteurs sacrés est essentiellement une,



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 645

sans cela il n'y aurait pas de christianisme ; mais rien ne nous
autorise à soutenir que l'unité soit absolue, comme le fait la
théologie traditionnelle, en prétendant que le Saint-Esprit est
r'auctor primarius de la Bible. Cette unité essentielle n'exclut
nullement des différences importantes surtout dans la'doctrine,
qui est le produit de la réflexion. Il va sans dire que la Bible
n'est pas non plus apte à vider en dernier ressort les controverses

scientifiques, comme on le prétendait autrefois. Il faut
encore appeler au procès la science, tenant en sa main son
code de lois, indépendant de toute autorité extérieure.

En revanche, la Bible a bien une autorité normative ; seule
elle peut décider ce qu'il est nécessaire de savoir pour être
sauvé ; mais elle le fait tout autrement que ne l'imaginait
l'ancienne théologie qui faisait consister le savoir salutaire dans la

connaissance exacte d'une doctrine religieuse précise. Dieu soit

loué, la Bible est mieux qu'un catéchisme ou qu'unedogmatique.
Il faut nous y habituer; ce n'est pas un système dogmatique
qu'elle entend dérouler à nos yeux, mais un monde nouveau
dans lequel nous contemplons Dieu, se mouvant et vivant.
Nous pouvons adopter à cet égard la belle parole d'Adolphe
Monod: L'Ecriture-Sainte, c'est le ciel parlé sur la terre.
Jésus est si peu un prédicateur comme on se l'imagine volontiers,

que lorsqu'il prononce des maximes comme dans le

sermon sur la montagne, il leur enlève le caractère didactique et

doctrinal, au moyen de l'ardeur de ses sentiments. Tout dans le

document de la révélation est informe et fragmentaire, cela aussi

est providentiel, s'il y a quelque chose qui le soit. Dieu a voulu
nous mettre en demeure de nous approprier un tableau de la
révélation à la suite d'une sérieuse application du cœur. Ils n'ont

pas senti la portée de ce qu'ils faisaient, nos réformateurs,

quand ils ont fait consister le christianisme en l'Ecriture.
Comme eile n'est pas théologique, mais simplement sainte,

c'est que le christianisme peut se passer de la doctrine ; ce qui
n'exclut pas la faim et la soif de connaissance religieuse. Si telle

avait été la pensée de Luther, il n'aurait pas fait un si grand
cas de l'élément doctrinal spécialement dans l'épitre de

saint Paul aux Romains. Tout cela est provenu d'une impor-



646 R. ROTHE.

tance exagérée, attribuée à la doctrine qui a placé les protestants

dans une position si critique. En effet, dès qu'on fait
consister la foi à tenir certains dogmes pour vrais, fût-ce même par
le cœur, on ne peut manquer d'entrer en conflit avec la
science, quand les besoins intellectuels se réveillent. En
dépit de toutes les théories, le simple chrétien, guidé par un
instinct sûr, se sert autrement delà Bible. Il ne s'agit pas d'en
faire un arsenal pour la dogmatique, mais de respirer jour et
nuit dans son atmosphère, de se placer constamment sous son
saint regard. Ce n'est que lorsque nous aurons cessé de la
traiter comme un manuel de dogmatique pour contempler en
l'Ecriture le drame de la révélation se déroulant d'une manière
vivante que nous pourrons éprouver pour elle cette confiance
absolue que le chrétien évangélique désire si ardemment pouvoir

lui accorder.
Toujours par manque d'esprit historique, l'ancienne théologie

a eu encore le tort de ne voir dans la Bible qu'un moyen
pour le salut des individus. Elle est avant tout destinée à la
chrétienté de tous les temps et de tous les lieux, pour être le
document authentique de la révélation. C'est l'église et non
l'individu à lui seul qui est appelé à reconstruire constamment de

la Bible le tableau vivant de la révélation. Ce n'est qu'en qualité

de membre vivant de l'ensemble que l'individu peut
réellement profiter de la Bible et se laisser instruire par elle.

Par suite de la conception fondamentale, radicalement fausse,
l'ancienne théologie s'égare, même quand elle avance la thèse

parfaitement juste qui présente la Bible comme l'unique source
authentique de la révélation. Car elle en fait un livre théologique

nous présentant une conception définitive de la révélation
qui n'admet aucun progrès. La doctrine se trouvait ainsi placée

dans une dépendance tellement directe de la Bible, que, si

on avait été conséquent, il n'y aurait plus eu de place pour le

développement scientifique, c'est-à-dire éminemment libre de

la théologie. La Bible n'est pas seulement alors le fondement
inébranlable de la théologie, mais son unique instrument.
Grâce à sa doctrine de la tradition, Rome peut garantir une
plus grande liberté scientifique, il est vrai, pour l'église seule,



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 6i7

et au détriment de la science qui devient la victime du plus
indigne esclavage. Si la liberté théologique légitime a souvent
manqué, on ne saurait s'en prendre au principe protestant,
mais à la déplorable confusion qui a présenté la révélation
comme une doctrine religieuse immédiate. La Bible est la

norme, mais non l'unique source de la doctrine. Elle n'est pas
même la norme unique, car en tant que formule scientifique
de la révélation, la doctrine est également soumise aux lois de

la science.
Ce n'est que pour nous seulement que la Bible est la seule

source authentique de la révélation. Les deux Testaments nous

parlent en effet de livres qui se sont perdus. (1 Chron. XXIX,
29; 2 Chron. IX, 29; XII, 15; XIII, 22 ; 1 Rois IV, 32; Nomb.

XXI, 14; Jos. X, 13; 2 Sam. I, 18 ; 1 Cor. V, 9 ; Col. IV, 16.)
On sait combien ce fait gênait nos anciens théologiens, qui ne

pouvaient admettre que Dieu eût laissé perdre ce que le Saint-
Esprit avait inspiré et porté atteinte à l'intégrité de la Bible.

Nulle part le Nouveau Testament ne prétend être l'unique
source pour connaître la révélation. Ce n'est que pour la seule

prédication apostolique que ce caractère est réclamé. (1 Jean

1,1-3; Luc I, 2.) Aussi est-il insisté sur la nécessité de persévérer

dans la doctrine des apôtres; toute prétention à une
illumination particulière doit être d'accord avec elle. (Act. XX, 26,
31 ; 2 Pier. II, 1 ; 1 Jean II, 18-27; IV, 1-3; 2 Jean 6,11 ; Jude

III, 4; 1 Cor. XI, 1 ; Gal. I, 7-9; Col. II, 6-8; 1 Thés. IV, 1, 2;
2 Thés. II, 15 ; III, 6, 1 Tim. IV, 6, 7 ; VI, 3-5, 20, 21 ; 2 Tim.

I, 13,14; II, 2; III, 14.) Nulle part, l'Ecriture ne se donne pour
une exposition complète de la prédication apostolique. Comment

aurait-il pu en être autrement? Aucun des écrivains dont
les écrits ont plus tard figuré dans le Nouveau Testament ne se

figurait, en les composant, qu'ils dussent être réunis en un recueil

avec des livres du même genre. Ils se bornent à renvoyer
souvent les lecteurs, soit à une tradition orale que ceux-ci
connaissent (1 Cor. XI, 2 ; XV, 1 ; Col. II, 6 ; 1 Thés. IV, 1, 2 ; 2

Thés. II, 15 ; III, 6; 1 Tim. VI, 20; 2 Tim. I, 13, 14; II, 2, 3,

14; 1 Jean II, 24 ; 2 Pier. Ili, 2), soit à un futur enseignement

également oral. (1 Cor. XI, 34.) Tout indique que le canon



6iS P.. ROTHE.

n'est pas complet ; nous aimerions fort avoir d'autres
renseignements, soit écrits, soit oraux ; mais la tradition romaine ne

supportant pas l'examen, la Bible demeure bien l'unique source
de la révélation en Christ, puisqu'elle renferme l'ensemble des

documents qui nous sont parvenus sur la révélation.
Mais il ne résulte pas de là que l'Ecriture soit l'unique source

de la vérité religieuse ou de la vérité chrétienne. Elle ne saurait

être la source unique et autorisée de tout ce qui ne fait pas
partie de la révélation ou qui n'en découle pas directement.
Voici ce qu'il faudrait pour que la Bible fût la source exclusive
de la connaissance chrélienne ; il faudrait ou bien que le livre
du monde ne fût pas ouvert au vrai chrétien, et qu'il n'eût à

connaître que la seule révélation complètement isolée du
milieu dans lequel Dieu l'a si profondément enracinée ; ou bien

qu'il n'eût à connaître que ce qui est spécialement religieux, et

qu'il ne fût pas appelé atout connaître religieusement, sans

aucune exception. Pour savoir à quoi on aboutit quand on
veut faire de la Bible la seule source de la vérité religieuse,
il suffit de se rappeler comment, dans tous les siècles, les
hommes qui n'ont voulu cultiver d'autre science que celle

que peut donner la Bible ont abouti à quelque chose qui
ressemble à s'y tromper au rabbinisme judaïque, objet de tant de

sarcasmes. Condamné à tirer de la Bible seule ce qui doit
satisfaire ses besoins religieux, il faut bien qu'on finisse par y
trouver ce dont on ne peut absolument se passer, qu'elle le
contienne ou non. Comment éviter alors de tomber dans une
exégèse arbitraire et enfantinequô, dans la naïveté de son cœur,
on donne pour la gnose chrétienne par excellence La circonstance

que la Bible est devenue un livre de textes pour des

sermons a déjà été un vrai malheur pour l'interprétation, bien

que, sous d'autres rapports, elle ait forcé à s'occuper de

l'interpréter. La Bible ne doit pas être considérée comme un
monde à part, isolé ; il faut la saisir dans son intime union avec
l'ensemble de l'histoire, dont elle fait partie et des mains de

laquelle la chrétienté l'a reçue. Que doit-on faire de nos jours
pour soustraire les hommes cultivés à l'ignorance abrutissante
de la Bible, qui pèse sur eux comme un terrible cauchemar et



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 649

qui à la lettre les abaisse et les déshonore Il faut replacer la
Bible dans un contact organique avec le grand monde spirituel
au milieu duquel nous vivons ; il faut faire voir dans quelle
union profonde elle se trouve, comme la révélation dont elle
est le document, avec le nerf le plus intime de l'histoire générale.

Tous les hommes pour lesquels Christ demeure le palladium

de l'humanité doivent se réjouir de tentatives comme
celles de Bunsen (Bibelwerk), qu'ils approuvent on non les

principes sur lesquels repose l'ouvrage. La Bible sert d'anneau
entre la révélation et la culture générale de l'humanité. Elle
a fait pénétrer la révélation, le christianisme dans le monde
littéraire, et elle est entrée ainsi en contact avec la culture
humaine, dont la littérature est le principal instrument. Si la

Bible ne veut pas se tenir à l'écart elle-même, elle veut, avec

l'église, agir sur la culture comme un puissant levain, toujours
plus énergique. En dehors de la Bible, mais, il est vrai, sur le

terrain fécondé par elle et dans sa bienfaisante atmosphère, on

voit germer sans cesse et se développer de nouvelles vérités
chrétiennes; il est bien certain qu'elles doivent se légitimer

comme chrétiennes, en prouvant leur harmonie avec la

révélation chrétienne ; mais il n'en demeure pas moins vrai
qu'elles ne sont pas écrites dans la Bible, qui doit servir de

norme pour leur appréciation. Je crois fort sérieusement à un
développement réel, fécond de la vérité implantée dans le
monde par la révélation divine et au moyen de cette révélation
elle-même. La révélation a réellement fait son entrée dans

l'histoire, depuis lors elle n'a cessé d'occuper sa place dans le

monde comme puissance historique, et non pas seulement,
ainsi que bien des gens ont l'air de le croire, parce que nous

avons quelques pages écrites à son sujet. Ce n'est pas non plus
exclusivement au moyen de la Bible que la révélation s'est

objectivée dans le monde ; mais d'une foule d'autres manières qui
sont encore tout autant de moyens d'action incessants, qui
produisent constamment de nouveaux fruits, bien que dans un

rapport déterminé avec la Bible, et même des fruits de science

servant à mieux faire connaître et la révélation et Christ, en

qui elle a eu sa complète réalisation. Ce n'est que lorsque la



650 R. ROTHE.

connaissance humaine aura atteint son plus haut point qu'on
arrivera à une complète intelligence de la révélation ; jusqu'à
la fin de l'économie actuelle nous ne cesserons d'arriver à une
conception de la révélation et spécialement du Sauveur,
toujours plus parfaite que celle que les apôtres nous ont laissée.

Seulement, celle-ci ne sera dépassée ni pour ce qui est de sa

pureté et de son authenticité, ni pour la fraîcheur de vie qui
aboutissent à la plus complète fusion de couleurs. Voilà pourquoi

elle demeure à tout jamais le fondement immuable des

progrès incessants qui ne peuvent manquer de s'accomplir.
Pour le fidèle qui a su contempler dans le recueillement la
gloire incomparable et la beauté spirituelle de notre Maître et

Sauveur, il est évident qu'on ne parviendra à le connaître
parfaitement que lorsque l'humanité, peu à peu renouvelée par lui,
aura porté son plus beau fruit dans le domaine de la connaissance.

Il ne faut pas avoir honte de le dire, quiconque en juge
autrement, le fait en impie; son Sauveur n'est pas pour lui
réellement grand, le saint de Dieu. Le tableau que les apôtres
nous ont laissé pouvait seul être vrai, mais il ne pouvait être
complet, achevé. Il ne faut rien moins que le commentaire de

l'histoire de l'église tout entière, pour comprendre la plénitude
de grâce et de vérité qui était en sa personne.

L'Ecriture ne pose donc pas de limites à notre connaissance
et surtout pas dans le passage 2 Cor. X, 5, où saint Paul

oppose à la fausse raison la vraie qui doit briser toutes les

limites. Elle nous enseigne au contraire, à plusieurs reprises,
CMath. XI, 25-27 ; XIII, 11 ; Jean I, 14-18 ; III, 11-13 ; XIV, 9,

16, 17; XV, 15, 26 ; XVI, 13; 1 Jean I, 1-3; II, 27 ; Rom. XI,
25; XVI, 25, 26; I Cor. II, 6-16; IV, 1 ; XV, 51 ; Eph. I, 9 ;

III, 3-5,9-11 ; Col. I, 26-27 ; II, 2; IV, 3-4 ; 1 Tim. Ill, 16), que
l'Evangile nous a manifesté les choses les plus profondes et

les plus mystérieuses, cachées en Dieu pendant des siècles.

L'Ecriture-Sainto ne nous demande qu'une seule chose, de

croire aux faits révélés dont elle est le document authentique.
Cela fait, elle s'en remet avec confiance au fidèle pour
l'intelligence et l'explication. Elle n'a qu'une prescription à lui
donner : respecter les faits, se garder de les rapetisser, ne pas les



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 651

taire, et ne se contenter que de l'explication parfaitement
satisfaisante, donnant à tous égards la clef de tous les hiéroglyphes.
Mais l'Ecriture ne lui indique pas la clef et elle n'a pas le moins
du monde la pensée, en présentant la sienne, d'empêcher
l'acceptation d'une meilleure. Pour ce qui est de l'incrédule,
la Bible se borne à l'inviter à croire de tout son cœur à la
révélation et nullement à tenir pour vrais, au nom de son autorité

infaillible, les enseignements qu'elle (l'Ecriture) peut
contenir sur ce qu'il faut croire.

Nous ne le cachons pas, la Bible est autre chose que ce

qu'en font les théologiens orthodoxes et le simple fidèle. Mais

on peut affirmer hardiment que le cœur de l'homme qui croit
à la révélation prend, à l'égard de la Bible, exactement l'attitude

de l'orthodoxe le plus renforcé. Son respect pour elle

comme devant un sanctuaire, son adoration dans son temple
ne sont ni moins sincères, ni moins profonds, ni moins vifs

que ceux de l'âme la plus simple qui adore, sans soupçonner
qu'il puisse en être autrement, la dictée verbale et immédiate
du Saint-Esprit. Quant à celui qui ne croit pas à une révélation

surnaturelle, vraie et réelle, on ne peut s'entendre avec lui. Et
si tant de personnes ne savent trop qu'elle position prendre
dans la question de l'inspiration de la Bible, cela tient à ce

qu'elles ne croient pas vraiment à la révélation. Pour ce qui est

de l'homme qui en prenant la Bible, simplement telle qu'elle
se donne elle-même, n'est pas frappé de son incomparable
sainteté, ne sent pas qu'en l'ouvrant il met le pied sur une

terre sainte, et qui a encore besoin de réflexions ou d'une

théorie dogmatique pour éprouver tout cela, j'avoue qu'il ne

faut pas faire grand cas de son respect pour elle. Rien de plus

important pour la Bible que de ne pas lui imposer un rôle pour
lequel elle n'est pas faite, en voilant ainsi ses plus grandes

qualités qui la rendent justement, impropre à des fonctions

auxquelles on prétend la faire servir. Qu'on se garde de

transformer la révélation, le christianisme, la Bible en quelque
chose de contre nature et de fantastique sous le vain prétexte
de faire mieux ressortir sou caractère surnaturel. Arrière tous

ces petits docteurs scolastiques empressés de lui prodiguer leur



652 R. ROTHE.

compromettante assistance; laissez-la s'avancer seule, elle
réussira mieux à convertir, par sa méthode divine, les sceptiques
et les contredisants. N'ayez pas peur, elle se justifiera au moyen
de ce qu'elle, donne elle-même (2 Tim. Ill, 16-17) comme le
critère de son inspiration. Prétendrions-nous peut-être l'honorer
et la tenir pour sainte en la faisant servir non à ses fins, mais
aux nôtres, pour si louables qu'elles puissent nous paraître
Vous prétendez que vos besoins religieux ne peuvent absolument

être satisfaits qu'au moyen d'un manuel de dogmatique,
d'un code de recettes religieuses et morales? Eh bien, soit;
restez-en là, puisque vous ne voulez pas vous faire de la piété
une notion plus relevée. Mais, de grâce, laissez la Bible de

côté ; ce n'est pas à cet usage qu'elle nous a été donnée. N'en
faites pas un oracle que vous vous réserviez in petto d'interpréter

à votre guise ; reconnaissez qu'à bien des égards, elle
nous a été donnée comme un problème. Au lieu d'en faire un
oreiller de paresse, travaillons courageusement et consciencieusement

à remplir la tâche qu'elle nous impose. L'entreprise
n'est peut-être pas agréable, mais son excellence ne devrait du
moins pas être mise en doute par les hommes qui croient avec
la plus complète certitude que l'Ecriture vient de Dieu, de la
manière la plus immédiate et la plus absolue. La Bible, telle
qu'il nous l'a donnée, doit nous paraître bonne et il faut savoir
en profiter. Au lieu de prétendre lui prescrire comment elle
doit pourvoir à nos besoins imaginaires, apprenons au
contraire à juger de nos besoins d'après les moyens que Dieu
veut bien mettre à notre portée pour les satisfaire. La Bible ne
serait certainement pas de Dieu si nous pouvions cueillir ces

fruits célestes autrement qu'à la sueur de notre visage. Nous
n'avons nul droit de nous plaindre que Dieu ait arrangé ainsi les

choses, et non pas d'après nos idées bornées. Il ne nous a pas
laissés manquer de ce dont nous avions réellement besoin. Le
fait que la critique et l'exégèse ne doivent jamais avoir terminé
leur tâche, suggère-t-il peut-être en nous la pensée alarmante

qu'il n'y a plus d'ancre objective ferme pour notre foi? Eh

bien, frappons-nous sincèrement la poitrine à l'occasion de

cette petite foi ; ne nous inquiétons que d'une chose : veiller à



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 653

ce que nos cœurs soient droits et honnêtes en face de ce

volume. A tout prix préservons-nous de cette absurdité qui
consiste à proclamer que la Bible est une autorité divine
absolue et à la tirer à notre propre sens indépendant du sien.
Cette courtisannerie hypocrite à l'endroit de la Bible est la plus
amère des ironies dont elle puisse être la victime.

Qu'ai-je voulu faire en publiant ce programme Car enfin ce

qu'il renferme, bien loin d'être nouveau pour la plupart des

lecteurs, ne donne plus même lieu à controverse. On s'est
borné à reproduire ce qui constitue aujourd'hui la conviction
générale de tous les docteurs évangéliques de l'Allemagne, qui
se rattachent à la théologie moderne. L'unique différence, c'est

qu'ils s'efforcent de se rapprocher autant que possible des idées

et des formules de l'ancienne théologie. Je m'efforce, quant à

moi, de faire exactement le contraire, et cela par principe. A
aucun prix je ne veux laisser croire qu'il faille simplement
développer les anciennes doctrines sur ce point : il s'agit bien
d'une transformation essentiellement nouvelle de la doctrine
théologique. Il est d'une importance décisive, non-seulement

pour la théologie moderne, qui a besoin de s'orienter, mais

surtout pour les hommes religieux, qu'on se rende toujours
mieux compte de deux faits qui ne vont pas l'un sans l'autre :

d'une part, la piété chrétienne (la foi chrétienne dans l'acception

biblique du terme) est essentiellement la même dans tous
les temps et spécialement de nos jours elle doit être foncièrement
la même que du temps de la reformation ; d'autre part, l'attitude
que la science doit prendre à l'égard de la foi est aujourd'hui
nécessairement tout autre que celle qu'elle a eue dans
l'ancienne église. Ce n'est que sur cette base-là que notre
chrétienté moderne (catholique non moins que protestante) peut
arriver à s'entendre avec l'ancienne foi chrétienne à tout jamais
fixée et immuable.

Malgré cette différence, je n'ai fait que fatiguer le lecteur
de choses qu'il savait déjà. A quoi bon? 11 n'est peut-être pas
sans utilité et sans quelque mérite de reproduire hardiment
et sans honte ce que tout le monde savait et en visant plutôt
à aiguiser la pointe et à bien accuser les angles. La théo-

C. R. 1871. 42



654 R. ROTHE.

logie du jour a l'habitude, — ce n'est pas d'hier que je
m'en suis aperçu, — de traiter un peu légèrement la
doctrine de l'Ecriture, bien qu'elle soit fondamentale et qu'elle
exerce bien plus qu'une autre une influence immédiate pour
l'usage religieux et ecclésiastique. Bien qu'il soit de mode
de désavouer l'ancienne théorie de l'inspiration mécanique,
on met moins de zèle à dire positivement par quoi on la
remplace et surtout on n'a garde de proclamer que les vues
nouvelles ne sont rien moins que le complet abandon de la
conception fondamentale de l'ancienne église sur la Bible, mise
en avant par la tradition ecclésiastique. C'est ici qu'il importe
surtout de dissiper une obscurité qui amène la plus fâcheuse
hésitation dans les procédés scientifiques des théologiens. Le
motif de cette réserve doit être évidemment cherché dans les
difficultés pratiques extraordinaires qu'une innovation dogmatique

sur ce point ne peut manquer d'entraîner à sa suite.
Renoncer à l'inspiration de la Bible, faire passer la tractation
historique avant l'usage dogmatique, accepter plusieurs résultats

manifestes, incontestables de la critique, c'est s'exposer
certainement à provoquer de graves scandales dans la fraction
de l'église qui, dans un sens conventionnel, s'appelle par excellence

la partie croyante. Il est d'autant plus naturel qu'un vrai
croyant à la révélation, pour lequel la piété doit avoir le pas sulla

science, éprouve des scrupules à provoquer de pareils scandales

qu'il sera plus tard impossible de les dissiper en cherchant
à s'entendre. Pour ma part je ne crois nullement que le devoir
du chrétien soit de céder à une timidité fort compréhensible.
D'abord il y a une autre catégorie de chrétiens, heureusement

tout aussi réels ; ceux-ci en étudiant la Bible sont arrivés à nos
résultats et ils ne peuvent maintenir une position honorable à

son égard qu'en avouant franchement le fait.
En outre si, soit parti pris, soit négligence, les faits peuvent

rester cachés pendant longtemps, ils finissent par éclater à la
lumière du jour et par s'imposer dans les cercles mêmes où

régnent contre eux, par principe, les plus grands préjugés. Il
faudra bien qu'un jour les chrétiens bibliques, qui jusqu'à
présent s'en doutent si peu, finissent par s'apercevoir que la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 655

Bible n'est nullement ce qu'ils ont imaginé d'en faire sur la
foi de leur dogmatique. Qu'elle sera triste alors la position des
hommes que l'église n'aura pas préparés à voir les choses
telles qu'elles sont, en leur faisant accepter l'attitude qui permet

à la fois de concilier une bonne conscience scientifique
et la grande estime pour la Bible qui s'impose à eux par suite
de l'expérience personnelle qu'ils ont faite de sa sainteté toute
particulière et de sa bienfaisante influence

Or, ce n'est qu'au moyen de sa théologie que l'église peut
prendre des soins de ce genre. Aussi est-ce une des missions
les plus importantes et les plus pressantes de la théologie
moderne de faire connaître à l'église, avec réflexion et prudence,
mais en toute droiture, el avec une ingénuité pleine de

confiance, comment les théologiens ont été amenés consciencieusement

à considérer la Bible dans son ensemble et dans ses

détails, en mettant à profit toutes les ressources que la science

a placées à leur disposition. Il est impossible, avant tout, il est

contraire à l'Evangile, que les choses continuent longtemps
d'aller comme elles vont. D'un côté, nous avons la théologie
qui étudie la Bible au point de vue critique et qui, par suite de

ce travail, se fortifie toujours plus dans une opinion qui, tout
en préservant la dignité du livre, diffère du tout au tout de

l'idée traditionnelle ; d'un autre côté, l'église qui persiste dans

l'ancienne manière de voir, dans une parfaite innocence que la

théologie ne vient en rien troubler. Cela ne saurait durer, de

part et d'autre il faut revenir à la vérité et à l'honnêteté ; c'est
à la théologie qu'il appartient de faire le premier pas. Il est de

son devoir de faire proclamer, au sein de l'église, le droit et
le devoir de traiter la Bible comme elle le fait elle-même et de

familiariser les croyants avec les résultats critiques qui doivent
être considérés comme assurés. Le problème est difficile, mais
il ne saurait être insoluble, aussi sûr que le vrai Christ réel, celui
de l'histoire et non celui de la dogmatique, est la vérité absolue.
Ce qui rend le problème particulièrement épineux, c'est qu'il a

été négligé depuis longtemps par notre théologie et qu'aucune
base n'a été posée pour sa solution. Les théologiens qui jouissent
de la pleine confiance de l'église doivent les premiers mettre



656 R. ROTHE.

la main à l'œuvre ; qu'ils le fassent donc avec joie, car l'entreprise

est assez importante pour qu'ils ne craignent pas de

compromettre pendant quelque temps la confiance qu'ils inspirent.
Il y a déjà des années que l'un de nos théologiens les plus
respectables, Tholuck, leur a donné un exemple qu'ils devraient se

hâter de suivre en foule. C'est notre plus strict devoir de rectifier

les idées des non-théologiens qui s'imaginent naïvement

qu'il faut être incrédule pour ne pas considérer la Bible du
même œil que l'ont fait jadis nos pères. Il importe de leur faire
comprendre que la critique historique, bien loin d'être une
invention de l'incrédulité ou du rationalisme, hostile à la révélation
divine, est une exigence à laquelle l'église évangélique ne

pourra, sous aucun prétexte, se soustraire en bonne conscience
aussi longtemps qu'elle demeurera fidèle à son principe. Bien
qu'elle ne mette pas, le moins du monde, en danger la foi en

Jésus-Christ, elle arrive certainement à des résultats divers, qui
doivent effrayer ceux qui ne connaissent pas d'autre manière de

considérer la Bible que celle qu'ils ont apprise de l'ancienne
dogmatique. Laisser ignorer aux laïques cet état de la question
et les difficultés réelles auxquelles vient se heurter une critique
sans préjugés, surtout quand il s'agit de l'Ancien Testament, et
même aussi souvent du Nouveau, serait avant tout un manque
de droiture et de charité impardonnable, et de plus, une
imprudence manifeste. Voici, en effet, ce qui ne manquerait pas
d'arriver. Le nombre de ceux qui ont des doutes à l'endroit
de la Bible étant incalculable, une complète défiance finirait
par s'établir au sujet de sa crédibilité. On se déciderait à la
laisser de côté, comme un livre n'offrant nulle part un fondement

solide. C'est le désir de contribuer, pour ma faible part,
à prévenir ce danger, qui m'a mis la plume àia main. Puisse ce
modeste avertissement recevoir un bon accueil ; tout froid qu'il
est, il procède cependant d'un cœur chaud ; c'est la parole d'un
homme s'il en fut jamais, qui s'incline de bonne foi devant la

Bible, pleinement assuré de posséder en elle un sanctuaire dans

lequel il adore en disant de tout son cœur avec le patriarche :

Certes l'Eternel est en ce lieu-ci c'est ici la maison de Dieu, et

c'esl ici la Porte des cieux. J.-F. Astié.


	La sainte écriture

