
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Programme de la dogmatique protestante au XIXe siècle

Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

Kapitel: II: La révélation

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 577

ment un point d'appui, aujourd'hui ils sont pour un nombre
infini d'hommes d'entre les meilleurs un danger constant de
scandale. La cuirasse de la dogmatique ou de la théologie en

général ne saurait en rien protéger une piété chrétienne sortie
du milieu de nos circonstances actuelles : elle ne peut que
gêner chacun de ses pas. L'homme, — et tel est mon cas, — qui
a fait les expériences religieuses pratiques avant d'avoir connu
exactement les dogmes qu'on a fondés sur elles, et qui est par
conséquent devenu croyant indépendamment de ces dogmes,
celui-là ne sera pas étonné de la chose. Il est nécessairement
contraint de prendre, en face d'une dogmatique quelconque,
l'attitude à tous égards la plus libre. Mais tout homme qui
réfléchit ne manquera pas de se dire que le but suprême de Dieu,
en nous donnant le christianisme, n'a pas été la formation d'une

dogmatique. Quand la foi chrétienne dominera,— et quiconque
croit en Christ compte bien que la chose aura lieu un jour, —
le règne des dogmes sera passé. Il n'y a dogme en effet que
lorsque la vérité n'est pas devenue une chose se comprenant
de soi, une connaissance rationnelle évidente pour tous. Lorsque
l'Evangile aura pris ce caractère (pour que la rédemption de

l'humanité devienne complète il faudra que l'Evangile devienne

parfaitement rationnel), la sanction ecclésiastique sera sans but
et sans portée ; elle arriverait trop tard pour entreprendre un
travail déjà achevé.

II

La révélation.

Force nous est donc de faire précéder la dogmatique d'une

bibliologie. Il faut bien que je m'explique avec le lecteur sur
ce qui concerne la révélation et l'Ecriture, car il y a déjà
longtemps qu'on ne s'entend plus là-dessus, et rien n'autorise à

croire qu'on arrive à s'entendre de sitôt.
Il est aujourd'hui admis de tous qu'il faut distinguer entre la

révélation et l'Ecriture. Ce n'est pas ainsi qu'on entendait au-



578 R. ROTHE.

trefois les choses. La notion de révélation était complètement
laissée dans l'ombre par celle de l'Ecriture. Tout en les distinguant

abstraitement, on arrivait dans la pratique à les
confondre et à les identifier. La Bible, il est vrai, n'était que la

revelalio divina mediata, mais celle-là intéressait seule ;

personne n'avait la pensée qu'il pût y avoir entre la révélation et
l'Ecriture autre chose qu'une simple différence formelle.

Partant constamment de l'hypothèse que la révélation est
la communication surnaturelle d'une doctrine religieuse, on

pensait tout de suite à l'inspiration des écrits sacrés dans
lesquels nous puisons aujourd'hui cette doctrine. Par révélation
divine immédiate on entendait simplement l'inspiration
l'illumination des organes de la révélation ; on la faisait consister en
ceci : Spiritus sanctus prophetis el apostolis conceptus rerum el

rerborum de dogmalibus fidei el moribus suggessil. Du moment
oil ils font abstraction du procédé surnaturel par lequel l'Ecriture

doit avoir été formée ces dogmaticiens ne peuvent avoir

aucune idée claire et juste de la révélation. La question en était
là lorsque la théologie moderne est intervenue. Un de ses plus
précieux bienfaits est d'avoir conquis définitivement la distinction

entre ia révélation et la Bible.
Ce qui préoccupa avant tout les anciens dogmaticiens ce fut

de savoir dans quel rapport la connaissance religieuse, déjà
existante en l'ait et indépendamment de celle que la révélation

communiquait d'une manière surnaturelle, se trouvait avec

celle-ci. On distingue entre revelalio generalis ou naturalis ou

aussi late dicta, d'une part, etrevelatio specialis, supernaturalis.
stride dicta, d'autre part. A cet égard l'ancienne théologie ne

nous a laissé rien à faire. On pourrait difficilement améliorer
même le détail de ses développements. Toutes les confusions

dans lesquelles on tombe encore aujourd'hui quand il s'agit

derogier les rapports entre la raison et la révélation spéciale ont

été déjà écartées. On se représente la raison humaine comme

toujours en formation, comme devenant incessamment ; notre

conscience empirique, ce recruteur ignorant et boiteux, n'est

pas confondue, comme cela n'arrive que trop souvent, avec la

raison humaine elle-même. Ce devenir constant de la raison hu-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 579

maine elle l'exprime avec bonheur par l'idée de nouvelle
naissance.

On ne saurait en vouloir à l'ancienne dogmatique de considérer

la raison avec défiance. Que ne comprend-on pas en effet
sous ce nom Rien de plus précieux que la raison sa notion
n'admet rien de supérieur. Si seulement on la possédait mais ce
n'est le cas de personne. La raison n'est pour nous mortels qu'un
idéal à réaliser ; elle ne se trouve jamais de fait complète chez

personne, à l'exception d'un seul, comme la liberté. L'homme
est raisonnable, a de la raison signifie simplement : il peut
penser. Il n'a de raison que dans la mesure où il peut réellement

penser. Et qui peut le faire autrement que d'une manière,

très relative? Il y a divers degrés dans la faculté de penser. Il
faut en effet apprendre cet art lentement et péniblement.
L'ancienne théologie aurait donc pu être compatible avec le
rationalisme si celui-ci n'avait pas prétendu être autre chose et plus
que ne dit son nom. Il n'y aurait pas eu lieu alors à l'antithèse
avec le supranaturalisme. Il n'y a rien à dire non plus contre
l'ancienne distinction entre vérités supra rationem et contra
rationem. Les mystères révélés peuvent être supra sans être contra

rationem. La' vérité étant-un fait toujours relatif et
empirique, une raison révélée peut être ainsi au-dessus de la raison

empirique, c'est-à-dire relative, sans être au-dessus de la rat-
son effective, définitive, c'est-à-dire absolue, ce qui serait
évidemment inconcevable.

Malheureusement la pratique n'a pas toujours été conforme
à la théorie. En dépit de l'axiome fondamental, on n'est pas au

clair. On le voit assez par la distinction qu'on cherche à établir
entre un usage formel et un usage matériel de la raison, deux

choses qui, dans le monde concret, ne peuvent se distinguer:
par l'assertion qu'abandonnée à elle-même la raison serait

incompétente dans les questions religieuses, tout en conservant
ses droits dans les choses terrestres. Cette distinction ne saurait
être admise quand on se rend bien compte du vrai rapport
entre les choses célestes (la religion) et les choses terrestres
(la morale).

Tout le mal vient ici de ce qu'il y a de défectueux dans la



28U R. ROTHE.

notion de révélation spéciale. Faute de se rendre compte de la

notion de religion et de sa genèse, on vit dans la révélation la

communication de connaissances s'adressant à l'entendement,
sous la forme d'enseignements didactiques, d'une manière
immédiate et par une inspiration mécanique. Ainsi comprise la
révélation devient incompatible avec une vraie histoire
humaine. Mais l'Ecriture se charge de réfuter cette théorie de

l'inspiration, en nous présentant une révélation d'un tout autre

genre. Elle nous la donne comme une série continue et
organique de faits et d'institutions historiques auxquels se

rattachent, dans un milieu déterminé, des illuminations surnaturelles

de prophètes sous les formes les plus diverses, visions,
discours intérieurs par l'esprit de Dieu, moins en vue de

communiquer de nouvelles connaissances religieuses que pour
annoncer à l'avance certains événements historiques.

11 est généralement reconnu, comme Nitzsch l'a fait voir, que
l'activité divine qui révèle n'est qu'une forme spéciale de son
activité rédemptrice, en vue de préparer la rédemption, de la

rendre historiquement possible. La révélation consiste en une

purification, en un affermissement de la conscience religieuse,
effectué d'une manière surnaturelle par Dieu. Tout cela

s'accomplit sur la base des données naturelles, extérieures ou

intérieures, au moyen desquelles Dieu veut se faire connaître,
niais par lesquelles le but ne peut être atteint d'une manière
exacte et sûre.

Ce n'est pas à dire que ce soit là la seule activité de Dieu en

vue de la rédemption et qu'il n'existe de préparation à l'Evangile

que dans l'économie de l'Ancien Testament. Toutefois c'est

uniquement dans le sein de l'ancienne alliance que cette activité

rédemptrice, portant sur l'humanité tout entière, a eu en

vue le rétablissement de la conscience de Dieu et a porté le

caractère d'une révélation. L'histoire confirme cette assertion :

car si le développement historique des peuples ayant des

religions mythologiques a porté de beaux fruits pour la culture
morale, il n'a contribué en rien à vivifier ou à éclairer la

conscience religieuse.
Il est donc bien entendu, et ceci est caractéristique, que la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 581

révélation vise à purifier et à fortifier chez les hommes la
conscience du divin. D'après sa notion, la révélation est révélation
de Dieu, et Dieu en se révélant se révèle lui-même. Dieu est le
seul objet que la révélation révèle et rien d'autre. Quelque
envie que nous ayons de la faire parler, la révélation ne nous
enseigne absolument rien sur d'autres sujets, du moins d'une
manière directe. Il va sans dire que d'une manière indirecte
elle répand sa lumière sur tout, sur le monde entier. Mais elle
ne nous communique pas une connaissance toute faite de ces
choses ; elle se borne à placer les objets à la claire lumière du

jour, nous laissant le soin d'en acquérir nous-mêmes une
connaissance effective. Dieu par sa révélation nous conduit en
toute vérité, mais sans promulguer toutefois, d'une manière

surnaturelle, un système complet de science universelle. Il se

borne à faire rayonner à notre horizon sa fidèle image, comme
le lever du soleil du haut des collines, d'où il se répand sur
notre monde une lumière dans laquelle nous pouvons apprendre

à connaître toutes choses. En dehors de la révélation de

Dieu il n'y a absolument pas de connaissances révélées ; celles

qu'on pourrait être tenté de décorer de ce nom, sont tout au

plus des connaissances dérivées de la connaissance révélée de

Dieu, mais elles ne sont pas elles-mêmes des vérités révélées.

Le fait ne paraît nulle part plus évident que dans la révélation

parfaite, savoir en Christ.
C'est surtout quand il s'agit de déterminer comment Dieu

purifie et fortifie la conscience que les hommes ont de lui,
qu'il est nécessaire de modifier et de transformer la manière

traditionnelle de concevoir la révélation. Le rapport entre Dieu

et l'homme est exclusivement mécanique ; Dieu se révélerait à

l'homme sans que celui-ci fût de son côté une personne
concourant à l'œuvre. Rien ne saurait, au contraire, pénétrer en

nous que par notre concours, par la voie morale. D'après cette

conception qui relègue l'homme dans la passivité, il n'y aurait

aucun développement de la conscience religieuse, qui, il est

vrai, deviendrait un organe atrophié et superflu. La magie ne

saurait donc être ici de mise. Il faut que la révélation ait ses

points de contact, ses pierres d'attente dans l'homme ; essen-



582 R. ROTHE.

tiellement surnaturelle elle ne peut toutefois être communiquée
aux hommes que par les méthodes morales. C'est justement là
le caractère essentiel et distinctif de la religion révélée de

l'Ancien et du Nouveau Testament : essentiellement morale
elle est aussi amenée moralement, c'est-à-dire personnellement,

par des déterminations personnelles. Voilà pourquoi
aussi elle est la religion vraiment humaine, vraiment
spirituelle, la seule religion vraie, la contre-partie de tout point des

religions païennes qui reposent sur la magie. Dans le domaine

spirituel en effet, l'élément magique c'est ce qui n'est pas
personnel, obtenu par des méthodes morales.

C'est là une assertion caractéristique qu'aucun protestant ne
s'avisera de contester en théorie, mais dont l'esprit est encore
loin d'avoir pénétré toutes les doctrines particulières dans le
détail. En affirmant que la révélation doit être obtenue par des

procédés moraux, nous ne contestons pas son caractère immédiat,

pas plus que nous n'adoptons la distinction, familière au

rationalisme, entre révélation immédiate et médiate.
L'essentiel c'est qu'en se révélant Dieu s'en tienne

strictement à l'observation des lois sur lesquelles repose la vie

morale, c'est-à-dire qu'il accomplisse la transformation de la
conscience religieuse au moyen d'une activité qui mette en jeu
d'une manière naturelle toutes les facultés de notre âme. Or la

ehose ne saurait avoir lieu intérieurement, immédiatement, par
une inspiration magique. Dieu doit faire un détour, agir du

dehors sur l'homme, ce qui implique simplement dans la
conscience de celui-ci la possibilité d'être affecté par des impressions

extérieures, conformément aux lois psychologiques.
Les données naturelles destinées à faire connaître Dieu ne

peuvent atteindre leur but par suite du péché; il faut qu'elles
soient fortifiées, de façon à pouvoir refléter avec évidence dans

l'âme humaine la vraie idée de Dieu et la certitude de sa réalité.

Le but ne peut être atteint qu'en fortifiant les données

religieuses extérieures. En effet, au point où nous en sommes,

il ne peut être question d'établir de nouvelles données
intérieures qui, ne pouvant pas avoir le concours de l'homme,
réclameraient de la part de Dieu une action magique.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 583

En conséquence, lorsque Dieu veut se révéler à l'homme
pécheur, il doit commencer par recourir à des faits extérieurs,
soit naturels, soit historiques, qui soient propres à éveiller dans
la conscience la vraie idée de Dieu et cela avec évidence. Il faut
insister sur ce dernier caractère. Ces événements extérieurs
ne doivent pouvoir s'expliquer que par l'idée de Dieu, ils
doivent être surnaturels, et d'autre part refléter la vraie idée de

Dieu. Il est certain que ces faits doivent être à la fois naturels
et historiques. Il nous faut une histoire surnaturelle qui
renferme expressément des événements naturels qui soient
surnaturels. De quoi s'agit-il en effet? Ces événements extérieurs
surnaturels doivent nous donner une vraie représentation de

Dieu. Mais ils ne sauraient le faire qu'en rendant témoignage
aux deux côtés essentiels de son être, savoir à ses qualités
naturelles (gloire, toute-présence, puissance), ce qui ne peut
avoir lieu que par des événements naturels, — et ensuite à ses

qualités personnelles, morales (sainteté, justice, miséricorde,
grâce), ce qui ne peut avoir lieu que par des événements
historiques. Tel est le caractère de la révélation biblique : pour
tout dire en un mot, elle est une manifestation de Dieu.

Mais, pour atteindre son but, la manifestation doit être comprise

et bien comprise par l'homme. Dieu ne veut pas seulement

manifester qu'il est, mais aussi quel il est. Or l'homme
naturel peut-il bien comprendre la manifestation divine parvenant

jusqu'à lui? L'expérience personnelle du chrétien et la

nature des choses se réunissent ici pour réclamer une réponse

négative. Sous peine de ne pas être compris Dieu doit accompagner

la manifestation intérieure d'une action immédiate,
illuminant la conscience religieuse et la mettant en état de bien

comprendre. C'est là ce que nous appelons l'inspiration, appelée
à provoquer en l'homme des connaissances intérieures
permettant de recevoir la manifestation extérieure. La manifestation

et l'inspiration sont inséparables. La première sans la

seconde ne serait qu'un porlentum qui ne dirait rien ; l'inspiration

sans la manifestation ne serait qu'un fantastique feu follet.
Les deux sentiments dans leur inséparable unité constituent la

véritable révélation ; la manifestation représente le côté exté-



584 R. ROTHE.

rieur et objectif, l'inspiration le côté intérieur et subjectif.
L'inspiration peut revêtir des formes diverses et nous trouvons

dans l'enthousiasme poétique une analogie avec un de

ses modes. Cette circonstance pourrait porter à méconnaître,
comme Schleiermacher y est disposé, le caractère spécifique de

la révélation. Mais pour en venir là il faudrait oublier que
l'inspiration à elle seule ne suffit pas pour constituer la révélation,
qu'il faut encore la manifestation. L'idée inspirée se distingue
justement en ceci de tous les autres phénomènes analogues
qu'elle se trouve dans un rapport exprès avec une manifestation

divine objective; elle se motive historiquement par la
manifestation divine, en même temps qu'elle atteint son but en

la faisant comprendre.
Ici il ne faut pas perdre de vue que la manifestation et

l'inspiration sont soumises à des conditions historiques qui les

limitent. Il résulte de là que la révélation ne peut s'effectuer que
peu à peu et graduellement. L'inspiration et la manifestation

ne coïncident pas toujours chez les organes de la révélation,
excepté chez Christ qui est ia révélation même. Au sens rigoureux,

Jésus est le seul inspiré de tout le Nouveau Testament,
et parce qu'il est entièrement et absolument inspiré il est plus
encore : celui en qui Dieu habite. Le Sauveur manifeste
entièrement Dieu au monde en se révélant lui-même. Les apôtres
ne peuvent être des interprètes authentiques de la manifestation

divine que dans la mesure où ils sont en état de reproduire
et de transmettre fidèlement et complètement le témoignage
de Christ lui-même.

Il résulte de tout ce qui précède que le surnaturel est ie trait
caractéristique de la révélation. Ce n'est pas à dire que la
révélation ne fasse pas également partie du développement de

notre monde ; seulement il y a de plus le concours de la
causalité divine qui domine toutes les autres. C'est là ce qui permet

d'affirmer sans se contredire que la révélation est également

naturelle, puisqu'elle doit se manifester sous forme

historique, devenir histoire et faire partie de l'histoire. Lorsqu'il

s'agit d'apprécier les révélations concrètes cet élément
naturel et historique est de la plus haute portée. Il en résulte



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 585

qu'on ne peut considérer comme faisant partie de la révélation
aucun élément isolé, n'occupant pas une place organique dans
le cours du développement historique des révélations divines.
L'ancienne théologie méconnaissant le fait de l'intime union
des deux facteurs croyait que le côté surnaturel de la révélation

éclaterait d'autant mieux qu'elle paraîtrait plus contre
nature. On pensait avant tout à l'illumination qu'elle produisait
immédiatement en entrant dans le monde, chez ses organes et
chez ses témoins immédiats, aux connaissances qu'ils en
retiraient; ils la faisaient consister exclusivement dans l'élément
de la connaissance parce qu'elle n'était considérée que comme
inspiration et que l'élément de la manifestation était entièrement

méconnu. Ce qui importe avant tout c'est au contraire
que ses éléments constitutifs, les faits, prennent place d'une
manière permanente dtms notre horizon, au milieu des données
diverses que notre conscience est appelée à percevoir.
L'ensemble des faits révélés est comme le soleil dans le firmament ;

la révélation éclaire tous ceux qui la voient ; elle éclaire leur
monde, même quand ils ne savent pas que c'est une révélation.

Par critères de la révélation, l'ancienne théologie entendait
les signes auxquels de nos jours une doctrine qui se prétend
révélée peut être reconnue. Ainsi posée la question est déplacée,
car elle implique une notion fausse de la révélation. Si on
entend par là au contraire les signes auxquels elle fut reconnue
par les hommes qui en furent les objets immédiats, elle est par
trop naïve. Autant vaudrait demander à quoi on peut reconnaître

que la lumière est la lumière ; ses traits constitutifs sont
eux-mêmes ses critères ; elle ne saurait en avoir d'autres. La
révélation rend immédiatement témoignage d'elle-même en

introduisant avec évidence dans le monde une nouvelle idée
de Dieu. Or dès que cette idée est dans le monde elle doit se

légitimer par elle-même ; son origine surnaturelle ne peut être
invoquée qu'en seconde ligne. Et on ne saurait la prouver
qu'en établissant que cette idée est provenue de faits évidemment

surnaturels. Confondant la révélation et l'Ecriture,
l'ancienne théologie était conduite à voir dans les preuves de la



586 R. ROTHE.

révélation des deux Testaments, qu'elle considérait abstraitement,

autant de preuves de la divine origine de la Rible. On

faisait ainsi rentrer parmi les critères internes bien des choses

qui leur étaient étrangères.
Parmi les critères externes, on insistait principalement suites

miracles, les prophéties, et le témoignage de ceux qui
avaient reçu la révélation. On comprend qu'on ait fortement
insisté sur les deux premiers. Il s'agit en effet de constater le
caractère surnaturel d'un phénomène surnaturel, or ce caractère

n'éclate nulle part d'une façon plus immédiate que dans le
miracle et dans la prophétie.

Toutefois il importe extrêmement de bien présenter la

preuve, ce qui n'est pas souvent le cas. Il ne s'agit pas de

savoir à quels critères nous reconnaîtrons une révélation qui a

déjà depuis longtemps pris place dans l'histoire et qui s'est

légitimée par ses effets historiques; mais à quels signes elle se

fit reconnaître par ceux à qui elle fut immédiatement et
primitivement adressée, de manière à pouvoir prendre place dans

l'histoire et exercer son influence. Il faut répondre sans
hésitation que la chose n'aurait pu avoir lieu sans miracle et sans

prophétie. C'est avec intention que nous disons sans miracle el

sans prophétie. Car il va bien sans dire que ces moyens n'auraient

pas suffi à eux seuls pour créer la foi et la piété correspondantes,

même chez les organes de la révélation. Aussi l'ancienne
théologie a-t-elle toujours distingué entre la foi simplement
humaine, relevant des critères et la foi divine et religieuse que
le Saint-Esprit seul peut produire. Impuissants à vaincre l'incrédulité,

les miracles et les prophéties n'agissaient que sur les

hommes qui cherchaient Dieu et qui étaient bien préparés pour
les recevoir.

Je ne puis toutefois admettre avec Schleiermacher que les

miracles soient superflus pour la foi; que notre foi serait tout
aussi ferme si le fidèle ne pouvait en appeler ni à des miracles,
ni à des prophéties, le témoignage d'esprit et de puissance
demeurant inébranlable et rien ne pouvant montrer que nous

n'avons pas trouvé dans la communion avec Christ la satisfaction

de certains besoins. J'avoue ma faiblesse, dans ce cas, je



PROGRAMME DK LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 587

me trouverais, pour ce qui me concerne, en présence d'une
énigme, d'une contradiction dans les termes: en face d'une
révélation qui serait privée, non-seulement des caractères
auxquels moi je pourrais la reconnaître, mais au moyen desquels
elle est révélation. Le miracle et la prophétie ne sont pas des

attributs et signes extérieurs, des appendices qu'on ajoute à la

révélation, des enseignes indépendantes qu'on y suspend du
dehors pour nous la faire croire, mais bien des éléments constitutifs

de la révélation. Ce n'est pas pour légitimer ses messagers

que Dieu a fait des miracles, mais dans son propre intérêt,
pour se faire voir d'une manière évidente aux hommes aveuglés

par le péché. La révélation n'est pas accompagnée de

miracles et de prophéties, elle consiste en miracles et en
prophéties. Un fait historique est une révélation parce qu'il implique

miracle et prophétie ; qu'on retranche de la révélation les
faits surnaturels (miracles), la connaissance surnaturelle
(prophétie) et cela au sens strict du mot surnaturel, je cherche ce

qu'il pourrait encore y avoir de surnaturel en elle. Pourquoi
une révélation est-elle indispensable Parce que le cours
ordinaire de la nature ne fait pas voir Dieu avec évidence à

l'homme pécheur. Il n'y a donc que des faits en dehors de ce

cours ordinaire, des miracles, qui puissent suppléer à ce qu'il
est hors d'état de faire lui-même. Les miracles sont donc un
élément constitutif de la manifestation divine, le signe par
lequel le Dieu élevé au-dessus du cours de la nature se fait voir
dans l'histoire d'une façon évidente. Or comme le miracle
serait une image muette à lui seul, il est inséparable de l'histoire
sainte. Je n'ai pas honte de le dire, je ne comprendrais pas une
révélation divine dans laquelle le surnaturel, l'activité de Dieu

ne pourrait pas être constatée d'une manière grossière, parlant
aux sens. Tout ce que je puis accorder, c'est que plus un acte

du drame divin se trouve dans le grand courant progressif de

l'idée de Dieu, plus l'élément du miracle peut rester à l'arrière-
plan.

Pourquoi ne confesserais-je pas crûment mon incurable

stupidité? Bien loin d'être embarrassé par les objections qu'on
élève contre le miracle j'en suis encore à ne pas pouvoir les



588 R. ROTHE.

comprendre. Je n'ai pas encore été en état de découvrir ce qui
dans le miracle pourrait choquer mon esprit. Cela peut venir
du fait qu'étant si foncièrement théiste, je n'ai jamais pu
surprendre en moi la moindre tentation au panthéisme ou au
déisme. Cela peut aussi tenir en partie à la circonstance que
j'ai toujours distingué avec le plus grand soin ces deux questions

: l'une abstraite, le miracle est-il possible en lui-même?
l'autre concrète, devons-nous dans un cas donné tenir pour
miraculeux un fait que la Bible présente comme tel? La
confusion devient inextricable lorsqu'on confond, comme cela

n'arrive que trop souvent, le problème philosophique et la

question historique. Quand je réclame les miracles comme
indispensables, ce n'est pas à dire que je m'engage à tenir

pour miraculeux tous les faits qui prétendront à ce titre, se

trouvassent-ils d'ailleurs dans la Bible. Je m'en remettrai
exclusivement au verdict de la critique historique.

Quand les panthéistes et les déterministes nient le miracle, ils
ne font que tirer les conséquences renfermées dans leur principe.

On comprend que Schleiermacher soit conduit au même
résultat par son penchant au panthéisme et plus encore par sa

conception déterministe de la conservation et du gouvernement
du monde. La notion du miracle implique une certaine
indépendance de l'univers à l'égard de Dieu, la liberté du Créateur
et celle de la créature intelligente. Mais, abstraction faite de ly

question du miracle, je réclame ces deux hypothèses avant
tout dans l'intérêt de l'idée de Dieu. Or du moment où ce sont,

là deux conséquences inévitables de la foi à un Dieu personnel
et vivant, je ne sais vraiment pas d'où pourraient venir les

objections contre le miracle.
J'ai toujours cru que ce n'est qu'en reconnaissant la régularité

absolue du cours de la nature qu'on voit la plus vive
lumière se répandre sur l'idée du miracle. Loi naturelle et
miracle sont en effet des notions corrélatives. Avant de posséder

une claire conception de la première, il n'y a pas de miracle

pour l'homme, justement parce que pour lui tout est miracle.
Aussi l'Ancien Testament n'a-t-il pas de mot pour désigner ce

que nous appelons la nature.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 589

J'avoue ne pas comprendre lorsque des penseurs théiste»
viennent nous dire que le miracle viole, interrompt le cours
des lois de la nature constaté par l'expérience; que, violant ces
lois empiriquement constatées, le miracle renonce par cela
même à être scientiii |uement établi, puisque ce dernier fait
repose toujours sur l'hypothèse de la valeur de ces lois '. Que
Strauss dise au contraire qu'il n'y a aucune autre action
conforme aux lois de la nature que celle qui découle d'une force
se trouvant dans l'organisme, dans le système de la nature, je
comprends ce qu'il entend par là. Ce théologien ne reconnaît
en effet aucune autre causalité dans l'univers que la nature
seule (qu'elle soit d'ailleurs natura naturalis, ou natura naturala)

; pour lui toute causalité en général est immanente à la

nature, et cette causalité que nous appelons Dieu, n'existe pas

pour lui.
Mais il m'est absolument impossible de comprendre un théiste

venant se plaindre qu'on fait tort aux lois naturelles lorsque
le Dieu de la nature, sans le concours de celle-ci, mais
exclusivement en vertu de sa causalité absolue, introduit en elle des

éléments nouveaux, il est vrai, mais qui lui sont complètement
homogènes. Le produit de l'activité miraculeuse de Dieu
prendrait-il peut-être dans la nature la position de quelque chose de

non naturel? Nullement! Il devient nature, ce produit; il est
de même espèce que la nature;'il entre immédiatement dans la

nature; il en devient une partie organique et soumise à ses lois.
Quel tort peut-il être donc fait aux lois permanentes de la
nature lorsque Dieu, en vertu de sa causalité absolue, tire du vin
immédiatement de l'eau sans s'astreindre aux procédés
ordinaires de la végétation Et les lois de la connaissance confirmées

par l'expérience comment pourraient-elles être mises en

péril par ces faits surnaturels, alors que ceux-ci se présentent
expressément à l'expérience comme n'ayant pas été causés par

1 On prétend que la physique aurait dès longtemps tranché le débat. Mais

voilà-t-il pas que les naturalistes ne sont pas d'accord quand il s'agit de savoir
si les miracles sont possibles Voir un beau traité de Jul. Kóstlin : De miraculorum

qua, Christus et primi ejus discipuli fecerunt, natura et ratione, pag. 57.

(Vralislav, 1860.)

C. R. 1873. 38



590 R. ROTHE.

le cours de la nature? Serait-ce un manque absolu d'intelligence

qui m'empêcherait de saisir la portée de cette objection?
Ou bien ceux qui la font ne se comprendraient-ils peut-être
pas eux-mêmes, faute d'avoir sérieusement réfléchi sur le sujel
et pour s'être contentés de jeter un coup d'œil furtif sur les
idées erronées de l'ancienne dogmatique

Celle-ci a en effet le tort de présenter le miracle comme l'effet

d'une activité de Dieu con tre nal ure, consistant d'abord en

une suspension des lois, et ensuite, pour que l'ordre naturel
ne soit pas troublé, en un rétablissement de ces mêmes lois.

« Les lois de la nature » jouent aujourd'hui le rôle de la tête
de Méduse; regardons le monstre en face, sans tomber dans la

superstition que tant de personnes irréfléchies propagent par
son moyen avec de grands airs dédaigneux. J'éprouve un
sincère respect pour la loi de la nature ; je me réjouis de tout
mon cœur lorsque je vois qu'on la découvre toujours mieux :

Dieu lui-même lui a soumis les forces naturelles. Mais il ne lui
a soumis ni lui-même ni sa volonté toute-puissante ; dans le
monde créé par lui il s'est réservé sa liberté absolue et la

haute main, de même que dans son conseil éternel absolu il ne
s'est pas lié à l'avance, parle roide déterminisme d'une prévision
absolue de tous les détails dans le cours du développement du

monde, pour s'emprisonner dans son décret éternel. En établissant

les lois de la nature, il n'a pas voulu imposer des limites
à son activité. Il n'y en a pas d'autres que ce qui se contredit
soi-même, l'irrationnel, et par conséquent le non-saint. Le fait

que notre monde terrestre forme un organisme ne saurait être

une objection contre cette vérité. Dès l'instant où Dieu crée un
monde appelé à former un organisme fermé, sa notion implique
que malgré cela il doit demeurer dans l'absolue dépendance de

Dieu, et laisser par conséquent place à son intervention immédiate

avec sa causalité absolue. Il doit donner à ces lois l'élasticité

la flexibilité nécessaires à la marche de tout mécanisme

et aussi de tout organisme. Cette condition est d'autant plus
indispensable pour notre monde, qu'il ne peut aboutir à réaliser

un jour son idéal que si Dieu intervient, à de certains
intervalles, avec sa causalité absolue.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 591

Ajoutons enfin qu'on se fait une idée exagérée de la perfection

de l'organisme du monde. Il forme sans contredit un tout
qui se maintient lui-même en existence, mais l'organisme est
loin d'être d'une perfection absolue. Il est exposé à mille
irrégularités provoquant des obstacles qu'il doit surmonter, au

moyen de crises terribles. Le monde matériel en sort, il est

vrai, toujours victorieux dans son ensemble, mais c'esl aux
dépens de plusieurs de ses parties. Ces derniers faits suffisent

pour renverser l'idée d'un organisme absolument parfait. L'armée

innombrable de maux physiques ne peut permettre de

contester ce fait, bien qu'il ne puisse nous surprendre, puisqu'il
est impliqué clans l'idée même de matière. Les occasions ne

manquent donc pas pour l'intervention divine immédiate. Elles
ne peuvent troubler le cours de la nature et en tout cas elles
ne sauraient avoir pour but de le faire. Au contraire elles visent
à introduire des améliorations, à faire disparaître des obstacles,
à porter remède, exactement comme les miracles de guérison
qui ont pour but de faire disparaître directement le mal
physique.

Conclurons-nous cloue à une imperfection de la création à

une résistance de la matière triomphant en définitive de la
sagesse et de la puissance de Dieu? Ce serait une erreur. En effet,
celte imperfection de notre nature terrestre, comme nature,
devient une perfection positive, quand on la considère comme
monde, comme créature, c'est-à-dire dans ses rapports avec
Dieu. Un monde qui serait fait de façon à exclure toute
intervention immédiate de Dieu deviendrait par cela même une
limite pour lui; il serait une créature très imparfaite; il se

trouverait en contradiction avec la notion même de créature.
Ce qui contribue beaucoup à empêcher de s'entendre dans

la question du miracle, c'est qu'on désigne par ce terme des

faits fort différents. Partons donc du maximum du miracle pour
arriver ensuite à son minimum.

1" Nous aurions le plus haut degré de miracle si nous étions

témoins empiriquement, dans notre monde terrestre, d'un fait

amené exclusivement par l'intervention divine immédiate, sans

l'intermédiaire d'aucune cause seconde. Non-seulement l'idée



592 R. ROTHE.

d'une telle activité absolue de Dieu n'offre aucune difficulté

pour celui qui prend sa personnalité au sérieux, mais encore on

y est tout naturellement conduit par la notion de Dieu. Dieu
étant l'absolu, le plus naturel est de se représenter aussi son

activité comme absolue. Or c'est seulement dans le miracle au

sens proprement dit que Dieu peut déployer ce genre d'activité.
Sa création ne nous en offre qu'une simple analogie.

Il est bien vrai qu'un pareil miracle renferme en lui quelque
chose de magique. Mais Dieu pourrait-il ne pas faire de la magie

Lui seul peut en faire. Ne devrait-il peut-être pas en faire?
Sans doute il ne doit en faire qu'à bon endroit, alors qu'en
en faisant il ne se met pas en contradiction avec lui-même et

avec l'ordre du monde. Il ne saurait donc jamais être question de

produire magiquement des effets personnels, moraux, ainsi dans

l'œuvre de l'appropriation du salut. Mais Dieu doit faire de la

magie là où il s'agit d'un effet naturel, dans le domaine de la

nature impersonnelle, comme la transformation de l'eau en vin,
la multiplication des pains. La notion des miracles de ce genre
implique que comme action divine ils sont absolument
inexplicables, bien qu'on puisse les comprendre ; on ne peut pas
non plus se les représenter, puisque dans ce phénomène il n'y
a pas une succession de moments s'engendrant les uns les

autres. Ici de nouveau on prétend que la loi de la nature est

compromise. Encore ici je ne puis voir le conflit, puisque celui-
ci implique contact et que la notion même de ce miracle l'exclut.
Dieu en effet l'accomplit seul, sans le concours d'aucune cause
seconde.

2° Dieu peut également se servir de causes secondes, en

respectant leurs lois, mais pour atteindre des résultats que lui seul

peut obtenir par leur moyen. Ici encore nous sommes obligés
de remonter jusqu'à la causalité divine, faute d'en trouver
d'autres dans le monde pour les expliquer, a) Il peut
produire sur la nature terrestre des effets extérieurs dépassant
toute causalité terrestre, en mettant directement en rapport,
et en faisant concourir des forces naturelles qui pour nous
sont inconnues et que nous ne pouvons pas mettre en œuvre.
Cette espèce de miracle est tout à fait analogue aux effets que



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 593

la liberté humaine produit dans le domaine de la nature
terrestre, avec cette différence toutefois que nous avons pleine
conscience de notre impuissance à obtenir de tels résultats en
faisant agir notre liberté sur la nature. Les forces naturelles
sont ici un facteur du miracle, mais la combinaison des facteurs
divers résulte d'une action de Dieu sur la nature ; lorsqu'il en
sollicite les forces, il ne les met du reste en jeu que d'une
manière conforme à la loi de chacune. Plus l'homme connaît les lois
de la nature, plus il réussit, tout en respectant les lois de chaque
force, à leur faire produire des résultats supérieurs que la
nature ne produirait pas à elle seule. Comment Dieu serait-il
moins favorisé que nous au point de ne pas faire produire des

résultats extraordinaires à cet instrument admirable que nous
appelons la nature Tout marchera aussi régulièrement que
lorsque nous faisons produire des sons à un instrument; mais le
connaissant à merveille, Dieu en joue avec une virtuosité qui
produira des effets dont notre intelligence ne peut pas même

se faire une idée. Rassurons-nous, sa main de maître et sa

virtuosité accomplie, nous sont une garantie qu'il ne saurait briser
aucune corde, même en se lançant dans les plus hardies
entreprises. Tout homme réfléchi doit remarquer ici la frappante
ressemblance entre les miracles de cette classe et ce qu'on
appelle le hasard, les coups du sort, ce domaine que Dieu s'est

réservé clans le monde. Aussi longtemps que le phénomène ne
dépasse pas la mesure de notre expérience ordinaire (les
changements en apparence irréguliers de l'atmosphère), nous disons

qu'il y a hasard, dans le cas contraire, miracle. En manipulant
ainsi l'organisme de la nature et la destinée des hommes, Dieu

peut obtenir les combinaisons les plus étranges et les plus
complexes, de sorte que les miracles de sa puissance peuvent
devenir des miracles de sa providence. Les miracles de ce

genre abondent dans tous les départements du gouvernement
de Dieu, bj Dieu peut agir indirectement sur la nature au

moyen de personnalités déjà arrivées à la perfection, les anges.
Tout se passe encore ici conformément aux lois de la nature.
Sous l'influence d'une causalité d'un ordre supérieur, la nature
terrestre accomplit sa tâche conformément à ses lois. L'analo-



594 R. ROTHE.

gie avec l'action de la liberté humaine est de nouveau manifeste :

seulement les effets sont supérieurs parce que la causalité qui
intervient l'est également. Dans ce cas aussi l'enchaînement du

cours de la nature est respecté de la manière la plus sévère,

car le monde des anges est en rapport organique avec l'organisme

actuel de notre terre dans l'organisme général de l'univers.

Il ne s'agit donc nullement en cecide l'intervention d'une

puissance étrangère.
3° A ces deux classes de miracles proprement dits viennent

s'ajouter ce que Schleiermacher appelle des miracles relatifs.
Ce sont des effets produits par-des causes naturelles, par des

forces appartenant à la création spirituelle où matérielle; mais

comme elles nous sont inconnues, ces phénomènes se

présentent à nous comme des miracles. On est contraint d'admettre
des miracles de ce genre en voyant que le Sauveur en a

accompli. Ainsi le récit de la guérison de l'aveugle où on peut
suivre la marche graduelle du rétablissement de la vue, Marc

VIII, 23-25. Les guérisons obtenues par l'attouchement de

Jésus : Math. IX, 20-22 ; Marc V, 25-32; Luc VI, 19; VIII, 43-47.
Le maximum est atteint dans ce genre lorsque Jésus s'aperçoit
d'une manière sensible qu'une force miraculeuse de guérir est

sortie de lui, d'où il conclut avec certitude que quelqu'un doit
l'avoir touché. (Marc V, 30; Luc VIII, 46.) Evidemment il y a

ici en jeu des forces naturelles encore inconnues. Ces miracles
relatifs mettent notre science en demeure de découvrir le mystère

par des études physiologico-antbropologiques. Il faut du

reste manquer d'impartialité comme Schleiermacher, et se laisser

diriger par des principes à priori pour soutenir qu'il n'y a

que de ces miracles relatifs.
On le voit, les miracles n'entrent jamais en conflit avec les

lois de la nature. Ils se bornent à contredire le prétendu
absolutisme des lois de la nature, auquel l'athéisme serait si heureux

de rendre un culte idolâtre. La loi de la nature n'est
nullement la loi suprême de l'univers; le Dieu personnel qui l'a
faite continue à régner sur elle ; bien loin de lui avoir sacrifié sa

liberté, il n'a jamais renoncé à s'en servir comme d'un moyen.
Quand Dieu fait des miracles, il déclare qu'il y a quelqu'un qui



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 59

fait ce que la nature ne pourrait taire ; il fait quelque chose de

surnaturel; il montre son absolue indépendance à l'égard d'un
monde ayant sa vie propre et sa loi immanente; il atteste sa

présence toute-puissante. Ce qui fera toujours l'importance
religieuse du miracle, c'est l'impression profonde qu'il produit
involontairement de la gloire incomparable du Dieu personnel
et vivant, se tenant immédiatement près de ses créatures.

Il y a déjà longtemps qu'on a répondu aux objections qu'on
élève pour contester à la théologie le droit de faire usage des

miracles. Celui qui soutient avec Hume qu'aucun témoignage
historique, quelle que soit sa nature, ne réussira jamais à rendre
un miracle non pas certain mais même vraisemblable, celui-là
trahit ouvertement sa résolution de ne jamais, en aucun cas,
admettre des miracles: stai pro ratione voluntas. On dit aussi que
clans aucun cas concret on ne peut admettre de miracle, parce
que cet aveu impliquerait une connaissance absolue de la
nature que personne toutefois ne peut s'attribuer. Cette objection
est assez étrange. En effet, d'après la conduite de ceux qui
développent cet argument avec tant de pathos on doit conclure

que la possibilité qu'ils repoussent existe cependant. Car enfin,
comment pourraient-ils nier avec tant d'assurance et absolument

la réalité de tant de miracles bibliques? A leur point de

vue cette attitude implique la certitude absolue que ces récits
bibliques racontent quelque chose qui ne pourrait absolument
être considéré que comme miraculeux. On dit, toujours dans le
même bord, qu'il est impossible de constater le caractère divin
d'un miracle, car enfin, les anges et les démons en font aussi,
et où prendrons-nous les critères sûrs pour distinguer les uns
des autres Comme Twesten l'a fait remarquer, les hommes qui
mettent en avant cette objection ont l'habitude,pour ce qui les

concerne, de se rire des miracles des anges et des démons,
fantaisie tout aussi superstitieuse que les anges et les démons

eux-mêmes. Comme les bons anges sont serviteurs de Dieu,
leurs miracles s'accomplissent toujours avec son concours.
Quant à ceux des mauvais anges qui s'accomplissent dans le
domaine actuel de la révélation divine, il ne sera pas difficile de

montrer qu'ils la contredisent; qu'ils ne sont pas dans sa ligne



596 R. ROTHE.

et de les reconnaître ainsi pour faux. Les réponses du Seigneur
suffisent à l'adresse de pareils cloutes de mauvais aloi. (Math.

XII, 24-19.)
Tout en accentuant fortement l'importance du miracle, je ne

lui fais pas jouer le rôle que l'ancienne apologétique lui
attribuait. C'est pour la révélation elle-même, au moment même où

elle s'effectue, qu'il est important, — puisqu'une révélation ne
saurait s'accomplir sans miracle, — et non pas pour nous qui
avons vu passer dans la conscience générale ce que les miracles
révélateurs étaient primitivement destinés à annoncer. Il est

bien vrai qu'en les rejetant on ne se rendra pas entièrement

compte de la révélation mais il y a des dangers plus graves
que celui-là. Il est donc bien entendu que je n'ai pas plaidé la

cause de cette foi superstitieuse aux miracles qui s'imagine que
dès qu'on les admet, on est dispensé d'examiner dans le détail
les faits concrets qui sont présentés comme miraculeux. Loin
de moi la pensée de prétendre imposer les miracles à ceux qui
croient déjà, sous prétexte que leur foi est suspecte faute de

reposer sur les miracles. C'est déjà beaucoup que le soleil de la

révélation se soit levé pour eux et qu'ils s'efforcent de marcher
à sa lumière. Que si les miracles les scandalisent, je me
garderai de leur imposer d'y croire : beneficia non oblrudunlur.
Tâchez de vous tirer, si possible, de certaines difficultés
historiques dont les miracles nous donnent la clef. Ce n'est pas
dans l'intérêt de la dogmatique que j'admets les miracles, mais

parce que je ne puis m'en passer pour expliquer certains faits
de l'histoire. Bien loin de rompre les mailles du tissu
historique, ils me permettent de franchir les profondes lacunes qu'il
présente. Qu'on se garde donc, dirai-je avec Weiss, d'éloigner
entièrement notre génération du christianisme en prétendant
lui imposer a toute force la foi au miracle. Chez beaucoup de

nos contemporains qui possèdent incontestablement une foi
réelle et vivante au christianisme, une grande majorité éprouve
contre les miracles une répulsion instinctive, qui se comprend
très bien quand on tient compte de la direction que la culture
a prise pendant le siècle dernier. On doit donc voir dans cette
répulsion autre chose qu'un simple entêtement.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 597

Comme la révélation n'est pas uniquement manifestation,
mais encore inspiration, au miracle vient s'ajouter la prophétie
qui est l'explication authentique de la manifestation divine. Il
est évident que l'ancienne théologie a fait entièrement fausse

route en ne voyant en elle que la prédiction de l'avenir et,
encore, des circonstances des faits accidentels. La prophétie est
la révélation en paroles venant s'ajouter à la révélation par les
faits : les deux facteurs sont inséparables.

Mais, quoique la prophétie ne soit ni essentiellement, ni
exclusivement la prédiction de l'avenir, celle-ci est bien un de

ses éléments essentiels. En effet pour bien comprendre la
manifestation divine, il importe de se rendre parfaitement compte
de son but, ce qui ne peut avoir lieu qu'au moyen des détails

historiques. Il faut se rendre compte du but que Dieu poursuit
avec sa révélation, c'est-à-dire reconnaître qu'elle est un moyen
préparatoire pour amener une rédemption réelle et voir
comment, dans un moment donné, l'état historique de la révélation
se comporte par rapport à ce but final.

Voilà pourquoi, comme prédiction de l'avenir, la prophétie
est essentiellement une promesse, promesse de salut, prophétie

messianique. Il suffit de renvoyer à des passages décisifs

comme les suivants : 2 Cor. I, 20 ; Apoc. III, 18, 24 ; Jean V,

39, 45-47 ; Luc X, 23, 24; XXIV, 27, 44. Mais il va sans dire

qu'à mesure que le décret de salut se manifeste plus clairement,

la prédiction du salut a moins d'importance. Aussi n'a-t-
elle plus de raison d'être après Christ, tandis que le rôle de la

prophétie en général n'est pas terminé.
L'ancienne apologétique a également abusé de la prédiction.

Celle-ci n'a nullement pour bui de fonder la foi à une
révélation déjà accomplie, aussi n'a-t-elle jamais réussi ; elle ne

se propose d'introduire sur le théâtre de l'histoire que de

futurs organes de la révélation soit en leur donnant conscience

du rôle qu'ils sont appelés à jouer dans le grand drame soit

pour servir à les accréditer. C'est ainsi que les données

prophétiques de l'Ancien Testament ont contribué à développer
chez le Sauveur la conscience de sa mission ; et il renvoie aussi

ses contemporains aux passages qui le concernent. (Jean V,



598 R. ROTHE.

39, 46 ; XIII, 18 ; XVII, 12 ; Math. XXVI, 54 56 ; Luc XXII,
37 ; XXIV, 26, 46.) Du reste c'est l'exégèse seule qui doit
décider si et en quel sens ces passages en question de l'Ancien
Testament se rapportaient au Messie.

On n'est pas très heureux en plaçant au nombre des critères
extérieurs de la révélation le témoignage de ceux mêmes qui
l'ont reçue. D'abord on ne met en saillie que le côté subjectif
de la révélation, l'inspiration. Cette circonstance a empêché de

voir la valeur subordonnée de ce critère. C'est le côté objectif
de la révélation qu'il aurait fallu mettre en avant. On aurait dû
se rappeler que l'inspiration est en rapport très étroit avec la
manifestation historique qu'elle est appelée à expliquer.
L'inspiration trouve son témoignage objectif dans la manifestation,
et elle se justifie de son côté comme objective en devenant son

explication convenable, adéquate. La chose éclate avec évidence
chez Christ, la plus haute expression de la révélation divine.
Chez lui la manifestation et l'inspiration coïncident d'une façon
tellement absolue qu'il ne peut plus être question d'une inspiration

tombant dans certains moments donnés. Toute sa vie
étant une manifestation adéquate de Dieu, sa conscience ne

cesse d'être l'inspiration absolue : voilà pourquoi la révélation
de Dieu devient la réelle incarnation de Dieu en sa personne.

Tous les théologiens sont à peu près d'accord pour nier ce

qu'on appelle la perfectibilité de la révélation. Dieu étant réellement

devenu homme en Christ, il a été en lui aussi, absolument
révélé aux hommes ; on ne peut imaginer une rédemption
dépassant, pour nous hommes, celle qui nous a été faite en Christ.
(Héb. 1,1.) Du reste il est manifeste que notre conception de la
révélation est éminemment perfectible sous le rapport théorique
et pratique.

Il importe qu'en s'occupant de la doctrine sur la révélation,
on renonce à toute préoccupation apologétique. L'existence
d'une révélation ne saurait se démontrer; elle n'existe que
pour la foi. A toutes ces preuves externes doit venir s'ajouter
l'expérience personnelle sous peine de ne jamais arriver à la
vraie foi. Comment se convaincre de la vérité et de la sainteté
de l'Evangile lorsqu'on l'aborde avec de fausses notions, païen-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 599

nés ou juives, sur ce qui est vrai et saint? Or ce n'est qu'au
contact de la révélation que peut s'éveiller en nous le sens du
vrai, du saint et l'amour pour eux. En proportion où la révélation

réveille nos besoins religieux nous acquérons aussi
conscience de sa divinité.

III

LA SAINTE ECRITURE.

La révélation devant préparer historiquement la rédemption
et devenir historique, ne peut être un simple météore ; il faut
qu'elle devienne d'abord et qu'elle se fixe ensuite au moyen
d'un document authentique. Hors de ces conditions-là la
révélation ne saurait atteindre son but. Il faut de plus que dès son

apparilion elle soit bien comprise pour l'essentiel. Nous ne
disons pas d'une manière absolue, pure et complète, car
l'humanité pécheresse à laquelle elle est destinée ne peut s'élever
là que lentement, péniblement, graduellement. C'est un nouvel

argument en faveur d'un document authentique qui permette
de contempler les détails dans l'ensemble, et qui nous fasse

autant que possible vivre dans le milieu oit la révélation a

primitivement pris naissance. Il faut qu'elle produise sur tout
notre être, intelligence, volonté, les mêmes impressions qu'elle
a produites sur ceux qui l'ont reçue pour la première fois. Tout
cela ne peut avoir lieu qu'au moyen d'un document qui soit
lui-même partie intégrante des faits qu'il relate; qui nous fasse

sentir de toutes parts les saintes et vivifiantes influences d'un
monde supérieur où régnent les puissances surnaturelles, la

présence immédiate de Dieu et du ciel. Comme il s'agit non

d'enseignement religieux ou de dogmes, mais de piété
chrétienne, il faut que nous vivions et respirions dans le milieu où

elle a pris naissance. C'est à ces divers besoins que la sainte

Ecriture est appelée à répondre. Sa mission lui confère la plus
haute position et la plus grande importance d'abord après la

révélation, avec laquelle, comme nous l'avons déjà vu, il im-


	La révélation

