Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Programme de la dogmatique protestante au XlIXe siécle
Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

Kapitel: II: La révélation

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 571

ment un point d’appui, aujourd’hui ils sont pour un nombre in-
fini d’hommes d’entre les meilleurs un danger constant de
scandale. La cuirasse de la dogmatique ou de la théologie en
général ne saurait en rien protéger une piété chrétienne sortie
du milieu de nos circonstances actuelles : elle ne peut que gé-
ner chacun de ses pas. L’homme, — et tel est mon cas, — qui
a fait les expériences religieuses pratiques avant d’avoir connu
exactement les dogmes qu’on a fondés sur elles, et qui est par
conséquent devenu croyant indépendamment de ces dogmes,
celui-ld ne sera pas étonné de la chose. Il est nécessairement
contraint de prendre, en face d’'une dogmatique quelcondgue,
Pattitude & tous égards la plus libre. Mais toul homme qui ré-
fléchit ne manquera pas de se dire que le but supréme de Dieu,
en nous donnant le christianisme, n’a pas été la formation d’une
dogmatique. Quand la foi chrétienne dominera, — et quiconque
croit en Christ compte bien que la chose aura lieu un jour, —
le regne des dogmes sera passé. Il n’y a dogme en effet que
lorsque la vérité n’est pas devenue une chose se comprenant
de soi, une connaissance rationnelle évidente pour tous. Lorsque
I'Evangile aura pris ce caractére (pour ue la rédemption de
Phumanité devienne compleéte il faudra que I’Evangile devienne
parfaitement rationnel), la sanction ecclésiastique sera sans but
et sans portée ; elle arriverait trop tard pour entreprendre un
travail déja achevé.

II

La révélation.

Force nous est donc de faire précéder la dogmatique d’une
bibliologie. Il faut bien que je m’explique avec le lecteur sur
ce qui concerne la révélation et PEcriture, car 1l y a déja long-
temps qu'on ne s’entend plus la-dessus, et rien n’autorise a
croire u’on arrive a s’entendre de sitot.

Il est aujourd’hui admis de tous qu'’il faut distinguer entre la
révélation et I’Ecriture. Ce n’est pas ainsi qu’on entendait au-



518 K. ROTHE.

trefois les choses. La notion de révélation était complétement
laissée dans lomnbre par celle de Ecriture. Tout en les distin-
guant abstraitement, on arrivait dans la pratique a les con-
fondre et & les identifier. La Bible, 1l est vrai, n’était que la
revelatio divine mediala , mais celle-l1a intéressait seule; per-
sonne n'avait la pensée qu’il pat y avoir entre la révélation et
I'Ecriture autre chose qu’une simple différence formelle.

Partant constamment de I'’hypothése que la révélation es!
la comrmunication surnaturelle d’une doctrine religieuse, on
pensait tout de suite & P'inspiration des écrils sacrés dans les-
quels nous puisons aujourd’hui cette doctrine. Par révélation
divine immeédiate on entendait simplement 'inspiration, lillu-
mination des organes de la révélation; on la faisait consister en
ceci : Spiritus sanclus prophetis el apostolis conceplus rerum et
verborum de dogmatibus fider el moribus suggessit. Du moment
ol ils font abstraction du procédé surnaturel par lequel I'Ecyi-
ture doit avoir été formée, ces dogmaulticiens ne peuvent avoir
aucune idée claire et juste de la révélation. La question en était
Ia lorsque la théologie moderne est intervenue. Un de ses plus
précieux hienfaits est d’avoir conquis définitivement la distinc-
tion entre la révélation et la Bible.

Ce qui préoccupa avant tout les anciens dogmaticiens ce fui
de savoir dans quel rapport la connaissance religieuse, déja exis-
tante en fait et indépendamment de celle que la révélation
communiquait d’une maniére surnaturelle, se trouvait avec
celle-ci. On distingue entre revelatio generalis ou naturalis ou
aussi late dicla, d’une part, el revelatio specialis, supernaturalis.
stricte dicta , d’autre part. A cet égard Pancienne théologie ne
nous a laissé rien a faire. On pourrail difficilement améliorer
méme le détail de ses développements. Toutes les confusions
dans lesquelles on tombe encore aujourd’hui quand il s’agit de
régler les rapports entre la raison et la révélation spéciale ont
été déja écartées. On se représente la raison humaine comme
toujours en formation, comme devenant incessamment ; notre
conscience empirique, ce recrutear ignorant et boiteux, n’est
pas confondue, comme cela n’arrive que trop souvent, avec la
raison humaine elle-méme. Ce devenir constant de la raison hu-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 579

maine elle 'exprime avec bonheur par I'idée de nouvelle nais-
sance.

On ne saurait en vouloir 4 'ancienne dogmatique de consi-
dérer la raison avec défiance. Que ne comprend-on pas en effet
sous ce nom! Rien de plus précieux que la raison, sa notion
n'admet rien de supérieur. Si seulement on la possédait ! mais ce
n’est le cas de personne. La raison n’est pour nous mortels qu’un
idéal & réaliser ; elle ne se trouve jamais de fait compléte chez
personne, & ’exception d’un seul, comme la liberté. L’homme
est raisonnable, a de la raison, signifie simplement : il peut
penser. Il n’a de raison que dans la mesure ol il peut réelle-
ment penser. Et qui peut le faire autrement que d’une maniére
trés relative? Il y a divers degrés dans la faculté de penser. 1l
faut en effet apprendre cet art lentement et péniblement. L’an-
cienne théologie aurait donc pu étre compatible avec le ratio-
nalisme si celui-ci n’avait pas prétendu étre autre chose et plus
que ne dit son nom. Il n’y aurait pas eu lieu alors a I'antithése
avec le supranaturalisme. [l n’y a rien & dire non plus contre
Pancienne distinction entre vérités supra rationem et contra ra-
tionem. Les mystéres révélés peuvent étre supra sans étre con-
tra rationem. La vérité étant-un fait toujours relatif et empi-
rique, une raison révélée peut éire ainsi au-dessus de la raison
empirique, c’est-a-dire relative, sans étre au-dessus de la rai-
son effective, définitive, c’est-a-dire absolue, ce qui serait évi-
demment inconcevable.

Malheureusement la pratique n’a pas toujours été conforme
a la théorie. En dépit de 'axiome fondamental, on n’est pas au
clair. On le voit assez par la distinction qu’on cherche & établir
entre un usage formel et un usage matériel de la raison, deux
choses qui, dans le monde concret, ne peuvent se distinguer:
par lassertion qu'abandonnée & elle-méme la raison serait
incompétente dans les questions religieuses, tout en conservant
ses droits dans les choses terrestres. Cette distinction ne saurait
étre admise ¢quand on se rend bien compte du vrai rapport
entre les choses célestes (la religion) et les choses terrestres
(la morale).

Tout le mal vientici de ce quily a de défectueux dans la



280 R. ROTHE.

notion de révélation spéciale. Faute de se rendre compte de la
notion de religion et de sa genése, on vit dans la révélation la
communication de connaissances s’adressant a I’entendement,
sous la forme d’enseignements didactiques, d’une maniere im-
médiate et par une inspiration mécanique. Ainsi comprise la
révélation devient incompatible avec une vraie histoire hu-
maine. Mais 'Ecriture se charge de réfuter cette théorie de
’'inspiration, en nous présentant une réveélation d’un tout autre
genre. Elle nous la donne comme une série continue et orga-
nique de faits et d’institutions historiques auxquels se ratta-
chent, dans un milieu déterminé, des illuminations surnatu-
relles de prophétes sous les formes les plus diverses, visions,
discours intérieurs par I'esprit de Dieu, moins en vue de com-
munigquer de nouvelles connaissances religieuses que pour
annoncer a l’avance certains événements historiques.

11 est généralement reconnu, comme Nitzsch I’a fait voir, que
’activité divine qui révéle n’est qu’une forme spéciale de son
activité rédemptrice, en vue de préparer la rédemption, de la
rendre historiquement possible. L.a révélation consiste en une
purification, en un affermissement de la conscience religieuse,
elfectué d’une maniére surnaturelle par Dieu. Tout cela s’ac-
complit sur la base des données naturelles, extérieures ou
intérieures, au moyen desquelles Dieu veut se faire connaitre,
m8is par lesquelles le but ne peut étre atteint d’une maniére
exacte et sure.

Ce n’est pas & dire que ce soit 14 la seule activité de Dieu en
vue de la rédemption et qu’il \n’existe de préparation & I’Evan-
gile que dans I’économie de I’Ancien Testament. Toutefois c’est
uniquement dans le sein de ’ancienne alliance que cette acti-
vite redemptrice, portant sur 'humanité tout entiére, a eu en
vue le rétablissement de la conscience de Dieu et a porté le
caractére d’une révélation. L’histoire confirme cette assertion :
car si le développement historique des peuples ayant des reli-
gions mythologiques a porté de beaux fruits pour la culture
morale, il n’a contribué en rien a vivifier ou a éclairer la
conscience religieuse.

[l est donc bien entendu, et ceci est caractéristique, que la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 581

révélation vise a purifier et a fortifier chez les hommes la con-
science du divin. D’aprés sa notion, la révélation est révélation
de Dieu, et Dieu en se réveélant se révele lui-méme. Dieu est le
seul objet que la révélation révéle et rien d’autre. Quelque
envie que nous ayons de la faire parler, la révélation ne nous
enseigne absolument rien sur d’autres sujets, du moins d’'une
maniére directe. Il va sans dire que d’une maniére indirecte
elle répand sa lumiére sur tout, sur le monde entier. Mais elle
ne nous communique pas une connaissance toute faite de ces
choses ; elle se borne & placer les objets & la claire lumiére du
jour, nous laissant le soin d’en acquérir nous-mémes une con-
naissance effective. Dieu par sa revélation nous conduit en
toute vérité, mais sans promulguer toutefois, d’une maniére
surnatureile, un systéme complet de science universelie. Il se
borne & faire rayonner & notre horizon sa fidéle image, comme
le lever du soleil du haut des collines, d’out 1l se répand sur
notre monde une lumiére dans laquelle nous pouvons appren-
dre & connaitre toutes choses. En dehors de la révelation de
Dieu il n’y a absolument pas de connaissances révelées ; celles
ju’on pourrait étre tenté de décorer de ce nom, sont tout au
plus des connaissances dérivées de la connaissance révélee de
Dieu, mais elles ne sont pas elles-mémes des vérités révélées.
Le fait ne parait nulle part plus évident que dans la révélation
parfaite, savoir en Christ.

C’est surtout quand il s’agit de déterminer comment Dieu
purifie et fortifie la conscience que les hommes ont de lui,
qu’il est nécessaire de modifier et de transformer la maniére
traditionnelle de concevoir la révélation. Le rapport entre Dieu
et 'homme est exclusivement mécanique ; Dieu se révélerait a
homme sans que celui-ci fat de son coté une personne con-
courant a I'ceuvre. Rien ne saurait, au contraire, penétrer en
nous que par notre concours, par la voie morale. D’aprés cette
conception qui relégue 'homme dans la passivité, il n’y aurait
aucun développement de la conscience religieuse, qui, il est
vrai, deviendrait un organe atrophié et superflu. La magie ne
saurait donc étre ici de mise. Il faut que la révélation ait ses
points de contact, ses pierres d’attente dans ’homme ; essen-



582 R. ROTHE.

tiellement surnaturelle elle ne peut toutefois étre communiquée
aux hommes que par les méthodes morales. C’est justement 1a
le caractéere essentiel et distinctif de la religion révélée de
I’Ancien et du Nouveau Testament : essentiellement morale
elle est aussi amenée moralement, c’est-a-dire personnelle-
ment, par des déterminations personnelles. Voild pourquoi
aussi elle est la religion vraiment humaine, vraiment spiri-
tuelle, la seule religion vraie, la contre-partie de tout point des
religions paiennes qui reposent sur la magie. Dans le domaine
spirituel en effet, I’élément magique c’est ce qui n’est pas per-
sonnel, obtenu par des méthodes morales.

(’est 1a une assertion caractéristique qu’aucun protestant ne
s'avisera de contester en théorie, mais dont I'esprit est encore
loin d’avoir pénétré toutes les doctrines particuliéres dans le
détail. En affirmant que la révélation doit étre obtenue par des
procédés moraux, nous ne contestons pas son caractére immé-
diat, pas plus que nous n’adoptons la distinction, familiére au
rationalisme, entre révélation immédiate et médiate.

L’essentiel c’est qu’en se révélant Dieu s’en tienne stric-
tement a l'observation des lois sur lesquelles repose la vie
morale, c’est-a-dire qu’il accomplisse la transformation de la
conscience religieuse au moyen d’une activité qui mette en jeu
d’une maniére naturelle toutes les facultés de notre 4me. Or la
ehose ne saurait avoir lieu intérieurement, immédiatement, par
une inspiration magique. Dieu doit faire un détour, agir du
dehors sur 'homme, ce qui implique simplement dans la con-
science de celui-ci la possibilité d’étre affecté par des impres-
sions extérieures, conformément aux lois psychologiques.

Les données naturelles destinées &4 faire connaitre Dieu ne
peuvent atteindre leur but par suite du péché; il faut qu’elles
soient fortifiées, de facon & pouvoir refléter avec évidence dans
I’Ame humaine la vraie idée de Dieu et la certitude de sa réa-
lité. Le but ne peut étre atteint qu’en fortifiant les données
religieuses extérieures. En effet, au point o nous en sommes,
il ne peut étre question d’établir de nouvelles données inté-
rieures qui, ne pouvant pas avoir le concours de I’homme, ré-
clameraient de la part de Dieu une action magique.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 583

En conséquence, lorsque Dieu veut se révéler 4 ’homme
pécheur, il doit commencer par recourir 4 des faits extérieurs,
soit naturels, soit historiques, qui soient propresa éveiller dans
la conscience la vraieidée de Dieu et cela avec évidence. Il faut
isister sur ce dernier caractére. (es événements extérieurs
ne doivent pouvoir s’expliquer que par ’idée de Dieu; ils doi-
vent étre surnaturels, et d’antre part refléter la vraie idée de
Dieu. Il est certain ¢ue ces faits doivent étre a la fois naturels
et historiques. Il nous faut une histoire surnaturelle qui ren-
ferme express¢ment des événements naturels qui soient sur-
naturels. De quoi s’agit-il en effet ? Ces événements extérieurs
surnaturels doivent nous donner une vrale représentation de
Dieu. Mais ils ne sauraient le faire qu’en rendant témoignage
aux deux coOtés essentiels de son étre, savoir a ses qualilés na-
turelles (gloire, toute-présence, puissance), ce gui ne peut
avoir lieu que par des événements naturels, — et ensuite & ses
(ualités personnelles, morales (sainteté, justice, miséricorde,
grace), ce qui ne peut avoir lieu que par des événements his-
toriques, Tel est le caractére de la révélation biblique : pour
tout dire en un mot, elle est une manifestation de Dieu.

Mais, pour atteindre son but, la manifestation doit étre com-
prise et bien comprise par 'homme. Dieu ne veut pas seule-
ment wanifester qu’il est, mais aussi gquel il est. Or Phomme
naturel peut-il bien comprendre la manifestation divine parve-
nant jusqu’a lui? L’expérience personnelle du chrétien et la
nature des choses se réunissent ici pour réclamer une réponse
négative. Sous peine de ne pas étre compris Dieu doit accom-
pagner la manifestation intérieure d’une action immeédiate, illu-
minant la conscience religieuse et la mettant en état de bien
comprendre. C’est | ce que nous appelons 'inspiration, appelée
a provoquer en ’homme des connaissances intérieures per-
mettant de recevoir la manifestation extérieure. La manifesta-
tion et l'inspiration sont inséparables. La premiére sans la
seconde ne serait (qu'un portentum qui ne dirait rien; I'inspira-
tion sans la manifestation ne serait qu’un fantastique feu follet.
Les deux sentiments dans leur inséparable unité constituent la
véritable révélation ; la manifestation représente le coté exte-



584 R. ROTHE.
rieur et objectif, l'inspiration le coOté intérieur et subjectit.

L’inspiration peut revétir des formes diverses et nous trou-
vons dans I’enthousiasme poétique une analogie avec un de
ses modes. Cette circonstance pourrait porter & méconnaitre,
comme Schleiermacher y est disposé, le caractére spécifique de
la révélation. Mais pour en venir la il faudrait oublier que I'ins-
piration & elle seule ne suffit pas pour constituer la révélation,
(qu’il faut encore la manifestation. L’idée inspirée se distingue
justermnent en ceci de tous les autres phénomenes analogues
(ju’elle se trouve dans un rapport expres avec une manifesta-
tion divine objective; elle se motive historiquement par la
manifestation divine, en méme temps qu’elle atteint son but en
la faisant comprendre.

Ici il ne faut pas perdre de vue que la manifestation et !'ins-
piration sont soumises & des conditions historiques qui les limi-
tent. Il résulte de 14 que la révélation ne peut s’effectuer que
peu a peu et graduellement. L’inspiration et la manifestation
ne coincident pas-toujours chez les organes de la révélation,
excepté chez Christ qui est la révélation méme. Au sens rigou-
reux, Jésus est le seul inspiré de tout le Nouveau Testament,
et parce qu’il est entiérement et absolument inspiré il est plus
encore : celui en gui Dieu habite. Le Sauveur manifeste entié-
rement Dien au monde en se révélant lui-méme. Les apotres
ne peuvent étre des interprétes anthentiques de la manifesta-
tion divine que dans la mesure ou ils sont en état de reproduire
et de transmettre fidélement et complétement le témoignage
de Christ lui-méme.

Il résulte de tout ce qui précede que le surnaturel est le trait
caractéristique de la révélation. Ce n’est pas & dire que la ré-
vélation ne fasse pas également partie du développement de
notre monde ; seulement il y a de plus le concours de la cau-
salité divine (ui domine toutes les autres. (’est la ce qui per-
met d’affirmer sans se contredire ¢ue la révélation est égale-
ment naturelle, puisqu’elle doit se manifester sous forme
historique, devenir histoire et faire partie de I'histoire. Lors-
qu’il s’agit d’apprécier les réveélations concrétes cet élément
naturel et historique est de la plus haute portée. Il en résulte



PROGRAMME DFE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 585

qu’on ne peut considérer comme faisant partie de la révélation
aucun élément isolé, n’occupant pas une place organique dans
le cours du développement historique des révélations divines.
L’ancienne théologie méconnaissant le fait de 'intime union
des deux facteurs croyait que le coté surnaturel de la révéla-
tion éclaterait d’autant mieux qu’elle paraitrait plus contre
nature. On pensait avant tout & I'illumination qu’elle produisait
immédiatement en entrant dans le monde, chez ses organes et
chez ses témoins immédiats, aux connaissances qu’ils en reti-
raient ; ils la faisaient consister exclusivement dans 1’élément
de la connaissance parce qu’elle n’était considérée que comme
mspiration et que l'élément de la manifestation était entiére-
ment méconnu. Ce qui 1mporte avant tout c’est au contraire
que ses éléments constitutifs, les faits, prennent place d’une
maniére permanente dans notre horizon, au milien des données
diverses que notre conscience est appelée 4 percevoir. L’en-
semble des faits révélés est comme le soleil dans le firmament ;
la révélation éclaire tous ceux qui la voient; elle éclaire leur
monde, méme quand ils ne savent pas (que c’est une révéla-
tion.

Par criteres de la révélation, ’ancienne théologie entendait
les signes auxquels de nos jours une doctrine qui se prétend
révelée peut étre reconnue. Ainsi posée la question est déplacée,
car elle implique une notion fausse de la révélation. Si on en-
tend par 14 au contraire les signes auxquels elle fut reconnue
par les hommes qui en furent les objets immédiats, elle est par
trop naive. Autant vaudrait demander & quol on peut recon-
naitre que la lumiére est la lumiére ; ses traits constitutifs sont
eux-meémes ses critéres ; elle ne saurait en avoir d’autres. La
revélation rend immédiatement témoignage d’elle-méme en
introduisant avec évidence dans le monde une nouvelle idée
de Dieu. Or dés que cette idée est dans le monde elle doit se
légitimer par elle-méme ; son origine surnaturelle ne peut étre
invoquée qu’en seconde ligne. Et on ne saurait la prouver
qu’en établissant que cette idée est provenue de faits évidem-
ment surnaturels. Confondant la révélation et I'Ecriture, 'an-
cienne théologie était conduite & voir dans les preuves de la



D86 R. ROTHE,

révélation des deux Testaments, qu’elle considérait abstraite-
ment, autant de preuves de la divine origine de la Bible. On
faisait ainsi rentrer parmi les critéres internes bien des choses
qul leur étaient étrangéres.

Parmi les critéres externes, on insistail principalement sur
les miracles, les prophéties, et le témoignage de ceux qui
avaient re¢cu la réveélation. On comprend qu’on ait fortement
insisté sur les deux premiers. Il s’agit en effet de constater le
caractére surnaturel d'un phénoméne surnaturel, or ce carac-
tére n’éclate nulle part d’une fagon plus immédiate que dans le
miracle et dans la prophétie.

Toutefois il importe extrémement de bien présenter la
preuve, ce qui n’est pas souvent le cas. Il ne s’agit pas de sa-
voir & quels critéres nous reconnaitrons une révélation qui a
déja depuis longtemps pris place dans 'histoire et qui s’est 1é-
gitimée par ses effets historiques; mais & quels signes elle se
fit reconnaitre par ceux a qui elle fut immeédiatement et primi-
tivement adressée, de maniére a pouvoir prendre place dans
Ihistoire et exercer son influence. Il faut répondre sans hési-
tation que la chose n’aurait pu avoir lieu sans miracle et sans
prophétie. C’est avec intention que nous disons sans miracle et
sans prophétie. Car il va bien sans dire que ces moyens n’auraient
pas suffi & eux seuls pour créer la foi et la piété correspon-
dantes, méme chez les organes de la révélation. Aussi ’ancienne
théologie a-t-elle toujours distingué entre la foi simplement
humaine, relevant des criteres et la foi divine et religieuse que
le Saint-Esprit seul peut produire. Impuissants & vaincre 'incre-
dulité, les miracles et les prophéties n’agissaient que sur les
hommes qui cherchaient Dieu et qui étaient bien préparés pour
les recevoir, !

Je ne puis toutefois admettre avec Schleiermacher que les
miracles soient superflus pour la foi; que notre foi serait toui
aussi ferme si le fidéle ne pouvait en appeler ni & des miracles,
ni 4 des prophéties, le témoignage d’esprit et de puissance de-
meurant inébranlable et rien ne pouvant montrer que nous
n’avons pas trouvé dans la communion avec Christ la satisfac-
tion de certains besoins. J'uvoue ma faiblesse, dans ce cas, je



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 587

me trouverais, pour ce qui me concerne, en présence d’une
énigme, d’une contradiction dans les termes: en face d’une
revélation qui serait privée, non-seulement des caractéres aux-
(quels moi je pourrais la reconnaitre, mais au moyen desque!s
elle est révélation. Le miracle et la prophétie ne sont pas des
attributs et signes extérieurs, des appendices qqu’on ajoute a la,
reveélation, des enseignes indépendantes qu’on y suspend du de-
hors pour nous la faire croire, mais bien des éléments consti-
tutifs de la révélation. Ce n’est pas pour légitimer ses messa-
gers que Dieu a fait des miracles, mais dans son propre intérét,
pour se faire voir d’une maniére évidente aux hommes aveu-
glés par le peché. La révélation n’est pas accompagnée de
miracles et de prophéties, elle consiste en miracles et en pro-
phéties. Un fait historique est une révélation parce qu’il impli-
que miracle et prophétie ; qu’on retranche de la révélation les
faits surnaturels {miracles), la connaissance surnaturelle (pro-
phétie) et cela au sens strict du mot surnaturel, je cherche ce
qu’il pourrait encore v avoir de surnaturel en elle. Pourquoi
une révélation est-elle indispensable ? Parce que le cours ordi-
naire de la nature ne fait pas voir Dieu avec évidence &
Phomme pécheur. Il n’y a done que des faits en dehors de ce
cours ordinaire, des miracles, qui puissent suppléer a ce qu’il
est hors d’état de faire lui-méme. Les miracles sont donc un
élément constitutif de la manifestation divine, le signe par le-
quel le Dieu élevé au-dessus du cours de la nature se fait voir
dans I'histoire d’une facon évidente. Or comme le miracle se-
rait une image muette & lui seul, il est inséparable de I’histoire
sainte. Je n’ai pas honte de le dire, je ne comprendrais pas une
révélation divine dans laquelle le surnaturel, 'activité de Dieu
ne pourrait pas étre constatée d’'une maniére grossiére, parlant
aux sens. Tout ce que je puis accorder, ¢’est que plus un acte
du drame divin se trouve dans le grand courant progressif de
‘I'idée de Dieu, plus l'élément du miracle peut rester 4 I'arriére-
plan.

Pourquoi ne confesserais-je pas criiment mon incurable
stupidité? Bien loin d’étre embarrassé par les objections qu’on
éléeve contre le miracle, j'en suis encore & ne pas pouvoir les



588 R. ROTHE.

comprendre. Je n’ai pas encore été en état de découvrir ce qui
dans le miracle pourrait choquer mon esprit. Cela peut venir
du fait qu'étant si fonciérement théiste, je n’ai jamais pu sur-
prendre en moi la moindre tentation au panthéisme ou au
déisme. Cela peut aussi tenir en partie & la circonstance que
jai toujours distingué avec le plus grand soin ces deux ques-
tions : I'ane abstraite, le miracle est-il possible en lui-méme?
Pautre concrete, devons-nous dans un cas dounneé tenir pour
miraculeux un fait que la Bible présente comme tel? La con-
fusion devient inextricable lorsqu’on confond, comme cela
n’arrive que trop souvent, le probléme philosophique et la
question historique. Quand je réclame les miracles comme
indispensables, ce n’est pas 4 dire que je m’engage A tenir
pour miraculeux tous les faits qui prétendront & ce titre, se
trouvassent-ils d’ailleurs dans la Bible. Je m’en remettrai
exclusivement au verdict de la critique historique.

Quand les panthéistes et les déterministes nient le miracle, ils
ne font que tirer les conséquences renfermées dans leur prin-
cipe. On comprend que Schleiermacher soit conduit au méme
résultat par son penchant au panthéisme et plus encore par sa
conception déterministe de la conservation et du gouvernement
du monde. La notion du miracle implique une certaine indé-
pendance de 'anivers a I’égard de Dieu, la liberté du Créateur
et celle de la créature intelligente. Mais, abstraction faite de la
question du miracle, je réclame ces deux hypothéses avant
tout dans l'intérét de 1'idée de Dieu. Or du moment ol ce sont
la deux conséquences inévitables de la foi & un Dieu personnel
et vivant, je ne sais vraiment pas d’oll pourraient venir les
objections contre le miracle.

J’ai toujours cru que ce n’est qu’en reconnaissant la régula-
rité absolue du cours de la nature qu'on voit la plus vive lu-
miére se répandre sur 'idée du miracle. Lol naturelle et mi-
racle sont en effet des notions corrélatives. Avant de posséder
une claire conception de la premiére, il n'y a pas de miracle
pour 'homme , justement parce que pour lui tout est miracle.
Aussi ’Ancien Testament n’a-t-il pas de mot pour désigner ce
que nous appelons la nature.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 589

J’avoue ne pas comprendre lorsque des penseurs théistes
viennent nous dire que le miracle viole, interrompt le cours
des lois de la nature constaté par 'expérience; que, violant ces
lois empiriquement constatées, le miracle renonce par cela
meme & étre scientifi-juement établi, puisque ce dernier fait
repose toujours sur I'hypothése de la valeur de ces lois'. Que
Strauss dise au contraire u’il n’y a aucune aulre action con-
forme aux lois de la nature que celle qui découle d’une force
se trouvant dans 'organisme, dans le systéme de la nature, je
comprends ce (u’il entend par 1a. Ce théologien ne reconnait
en effet aucune autre causalité dans 'univers que la nature
seule (qu’elle soit d’ailleurs natura naturans, ou nalure natu-
rala) , pour lui toute causalité en général est immanente a la
nature, et cette causalité que nous appelons Dieu, n’existe pas
pour lui.

Mais il m’est absolument impossible de comprendre un théiste
venant se plaindre qu’on fait tort aux lois naturelles, lorsque
le Dieu de la nature, sans le concours de celle-ci, mais exclu-
sivement en vertu de sa causalité absolue, introduit en elle des
éléements nouveaux, il est vrai, mais qui lui sont complétement
homogénes. Le produit de l'activité miraculeuse de Dieu pren-
drait-il peut-étre dans la nature la position de quelque chose de
non naturel? Nullement! Il devient nature, ce produit; il est
de méme espéce que la nature; il entre immédiatement dans la
nature; il en devient une partie organique et soumise a ses lois.
Quel tort peut-il 8tre donc fait aux lois permanentes de la na-
ture lorsque Dieu, en vertu de sa causalité absolue, tire du vin
immédiatement de l'eau sans s’astreindre aux procédés ordi-
naires de la végétation? Et les lois de la connaissance confir-
meées par 'expérience comment pourraient-elles étre mises en
péril par ces fails surnaturels, alors que ceux-ci se présentent
expressément a 'expérience comme n’ayant pas été causés par

* On prétend que la physique aurait dés longtemps tranché le débat. Mais
voila-t-il pas que les naturalistes ne sont pas d’accord quand il s’agit de savoir
8i les miracles sont possibles! Voir un beau traité de Jul. Kostlin : De miracu-
lorum quee Christus et primi ejus discipuli fecerunt, natura et ratione, pag. 57.
(Vratislav, 1860.)

C. R. 1873. 38



590 R. ROTHE.

te cours de la nature? Serait-ce un manque absolu d’intelli-
gence qui m’empécherait de saisir la portée de cette objection ?
Ou bien ceux qui la font ne se comprendraient-ils peut-étre
pas eux-mémes, faute d’avoir sérieusement réfléchi sur le sujet
et pour s’étre contentés de jeter un coup d’ceil furtif sur les
idées erronées de I'ancienne dogmatique ?

Celle-ci a en effet le tort de présenter le miracle comme 1ef.
fet d'une activité de Dieu conire nature , consistant d’abord en
une suspension des lois, et ensuite, pour que l'ordre naturel
ne soit pas troublé, en un rétablissement de ces mémes lois.

« Les lois de la nature » jouent aujourd’hui le role de la téte
de Méduse; regardons le monstre en face, sans tomber dans la
superstition que tant de personnes irréfléchies propagent par
son moyen avec de grands airs dédaigneux. J’éprouve un sin-
cére respect pour la loi de la naiure; je me réjouis de tout
mon ceeur lorsque je vois qu’'on la découvre toujours mieux :
Dieu lui-méme lui a soumis les forces naturelles. Mais il ne lui
a soumis ni lui-méme ni sa volonté toule-puissante ; dans le
monde créé par lui il s’est réservé sa liberté absolue et la
haute main, de méme que dans son conseil éternel absolu il ne
s’est pas lié 41’avance, par le roide déterminisme d’une prévision
absolue de tous les détails dans le cours du développement du
monde, pour s’emprisonner dans son décret éternel. En établis-
sant les lois de la nature, il n’a pas voulu imposer des limites
& son activité. Il n'y en a pas d’autres que ce qui se contredit
soi-méme, lirrationnel, et par conséquent le non-saint. Le fait
que notre monde terrestre forme un organisme ne saurait étre
une objection contre cette vérité. Dés I'instant olr Dieu crée un
monde appelé & former un organisme fermé, sa notion implique
que malgré cela il doit demeurer dans l'absolue dépendance de
Dieu, et laisser par conséquent place a son intervention imme-
diate avec sa causalité absolue. Il doit donner & ces lois I'élas-
ticité, la flexibilité nécessaires & la marche de tout mécanisme
et aussi de tout organisme. Cette condition est d’autant plus
indispensable pour notre monde, (u’il ne peut aboutir & réaliser
un jour son idéal que si Dieu intervient, & de certains inter-
valles, avec sa causalité absolue.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 591

Ajoutons enfin qu’on se fait une idée exagérée de la perfec-
tion de organisme du monde. Il forme sans contredit un tout
(ui se maintient lui-méme en existence, mais 'organisme est
loin d’étre d’une perfection absolue. Il est exposé i mille irré-
gularités provoquant des obstacles qu’il doit surmonter, au
moyen de crises terribles. Le monde matériel en sort, il est
vral, toujours victorieux dans son ensemble, mais c’est aux
dépens de plusieurs de ses parties. Ces derniers faits suffisent
pour renverser I'idée d’un organisme absolument parfait. L’ar-
mée innombrable de maux physiques ne peut permettre de
contester ce fait, bien qu’il ne puisse nous surprendre, puisqu’il
est impliqué dans P'idée méme de matiere. Les occasions ne
mnanguent donc pas pour I'intervention divine immédiate. Elles
ne peuvent troubler le cours de la nature et en tout cas elles
ne sauraient avoir pour but de le faire. Aucontraire elles visent
& introduire des améliorations, a faire disparaitre des obstacles,
4 porter remede, exactement comme les miracles de guérison
qui ont pour but de faire disparaitre directement le mal phy-
sique.

Conclurons-nous donc a une impeuvfection de la création ? &
une résistance de la matiére triomphant en définitive de la sa-
gesse et de la puissance de Dieu? Ce serait une erreur. En effet,
celte imperfection de notre nature terrestre, comme nature,
devient une perfection positive , quand on la considére comme
monde, comme créature, c’est-a-dire dans ses rapports avec
Dieu. Un monde qui serait fait de fagon a4 exclure toute inter-
venlion immeédiate de Dieu deviendrait par cela méme une li-
mite pour lui; il serait une créature trés imparfaite; il se trou-
verait en contradiclion avec la notion méme de créature.

Ce qui contribue beaucoup & empécher de s’entendre dans
la question du miracle, c’est (u’on désigne par ce terme des
faits fort différents. Partons done du maximum du miracle pour
arriver ensuite & son minimum.

10 Nous aurions le plus haut degré de miracle si nous étions
témoins empiriguement, dans notre monde terrestre, d’un fait
amené exclusivement par Pintervention divine immeédiate, sans
Pintermédiaire d’aucune cause seconde. Non-seulement l'idée



592 R. ROTHE.

d’une telle activité absolue de Dieu n’offre aucune difficulté
pour celui qui prend sa personnalité au sérieux, maisencore on
v est tout naturellement conduit par la notion de Dieu. Dieu
étant I'absolu, le plus naturel est de se représenter aussi son
activité comme absolue. Or ¢’est seulement dans le miracle au
sens proprement dit que Dieu peut déployer ce genre d’activité.
Sa création ne nous en offre qu'une simple analogie.

Il est bien vrai qu’un pareil miracle renferme en lui quelgue
chose de magicque. Mais Dieu pourrait-il ne pas faire de la ma-
gie ? Lui seul peut en faire. Ne devrait-il peut-étre pas en faire?
Sans doute il ne doit en faire qu’a bon endroif, alors qu’en
en faisant il ne se met pas en contradiction avec lui-méme et
avec 'ordre du monde. Il ne saurait donc jamais étre question de
produire magiquement des effets personnels, moraux, ainsi dans
I'ceuvre de 'appropriation du salut. Mais Dien doit faire de la
magie la ol il s’agit d’un effet naturel, dans le domaine de la
nature impersonnelle, comme la transformation de I’eauen vin,
la multiplication des pains. La notion des miracles de ce genre
implique que comme action divine ils sont absolument inex-
plicables, bien qu’on puisse les comprendre; on ne peut pas
non plus se les représenter, puisque dans ce phénoméne il n’y
a pas une succession de moments s’engendrant les uns les
autres. Ici de nouveau on prétend ¢ue la loi de la nature est
compromise. Encore icl je-né puis voir le conflit, puisque celui-
ci implique contact et que la notion méme de ce miracle I’exclut.
Dieu en effet accomplit seul, sans le concours d’aucune cause
seconde. _

2° Dieu peut également se servir de causes secondes, en res-
pectant leurs lois, mais pour atteindre des résultats que lui seul
peut obtenir par leur moyen. Ici encore nous sommes obligés
de remonter jusqud la causalilé divine, faute d’en trouver
d’autres dans le monde pour les expliquer. a) Il peut pro-
duire sur la nature terrestre des effets extérieurs dépassant
toute causalité terrestre, en mettant direclement en rapport,
et -en faisant concourir des forces naturelles qui pour nous
sont inconnues et que nous ne pouvons pas mettre en ceuvre.
Cette espéce de miracle est tout & fait analogue aux elfets gue



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 593

la liberté humaine produit dans le domaine de la nature ter-
restre, avec cette différence toutefois que nous avons pleine
conscience de notre impuissance a ootenir de tels résultats en
faisant agir notre liberté sur la natinre. Les forces naturelles
sont ici un facteur du miracle, mais la combinaison des facteurs
divers résulte d’une action de Dieu sur la nature ; lorsqu’il en
sollicite les forces, il ne les met du reste en jeu que d’une ma-
niere conforme 4 la loi de chacune. Plus ’homme connait les lois
de la nature, plus il réussit, tout en respectant les lois de chaque
force, & leur faire produire des résultats supérieurs que la na-
ture ne produirait pas a elle seule. Comment Dieu serait-il
moins favorisé que nous au point de ne pas faire produire des
résultats extraordinaires & cet instrument admirable que nous
appelons la nature? Tout marchera aussi régulierement que
lorsque nous faisons produire des sons & un instrument; maisle
connaissant a merveille, Dieu en joue avec une virtuosité qui
produira des effets dont notre intelligence ne peut pas méme
se faire une idée. Rassurons-nous, sa main de maitre et sa vir-
tuosité accomplie, nous sont une garantie qu’il ne saurait briser
aucune corde, méme en se lancant dans les plus hardies entre-
prises. Tout homme réfléchi doit remarquer ici la frappante
ressemblance entre les miracles de cette classe el ce quon
appelle le hasard, les coups du sort, ce domaine que Dieu s’est
réservé dans le monde. Aussi longtemps que le phénoméne ne
dépasse pas la mesure de notre expérience ordinaire (les chan-
gements en apparence irréguliers de 'atmosphére), nous disons
qu’il v a hasard, dans le cas contraire, miracle. En manipulant
ainsi 'organisme de la nature et la destinée des hommes, Dieu
peut obtenir les combinaisons les plus étranges et les plus
complexes, de sorte que les miracles de sa puissance peuvent
devenir des miracles de sa providence. Les miracles de ce
genre abondent dans tous les départements du gouvernement
de Dieu. b/ Dieu peut agir indirectement sur la nature au
moyen de personnalités déja arrivées & la perfection, les anges.
Tout se passe encore ici conformément aux lois de la nature.
Sous linfluence d’une causalité d’un ordre supérieur, la nature
terrestre accomplit sa tAche conformément & ses lois. L’analo-



594 R. ROTHE.

gie avec I’action de la liberté humaine est de nouveau manifeste :
seulement les effets sont supérieurs parce que la causalité qui
intervient 'est également. Dans ce cas aussi’enchainement du
cours de la nature est respecté de la maniére la plus sévére,
car le monde des anges est en rapport organique avec 'orga-~
nisme actuel de notre terre dans l'organisme général de 'uni-
vers. Il ne s’agit donc nullement en ceci-de l'intervention d’'une
puissance etrangere.

30 A ces deux classes de miracles preprement dits viennent
g’ajouter ce gue Schleiermacher appelle des miracies relatifs.
Ce sont des effets produits par -des causes naturelles, par des
forces appartenant a la création spirituelle olt matérielle; mais
comme elles nous sont inconnues, ces phénomeénes se pré-
sentent A& nous comme des miracles. On est contraint d’admettre
des miracles de ce genre en voyant que le Sauveur en a ac-
compli. Ainsi le récit de la guérison de I'aveugle out on peut
suivre la marche graduelle du rétablissement de la vue, Mare
VIII, 23-25. Les guérisons obtenues par 'attouchement de Jé-
sus : Math. IX, 20-22; Marc V, 25-32; Luc VI, 19; VIII, 43-47.
Le maximum est atteint dans ce genre lorsque Jésus s’apercoit
d’une maniére sensible qu’une force miraculeuse de guérir est
sortie de lui, d’ol1 il conclut avec certitude que quelgu’un doit
Pavoir touché. (Marc V, 30; Luc VIII, 46.) Evidemment il y a
ici en jeu des forces naturelles encore inconnues. Ces miracles
relatifs mettent notre science en demeure de découvrir le mys-
tere par des études physiologico-anthropologiques. Il faut du
reste manquer d’impartialité comme Schleiermacher, et se lais-
ser diriger par des principes @ priori pour soutenir qu’il n’y a
que de ces miracles relatifs.

On le voit, les miracles n’entrent jamais en conflit avec les
lois de la nature. Ils se bornent & contredire le prétendu abso-
lutisme des lois de la nature, auquel athéisme serait si heu-
reux de rendre un culte idolatre. La loi de la nature n’est nul-
lement la loi supréme de l'univers; le Dieu personnel qui 'a
faite continue 4 régner sur elle ; bien loin de lui avoir sacrifié sa
liberté, il n’a jamais renoncé a s’en servir comme d’un moyen.
Quand Dieu fait des miracles, il déclare qu’il y a quelgu’un qui



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 59

fait ce que la nature ne pourrait taire; il fait quelque chose de
surnaturel; il montre son absolue indépendance a ’égard d’un
monde ayant sa vie propre et sa loi immanente; il atteste sa
présence toute-puissante. Ce qui fera toujours l'importance
religieuse du miracle, c¢’est 'impression profonde qu’il produit
involontairement de la gloire incomparable du Dieu personnel
et vivant, se tenant immédiatement prés de ses créatures.

Il y a déja longtemps ¢i’on a répondu aux objections qu’on
éléve pour contester a la théologie le droit de faire usage des
miracles. Celul qui soutient avec Hume qu’aucun témoignage
historique, quelle que soit sa nature, ne réussira jamais & rendre
un miracle non pas certain mais méme vraisemblable, celui-la
trahit ouvertement sa résolution de ne jamais, en aucun cas, ad-
mettre des miracles: stat pro ratione voluntas. On dit aussi que
dans aucun cas concrel on ne peut admettre de miracle, parce
que cet aveu impliquerait une connaissance absolue de la na-
ture que personne toutefois ne peut s’attribuer. Cetle objection
est assez éirange. En effet, d’aprés la conduite de ceux qui dé-
veloppent cet argument avec tant de pathos on doit conclure
que la possibilité qu’ils repoussent existe cependant. Car enfin,
comment pourraient-ils nier avec tant d’assurance et absolu-
ment la réalité de tant de miracles bibliques? A leur point de
vue cette attitude implique la certitude absolue que ces récits
bibliques racontent quelque chose qui ne pourrait absolument
étre considéré que comme miraculeux. On dit, toujours dans le
méme bord, qu’il est impossible de constater le caractéredivin
d’un miracle, car enfin, les anges et les démons en font aussi,
et ol prendrons-nous les critéres siirs pour distinguer les uns
des autres ? Comme Twesten 1'a fait remarquer, les hommes qui
mettent en avant cette objection ont ’habitude, pour ce qui les
concerne, de se rire des miracles des anges et des démons,
fantaisie tout aussi superstitieuse que les anges et les démons
eux-mémes. Comme les hons anges sont serviteurs de Dieu,
leurs miracles s’accomplissent toujours avec' son concours.
Quant a ceux des mauvais anges qui s’accomplissent dans le
domaine actuel de la révélation divine, il ne sera pas difficile de
montrer qu’ils la contredisent ; qu’ils ne sont pas dans sa ligne



596 R. ROTHE.

et de les reconnaitre ainsi pour faux. Les réponses du Seigneur
suffisent & adresse de pareils doutes de mauvais aloi. (Math.
XI1I, 24-19.)

Tout en accentuant fortement 'importance du miracle, je ne
lui fais pas jouer le role que l'ancienne apologétique lui attri-
buait. C’est pour la révélation elle-méme, au moment méme ot
elle s’effectue, qu’il est important, — puisqu’une révélation ne
saurait s’accomplir sans miracle, — et non pas pour nous qui
avons vu passer dans la conscience générale ce que les miracles
révélateurs étaient primitivement destinés & annoncer. Il est
bien vrai qu’en les rejetant on ne se rendra pas entiérement
compte de la révélation, mais il y a des dangers plus graves
que celui-la. Il est donc bien entendu que je n’al pas plaidé la
cause de cette foi superstitieuse aux miracles qui s'imagine (ue
dés qu’on les admet, on est dispensé d’examiner dans le détail
les faits concrets ui sont présentés comme miraculeux. Loin
de moi la pensée de prétendre imposer les miracles & ceux qui
croient déja, sous prétexte que leur foi est suspecte faute de re-
poser sur les miracles. C’est déja beaucoup que le soleil de la
révelation se soit levé pour eux et qu'ils s’efforcent de marcher
a sa lumiére. Que si les miracles les scandalisent, je me gar-
derai de leur imposer d’y croire : beneficia non oblruduntur. Té-
chez de vous tirer, si possible, de certaines difficultés histo-
riques dont les miracles nous donnent la clef. Ce n’est pas
dans I'intérét de la dogmatique que j'admets les miracles, mais
parce (ue je ne puis m’en passer pour expliquer certains faits
de l'histoire. Bien loin de rompre les mailles du tissu histo-
rique, ils me permettent de franchir les profondes lacunes qu’il
présente. Qu’on se garde donc, dirai-je avec Weiss, d’éloigner
entierement notre génération du christianisme en prétendant
lui imposer a toute force la foi au miracle. Chez beaucoup de
nos contemporains qui possédent incontestablement une foi
réelle et vivante au christianisme, une grande majorité éprouve
countre les miracles une répulsion instinctive, qui se comprend
trés bien quand on tient compte de la direction que la culture
a prise pendant le siécle dernier. On doit donc voir dans cette
répulsion autre chose qu'un simple entétement.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 597

Cornme la révélation n’est pas uniquement wmanifestation,
mais encore inspiration, an miracle vient s’ajouter la prophétie
qul est Pexplication authentique de la manifestation divine. Ii
est évident que lancienne théologie a fait entierement fausse
route en ne voyant en elle que la prédiction de 'avenir et, en-
core, des circonstances des faits accidentels. La prophétie est
la révélation en paroles venant s’ajouter & la révélation par les
faits : les deux facteurs sont inséparables.

Mais, quoique la prophétie ne soit ni essentiellement, ni ex-
clusivement la prédiction de 'avenir, celle-ci est bien un de
ses éléments essentiels. En effet pour bien comprendre la ma-
nifestation divine, il importe de se rendre parfaitement compte
de son but, ce qui ne peut avoir lieu qu'au moyen des déiails
historiques. Il faut se rendre compte du but que Dieu poursuit
avec sa révélation, c’est-a-dire reconnaitre qu’elle est un moyen
préparatoire pour amener une rédemption réelle et voir com-
rnaent, dans un moment donné, I’état historique de la révélation
se comporte par rapport & ce but final. ,

Voild pourquoi, comme prédiction de V'avenir, la prophétie
est essentiellement une promesse, promesse de salut, prophé-
tie messianique. Il suffit de renvoyer &4 des passages décisifs
comme les suivants : 2 Cor. I, 20; Apoc. III, 18, 24; Jean V,
39, 45-47; Luc X, 23, 24 ; XXIV, 27, 44. Mais il va sans dire
qu’a mesure que le décret de salut se manifeste plus claire-
ment, la prédiction du salut a moins d’importance. Aussi n’'a-t-
elle plus de raison d’étre aprés Christ, tandis que le role de la
prophétie en général n’est pas terminé.

L’ancienne apologétique a également abusé de la prédic-
tion. Celle-ci n’a nullement pour but de fonder la foi & une ré-
vélalion déja accomplie, aussi n’a-t-elle jamais réussi; elle ne
se propose d’introduire sur le théatre de I’histoire que de fu-
turs organes de la révélation , soit en leur donnant conscience
du role qu’ils sont appelés a jouer dans le grand drame, soit
pour servir a les accréditer. Cest ainsi que les données pro-
phétiques de I’Ancien Testament ont contribué & développer
chez le Sauveur la conscience de sa mission; et il renvoie aussi
ses conlemporains aux passages qui le concernent. (Jean V,



598 R. ROTHE.

39, 46; XIilI, 18 ; XVII, 12; Math. XXVI, 54, 56 ; Luc XXII,
37; XXIV, 26, 46.) Dureste, c’est 'exégése seule qui doit dé-
cider si et en quel sens ces passages en question de I’Ancien
Testament se rapportaient au Messie.

On n’est pas trés heureux en placant au nombre des critéres
extérieurs de la révélation le témoignage de ceux mémes qui
Pont regue. D’abord on ne met en saillie que le coté subjectif
de la révélation, I'inspiration. Cette circonstance a empéché de
voir la valeur subordonnée de ce critére. C'est le coté objectif
de la revélatlion gu’il aurait fallu mettre en avant. On aurait d
se rappeler que linspiration est en rapport trés étroit avec la
manifestation historique qu’elle est appelée & expliquer. L’ins-
piration trouve son témoignage objectif dans la manifestation,
et elle se justifie de son coté comme objective en devenant son
explication convenable, adéquate. La chose éclate avec évidence
chez Christ, la plus haute expression de la révélation divine.
Chez lui la manifestation et 'inspiration coincident d’une fagon
tellement absolue qu’il ne peut plus étre question d’une inspi-
ration tombant dans certains moments donnés. Toute sa vie
étant une manifestation adéquate de Dieu, sa conscience ne
cesse d’étre 'inspiration absolue : voila pourquoi la révélation
de Dieu devient la réelle incarnation de Dieu en sa personne.

Tous les théologiens sont & peu prés d’accord pour nier ce
qu’on appelle la perfectibilité de ta révélation. Dieu étant réelle-
ment devenu homme en Christ, il a été en lui aussi, absolument
révélé aux hommes ; on ne peut imaginer une rédemption dé-
passant, pour nous hommes, celle.qui nous a été faite en Christ.
(Héb. I, 1.) Dureste il est manifeste que notre conception de la
révélation est éminemment perfectible sous le rapport théorique
et pratique. -_

Il importe gqu’en s’occupant de la doctrine sur la révélation,
on renonce a toute préoccupation apologétique. L’existence
d’une réveélation ne saurait se démontrer; elle n’existe que
pour la foi. A toutes ces preuves externes doit venir s’ajouter
I'expérience personnelle sous peine de ne jamais arriver 4 la
vraie foi. Comment se convaincre de la vérité et de la sainteté
de 'Evangile lorsqu’on I'aborde avec de fausses notions, paien-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 599

nes ou juives, sur ce ui est vrai et saint? Or ce n’est quau
contact de la révélation que peut s’éveiller en nous le sens du
vral, du saint et Pamour pour eux. En proportion o la révéla-
tion réveille nos besoins religieux nous acquérons aussi con-
science de sa divinité.

111
LA SAINTE ECRITURE.

La révélation devant préparer historiquement la rédemption
et devenir historique, ne peut étre un simple météore ; il faut
gqu’elle devienne d’abord et gu'elle se fixe ensuite au moyen
d’un document authentique. Hors de ces conditions-la la révé-
lation ne saurait atteindre son but. Il faut de plus que dés son
apparilion elle soit bien comprise pour l'essentiel. Nous ne
disons pas d’'une maniére absolue, pure et compléte, car 'hu-
manité pécheresse a4 laquelie elle est destinée ne peut s’élever
la que lentement, péniblement, graduellement. C’est un nouvel
argument en faveur d'un document authentique qui permette
de contempler les détails dans l'ensemble, et qui nous fasse
autant que possible vivre dans le milieu ol la révélation a pni-
mitivement pris naissance. [l faut qu’elle produise sur tout
notre étre, intelligence, volonté, les mémes impressions gu'elle
a produites sur ceux qui 'ont re¢ue pour la premiére fois. Tout
cela ne peut avoir lieu qu'au moyen d'un document qui soit
lui-méme partie intégrante des faits qu’il relate; qui nous fasse
sentir de toutes parts les saintes et vivifiantes influences d'un
monde supérieur ol régnent les puissances surnatuvelles, la
présence immédiate de Dieu et du ciel. CGomme il s'agit non
d’enseignement religieax ou de dogmes, mais de piété chré-
tienne, il faut que nous vivions et respirions dans le miliea ou
elle a pris naissance. C'est & ces divers besoins que la sainte
Ecriture est appelée & répondre. Sa mission lui confere la plus
haute position et la plus grande importance d’abord aprés la
révélation, avec laquelle, comme nous 'avons déja vu, il im-



	La révélation

