Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: La doctrine de St. Paul sur I'origine du péché en présence des théories
modernes

Autor: Astié, J.F. / Ernesti, H.-F.-T.-L.

Kapitel: [ll: Conclusion

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

376 H.-F.-TH.-L. ERNESTI.

le retablissement pur et simple de la liberté formelle. De sortle
(que dans la nouvelle naissance, Dieu se bornerait & rendre &
homme la faculté de fonder lui-méme sa vie morale.

{1
Conciusion.

Nous ne sommes pas dans la position commode des ortho-
doxes (ui, dans le fait que la théorie de J. Muller est intenable,
voient une confirmation définitive de celle de l'église. Celle-ci
a en effet le tort de statuer une perfection absolue de 'homme-
primitif, tandis que apodtre des Gentils ne parle que d’une dis-
position actuelle & la perfection, d’un simple commencement
régulier et normal dans le sentier du bien. La doctrine ofii-
clelle parle aussi 4 tort d’'un péché héréditaire des enfants
d’Adam entrainant culpabilité personnelle. St. Paul, au con-
traive, tout en admettant que la disposition au péché se trans-
met, ne voit un péché proprement dit impliquant culpabilité,
(que lorsqu’a la suite d’'un acte de liberté, 'homme s’est appro-
prié la disposition native.

L’essentiel dans la question du péché n’est pas de saisir le
ton dorminant pour ainsi dire de ce fait moral qui expliquerait
et résumerait les formes variées sous lesquelles il se manifeste
empiriquement. Au milieu des causes complexes dont le con-
cours provoque la naissance du péché, il s’agit de savoir com-
ment nous nous représenterons le premier homme avant la
chute et olt nous trouverons les causes de celle-ci. Il faut ensuite
se rendre compte du concours des causes complexes (ui font
(que le péché se montre aussi chez les descendants d’Adam.

Pour ce qui est de la premniére guestion, notre étude nous a
déja donné trois résultats positifs. Avant la chute, ’homme
était pur; il n’a violé un commandement positif ni par suite
d’un péché inhérent & sa nature, ni par suite d’'une décision
libre et personnelle dans une existence antérieure. Le péche n’a
pas tiré Phomme d’une espéce d'engourdissement dans lequel



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 377

la matiere le tenait pour lui donner la conscience (u’il était
homme. St. Paul ne nous le représente pas non plus comme
parfaitement sage et saint au début. Créé d’abord en ame vi-
vante, Adain était appelé a devenir, a se faire lui-méme un es-
prit concret ; I'infini devait prendre place dans le fini et le fini
devait étre rec¢u dans 'infini. Ayant pour base une disposition a
la communion avec Dieu et & la vie éternelle, il devait s’élever
4 une union libre et consciente avec Dieu et & une vie éter-
nelle libre dont il et pleine et entiere conscience. Pour rem-
plir sa mission, 'homme n’était pas pourvu d’une capacité
pure et simple, formelle, de vouloir et de penser; il y avait chez
lui un attrait inné pour Dieu, qui lui permettait de le connaitre
et de I'’honorer, de faire volontiers sa volonté sans y étre con-
traint ni extérieurement, ni par une nécessité metaphysique
intérieure, mais en vertu de cette pure obligation qui faisait
partie intégranie de cette image de Dieu d’apres laquelle la
creature avait été faite. En accusant toujours plus, en affirmant
librement cette tendance naturelle, ’Thomme pouvait parvenir
a une parfaite connaissance de Dieu et & une telle indépendance
dans le bien que la volonté de Dieu aurait fini par devenir sa
propre volonté.

Pour remplir sa mission, '’homme devait suivre sans doute
les inspirations fondamentales de son étre, mais sa détermina-
tion personnelle devait avoir lieu de fagon telle qu’il réalisat son
idéal sous la forme de I'obéissance, de facon a laisser régner a
tout instant la volonté de Dieu dans son cceur comme mobile
pour I'action. C'est ce fait qui rendait le péché possible.

Si dés ses premiers pas dans la carriére, 'homme avait été
doué d’une sagesse et d’une sainteté parfaites, le¢ péché aurait
éte pour lui chose impossible. Pour les étres arrivés & la per-
fection, le bien est en effet une nécessité morale. Mais comme
sa tidche n’était pas accomplie, le développement de son orga-
nisation idéelle par rapport A son organisation matérielle était
un probleme dont la solution impliguait abstraitement la pos-
sibilité d’un échec. Sans doute, l'antagonisme entre I'esprit
et le corps ne peut pas s’étre fait sentir primitivement au centre
(ame, le cceur) de la personnalité a la fois spirituelle et cor-



378 H.-F.-TH.-L. ERNESTI.

porelle, comme il est décrit (Gal. V, 17; Rom. VII, 22, 23) par
St. Paul. Cependant il est fait allusion dans ce passage a la pos-
sibilité de ce conflit par I'opposition entre I’homme intérieur et
la loi qui est dans les membres. Le corps, bien qu’il soit des-
tiné & manifester éternellement l'esprit, n’en appartient pas
moins a notre planéte; il sert d’intermédiaire a l'action du
monde sur 'esprit inhérent a4 ’ame, de méme que celle-ci peut
s'en servir comme d'un instrument. L’homme pouvait donc
s'égarer dans le cceur, centre de sa personnalité; rechercher &
son gre les choses d’en bas, celles d’en haul; se fixer défini-
tivement, se cantonner, s’isoler dans une fausse subjectivité,
au lieu de s’élever a une vraie personnalité en Dieu.

Ce n’est pas tout encore. Le péché ne consiste pas seulement
& avoir manqué le but en se développant soi-méme; il unplique
éloignement de Dieu et chute. La libre détermination de
Fhomme ne devait et ne pouvait véritablement s’accomplir
gu'au moyen d’'une action divine sur la personnalité humaine.
Cette libre détermination dépendait de I'ordre divin, elle devait
s’effectuer sous l'influence d'une occasion provoquée par Dieu.
La détermination devait avoir lieu sous la forme d’'une obéis-
sance (qui correspondit parfaitement a chaque instant de déve-
loppement dans la foi, s’en remettant avec confiance a la révé-
lution divine, saisissant & tout instant avec assurance la vo-
lonté de Dieu et en faisant le mobile décisif de toute action.

Quand Papotre caractérise par le mot liberté (éheufeox) 'état
psychologique dans lequel 'homme veut décidément le bien,
il désigne par la seulement le coté négatif, I'indépendance de
la loi comme ordonnance extérieure (1 Cor. X, 29; 2 Cor. III,
17 ; Gal. I1, 4; V, 1, 13), (1 Pier.1l, 16) et 'indépendance de la
puissance du péché (Rom. VI, 19; VI, 22; VIII, 2, 9). Le coté
posttif de cet état est désigné comme le service de Christ
(1 Cor. VII, 22.)

Le développement successit de la spiritualité humaine devait
donc étre essentiellement religieux et moral; I'homme était
appelé a se déterminer librement lui-méme en se soumettant
sans reéserve aux intluences de la personunalité divine, désireuse
de le déterminer.



LA DOCTRIME DE §T. PACL. 379

La liberié que 'homme était appelé a réaliser ne devait pus
aboutir a une perfection qui aurait consisté en ce qu’ii n'y av-
rait rien eu en 'homme qui ne fit effet de sa propre détermi-
nation. Mais il aurait été libre ¢l n’y avait eu rien en lui gui
ne fat divin, établi de Dieu, tout en étant en méme temps un
fruit de sa libre détermination. C’est justement parce gue
I'homme était appelé i se déterminer librement lui-méme, tout
en se laissant librement déterminer puar Dieu, qu'il v avait le
plus de danger (ue U'épreuve tournat autrement. [l pouvai
abuser de sa conscience personnelle et spirituelle, pour s'a-
dorer lui-méme dans son propre cceur; il pouvait aspirer a
lautonomie, sans obéir en méme temps & la loi divine; il pou-
vait chercher la liberté dans 'indépendance de la loi divine;
pouvait aspirer a étre comme Dieu sous la forme d’une fausse
spiritualité, en donnant & tout ce (ui concernait son corps une
signification anti-spirituelle. _

St. Paul, de son point de vue, ne peut admettre qu’une simple
possibilité et non pas la nécessité du péché. Aussi serait-ce en
vain que nous irions lui demander de nous expliquer comment
il s’est fait que 'homme est devenu pécheur. Il ne peut que
nous donner I'histoire de l'altération survenue dans les rap-
ports de 'homme avec Dieu, une description de la forme pre-
miere sous laquelle le péché s’est montré.

Tout indique que bien loin de ne voir dans le récit de la Ge-
nése qu'une simple fable ou un philosophéme enveloppé de
formes empiriques, St. Paul le traite comme ayant uue base
historique sur laquelle il fonde d’autres déductions. 1l est quatre
Passages de St. Paul qui nous montrent comment, & son sens,
cette altération s’est effectuée.

D’abord ’homme n’en est pas venu la par une révolte divecte
contre Dieu et purement spirituelle. Il a été tenté; une puis-
sance mauvaise et déguisée venant du dehors lui & mspiré le
doute et la défiunce 2 I’égard de Dieu. (2Cor. X1, 3; 1 Tim. II,
14.) Bien que le péché de I'hornme ait commencé dans le temps
il ne s’est pas effectué indépendamment du mal qui régnait
déja dans un monde supérieur des esprits. Le tentateur est,
aux veux de 'apotre, un étre personnel supérieur aux. homr_nes.



380 H.-F.-TH.-L. ERNESTI.

Mais il n’y a pas moyen d’étre tenté si 'on ne veut pas se
laisser tenter. Adam ne peut avoir été simplement passif;
sans cela il n’aurait pas été coupable comme Paul I'enseigne,
il n’aurait pas péché en cédant. (Rom. V, 14, 45.) Deux pas-
sages (Philip. II, 6; 2 Thes. II, 3), (qui semblent faire allusion
aux chap. 1l et IIl de la Genése) indiquent en quol aurait con-
sisté l'activité de I’homme dans la tentation. Les premiers
hommes se trompant au sujet de la vraie autonomie qu’ils pos-
sédaient tout en obéissant a la loi divine, s’imaginerent pouvoir
avoir en dehors de lobéissance ; ce fut 14 le commencement
de leur révolte. L’émancipation du joug de Dieu leur sembla
devoir les égaler a lui; ils prirent la fausse liberté pour la vraie.
Telle est la séduction de 'orgueill a son début; il vient s’y
ajouter I'incrédulité qui conduit & une chute positive. De sorte
que dans le premier péché des premiers hommes il y eut 4 la
fois ce que les scolastiques ont appelé superbia, et ce que les
théologiens luthériens ont appelé incredulitas ou defectio a verbo
Dei. 1’apotre présente (2 Thes. II, 3) sous la forme la plus
extréme du péché, comme ayant atteint son apogée, le prin-
cipe méme qui lui a donné naissance, I’égarement de 'orgueil
de la créature dans ses rapports avec le Créateur : le point
extréme négatif et positif de la superbe ; I'incrédulité absolue et
une autonomie absolue a laquelle un culte doit étre rendu.
Voici donc le commencement du péché d’apres St. Paul. A la
suite d’'une tentation extérieure venant d’'une puissance mal-
faisante déguisée, ’homme s’est fait illusion en méconnaissant
et en troublant les rapports qui devaient régner entre la per-
sonnalité primitive et la personnalité créée, dérivée.

Il reste & examiner les causes diverses dont le concours a
amené le péché chez les descendants d’Adam. 1¢ L’apoétre place
(Rom. V, 12-21) le fait empirique du péché des hommes dans
un rapport organigue incontestable avec celui d’Adam. Mais
ce n’est pas a dire que d’aprés St. Paul, la culpabilité person-
nelle de chaque individu provienne de la décision primitive
d’Adam. Ce qui le prouve d’abord négativement, c’est qu’on ne
peut admettre l'interprétation en vertu de laguelle ’humanité
aurait hérité d’Adam,un état de péché entrainant culpabilité



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 381

personnelle, soit au sens d'Augustin (imputatio peccati Ada-
mitici) soit au sens de yuelques modernes {Adamo peccante
omnes peccaverunt). A cela vient s’ajouter une considération
positive. Dans ce cas-li, le péché des descendants ne pourrait
dtre considére que comme un malheur, une calamité qui
n’aurait pu étre qu'ehjet de pitié, de compassion. Or il n’en est
pas ainsi puisgu’'au jour de la colere il sera rendu & chacun
suwant ses ceurres tRom. I, 6), de sorte que la condamnation
personnelle de I'individu, d'apres laquelle son péché lui esl
imputé, résultera non pas de la chute d’Adam, maiz de la
conduite indépendante d'un chacun. Tout cela implique que la
condamnation & mort ne devient pour la race entiére une équi-
table rétribution du péché que parce que tous les descendants
viennent seranger ala suite de leur pére comme autant de pé-
cheurs personnellement coupables et responsables. (Rom. V,
16; 18; comp. 1 Cor. VIII, 46 Job IX, 2; XIV, 4; XX, 9))

2° La méme puissance spirituelle qui a tenté Adam travaille
encore i séduire les hommes, de sorte gue ceux gu péchent
sont les serviteurs du diable. (Gol. I, 13; 2 Cor. IV, 4; Eph. VI,
12; 2 Cor. II,11; 1 Cor. VII, 5; 2 Cor. XI, 14. Comp. 1 Cor.
XV, 24; Rom. I, 38.) St. Paul ne s’explique ici nisur le genre,
ni sur les movens de cette action. Le passage 4 Cor. VII, 5,
Nautorise pas a4 conclure que 'homme offre toujours l'occa-
sion de la tentation par ses désirs. On ne peut affirmer que
chague faute soit amenée par Satan. En effet si Pinitiative lui
est attribuée quelquefois, dans d’autres cas, elle vienl soit du
monde, soit de la chair. Ensuite St. Paul ne dit jamais que les
mauvais désirs que Satan excite (1 Cor. V1L, 5), aient élé placés
primitivement par lui dans le coeur de I'homme. Sans doute,
d’aprés St. Paul, tout mal, tout ce qui est contraire & Dieu, se
trouve réuni dans la personne de Satan qui en est 'auteur; en
derniére analyse tout cela procéde de lui, et doit éire ramené
a lui. Néanmoins I'état actuel de péché n’est pas provenu exclu-
sivement de Satan. On peut le conclure de la circonstance que
cette condition est également mise en rapport de causalité avec
la chute d’Adam, de sorte qu’il faut toujours admetire un autre
facteur que Satan si 'on en veut rendre compte. Il est possible



382 H.-F.-TH.-L. ERNESTI,

que ’apotre n’ail pas ramené certains péchés a une interven-
tion spéciale de Satan, mais qu’il les ait dérivés de I’'état moral
des hommes en tant que descendants d’Adam.

3o Par suite du péché d’Adam, il y a chez I’enfant une cer-
taine impureté dés sa naissance. (Rom. V, 12; 1 Cor. VII, 14.)
Tout péché actuel et personnel est précédé d’une disposition
au péché. L’apotre définit (Rom. VII, 7) Pessence de ce péché.
Parlant de cette disposition mauvaise, antérieure i tout péché
actuel chez les descendants d’Adam, « je n’ai point connu le
péché, sinon par la loi, » il ajoute : « Le péché avant pris occa-
sion (de se développer) par le commandement, a produit en
moi toute sorte de convoitises. » (V. 8.) Ainsi la convoitise est
déja chez P'enfant un effet du péché. Elle se trouve virtuelle-
ment en lui, mais «le péché est mort » aussi longtemps qu’on
n’a pas conscience de la loi. C’est elle qui le fait vivre et le
rend actif. Le péché est done présenté comme un germe enra-
ciné dans ’homme; se développant au moyen de la conscience
morale, il fait que la décision de 'homme a lieu d’'une maniére
hostile & la loi. Cette disposition est permanente (Rom. VII,
17, 20); et elle est tellement puissante que méme quand
’homme approuve intérieurement la loi il ne peut jamais sor-
tir victorieux de la lutte, & moins que le rédempteur ne lui
communigue un principe supérieur. (Rom. VII, 15-25.)

4° Un acte de liberté s'interpose entre la disposition au pé-
ché et I'acte personnel entrainant responsabilite. D’apres tout
ce qui précéde, il semble qu’il n'y ait plus de place pour ce
quatrieme facteur. Tous les descendants d’Adam ayant hérité de
lal une disposition au péché (ui, aussi longtemps que la ré-
demption n’intervient pas, les met au pouvoir de Satan, il sem-
ble que tous les hommes ont péché par suite d’un développe-
ment naturel qui a commencé avec la faute de leur premier
pére.

Toutefois on ne peut admettre (ue St. Paul se soit repré-
senté ainsi les choses, cette conception étant incompatible avec
plusieurs articles de I’enseignement de 1’apotre.

A coté de la disposition au mal se trouve une lumiére inte-
rieure, un attrait incontestable pour Dieu et pour la loi (Rom.1I,



LA DOGTRINE DE ST. PAUL. 383

20, VI, 28) qui peut le porter a vouloir le bien, sinon a le
réaliser effectivement, a hair le mal et & répudier les ceuvres
(qui en résultent comme n’étant pas siennes. (Rom. VII, 20.)
Le développement de la disposition mauvaise dans chaque in-
dividu, la forme cque prend sa vie pratique de péché dépend de
Pattitude qu’il adopte a Pégard de la lor de Dien. De la divers
degrés de moralité parmi les hommes; il v a ean, daprés
St Paul, des paiens qui ont obéi a laloi d’une maniére rela-
tive (Rom. I, 14 et des Juifs qqui ont été parmi les meilleurs,
comme Abraham. (Rom. [V.) Ainsi toute la responsabilité n’est
pas mise sur le compte ’Adam ; tous ses descendants sont éga-
lement responsables de leurs péchés personnels. En troisiéme
lien, St. Paul ne cesse d’exhorter de diverses maniéres i la re-
pentance et a la conversion. (Rom. II, 2 ; Eph. IV,23.) Qu’est-ce
A dire ? C’est (ue tout en enseignant que le pécheur est esclave
du péché (Rom. VII, 15) et tout en ayant l'air de dire que cette
servitude n’admet de liberté « qu’a ’égard de la justice » (Rom.,
VI, 20), il ne statue néanmoins aucune contradiction absolue
eatre cette servitude d’une part et la possibilité de se déter-
miner autrement d’autre part. En effet, d’aprés St. Paul, la
bonne détermination du péclieur peut consister 4 chercher la
cédemption. En (uatriéme lieu, I'état dans lequel les descen-
dants ’Adam se trouvent naturellement n’est pas un état de
vraie liberté, mais St. Paul admet cependant qu’il peut y avoir
chez I'homme des actes de liberté. Ce qui le prouve, c’est que,
dapres lui, la foi qui consiste a s’approprier la grice offerte
par Dieu n’est pas un acte impose ou violentant ’homme, mais
de la part du péheur une assimilation du Dieu de la révélation,
hasée sur une détermination consciente, en d’autres termes,
un fait de liberté.

Comment donc le péché actuel peut-il étre chez chaque in-
dividu, & la fois la conséquence de la disposition au mal, héritée
d’Adam et le produit de la libre détermination humaine? D’une
part, la nécessité qui conduit les descendants d’Adam & pécher
ne peut étre absolue, puisque l'apotre, en dépit de cette né-
cessité, parle aussi d’une détermination libre pouvant avoir
liew chez chaque individu. Il faut avouer que, l'enssent-ils



3x4 H.-F.-TH. L. ERNESTI.

vouliu, ils n’auraient pu empécher la disposition au mal de de-
venir chez eux péché actuel. Mais, d’apres St. Paul, la place
gque chacun occupe sur l’écheile du péché dépend du fait qu’il
s’éloigne ou qu’il se rapproche de la loi de U'esprit; la circons-
tance que, en tout cas, les individus ne sont responsables gue
de leurs péchés personnels, et de plus qu’ils sout appelés a la
repentance et peuvent croire au Sauveur, tout cela porte au-
tant de correctifs et de restrictions a la nécessité. Il y-a incon-
testablement contre la corruption acquise et le développement
ficheux, une réaction de la nature primitive de ’homme qui a
persisté. Bien gu’elle soit insuffisante pour guérir Fhomme, il
y a en lut une lhiberté latente, impuissante, il est vrai, pour le
changer entierement, mais non d’'une maniére relative. Ep
effet, en vertu de cette réaction, quoique I'hbomme ne puisse
aboutir a faire du bhien la régle unique de sa vie, il peut le dé-
sirer, et quand son heure est venue, faire pénitence & la suite
des appels divins ét s’approprier sa grice des gu'elle lui est
offerte.

D’autre partil est aisé de voir qu'on méconnait le rapport
organique établi par l'ap6tre entre Adam et ses descendants
quand on prétend que chacun de nous est 'arbitre exclusif et
absolu de sa vie morale, ou guand on affirme qu’il y a dans
chaque homme une liberté d’indifférence qui lui permet de se
prononcer & chague instant avec une égale facilité pour le bien
ou pour le mal. Quelle que soit la maniére de se représenter
le developpement organigue du péché chez les descendants,
nous sommes incontestablement devenus pécheurs par suite
du péché d’Adam. (Rom. V, 12.)

Il n’en serait pas ainsi si nous considérions le péché exclusi-
vement par son coté subjeclif, comme le fait guelquefois
St. Paul. Dans ce cas-la pour gu’ily ait péchéil faut toujours la
connaissance de la loi, et la conscience d’une libre transgres-
sion. En effet cet élément formel du pécheé, gui seul donne
naissance a la culpabilité, ne peut jamais se trouver chez moi
comme conséguence du péché d’un autre. Toutefois le péché
est, en tout premier lieu, yuelgque chose d’objectif, un acte ou
une maniere d’étre contraire A la volonté de Dieu. (Cest ce



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 385

coté objectif qu'il faut avoir en vue guand on dit que tous les
descendants d’Adam sont devenus pécheurs par suite de sa
transgression. Cela veut dire que par suite de cette transgres-
sion tous sont devenus pécheurs par leurs dispositions ou par
leurs actes. Mais bien qu'il ne soit encore rien décidé sur le
coté formel, subjectif du péché, cette déclaration de St. Paul
implique cependant que ses descendants ne peuvent pas avoir
eu une liberté leur permettant de ne pas violer la loi de Dieu,
soit par leurs dispositions, soit par leurs actes. Ils ne peuvent
donc pas avoir été capables de faire exclusivement le bien.

Ensuite si St. Paul enseignait une hbert¢ de choix et d’indif-
férence chez tous et 2 tous les degrés du développement, il ne
pourrait pas enseigner, comme il le fait, que tous les descen-
dants d’Adam ont besoin de rédemption. Cette conception est
incompatible avec ce qui est dit Rom. VII, 14. C’est justement
parce que cette liberte-la {liberium arbilrium indifferentiae ou
aequiltbri) fait défaut qu'on éprouve le besoin de la rédemp-
tion.

Admettra-t-on peut-éire qu’il y a chez chaque descendant
d’Adam un point pur de tout péché qui ne disparait qu'a la
suite d'un acte de liberté, guand on donne son consentement
aux mauvaises convoitises naturelles; de sorte gue le pouvoir
irrésistible des passions et des mauvais désirs ne serail que le
resultat de ce consentement, par suite de cette premiére infidé-
lité aux prescriptions de la loi? On n’y peut songer, car St. Paul
au moment méme de la premiére décision consciente en face
de la loi, présente expresséuent le péché comme une puis-
sance séductrice produisant la convoitise. Il est bien vral qu'on
doit se représenler (ue celte puissance va en augmentant &
mesure que Phomme lui cede librement, si bien qu’'elle peut
aller jusqu’a obscurcir et 2 endurcir le ceeur. (Rowm, 1I, 5.) Mais
sans lintervention de la griace, 'nomme ne peut jamais s'y
Soustraire compléiementi. Suns cela plusieurs, tous pourraient
S€ sauver eux-muémes. D’upres St. Paul, au contraire, jusqu’a
Ghrist, personne n’a pu sortir entierement victorieux de la
lutte avec le péché, La loi elle-méme n’a pu et ne devait pas
amener ce resultat. (Gal. 1, 25, 19.) Dieu ne se proposait pas

c. k. 18T, 25



o80 H.-F.-TH.-L. ERNESTL.
de délivrer les hommes du péché au moven de la loi; i'entre-
prise aurait été impossible. Elle n’avait pour but que d’intro-
duire la rédemption par Christ. Aussi les descendants d’Adam
n’ont-ils jamais possédé la liberté réelle, substantielle. Ils n'ont
jamais été capables d’eux-mémes d’accomplir entiéremeni le
bien.

ils n'ont été hibres que dans ce sens yuwils n’ont pas été
forcés de faire le mal, qu’ils ont obél en Paccomplissant a leurs
propres inclinations : le principe de leur détermination w tou-
jours eu son siége en eux. Mais il est manifeste u’une servi-
tude qui provient d’une inclination mauvaise n’est pas en soi une
servitude, vu qu’elle repose sur Paction réciproque de la bonne
el de la mauvaise disposition du ceeur quis’excluentl’unel’autre.
(Math. VI, 24.) Toutefols, en tant (ue cet esciavage est produit
par une détermination générigue, de race, elle porte bien en
elle-méme le caractere d’'une nécessité naturelle. (Vest a tel
point qque la grandeur extensive de la notion de liberté se trouve
tortement restreinte et limitée. Elle ne peut étre appliquée a
la postérité d’Adam en tant que ce qui constitue la liberté, la fa-
culté de pouvoir autrement, dans le domaine des choses agréa-
bles & Dieu, n’appartient pas a 'homine jusqu’a lu Venue.

Voila pourquoi, en demeurant dans Uesprit de ’apotre, on ne
peut sans réserve aucune maintenir que depuis la chute,
Phomme possede la liberté de choix, et est par cela méme
responsable, bien que par sa faute 1l ne posséde pas la puis-
sance de liberté, la liberté réelle et effective. En effet, on ne
peut admettre de responsabilité que quand la liberté de choix
est mise en rapport avec une chute individuelle, par la-
(queile chacun donne lieu au péché, de sorte quw’il se constitue
responsable de tous les péchés futurs, procédant avec néces-
sité de cette premiere faute. Par conséquent, une liberté de
choix (ui n’exclut gue la simple violence extérieure ne suftit
pas pour établir une vraie imputuiion. Pour qu’il y ait imputa-
tion el responsabilité, il faut une liberté de choix qui exclut la
nécessité intérieure au sens métaphysique. Aussi les descen-
dants d’Adam ne possédent-ils la liberté de choix sans réserve
(ue dans la sphere des chuses moralement indiftérentes et dans



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 387

celle de la légalité extérieure, comme le déclarent les confes-
sions de foi du XVIe siecle.

Dans le domaine religieux et moral, la liberté de choix n’est
que relative. D’une part sous P'action de la discipline divine,
de autre en preésence des manifestations de la grace divine,
lhomme peut s’éloigner intérieurement du mal, désirer le se-
cours, le saisir (quand Dien le luil offre en Christ, et aussi mné-
priser la discipline et la grace de Dieu, s’en détourner. Telle
est la liberté latente, compatible avec la servitude du péché.
Elle se manifeste dans les actes de repentance et de foi; c’est
la limite pour la nécessité du péché actuel en présence de la
determination au péché provenant de la nature. Méme aprés
la chute, il y a pour 'hommnie de ces moments ou il s’agit de se
proroncer pour ou contre Dien. Et toutefois, aussi longtemps
(que Christ n’est pas la, il ne peut effectuer un changement
pareil qui améne des dispositions de coeur entierement nou-
velles. [l faut premierement que par Christ il éclate en lui
une crise irrésistible (Luc II, 34; 1 Cor. I, 23; 2 Cor. 1I, 16);
qu’il choisisse la grace qui lui est offerte. Ce n’est qu’alors gu’il
recouvre de nouveau et en principe la liberté substantielle ou
de choix. Alors, en vertu de la liberté par laguelle Christ l'af-
tranchit, il peut réagir avec succes contre la détermination au
mal qui se trouve en lui en qualité de descendant d’Adam,
vivre dans U'esprit, marcher par esprit, crucifier la chair avec
toutes ses convoitises.

Ainsi, pour concilier les facteurs en apparence exclusits le
uns des autres qui ont produit notre état actuel de péché et
qui le présentent & la fois comme le produit de la disposition
au péché venant d’Adam et de la détermination personnelle, il
taut accorder & chacun non pas une valeur absolue, mais une
simple valeur relative.

La disposition au péché, innée & I'homme, concourt a lui
faire prendre sa détermination, puisque la détermination anté-
rieure exerce toujours son influence quand il s’agit d’en prendre
une nouvelle. Mais il ne peut étre question que d’une déter-
mination relative, il n’y a pas dépendance absolue de la dispo-
sition mauvaise, car 'homme, en se déterminant & nouveau,



338 H.-F.-TH.-L. ERNESTL

peut réagir contre la détermination antérieure, sinon d'une
maniere radicale, du moins suffisamment pour se tourner vers
Dieu, chercher le salut et le saisir quand il lui est offert. D’un
autre coté Phomme, en face de sa disposition native au péché
n’est pas entiérement indépendant : quand il est question de
prendre une détermination, il est relativement prédéterminé
a se prononcer dans un sens plutdt que dans 'autre.

Les limites gue nous venons d’établir, il n’y a qu'un instant,
entre la liberté et la nécessité qui doivent conserver leurs
droits respectifs sans s’exclure, semblent devenir de nouveau
incertaines gquand on les considére au point de vue de la doc-
trine de 'imputation. Ces limites doivent en effet servir aussi
pour imputation. Il est impossible de considérer la disposition
native au péché comme constituant ’homme coupable devanl
le tribunal de Dieu. Les descendants d’Adam ne sont coupa-
ble gu’en tant gu’ils ne réagissent pas contre la corruption de la
race au nom de leur nature primitive tounjours persistante, et
gqu’ils sont volontiers ce qu’ils sont. Nous renverserions douc les
limites élevées entre la nécessité et la liberté si, a la suite des
confessions de foi et de quelques théologiens modernes, nous
considérions la mauvaise disposition native comme impliquant
culpabilité et traunsgression punissable. Mais nous avons vu
que le passage des Ephésiens (I, 3), le seul guw’on puisse in-
voguer pour cette doctrine, ne saurait étre compris dans ce
sens. On ne nait pas enfant de colére, on le devient méme
lorsque, par la naissance, on appartient au peuple de la pro-
messe. Le péché sous toutes les formes (ainsi la disposition
héreditaire au mal) est sans doute une violation de la lo.
(Rom. VII, 7.) Mais il n’en résulte pas que le péché originel
chez chaque descendant d’Adam implique, & lui seul, culpa-
bilité individuelle. La violation de la loi n’est, en effet, qu'un
seul des ¢léments qui constituent la notion de culpabilité.
[’homme est coupable, lorsqu’ayant négligé ou violé positive-
ment les préceptes de la loi sous laquelle il était place, il est
tenu de donner salisfaction, ou d’étre emprisonné. Pour qu'il
y ait culpabilité, il ne suffit pas d’un devoir non accompli
(d’'une faule & expier), il faut encore iine personnalité légale,



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 3R9

moralement responsable, qui puisse étre arrétée, faute d’avoir
donné satisfaction. On peut sans doute retrouver' le premier
facteur de la cuipabilité dans la mauvaise disposition hérédi-
taire, en tant qu’elle fait que les descendants d’Adam demeurent
en arriere de leur destinee premiére, et quen face de laloi
elle implique et produit la négligence d’un devoir. Mais il man-
que toujours umne personnalité responsable, ayant pris part au
péché, car ce péché inné a été communiqué 3 'homme sans
aucune participation de sa part.

Les anciens théologiens, croyant trouver dans 'Ecriture I'idée
d’une culpabilité native de tous les descendants d’Adam, ont
prétendu faire disparaitre la contradiction en admettant une
immediata peccatt Adamatici tmpulatio : tous les descendants
d’Adam seraient coupables du péché d’Adam parce qu'ilsy
auraient eu reellement part. Mais il est absolument impossible
de comprendre comment ils auraient pu participer a cette pre-
miere chute. Dans la tentative des anciens et des nouveaux doc-
teurs de montrer que quelque chose d’inné peut entrainer cul-
pabilité, nous ne pouvons voir autre chose qu’un essai ingénieux
de montrer que Tirrationnel est rationnel, que Vinconcevable
est concevable.

La connexion médiate que notre culpabilité doit avoir avec
la chute d’Adam consistera-t-elle en ceci que la corruption
procédant de la chute se répand de telle fagon sur tous les
hommes que dés l'instant de leur naissance ils se trouvent dans
un état moral objectivement contraire a la loi divine et les
constituant par cela méme coupables devant Dieu? (Mediala
peccati Adamitici impulatio.) Mais c’est 1a introduire fort mal
& propos la notion de culpabilité qui ne découle pas avec né-
cessité de la corruption naturelle incontestable. Bien qu’elle
soit quelque chose qui doit déplaire & Dieu, elle n’est pas,
cette corruption, quelque chose que Dieu impute 2 crime chez
celui dans lequel elle se trouve, comme §'il en était person-
nellement Fauteur.

L'immediata peccati Adamitici imputatio consistera-t-elle dans
le fait que les descendants d’Adam sont considérés par Dieu
comme ayant commis eux-mémes la faute par laquelle leur



390 H.-F.-TH.-L. ER\ESTI,

premiar peve est tombé? Dira-t-on qu'ils sont considérés
cornme tels parce m’ils v ont bien réellement pris part? D’abord
on ne comprend en aucune facon comment toutes les volontés
humaines powrraient avoir pris part & la chute du premier
homme. Adam est sans doute leur téte naturelle, mais en pre-
mier liew on ne peut penser que les volontés des divers indivi-
dus aient été comprises dans celle de leur chef; ensuite on est
hors d'état de prouver qu’il ait pu résulter de ce fait une cul-
pabilité cquelconque pour les individus; il faudrait pour cela
(ju’ils eussent expressément délégué a Adam des pleins pou-
Vvoirs pour les représenter.

Philippi & dernierement présenté la méme idée d’'une autre
mamere. Le péché originel résulterait de I'unité organique de
la vace humaine, du rapport entre la volonté personnelle et
celle de Uespéce. La volonté générale de la race humaine
aurait primitivement péché par Uorgane de la volonté indivi-
duelle d’Adam. — Mais tout cela ne nous explique pas comment
les descendants d’Adam par le fait que la personnalité de la
race s’est morcelée, séparée en leurs volontés individuelles,
peuvent avoir eu une part responsable a la faute d’Adam. Car
enfin ils v auraient pris part non par aclu et avec leur volonté
individuelle, mais en tant qu’appartenant & la vace, c¢’est-a-dire,
sans étre encore des personnes légales et morales.

Mais, ajoute St. Augustin: Non inviti tales sumus; ce n’est
pas malgré nous que nous sommes ce que nous sommes. Par 1a
on prétend prouver que l'individu nait coupable parce qu’il
s’abandonne librement aux mauvais désirs, que par consé-
quent ceux-ci sont chez lui un fait volontaire. Mais tout cela
montre seulement comment le désordre de l'espéce se mani-
feste dans les individus, sans que nous voyions commeni il
pourrail y avoir culpabilité imputable.

Martensen w'est pas plus heureux quand il prétend nous
montrer que la corruption native qui n’est d’abord gu’une
destinée, un destin, pourrait aussi étre considérée comme en-
trainant culpabilité. C’est dans le moi, dans la volonté que ce
qui nous a été donné par la destinée tournerait & la culpa-
bilité; le rapport organique deviendrait spirituel, le naturel,



LA DOCTRINE DE 8T. PAUL. 391

moral. Cette double face du péché est donnée avec la naissance
méme de 'homme. La naissance de lindividu n’est pas en
effet le résultat de la série des générations antérieures, mais
aussi le commencement d’'une vie propre et indépendante.
L’homme ne vient pas au monde comme simple produit naturel,
mais comme un individu en puissance, comme un moi en germe.
Son développement doit s’effectuer conformément aux exi-
gences indispensables d’une lol sainte qui ne s'infuiete pas
avant tout de ce que 'homme peut étre en réalité, mais de ce
qu’ll doit Atre quant & son essence. Voila pourquoi apotre dit
que nous sommes enfants de colere par nature, que les paiens
sont inexcusables quand ils adorent la créature plus que le
Créateur. kn effet, bien que leur conscience du divin soit esclave
des puissances de ce monde, la vraie connaissance de Dieu n’en
constitue pas moins leur destinée essentielle. La loi sainte a
sur la volonté des exigences dont il n’est pas tenu compte: et
la volonté pécheresse est comprise dans le jugement de con-
damnation qui se cache dans les profondeurs de la conscience.
Aussi la doctrine protestante orthodoxe ne parle pas seulement
d'une maladie (morbus ou vitium originis), mais d’un vrai péché
(vere peccatum). Le catholicisme n’admet qu’un manque inné de
la nature; il garde le nom de péché pour le mal actuel, mani-
feste. La doctrine protestante descend au contraire jusque
dans le mystére de la volonté ; elle pénétre jusquwa I'unité de
la destinée et de la culpabilité, du naturel et du moral, de la
neécessité et de la liberté. La participation individuelle qui en-
trainerait culpabilité dans le péche inné consisterait en ceci que
le principe naturel de Yindividu, dans lequel le péché prend
racine, est présenté comme individuel, pourvu de volonté. Telle
est évidemment la pensée de Martensen.

Le moi en puissance germe donc et commence, mais comme
il est déterminé i le faire par sa naissance. De sorte que le com-
mencement, puisgqu’il est le fait d’'un moi déterminé d’une cer-
taine fagon, ne peut étre qu'une qualité de la volonté, dans
laquelle le péché inné se manifeste, vient au jour. — Mais une
pareille participation est une nécessité, et le fait qu’elle est
ine participation de la volonté ne suffit pas pour entrainer cul-



392 H.-F.-TH,-L. ERNESTI,

pabilité. De méme, le non-accomplissement des exigences de
1a loi, de la part de la volonté, n’entraine pas culpabilité dans
le sens de péché imputable. Du moment ou il n’y a pas con-
nexion vivante avec la loi, il ne peut, & proprement parler, étre
question d’exigences adressées a la volonté et demeurées inob-
servées. Aussi longtemps, en effet, que I'nomme demeure sans
loi (Rom. VII, 9), il a beau ne pas répondre & son idéal pri-
mitif, il demeure toujours dans un état passif. Aussi, considéré
au point de vae moral, I'’homme dans cet état et par cette face-
14, ne peut étre regardé comme agréable & Dieu. Mais d’un
autre coté il ne saurait étre coupable au sens strict du mot, a
moins qu'on ne confonde le premier élément du péché, le
devoir objectif non accompli avec la culpabilité. Car encore
ane fois, pour qu’il y ait imputation personnelle, il faut que la
loi se présente a la conscience humaine comme commandement
concret ; il faut que, en dépit du témoignage de la loi, la dis-
position native pour le péché ait été affirmée, faite sienne, de
sorte qu’en réalité I'homme n’est plus ce qu’il est, malgré lul.
L’homme n’est pas enfant de colére par nature par le seul fait
([ue, a titre de moi en germe, il n’est pas ce qu’il devrait étre. II
tombe sous le coup de la colére seulement quand il est devenu
tel que Paul le décrit (Eph. 11, 3), quoi qu’il puisse avoir d’ail-
leurs été par nature, eut-il méme appartenu au peuple de la
promesse. Et les paiens sont déclarés inexcusables (Rom. 1, 20)
non point parce qu’ils n’ont pas connu Dieu qu’ils étaient des-
tinés & connaitre (qu’ils pussent ou non remplir leur destinée),
mais parce que, quoi qu’ils eussent pu connaitre Dieu, ils ne
I'ont pas adoré comme Dieu.

Le péché inné qui se trouve dans chaque descendant d’Adam
n’entraine donc pas leur culpabilité personnelle. D’autre part,
pour ce qui est des descendants d’Adam, ils peuvent devenir
coupables sans que la cause compléte du fait doive étre cher-
chée absolument en eux, exclusivement dansfeur décision per-
sonnelle,

Admettons que, pour qu’il y ait personnalité morale respon-
sable, il faut qu’un individu soit capable de déterminer le com-
mencement de sa vie morale: la détermination individuelle



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 393

doit-elle pouvoir s’accomplir dans un milieu encore entiére-
ment indéterminé et pouvoir passer de 'indétermination abso-
lue a la détermination ; exige-t-on, pour qu’il y ait culpabilité,
que la décision individuelle soit la cause absnlue et exclusive
du fait; en d’autres termes réclame-t-on une liberté excluant
non-seulement la contrainte extérieure, mais aussi absolu-
ment la nécessité intérieure (au sens métaphysique) et impli-
quant en sol la possibilité de faire autrement d’une maniére
absolue 7 J. Miiller est alors parfaitement dans son droit en ti-
rant de ce point de vue les conclusions suivantes: Ils ont beaun
s’étre approprié et s’étre assimilé leur héritage, leur état moral
ne saurait leur étre imputé ; 'espéce et celui qui I’a corrompue
sont les seuls coupables.

Mais nous nous sommes convaincus que St. Paul n’attribue
une liberté pareille qu’au premier homme. 1l tient les descen-
dants pour responsables et coupables; pour lejour dujugement
1 ne parle pas d’'une culpabilité en gros ne concernant que 1’es-
peéce, mais d’une culpabilité individuelle. Que faire donc ? Nous
avons constaté que I'hypothése de Miiller d’une faute indivi-
duelle dans une existence antérieure est inconciliable avec
la doctrine de Papotre. Il ne reste qu’a reconnaitre que, pour
quiil y ait responsabilité et culpabilité chez les descendants
d’Adam, il n’est pas indispensable que leur décision personnelle
en soit la cause exclusive et absolue, il suffit de leur concours.
De sorte que les descendants d’Adam ne sont ni absclument res-
ponsables, ni absolument coupables, mais seulement relative-
ment responsables et coupables.

D’apres cette conception, Dieu n’est en rien la cause du péché,
Puisque celui-ci n’est pas dérivé d’une organisation primitive de
la nature humaine. Cette maniére de voir n’est pas non plus
Opposée aux enseignements de St. Paul sur la nécessité de la ré-
demption, car selon cette loctrine, dés que le péché a fait inva-
sion, il devient inévitable. Il est de plus manifeste que les droits
de lespéce et ceux de la personne, éléments représentés dans
la conception que Paulnous donne de V'histoire, sont également
sauvegardés.

Toutefois, on pourrait se demander si, en rendant la respon-



394 H.-F.-TH.-L. ERNESTI.

sabilité relative, on ne la détruit pas entieérement; st la rédemp-
tion ne cesse pas d’'étre nécessaire ; si Dieu n’est pas injuste du
moment ol il exécute sur les descendants le jugement qui avait
été porté contre Adam, dés que ceux-la ne sont plus des coupa-
bles de naissance, avant participé a sa transgression.

L’intérét apologétique exige tmpérieusement de tenir compte
de ces doutes.

La transition du péché originel au péché actuel, qgui produit
la culpabilité, s’accomplit-elle exclusivement au moven d'un
acte de liberté impliquant que 'homme pouvait encore s’abs-
tenir entiérement de pécher et ohserver pleinement la Jo1? Alors
il 1’y auvait pas & hésiter. Mais d’apres notre conception la tran-
sition est inévitable, de sorte que la regle de Mélanchton de-
meure toujours applicable: Semper cum peccato originali simul
sunt peccata actualia. On peut alors faire le raisonnement sui-
vant : Dés que le péché actuel est la consénquence inévitable du
péché inng, c’est le cas d’appliquer la maxime : causa cause est
causa causofr, c’est-a-dire la chute est tout aussi bien la cause
du péché actuel qu’elle est la cause de la mauvaise disposition
héréditaire. Sidonc le péché originel ne nous est pas imputable
parce qu’il se trouve en nous du fait d’'un acte du premier
homme, il en résulte nécessairement que les péchés actuels
échappent & leur tour & toute responsabilité. Il est bien vrai
que la présence des derniers dans notre vie est le fait de notre
activité, ce qui ne saurait étre le cas du premier. Mais c’est 14
une différence qui, dans les circonstances données, ne saurait
tirer & conséquence. Dés Pinstant olt cette activité n’est plus
cette liberté de libre décision, elle n’est plus que laforme parti-
culiere sous laquelle, dans le domaine de la vie morale, s’ac-
complit le passage de la cause a l'effet, chose d’ailleurs tout 2
fait nécessaire. Le pécheur, en dépit de toute sa liberté formelle,
quand on considere les choses du point de vue de la réalité,
n’en demeure pas moins, & tous égards, déterminé par le prin-
cipe dominant duquel provient son péché. Le péché actuel se-
rait par conséquent hors d’état d’entrainer aucune culpabilité.

Pour raisonner de la sorte, il faut partir de l'idée qu’il n’y a
vraiment culpabilité que quand la condition morale est le pro-



LA DOCTRINE DE ST, PAUL. 39K

duit absolu et exclusif de Vactivité personnelle. Alors en
effet le péché actuel ne peut entrainer culpabilité si sa pré-
sence est amenée par quelque chose autre que la propre dé-
termination. Mais nous nions justement que pour qu’il v ait
culpabilité, Vindividu doive étre la cause absolue et exclusive
du fait. Le concours ne doit sans doute pas faire défaut, mais
il suffit. A la vérité, 'homme n’est pas responsable en tant qu'’il
ne peut empécher le péché originel de se traduire avec puis-
sance en dispositions et en actes mauvais: mais il est respon-
sable en tant gqu’il peut réagir contre cette puissance. Si donc
le pécheur, malgré toute son activité formelle, considéré au
point de vue réel, se laissait complétement déterminer par le
principe dominant I’état duquel son péché procéde, le péché
actuel ne serait plus qu’'une forme particuliere sous laquelle le
péché originel se manifesterait nécessairement : il n’entraine-
rait pas culpabilité. Mais nous nions précisément que, quand il
commet le péché actuel, Yhomme soit complétement déterminé
par la disposition innée. Appuyé sur les déclarations de I'apotre
(Rom. VII), nous prétendons que, quoique privé de la liberté
réelle, le pécheur n’est cependant déterminé que condition-
nellement, vu qu’il serait déterminé tout autrement par le pé-
ché originel 8’il ne réagissait pas contre lui. 1l aboutirait alors,
toujours avec nécessité 4 I'endurcissement, 4 se poser comme
Dieu en face de Dieu. Il ne pourrait plus étre 'objet que d’une
rédemption mécanique, tandis que St. Paul admet en dehors
de la rédemption des degrés divers de moralité et de corrup-
tion. La rédemption ne peut avoir lieu selon lui que lorsque, a
la suite d’'une vraie réaction contre la puissance du péché, le
salut est recherché intérieurement et saisi quand il est offert.

On ne saurait donc dire que la responsabilité relative soit
équivalente & l'absence de responsabilité. Bien au contraire,
celle-ci conserve toute sa réalité ou mieux encore elle ne de-
vient vraie que lorsque, débarrassée de toute fiction, elle cor-
respond d’'une maniére vivante a la réalité.

La nécessité d’une réconciliation générale n’est-elle pas ren-
due incertaine par 'admission de cette responsabilité relative?
Il semble qu’il doive en étre ainsi. Il est en effet toujours pos-



396 H.-F.-TH.-L, ERNESTI.

sible (que chaque individu, bien qu’il soit hors d’état d’échapper
a la puissance du péché une fois introduit par Adam, puisse
dans tout le cours de son existence réagir contre luid’une fagon
telle & n’y consentir jamais, le sachant et le voulant, & se
maintenir ainsi & ’abri de culpabilité proprement dite. Cette
possibilité ne peut étre constatée des qu’on ne veut pas enlever
a la responsabilité, chez les descendants d’Adam, ce qui la
constitue. La nécessité de la réconciliation ne deviendrait dans
ce cas incertaine que si la généralité de la culpabilité devenait
par ce fait problématique. Mais ne devient-elle pas probléma-
tique du moment, out de ce point de vue, la nécessité ne saurait
étre prouvee et qu’il faut se borner 4 affirmer la réalité? Aprés
tout, nous ne sommes pas dans une autre position que celle
dans laquelle nous nous trouvons, lorsque nous disons que, si
Adam n’avait pas péché, un Sauveur n’aurait pas été néces-
saire. Si donc il n’y a pas moven d’expliquer comment Adam
a donneé son consentement aux desseins de Satan, la nécessité
de ce consentement ne peut étre prouvée. Dirons-nous que
'universalité de la culpabilité cesse d’étre certaine parce que
sa nécessité demeure inexplicable? C’est ici qu’on peut avancer
en preuve le fait que nul homme ne peut s’excuser, que la
conscience de chacun le déclare responsable.

Ul est bien vrai que la circonstance que toutes les consciences
donnent leur assentiment, semble indiquer d’une fagon frap-
pante qu’il ne s’agit pas la d’un fait arbitraire, maiz d’une
vraie nécessité. Toutefois cette explication est justement une
illusion logique qui ne peut étre surmontée autrement que par
chaque conscience individuelle. Il résulte de tout cela qu’on ne
peut avancer aucune preuve inductive proprement dite pour
établir 'universalité de la culpabilité. Voila pourquoi St. Paul
n’a jamais entrepris d’en donner une. A divers égards, la géné-
ralité de la culpabilité est une hypothése ; I’expérience objec-
tive ne suffit pas pour I’établir, mais sa vérité est prouvée par
la conscience de chaque individu. Chacun sait en effet que ce
n’est pas sans son consentement qu’il a été placé dans Pétat de
péché ouil se trouve. Ce n’est que dans ce sens, et dans ce sens
seulernent, qu’on peut dire avec Augustin: non inviti tales sumus.



LA DOCTRINE DE ST. PAUL. 397

Reste & savoir si Dieu ne parait pas injuste quand il exécute
sur les descendants d’Adam la sentence portée conire lui, du
moment ou on ne peut les considérer comme des coupables de
naissance ayant pris part a sa transgression.

La sentence portée contre Adam o été la mort. Pour lui donc
la mort corporelle a été la conséquence et la punition de son
péché. La maxine pélagienne : Adamus swe peccaret, sive non
peccarel, moruurus fuisset, & laquelle se ratitachent des hom-
mes comme Schleiermacher, Néander, Steudel , est expressé-
ment contredite par les enseignements de St. Paul, et de VEcri-
ture en général.

Le péché n'est pas seulement dans un rapport subjectif avec
la mort, comme si celle-ci n’était une conséquence du péché
gue quant aux douleurs et aux frayeurs qui l'accompagnent.
Le rapport est objectif, de sorte que par suite du péché ’homme
est soumis &4 la séparation de I’ame et du corps par la décompo-
sition de ce dernier, quoique la puissance douloureuse et mal-
faisante de la mort réside dans le péché. (1 Cor. XV, 56.)

La mort, toutefois, n’est pas la conséquence ni le chitiment
du péche actuel des individus ; ¢’est un état de mort provogué
non point par lactivité des individus, mais immédlatement
donné par la transgression d’'Adam. (Rom. V, 15.) Pour le pre-
mier homme donc la mort se présente comme une punition,
pour les descendants elle n’est qu'un mal naturel auquel ils se
trouvent soumis, non point par suite de leur péché personnel,
mais comme une conséquence de la transgression d’Adam.

Admet-on que tous les hommes ont réellement pris part 2 la
transgression d’Adam, Dieu ne peuat plus étre considéré comme
injuste pour avoir réalisé contre eux tous la menace faite &
Adam. Mais les résultats auxquels nous sommes arrivés nous
interdisent cette solution. La justice de Dieu parait donc mise
en question, en tant qu’elle ne doit faire & chacun que suivant
ses mériles et ses démérites,

Toutefois nous ne devons pas nous laisser tromper par cette
apparence, si nous réfléchissons que le cas est le méme
quand il s’agit de ceux qui parviennent 3 la vie éternelle par la
Justice de Christ. Il ne peut pas plus étre question de mérite



V¥ H.-F.-TH.-L, ERNESTL.

pour ceux-ci que de démérite pour les adultes et pour les en-
fants .jui meurent par suite du péché d’Adam. Bien qu’aucun
des fideles n’ait été obéissant comme Christ, ils n’en seront
pas moins traités comme justes & cause de lui. C’est la le décret
objectif de Dieu gui trouve sa réulisation subjective chez ceux
qui crolent. Ce décret parait tout & fait incompréhensible du
point de vue d’une conception tout & fait légale de la justice di-
vine. En effet au point de vue légal nul ne peuat avoir part & un
bien qu’il ne lui ait été promis par la loi & lasuite d’un acte par-
ticulier. De sorte que V'attitude qu’une personne prend al’égard
de la loi ne peut profiter a une autre. De ce point de vue-la, la
mort venant sur toute la race par suite du péché d’Adam parait
également un fait incompréhensible. Dans lautre cas, ¢’était la
grace; dans celui-ci, c’est la colére, qui parait allier trop loin.
Néanmoins 1l ne resulte pas encore de cela que Dieu soit injuste.
C’est tout simplement que lanotion de justice, telle qu’elle se
forme au point de vue strictement légal, n’est plus applicable
des qu’il s’agit de désigner la conduite de Dieu a I'égard des
qualités morales de 'homme. Dieu n’est pas plus injuste, quand,
il traite en justes & cause de Christ ceux qui ne le sont pas, que
quand il fait venir la mort sur tous les descendants d’Adam exac-
tement comme s’ils avaient péché.

Quand il s’agit de Dieu, la justice c’est sa rectitude, c’est-a-
dire qu’il se comporte conformément & la position qu’il prend.
Cette justice crée la loi et vétribue. Elle ne se manifeste pas
seulement dans la punition, mais aussi dans le pardon : elle se
montre dans la justification en ce qu’elle justifie non pas celul
quiaccomplitdes ceuvres, d’ailleurs insuffisantes, mais I’homme
yui s’approprie par la foi la justice de Christ. (Rom. III, 26.)
Toutefois elle n’en demeure pas moins en complete harmonie
avec la sagesse et amour de Dieu (Rom. XI, 33), de sorte que
toute répartition et toute crise a rapport au souverain bien.
Mais nous ne saurons jamais a priort ni comment le mal cessera
d’étre actif d’'une maniére permanente dans le monde, ni com-
ment le souverain bien doit étre amené. 1l est en tout cas cer-
tain que le point de vue strictement légal ne suffit point pour
apprécier les dispensations divines. La chose ne peutavoir liew



LA DOCTRINE DE ST. PAUL, 394

que du pointde vue de la révélation en Christ. Ceux qui entrent
avec lui en communauté de foi, le reconnaissent comme ['ini-
tiateur personnel de la grace et de la vie,comme la source d’'un
salut auguel, dans aucune circonstance, ils wauraient eu droit,
~du point de vue légal. Mais si celte expérience ne doit pas étre
avant la tin d’une certitude inébranlable, un tait historique nous
en présente un type. Par un seul homme la mort est venue sur
tous les hommes. 1l est certain gqu’au point de vue légal, strict,
¢'est la une dispensation providentielle injustifiable. Ce fait
qui manifeste U'insuffisunce du point de vue légal, doit contri-
buer a nous donner la pleine et entiere certitude que nous au-
rons part 2 la vie éternelle a cause d’un seul qui a ete réellement
juste. C'est la le point de vue auquel il faut se placer pour bien
comprendre la pensée de St. Paul. (Rom. V, 12.) Or de ce point
de vue-1a on n’est nullement intéressé a4 admettre une culpabi-
lité¢ de naissance chez les descendants d’Adam. Il ne s’agit pas
en effet de montrer que Dieu est juste en faisant mourir tous les
hommes par suite de la transgression d’Adam, parce que tousy
ont pris part, mais bien de constater une dispensation divine
incontestable, bien que du point de vue strictement légal elle
demeure incompréhensible.

J. F. ASTIE.




	Conclusion

