
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Histoire de la dogmatique protestante : de Semler à Schleiermacher

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: II: La dogmatique des école philosophiques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

nisme et dans les époques suivantes, joué un si grand rôle,
qu'aujourd'hui le plus important est d'insister sur la consciencieuse

observation de la justice prescrite par l'Evangile et sur
l'espérance de la vie éternelle. Le christianisme est appelé non

pas à relever et à rétablir, mais à perfectionner et à compléter.
Comme il n'y a pas de péché à surmonter pour atteindre ce but,
le besoin des idées chrétiennes ne se fait pas sentir ; on ne se

doute pas de ce qui a fait de l'Evangile une puissance appelée à

renouveler la vie. Les doctrines chrétiennes sont juxta posées,
mais non déduites les unes des autres. On ne se borne pas, ce qui
était nécessaire, à adoucir les anciennes antithèses du péché, et

de la grâce, on les fait disparaître. Le défaut principal du
rationalisme c'est de nous présenter ainsi une conception informe,
lâche, trop souvent accompagnée d'une idée assez triviale de

la vie.
Quant aux principales doctrines ecclésiastiques sur lesquelles

porte la critique, on y voit le produit d'influences étrangères ou
du moins ne faisant pas partie de l'essence même de l'Evangile.
La théorie de la trinité vient du platonisme ; celle du péché
originel, d'Augustin; certaines idées eschatologiques s'expliquent
par une influence persistante du judaïsme. Le défaut capital de

tout le rationalisme antérieurement à Kant, c'est le moralisme
ou le pélagianisme religieux.

Il

La dogmatique des écoles philosophiques.

1. Le Kantisme.

La révolution théologicjue a commencé en soumettant les
matériaux bibliques à un examen nouveau et plus attentif. Dans
cette première phase, la philologie, appelée à rendre d'importants

services, joua tout naturellement le premier rôle. Mais en
débutant ainsi par l'examen des détails, dont elle réussit à se

débarrasser aisément, sous prétexte qu'ils n'étaient que des



HISTOIRE DK LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 101

idées temporaires, étroites et locales, la critique se trouva bien-
lot en face d'idées religieuses fort générales. Ici la philologie
n'était plus compétente: l'intervention de la philosophie devenait

indispensable.
Au fond, c'était toujours la critique qui dominait, en se

bornant à changer d'allié; après avoir fait invasion dans le domaine
de Ja théologie elle se disposait à envahir celui de la philosophie.
Ne se contentant plus de l'accord superficiel statué par l'école
de Wolf entre la foi et la raison, on se metà examiner les titres
des deux puissances qui ont signé au protocole. Cette philosophie

et ce christianisme, qui sont censés d'accord, sont-ils eux-
mêmes authentiques? Et cette vertu tant vantée par la
philosophie populaire est-elle bien digne de son nom? Le criticisme
envahit ainsi tous les domaines; il s'agit pour lui de découvrir
un principe moral plus sévère et d'examiner si la raison qui
prétend juger de tout ne doit pas s'imposer à elle-même des

limites.
Le résultat des travaux de Kant fut de détrôner la raison

théorique au profit de la raison pratique. D'une part il répudie
le dogmatisme de la raison pour ne maintenir que ses droits
critiques ; d'autre part il constitue un moralisme qui prétend
ne s'approprier les vérités religieuses que parce qu'elles sont
morales. Au fait, sous le nom de Religion dans les limites de la

raison pure, c'est une morale rationnelle que le sage de Kœnigsberg

nous expose. Toutefois la morale doit aboutir à la religion ;

elle ne peut manquer de s'élever jusqu'à l'idée d'un législateur
moral dont la volonté doit être le but suprême et de la création
et de l'homme, ce qui lui permet de rendre finalement heureux
celui qui atteint la dignité morale convenable. Voilà par quel
bout il est permis de pénétrer dans le domaine du christianisme,
de s'en approprier en toute liberté les idées les plus importantes,

sans se demander d'ailleurs si elles se justifient au point de

vue théologique comme au point de vue moral.
On est agréablement surpris d'entendre proclamer que le

problème moral est le point de départ du christianisme, en
face de tant de philosophes populaires qui n'avaient su en tirer
que quelques aphorismes sur les choses divines et humaines.



102 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

De quelque façon qu'on veuille l'expliquer, il est constant que
le péché perd les hommes ; il implique dans la nature humaine
la présence d'un principe mauvais dont la révélation veut nous

guérir radicalement.
Kant ne s'attache pas à reconstruire philosophiquement la

doctrine ecclésiastique du péché originel, mais il en développe
une analogue. Au point de vue de la raison on ne saurait

trouver l'origine du péché parce qu'il coïncide entièrement

avec le problème de la liberté ; mais au point de vue du temps
on peut le dériver d'une chute. Quant à son essence le péché
doit nécessairement porter le caractère de toute transgression
particulière et concrète, c'est-à-dire il doit être libre et imputable.

Mais considéré comme originel il ressemble à un fait,

intelligible qui embrasse en lui la somme des culpabilités
humaines. C'est seulement ainsi qu'on peut réussir à accorder
l'idée de la liberté de choix et l'admission dans un certain

sens, d'une disposition native. Il est avant tout indispensable
de ne pas se faire illusion, mais d'appeler la chose par son

vrai nom, de la constater sans crainte : l'homme possède bien
la déplorable disposition à faire prédominer ses mauvais
penchants sur la loi morale.

C'est donc un pélagianisme approfondi que Kant enseigne ;

il maintient en effet le principe de la liberté tout en échappant
à l'étroitesse ordinaire du pélagianisme vulgaire, pour admettre

un fait, le péché général et une puissance mauvaise. C'est

toujours le péché qu'il cherche dans le péché; il veut le saisir
dans toute sa réalité comme disposition morale qui s'impose
de fait. Kant se rend compte de toute l'importance morale du

péché. On lui a reproché à cet égard de s'être beaucoup trop
rapproché de la conception orthodoxe, et on a voulu voir dans

ce fait une influence de son âge avancé. A ce mauvais principe

inné en l'homme la doctrine chrétienne oppose la
puissance du bien incarnée dans une personne. L'intelligence
et la raison ne sauraient résister au mal ; il ne faut rien moins

qu'un principe moral. L'humanité tout entière est, à la vérité,
appelée à combattre le mal, mais nous ne pouvons nous
représenter cet idéal d'une humanité agréable à Dieu que comme



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 3 03

une personnalité. Grâce à cette personnalité le bon principc-
n'est pas seulement présent, mais actif, mais victorieux de?

plus grandes difficultés. C'est ainsi qu'on arrive à l'idée d'un
fils de Dieu ayant existé avant son apparition terrestre, dans

lequel Dieu a aimé le monde, et au moyen duquel il a donné

aux hommes le pouvoir de devenir enfants de Dieu. La réalité
d'un pareil type réside, indépendamment de toute expérience,
dans la raison législatrice. Du moment où cette personnalité
idéale a fait historiquement son apparition, ainsi cjue l'Evangile

nous enseigne à le croire en présentant Jésus comme le

saint de Dieu, l'antique opposition se trouve vaincue; cette
personnalité est, quant aux dispositions, un parfait représentant
de la justice, et un moyen de nous élever nous-mêmes à cette
hauteur morale, si nous consentons à la suivre.

Reste à savoir comment cette transition s'accomplit?
cumulent la lutte entre le mal peut-elle se terminer victorieusement

chez nous? Encore ici Kant s'empare de quelques
doctrines chrétiennes qu'il présente comme servant à enveloppe)
certaines vérités morales. Chez le pécheur lui-même la
difficulté de s'élever jusqu'à la justice est extrême. En aucun
temps il ne peut répondre aux exigences de la loi ; il peut bien
avoir la volonté de faire le bien, mais elle demeure constamment

faible et hésitante ; pour nous garantir l'espérance de la

vie éternelle, il faudrait qu'elle fût persistante et qu'elle allai
sans cesse en progressant. Et puis, chaque homme, au débul
de son existence, n'a-t-il pas trouvé en lui la disposition au
mal Il ne peut se débarrasser de cette culpabilité primitive :

même après avoir changé de cœur, il ne peut faire que les
anciens péchés n'aient pas été commis. 11 faut donc l'intervention

d'un fait nouveau qui sépare le second état du premier
par une espèce de compensation d'expiation. L'homme est
bien toujours sous le coup de la sentence céleste mais il ne
serait pas conforme à la justice divine de l'exécuter soit avant,
soit après l'amélioration intervenue cjui, du moins en intention
et virtuellement, a assuré le triomphe du bon principe.
L'expiation doit donc s'accomplir au moment même où s'effectue
le changement de dispositions. Voici comment la chose se



104 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

passe. L'homme qui se réforme, en rompant avec le mal, fait
un sacrifice douloureux dans l'intérêt du bien ; il prend sur
lui de grandes souffrances, tout autant de choses qui au fond
auraient dû tomber sur le vieil homme comme châtiment de

ses péchés. C'est ainsi que nous arrivons à l'idée de la
satisfaction. Il y a cependant une différence notable: la doctrine
chrétienne présente le fils de Dieu comme celui duquel
procède la force pour s'élever à une justice nouvelle. Christ est

la personnification de la vie nouvelle, née de la mort de

l'ancienne. Pour tous ceux cjui croient, il prend sur lui leur
culpabilité, il satisfait à la justice divine-par ses souffrances, et

comme leur avocat il leur assure l'espérance de pouvoir
apparaître justifiés devant le juge suprême, par sa mort soufferte
une fois pour toutes. La justification se fonde sur la satisfaction

; elle prend la forme d'une sentence miséricordieuse de

pardon, et cela se conçoit sans peine : restant toujours au-dessous

de l'idéal qui n'est réalisé en nous que d'intention et

d'une manière fort approximative, nous n'avons droit à rien ;

c'est par grâce que nous obtenons tout.
Le kantisme enseigne qu'une foi révélée, reposant sur le

respect d'une Ecriture sainte, est indispensable à la communauté
religieuse ; mais comme si l'idéalisme moral se sentait mal h

l'aise sur ce terrain il a hâte de l'abandonner. A la rigueur en
effet la religion n'exige cju'une conduite morale irréprochable,
tout ce qu'elle présente de plus, n'a pas de valeur en soi, mais

uniquement par rapport au but final et suprême. L'homme, il
est vrai, par suite d'une faiblesse particulière à sa nature, ne
s'en tient pas exclusivement à cette norme morale : il y ajoute
des prescriptions et des ordonnances pour le culte qui doivent
s'appuyer sur la Bible et sur la tradition ; tandis qu'il devrait
s'en tenir à la simple religion rationnelle, il se forme une religion

ecclésiastique. Le mal étant inévitable, que doit faire le

philosophe? Il s'élèvera du degré inférieur ou supérieur, en
d'autres termes, il interprétera la foi ecclésiastique à la lumière
de la foi morale. C'est ainsi que Kant arrive à sa fameuse
exégèse morale de la sainte Écriture.

Reste à savoir comment le criticisme distinguera entre la



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 105

vraie et la fausse religion. Le rationalisme de Kant se maintient
dans les limites de l'intelligence humaine ; au lieu donc de nier
comme le naturisme, la possibilité de la rédemption, il y voit
une méthode divine d'introduire la vraie religion. Il consent
bien à ce que dans la religion chrétienne il y ait un élément

positif à côté de l'élément naturel, mais à condition que les
deux poursuivent le même but et que le premier soit subordonné

au second. Dès l'instant en effet où un article quelconque

de la foi historique ou ecclésiastique serait une condition
du bon plaisir divin, nous retomberions dans le culte des

ordonnances et des préceptes qui engendre l'exaltation religieuse
et les mômeries. L'homme se fabrique alors arbitrairement son
Dieu et son culte ; il se fait de l'observation des ordonnances
créées par lui-même des'devoirs primant le premier de tous,
qui consiste en une conduite morale irréprochable. L'unique
remède pour échapper au mécanisme religieux et aux travers
de la prêtrise c'est de n'admettre pour unique juge dans les
choses de la foi qu'une bonne conscience, ou un jugement moral

qui se juge lui-même.
Kant, qui avait débuté par des dispositions conciliantes, finit

ainsi par une polémique vive et même amère. On ne peut
refuser à son livre sur la religion un esprit vraiment réformateur.
Prenant dignement place parmi les partis en présence, le
philosophe s'oppose aussi bien aux libres penseurs et aux naturistes
qu'aux orthodoxes étroits et aux piétistes. Son point de vue
est un rationalisme qui reconnaît la haute valeur d'une révélation.

Son idéal religieux est plus relevé, plus saisissant que celui

du XVIIIe siècle allemand qui tout en parlant sans cesse de

morale, dépouillait la religion chrétienne de tout idéal moral.
Kant ne veut pas comme ses prédécesseurs réduire le christianisme

à l'élément purement rationnel, mais à l'élément moral.
Sous ce rapport il a exercé une influence des plus bienfaisantes

; la raison pratique a plus d'une fois travaillé dans l'intérêt
du christianisme.

Une faut cependant pas se faire d'illusion. Bien des circonstances

ont affaibli cette alliance du kantisme avec l'église et la

théologie. D'abord la paix ne peut se signer que sur le terrain



106 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

pratique et moral. La révélation n'est qu'une simple possibilité
incontestable qui ne manquera pas d'être contestée dès que la
raison cessera de proclamer son incompétence dans le domaine

suprasensible. En second lieu, la religion est dépouillée de sa

haute dignité et de son indépendance. Elle est bien nécessaire,
mais seulement pour venir au secours de l'impératif catégorique

qui ne saurait rester seul, pour que le devoir moral puisse
être aussi envisagé comme prescription divine.

La religion ne peut ainsi renoncer à son rôle de faculté
spéciale de l'esprit humain pour descendre au rang de simple
auxiliaire de la morale, et tout cela encore en vertu d'une
faiblesse de l'humanité qui ne sait pas s'établir sur les hauteurs
du moralisme pur et simple. L'homme religieux se sent élevé

au-dessus des barrières naturelles de l'existence ; la vie illimitée

de l'esprit est ouverte à sa vue. D'après Kant, en dernière
analyse, il n'y a pas d'autre vrai Dieu que la conscience ; la
religion consiste à se soumettre à la loi morale ; elle ne nous
introduit plus clans la communion avec Dieu.

Cette erreur capitale est riche en conséquences. Pour Kant
le christianisme est à la fois naturel et révélé ; il est en même

temps une religion morale et rationnelle et une religion positive.

Mais les éléments moraux et rationnels sont seuls éternels
et permanents; tous les autres sont transitoires. Les conséquences

auxquelles Kant aboutit seraient irréprochables dès qu'on
serait obligé de lui concéder sa notion de la religion. Du moment
où la religion ne se distinguerait plus de la morale que d'une
manière formelle ; dès l'instant où elle cesserait de s'occuper
de ce que Dieu a fait pour l'homme ou dans l'homme pour
n'être plus qu'un auxiliaire de la morale, chargé d'amener les

hommes à faire leur devoir, elle serait de fait détrônée : une
prescription quelconque n'apparaîtrait plus que comme une
intervention inconvenante, l'invasion d'une sphère dans laquelle
la religion n'a rien à voir. Mais dès le moment où la religion a

pour mission non-seulement d'amener l'accomplissement du

devoir mais d'établir la communion avec Dieu, tout change
d'aspect. Elle est appelée à fournir les preuves de ces événements

historiques au moyen desquels la communion avec Dieu a été



HISTOIRE DF. LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 107

établie ; ce n'est plus alors par faiblesse humaine qu'on est

amené à s'approprier spirituellement les effets de cette action
divine ; cette assimilation constitue la vie même de la religion ;

si elle ne contemplait pas les grandes œuvres de Dieu, dans la

nature et dans l'histoire, la religion serait privée de tout élan,
d'enthousiasme et de vie. Il est bien vrai que ces éléments
historiques et positifs demeurent toujours contestables, mais la

tentative de Kant de les réduire à des éléments moraux vagues,
indéterminés, est une abstraction inadmissible. Ajoutons que
Kant en distinguant entre le vrai culte divin et les mômeries
consistant en statuts, préceptes et cérémonies, n'a pas suffisamment

rendu justice au protestantisme. Ce n'est pas de la raison

pure que Kant a appris cette distinction capitale, mais bien de

la raison protestante. Car si trop souvent en pratique les églises
de la réformation ont fait dépendre le salut de l'orthodoxie dans

la formule intellectuelle, on a toujours insisté sur le but
religieux à atteindre, au moyen d'une science pratique et non par
des cérémonies et des observances.

Il est humiliant pour l'esprit humain d'être obligé de reconnaître

qu'il est forcé d'exagérer ses plus pures intentions pour qu'elles

produisent de l'effet. Il y a quelque chose de vraiment grandiose

dans le sérieux moral de Kant : il a été l'apôtre d'une foi
morale qui devait servir à expliquer et à faire apprécier la
valeur de la foi positive. Malheureusement sa notion de la
religion, qui prétend être la seule vraie, est à son tour tellement
raide et légale, quelle ne lui permet pas de jeter un regard jusque

dans les profondeurs delà vie religieuse.
Deux théologiens, Tieftrunk et Charles Louis Nitzsch,

cherchèrent à sauvegarder les vérités principales du christianisme,
en se rattachant au point de vue philosophique de Kant. Ils
représentent la tendance positive parmi les kantiens. J. W.
Schmid et Ammon sont des rationalistes plus prononcés : avec
eux la tendance critique reprend le dessus.

Pendant que la théologie se transformait sous l'influence de

Kant la philosophie poursuivait sa marche en avant. Jacobi

essaya de mettre des bornes au criticisme ; par des moyens
nouveaux il prétendit arriver à la certitude non pas seulement



108 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

dans la sphère morale et pratique, mais dans le domaine
théorique et suprasensible. Nous ne connaissons pas d'une manière
immédiate uniquement le devoir, mais aussi Dieu, le Dieu
personnel dont notre âme a besoin ; son existence est aussi
immédiatement certaine que celle du vrai, du bon, du beau. Jacobi

arriva par cette voie-là à un christianisme mystique qu'il
distingue du christianisme historique.

Bien loin de prétendre contenir le criticisme, Fichte le

pousse à ses dernières conséquences. Son idéalisme subjectif
n'admet pas que l'homme puisse sortir de lui-même: notre
science ne se meut que dans les limites de nos idées subjectives.

Au fait nous n'y perdons rien. Notre conscience est en

effet l'unique siège du savoir ; "c'est exclusivement dans la

pensée que l'être devient réel et vrai. Nous ne réussirons
jamais à penser quelque chose de réel en dehors de nous, tel
qu'il est en lui-même, mais tel qu'il est en nous, tel qu'il nous
apparaît.

Fichte est athée; il rejette la notion de Dieu comme substance

particulière. Mais il n'est pas conduit là par l'impiété ;

son athéisme est une conséquence de son point de vue philo •

sophique. Le moi étant à ses yeux le principe absolu il ne pouvait

l'expliquer au moyen d'aucune puissance qui aurait
dominé sur lui. Fichte craignait aussi que l'idée d'un Dieu
personnel n'impliquât une substance corporelle et limitée

De ce côté-là donc tout accès au terrain religieux est
décidément fermé! Fichte veut cependant l'atteindre par la
philosophie pratique, exactement comme Kant. Il y a un fait mystérieux

: bien que le monde ne soit que le reflet de notre propre
nature, il agit incontestablement sur nous comme objet,
donné extérieurement. Quant à nous, nous devons voir dans

son ordre moral une vérité objective de la raison, et apprendre
à connaître, à croire que dans le monde sensible, il y a quelque

chose de suprasensible, de divin.
Fichte ne tarda pas à reconnaître que cet idéalisme subjectif
se chargeait lui-même de se réfuter. Tout ce qui se

présente devant le miroir de la conscience n'est qu'un produit de
la libre activité du moi. Mais la conscience est engagée dans



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 109

les liens de sa propre nature : il faut alors qu'elle reconnaisse

comme existant en elle-même des limites dont elle nie l'existence

en dehors d'elle. Malgré son courage et son admirable

énergie, Fichte, qui ne croyait qu'à la science, n'a pu se

dispenser de payer tribut à l'humaine faiblesse ; il a reçu du
monde extérieur des impressions tellement fortes et décisives

que son indépendance scientifique absolue a dû entrer en
composition.

Il n'a pas développé comme Kant une philosophie de la
religion complète et systématique : il s'est borné à présenter quelques

matériaux. Dans sa Critique de toute révélation, il ne

dépasse guère le point de vue de Kant. Dans sa morale en exposant

la liberté absolue du moi autonome, il s'élève au-dessus
de la roideur légale du kantisme ; il réclame l'amour de la
liberté ; il pousse à l'enthousiasme moral et demande qu'on
rompe toutes les attaches charnelles. A ces divers égards, sa

doctrine se rapproche du point de vue évangélique. Dans son
Instruction sur la vie heureuse, il expose l'idée chrétienne telle

qu'elle se trouve dans l'évangile selon Saint-Jean. Christ a

révélé la parfaite union de la nature humaine et de la nature
divine. Cette union est sans doute différente de celle qu'entend

l'auteur du quatrième évangile ; néanmoins il importe de

remarquer que Fichte voit dans le christianisme un fait religieux
après avoir commencé par n'y voir qu'un fait moral. Dans son

système de morale le moi était présenté comme absolument

indépendant ; maintenant il doit renoncer à son autonomie en

faveur d'un principe autre et universel. La personne de Christ

apparaît aussi sous un aspect religieux: il n'est plus simplement

l'idéal moral, comme dit Kant, mais la révélation du

divin dans la conscience. En somme, l'influence de Fichte se

fit beaucoup moins sentir sur la théologie que sur les théologiens

qui furent vivement impressionnés par cette personnalité

mâle et vigoureuse. Aussi n'y eut-il pas d'écrit théologique
relevant de lui.

Il en fut autrement de la tendance de Jacobi telle qu'elle fut
développée par Fries, qui la rattacha au kantisme. Les
divisions n'étaient pas moins grandes dans le camp de la philoso-



MO DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

phie que dans celui de la théologie. Pour ressaisir la vérité
suprasensible on avait fait tour à tour appel à la conscience et
à la raison pratique (Kant), à la spéculation scientifique
(Fichte); à la science immédiate, au sentiment et à la foi
(Jacobi). Fries ne se contente pas de substituer un profond
sentiment de Dieu à toute démonstration scientifique ; il veut
conquérir pour la théologie une place organique parmi les

moyens scientifiques de connaître. La question de savoir si

quelque chose d'objectif correspond à notre pensée subjective
est écartée. C'estle doute qui a soulevé ce problème difficile;

que la raison ait confiance en elle-même pour substituer
ses propres convictions aux preuves. Au lieu de mettre en

lutte la raison et l'entendement, il faut les amener à reconnaître

leur droits respectifs. Il y a une connaissance immédiate
de la raison, non à titre d'idées innées, mais comme vérité
immanente de la raison, dont on arrive à avoir conscience par
la déduction et la réflexion. Suivant qu'on nie ou qu'on admet

ce fait on constate ou on reconnaît l'essence même de la raison.
Elle a ceci de particulier qu'elle s'élève jusqu'au tout et à

l'unité, tandis que l'entendement ne s'élève jamais plus haut

que la sphère du limité, du multiple, et de l'imparfait. C'est de

la raison que procède la foi à l'être qui se trouve sous tous les

phénomènes, la foi au monde suprasensible, où l'esprit réfléchi
contemple l'immortalité, la liberté, Dieu. Le monde idéal et le
monde réel ont beau sembler se séparer, ils ne doivent, ni ne

peuvent demeurer étrangers l'un à l'autre. Dans tout ce qui
est fini, en effet, on retrouve des traits du vrai, du beau et du

sublime, qui nous indiquent assez clairement, qu'il faut
remonter jusqu'à la patrie suprasensible de toute perfection. C'est
la religion qui est appelée à suivre ces lignes qui doivent faire
remonter vers le monde supérieur.

Pendant cette période de grand développement philosophique,

Stâudlin et J. C. Ch. Schmidt, représentent la
tendance éclectique en dogmatique.



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 111

2. La dogmatique spéculative.

La spéculation allemande moderne prétend, en modifiant
seulement le point de vue général de la religion, satisfaire les
besoins particuliers de la théologie, signaler ses fautes et réparer
ses négligences.

Le moi, dit Schelling, peut continuer à s'affirmer comme
principe de toutes choses, mais il ne saurait rester à tout jamais
en lui-même; l'activité constitue en effet son existence. Quand
il se déploie intérieurement, lorsque dans toute pensée et dans

tout savoir il se pose comme objet pour lui-même, il se meut
conformément aux lois de l'espace et du temps. Mais ce fait

l'oblige ciéjà à sortir de ses étroites limites. En effet cette union
du temps et de l'espace, cette expansion et cette concentration

qui accompagnent son activité spirituelle se trouvent aussi dans

tout mouvement de la vie de la nature.
Le sujet actif fait une nouvelle découverte. Il s'aperçoit que

ce quelque chose, que par un acte de volonté il évoque des

profondeurs de son moi, débute par être autre que l'objet qui veut
et qui sait et par se présenter à lui comme une objectivité, tout
en ayant néanmoins les mêmes racines que le moi. Être et
savoir se séparent donc l'un de l'autre pour finir par se réunir ; au
fond la pensée et celui qui pense sont identiques. Cette faculté
de faire surgir la dualité de cette base commune pour la réduire
ensuite constitue l'essence propre de l'homme.

Mais voici qui est plus surprenant encore : ce n'est pas là
un fait particulier à l'homme ; qu'il ait seulement le courage
d'appliquer les lois de l'objectivité et de la subjectivité, avec
l'indifférence et l'identité qu'elles impliquent, au monde en
dehors de lui, il reconnaîtra aussitôt qu'il en est de même dans

tous les domaines ; le même rapport fondamental règne partout

entre les choses ; le monde se rapproche de lui, devient

transparent à ses yeux. Voici l'unique différence entre lui et le
monde. Nulle part comme dans l'homme la vérité idéale n'éclate
dans tout son jour pour s'élever à la hauteur d'une science,
d'un fait conscient, d'un jugement réfléchi. L'homme lui-même



112 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

est nature parce qu'il est mouvement ; mais ce même déploiement,

cette transition de la possibilité à la réalité, de la virtualité

à l'actualité, ce procès s'effectue dans toutes les autres
choses vivantes. Le réel, le corporel vient le premier, l'idéal se

montre ensuite. Le mur de séparation qu'on avait élevé entre
le moi et la nature est donc bien décidément tombé ; ils se

retrouvent l'un dans l'autre. Nous voilà sur le seuil mystérieux
de la philosophie de la nature. Il s'agit de classer les phénomènes

vivants de la nature et ceux de l'esprit; de part et d'autre

nous aurons des degrés portant le même nom; nous
établirons un parallélisme parfait, d'une part entre la force de la
nature qui débute par être obscure pour devenir toujours plus
claire et plus spirituelle, et d'autre part entre l'activité de l'âme
qui, débutant par être instinctive et inconsciente, s'élève peu à

peu jusqu'aux idées et à la science. La nature fait éclater dans

tout son jour l'antithèse de la matière et de la lumière ; elles
servent de point de départ à une série de forces toujours
supérieures qui s'élèvent jusqu'aux formes les plus élevées de

l'organisation. Ce même procès se reproduit parallèlement dans
le domaine de l'esprit et de l'âme.

Jusqu'à présent la philosophie de Schelling produit une
impression tout à fait étrange : Non contente de réjouir et d'élever,

elle humilie. L'homme descend des hauteurs où il planait
tout fier de son isolement ; il n'est plus l'unique fin de l'univers,

le seul en possession de l'intelligence dans la création
entière. La philosophie de la nature possède la même dignité que
celle de l'esprit ; étroitement unies l'une à l'autre, elles ne sont
plus que deux parties d'un même tout. L'homme est sans
contredit la plus belle fleur de la vie de la nature, mais il en est
un membre vivant, il a des devoirs à remplir envers elle ; la
création l'a en effet choisi pour être l'interprète de sa vie
mystérieuse. Il ne doit pas se vanter d'être seul en possession de

l'esprit, de l'intelligence; celle-ci l'entoure de toutes parts et

au milieu de toutes les transformations naturelles elle ne cesse
de donner des marques toujours plus reconnaissables de sa

présence.

Mais si l'homme est un instant humilié par ie système de



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 113

Schelling, il ne tarde pas à reprendre sa revanche. Le moi de

Fichte élevait déjà des prétentions à l'absolu ; celui de Schelling

est loin d'y renoncer. L'absolu lui-même, ou le moi du

monde, a son analogue dans le moi humain; il n'est que la
réalisation du même plan sur une échelle infiniment plus grande ;

ce n'est qu'en obéissant aux mêmes règles, aux mêmes lois

que le moi humain, qu'il peut exposer, déployer les incommensurables

richesses qu'il contient. Voici donc ce qui arrive. On

a le droit en spéculation de ne reconnaître aucun absolu,
aucun divin, ou aussi de le construire d'après le plan que nous
trouvons dans le monde fini, dans la psychologie humaine. En
d'autres termes, l'absolu s'unit au tout qui constitue l'univers
et à son mouvement successif.

11 n'existe pas d'être vrai sans devenir, sans activité ; le principe

du monde devient lui-même nul et mort si, en admettant
un acte créateur, nous le plaçons en dehors de l'univers. En

effet, dés le commencement, il n'a cessé d'agir dans ce tout
comme puissance primitive, comme force créatrice immanente.
Si nous appelons ce principe Dieu, ce nom ne saurait nous
faire franchir les limites des grands phénomènes du monde;
il nous introduit au contraire au sein de ses rapports les plus
grandioses. Gomment obtenons-nous le tout? En plaçant aussi
Dieu dans l'univers et non en dehors. Et comment obtenons-
nous Dieu? En voyant dans l'univers une activité infinie qui le
révèle à nos yeux. Le monde en effet, en s'élevant des limites
primitives de la matière jusqu'à la lumière, concourt à la
naissance de l'absolu ; ce principe de vie inhérent à l'univers se

démène comme âme inconsciente dans les diverses pulsations
de la nature, pour arriver enfin, chez l'homme, à la pleine et
entière conscience de lui-même. Le point suprême auquel
l'esprit puisse s'élever, c'est la contemplation de cette sainte
unité qui nous montre Dieu inséparable de la nature, ou cet

autre qui consiste à voir, dans l'esprit humain, en quelque sorte
l'observatoire du haut duquel il lui est permis de se contempler

lui-même.
On voit la haute position qui est assignée à l'homme dans

l'univers. S'il a été placé sur le même pied que la nature, il est

C. K. 1871. 8



IU DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

largement dédommagé de cet abaissement apparent. C'est en

lui seul que trouve sa solution cette antithèse de l'objectivité et
de la subjectivité qui se manifeste dans tous les domaines, si

bien que l'esprit général de l'univers s'objective en sa

personne, et devient en lui raison consciente, se connaissant elle-
même. Que peut-on imaginer de plus grand pour la nature
humaine quand on a dit qu'elle concourt à faire l'absolu et à lui
donner une expression adéquate de son idée Mais: cette haute

position assignée à l'homme a aussi son fâcheux côté. Sans

doute, le divin, en pénétrant dans l'humanité et dans sa

conscience, se saisit bien lui-même dans les diverses personnalités.
Mais ce n'est nullement pour s'y fixer diune manière définitive.

Dans ce dernier cas, en effet, il deviendrait quelque chose

de persistant, de limité ; la conception générale demande au
contraire que, clans les éternelles évolutions de l'absolu, la vie

personnelle, individuelle, soit un instant posée et affirmée,
mais pour faire bientôt retour au général, à l'absolu. Le moi
absolu est donc sacrifié ; et si d'une part il s'élève aussi haut

que possible, s'il pénètre dans les hautes sphères delà divinité,
l'individu humain doit nécessairement renoncer à lui-même,
et à une durée illimitée. Celui qui peut s'élever assez haut pour
contempler l'identité de l'esprit et de la nature, participe à la
vie éternelle, bien que, comme individu, il devienne la proie
de la mort.

Il n'yaqu'une ombre au tableau ; la nature moralede l'homme
est entièrement sacrifiée. Schelling a voulu obvier à ce grand
inconvénient dans son célèbre Traité sur la liberie, qui a fait
entrer sa philosophie dans une phase nouvelle. Les principes
demeurent les mêmes, la méthode dialectique est conservée.
Le tableau de l'ensemble acquiert toutefois plus de relief par
l'introduction d'un élément dualiste ; la différence infinie qui
sépare Dieu des choses ressort beaucoup mieux.

Dieu n'est pas, il devient. Ce qui précède son existence actuelle
c'est son propre principe encore obscur. Il en est de lui comme
de toute existence qui a derrière elle une base naturelle
incompréhensible. On croit assister à un phénomène naturel quand
on voit Schelling décrire comment surgit, clans le principe divin.



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 115

le besoin de s'engendrer lui-même. Cette impulsion grosse de

,jésir est la première agitation de l'existence divine. Cette impulsion

produit en Dieu lui-même une réflexion intérieure, au

moyen de laquelle il se contemple lui-même comme dans un
antitype. Tout cela implique un second acte de la réalisation de

Dieu. La représentation reflective correspond à l'entendement.
Celui-ci attirant alors à lui la parole primitive du désir, ils
s'unissent et se pénètrent pour constituer une volonté toute
puissante qui crée librement. Nous, obtenons ainsi deux principes

à la fois séparables et inséparables : ils se retrouvent dans

toute existence; mais c'est en Dieu seul qu'ils forment une
harmonie inaltérable. Par un certain côté, les choses, en tant que
distinctes de Dieu, ont leurs racines seulement clans le principe
obscur, antérieur au Dieu actuel ; elles obéissent à une impulsion
et à un instinct ; elles manifestent la volonté propre qui caractérise

les créatures; elles font effort pour s'élever des plus grandes

profondeurs du centre jusqu'à la lumière de l'entendement
et pour produire la volonté universelle. Chez l'homme, nous
trouvons à la fois le principe ténébreux dans toute sa puissance,
et toute l'intensité de la lumière : les profondeurs des abîmes et
les hauteurs des cieux ; les deux centres se rencontrent en lui.
A titre de créature, l'homme porte en lui un certain principe
d'indépendance relative, mais quand il est transfiguré en lumière,
on voit apparaître chez lui l'esprit comme principe supérieur.

Qu'arriverait-il si la clarté et les ténèbres, l'esprit et la nature
étaient unis chez l'homme d'une façon aussi indissoluble que
chez Dieu? Toute distinction deviendrait impossible et l'esprit
de Dieu ne se révélerait pas comme esprit. La possibilité du bien

et du mal réside justement dans la possibilité d'un désaccord

en face de cette unité indissoluble. Le mal consiste en ce que
les deux puissances changent leur position naturelle. La volonté
naturelle du principe, au lieu de demeurer paisiblement dans

son centre, s'en échappe et se porte violemment à la circonférence.

Il met ainsi fin à son accord avec la volonté universelle,
accord sur lequel repose l'équilibre intérieur des créatures.
Or cette nue possibilité devient inévitablement une réalité. En

effet l'élément créé et l'élément universel étant réunis chez



lit) DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

l'homme, il se trouve en lui une double source de mouvement.
Il est donc inévitable qu'il sorte une fois ou l'autre de cette
indécision primitive, sans cela il resterait dans la création quelque
chose de vague, d'indécis, de problématique. Dieu nepeut faire
autrement que de laisser libre carrière à la liberté du principe,
afin que, par ce moyen, la volonté de l'esprit et de l'amour soit
manifestée. L'amour ne saurait se réaliser sans discorde; l'unité
ne peut montrer toute sa force que quand l'unité du principe a

été préalablement rompue.
On le voit, la liberté humaine n'a plus son unique garantie

dans l'immanence divine. La créature possède, en face de
l'absolu, une certaine liberté relative. Dieu et la créature ne se

meuvent plus l'un dans l'autre, l'un avec l'autre, mais aussi

l'un contre l'autre. La conception morale de la vie gagne en

vérité; la notion de Dieu devient plus saisissable; le Dieu de

Schelling est en effet quelque chose de plus réel que celui des

idéalistes abstraits qui le subtilisent au point de ne plus voir en

lui que l'ordre moral.
Le Traité sur la liberté a un autre avantage. Comme les

Leçons sur les éludes académiques, il présente fesquisse d'une
construction historique du christianisme. Le cours de l'histoire
déroule à nos yeux la naissance graduelle de l'esprit, et les grandes

époques de l'histoire servent à son épanouissement. Tout le

procès s'accomplit en trois grandes périodes; celle de la nature,
celle du hasard, celle de la providence. Au début, Dieu se meut
dans l'histoire uniquement d'une manière conforme àsa nature;
il permet au principe premier de se mouvoir en toute indépendance.

Au commencement nous avons une période de sainte

indécision; ensuite les puissances naturelles se placent sur le

trône soit sous la forme d'une toute-puissance effrayante, soit
sous les traitsde formes humaines belles et captivantes. C'estle
mal lui-même qui entend se réaliser dans ces puissances; mais

ne pouvant rompre avec une diversité et une variété qui rappellent

le chaos,il demeure hors d'état de s'élever jusqu'à l'unité;
il tinit par retomber dans le sein de l'abîme d'où il est sorti.

Mais l'ancien monde s'ensevelit avec sa beauté séductrice et
sa sombre fatalité ; l'esprit de bonté s'approchait ; il provoqua



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 117

encore une fois l'opposition danstoute sa force, jusqu'à l'apparition

de Christ, du fils en forme humaine, pour rétablir à nouveau
les rapports de la création avec Dieu sur le meilleur pied. Une

personne est absolument indispensable pour sauver des

personnes; il fallait que Dieu devînt homme pour que l'homme
retournât à Dieu. Le dogme chrétien exprime donc bien le point
culminant de l'histoire du monde.

Le fait de l'incarnation rend le salut, la guérison possible.
Vient ensuite la fondation d'un nouveau royaume qui inondede
forces nouvelles le monde épuisé de vie et qui permet à Dieu

d'agir comme esprit.
Schelling prétend sauvegarder ainsi le point de vue moral que

Kant a fait prévaloir en religion. Le christianisme devient un
fait historique au sens le plus élevé du mot; et, par suite de

l'universalité de son idée, on ne peut se rendre compte de son

essence qu'en expliquant l'histoire entière d'une manière
religieuse. Avec le christianisme, le divin a cessé de se produire
sous des formes naturelles; l'Evangile est le mystère révélé; il
manifeste, au moyen des phénomènes historiques, le monde
idéal et la vérité, au lieu de le laisser encore deviner et pressentir

dans les secrets de la nature. L'ancien monde représente le
côté naturel de l'histoire ; son idée religieuse exprime, au moyen
de symboles, une présence de l'infini dans le fini ; l'idée
religieuse clu monde nouveau né peut au contraire être rendue

objective qu'au moyen de l'action; de sorte que tout élément

symbolique appartient à l'individualité. Cela nous explique pourquoi

le monde nouveau a débuté en prenant une attitude hostile

à l'égard de la nature: mais l'abîme doit être comblé par la

force morale ; une réconciliation prend la place d'une identité
inconsciente ou de l'hostilité. La vie nouvelle commence parle
fait que le vrai infini fait son entrée dans le fini, non pas en vue
de le diviniser, mais pour le sacrifier à Dieu en sa personne et
le réconcilier par ce moyen. L'idée de la réconciliation du fini
avec l'infini au moyen de la naissance de celui-ci dans le fini est

donc l'idée fondamentale du christianisme. Elle a pour corollaire

inévitable le dogme de la Irinité.
Voilà comment Schelling, partant du moi, arrive à l'absolu en



118 Dt: SEMLER A SCHLEIERMACHER.

traversant foutes les régions de l'histoire et en exploitant clans

l'intérêt de son système les opinions isolées des personnalités
les plus marquantes. Il emprunte à son époque une façon de

concevoir la nature aussi spirituelle qu'attrayante. La philosophie

de ia nature est à la fois le centre et le point faible de tout
le système. La simple justice demandait que la connaissance

philosophique de la nature, si fort méconnue par Fichte, prit
largement sa revanche. L'interprétation cjue Schelling donne de

la naiure a, aujourd'hui encore, quelque chose de fort attrayant :

il rend la nature transparente; il lui reconnaît ses droits non
pas parce qu'elle sert de moyen pour la réalisation de certaines
fins, mais parce qu'elle est vivante, parce qu'elle expose un
des caractères de la perfection rationnelle. Ala conception
extérieure et téléologique succède la conception dynamique qui assigne

pour but général au monde de manifester l'esprit. La possibilité

d'établir une comparaison entre la philosophie de la nature
et celle de l'esprit, les intéressants rapports entre les deux

sphères dont it pent être fait application à l'histoire, tout cela

doit être considéré comme un point précieux du système de

Schelling.
Reste l'idée de l'identité. C'est là ie tour de force, le coup

d'état de la spéculation. Il fait dire son dernier mot au principe de

l'immanence ; il oblige l'absolu à se mouvoir dans des vêtements
empruntés à la nature. Pour le monde fini, il n'y a pas de

catégories plus élevées que celles de la vie et du développement
actif; on en t'aitici l'application la plus large à tous les rapports.
Le lini n'est pas éloigné de l'absolu, au contraire, il doit se

développer et prendre une part illimitée à l'absolu.
Mais le philosophe ne s'en tient pas à cette immanence relative;

il ne connaît pas d'idée qui puisse échapper à la nécessité

d'une genèse : toutes sont forcées de passer de la simple
virtualité, où elles ne sont que comme principes, à l'actualité
qui constitue leur existence. L'absolu lui-même est tenu de

suivre la même marche et d'arriver à se saisir lui-même â

travers l'univers entier, il est bien vrai que l'absolu, dans sa

plus haute puissance, est reconnu comme raison consciente et
liberté ; il atteint par ce moyen le point culminant qui l'élève



HISTOIRE DE L\ DOGMATIQUE PROTESTRNTE. 119

au-dessus de toutes les créatures et le fait entrer en pleine
jouissance de tout ce qui est impliqué dans l'idée de Dieu.
Mais ce n'est que par la voie de la naissance et du développement

que l'absolu arrive à cette dignité de Dieu. Dès le début
il est donc soumis à la loi fondamentale de l'univers, pour
n'échapper à son joug que peu à peu. Chacun sait ce que la

spéculation nouvelle a su tirer de cette méthode. Unissant
hardiment les notions absolu et procès, elle a cru trouver dans le

mot procès absolu l'expression parfaitement adéquate de ce

qu'on peut concevoir de plus relevé. L'esprit s'habitue
aisément à cette formule, mais ce n'est pas à dire qu'il y voie un

moyen heureux de rendre l'idée de la plus haute perfection.
Le christianisme ne s'effarouche pas autant que quelques

personnes le disent à l'idée d'une immanence du divin dans la

création ; il a besoin d'un Dieu vivant dans le monde et dans

l'histoire ; la Bible elle-même le met sur cette voie. D'autre

part, il ne peut absolument pas se contenter d'un Dieu nature,
se réalisant dans le cours de l'histoire et qui n'arrive à

atteindre l'existence, l'essence absolue qu'en déployant toute
son activité. Le nom chrétien de Dieu doit avoir toujours la
même signification, la même portée ; la notion de Dieu doil.

nécessairement exprimer déjà le même sens au point de départ
qu'au point d'arrivée. Il n'est pas de spéculation qui puisse

suppléer à ce manque de transcendance.
Il en est tout autrement dans le système de Schelling. Le

tableau qu'il fait du monde se présente sous des couleurs
contraires, suivant qu'on regarde en avant ou en arrière. D'une

part on nous promet la complète réalisation de Dieu et de l'esprit,

de l'autre l'accès à la lumière demeure fermé; nous
aboutissons à un principe obscur qui ne ressemble pas trop mal au

Bythos des gnostiques. Dieu commence par n'être qu'un
penchant, une propension ; la nature chez lui possède la priorité,
et non pas l'esprit qui vient s'ajouter plus tard comme un
second Eon. Avant donc de se distinguer, Dieu et le monde

reposent dans le même sein ; et il est interdit à la religion de

pénétrer au delà de cette nécessité pour chercher encore la
lumière et la liberté.



120 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

A cette contradiction fondamentale vient se joindre une dit—

ficulté du même genre. Le mal serait arrivé à l'existence à la

suite d'une interversion des rôles qui, du centre, aurait fait la

circonférence. Jusqu'ici tout est bien. Mais nous ne saurions
accorder que pour désigner l'élément central en l'homme ou
ne puisse pas trouver de mot plus relevé que celui-ci : principe

naturel obscur qui deviendrait le mal en passant du centre

à la circonférence, pour exercer de là une activité particulière

et anormale. En effet, le mal se trouve expliqué d'une
manière exclusivement intérieure; on lui assigne une position
fondamentale, métaphysique. C'est ici qu'on se sépare lorsqu'il
faut rendre compte du mal. Quant à nous, nous nous prononçons

pour ceux qui admettent tout au contraire que le mal est

provenu de l'invasion de la circonférence dans le centre, du
virtuel et des penchants dans le siège de l'activité. Ce n'est pas
le mal qui produit ie péché, c'est le péché qui engendre le mal,
et si on veut admettre Satan, il faut, dire qu'il est lui-même un
pécheur endurci, permanent.

La doctrine de Schelling ne mérite pas d'être appelée une
philosophie do la religion dans le sens propre du mot. C'est

plutôt une construction du monde el de l'histoire dans laquelle
la religion trouve aussi ses intérêts satisfaits et ses représentations

reproduites. Jamais Schelling n'aborde le problème
religieux par excellence : comment le fini a-t-il été posé par
l'absolu? Le réel est présenté comme déchu par le simple fait qu'il
est réel ; il ne reçoit pas son existence de l'absolu ; il la reçoit

par le fait de son éloignement et de sa chute; l'antithèse
morale se confond avec l'opposition ontologique: nous n'examinons

pas le problème en lui-même. Mais nous maintenons

qu'il faut s'adresser à la religion pour savoir comment elle
envisage et le rapport clu fini avec l'absolu et l'idée de chute. Par
suite en effet de sa tendance morale, la religion a une manière
de considérer les choses autre que celle qui est ici introduite
sans examen. Nous nous trouvons sur le terrain de la religion,
sans qu'elle soit appelée à faire prévaloir la manière de considérer

les choses qui lui est naturelle. On répondra peut-être
que cela tieni à toute la tendance spéculative, et que pour



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 121

elle tout est de la philosophie religieuse. Schelling prétend
résoudre tous les problèmes qui se rapportent à la connaissance,
sans en excepter la connaissance religieuse ; il présente la
chute comme l'origine du fini, afin que la religion puisse aussi
s'intéresser au principe de la chute morale immédiatement
rattachée à l'autre. Reste à savoir si la religion peut consentir
à ce qu'on fasse ainsi ses propres affaires sans avoir son mot
à dire. Passe encore s'il s'agissait des gnostiques ou de quelques

pères grecs Mais au point de vue protestant, la religion
n'a pas à s'expliquer sur la question de savoir comment le réel,
est sorti de l'absolu ; il lui suffit de reconnaître que le second
est cause du premier. Elle ne peut non plus se laisser imposer
l'idée de chute morale par cette méthode, de crainte de voir
s'y mêler quelque élément étranger. La question du péché et
de son origine est pour la religion un problème exclusivement
moral. La solution se rattache, il est vrai, à la question sur
l'origine des êtres en général, mais sans y être déjà impliquée.
Le point de vue religieux est arbitrairement ou trop étendu ou
trop rétréci. Et si la mission de la philosophie de la religion
l'appelle à déterminer, en tout premier lieu, la nature et le

point de vue spécial de la religion et de la philosophie avant de

songer à les réunir en leur assignant un objet commun, Schelling

ne s'en est pas acquitté. La religion est-elle remplacée
et supplantée, ou bien secourue, assistée par la philosophie de

la religion? C'est là ce qu'il est impossible de tirer au clair.
Mais, dira-t-on sans doute, ce sont là des objections empruntées

aux questions de forme et de méthode. Ce qui importe,
c'est le fond. Il est incontestable que le contenu de la

philosophie de Schelling a des intentions, un esprit religieux; aussi

s'est-il toujours montré plus favorable à la révélation; la chute,
l'expiation, l'incarnation que l'école de Kant repoussait, ont été

proclamées par Schelling. Bien loin de s'en scandaliser, il les

a tenues pour indispensables; il y a même vu les critères décisifs

d'une complète manifestation de Dieu dans le monde. C'est

là ce qu'il y a certainement de plus remarquable dans cette

spéculation et ce qui explique l'influence qu'elle a exercée.

On peut dire que Schelling a transformé la philosophie de la



122 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

religion en une dogmatique historico-métaphysique. Mais la

construction dogmatique eût-elle résisté aux attaques de la
critique, ce qui n'est pas le cas, on pourrait se demander si cette
restauration de la doctrine orthodoxe serait une compensation
suffisante pour remplacer une notion exacte de Dieu

Nul n'acceptera la pénible alternative d'avoir à choisir entre
Schelling et Kant ; mais s'il fallait absolument le faire, nous
n'hésiterions pas à nous prononcer pour ce dernier. C'est que
le criticisme sauvegarde l'essence morale et religieuse du
christianisme ; il laisse la porte ouverte à une transformation de la

dogmatique, tandis que chez Schelling l'idée chrélienne n'est

pas accusée dans son essence; il se borne à toucher à quelques
points culminants. Schelling débute par fixer les deux notions
nature et monde des idées, pour passer ensuite à Jésus-Christ.
Dès qu'il est arrivé aux grandes catégories indispensables de

fini et d'infini, il prononce la parole sacramentelle : « L'idée
fondamentale du christianisme est nécessairement celle de Dieu
devenu homme, Christ comme point culminant et terme du

monde païen.» — Mais non, l'idée de Dieu devenu homme
n'est pas l'idée première et primitive du christianisme. Et, en

fût-il ainsi, comme le prétendent les orthodoxes, vous ne seriez

pas encore près de vous entendre. Il faudrait en effet que cette
notion fût dérivée exclusivement d'une nécessité religieuse el

morale. Quant à l'idée de la domination de l'infini sur ie fini dont
les philosophes ont besoin, elle ne saurait être qu'un reffet
accessoire de l'idée religieuse pouvant servir à une explication
générale du monde et de son développement. Les catégories du
fini et de l'infini ne sauraient amener à Christ.

Du reste, Schelling ne nous cache pas que son philosophèine
de l'incarnation doit être entendu autrement que le dogme
ecclésiastique traditionnel. L'incarnation ne saurait en effet être

conçue empiriquement comme l'entendent les théologiens ; Dieu
n'a pas pris la nature humaine dans un moment déterminé de

la durée ; il s'agit ici d'une incarnation de toute éternité ; le fils
de Dieu, né de toute éternité du Père de toutes choses, n'est
autre que le monde fini, tel que Dieu l'a de tout temps
contemplé. Christ, comme individualité isolée, devient très com-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 123

préhensible, mais il n'en est pas moins celui chez qui Dieu est

devenu pour la première fois objectif; personne avant lui n'a
manifesté en même degré l'infini, et voilà pourquoi il était
absolument nécessaire de voir en Jésus un personnage symbolique
et de lui reconnaître une haute portée.

On le voit, l'idée biblique du logos est prise dansun sens beaucoup

plus étendu. La personne de Jésus-Christ, bien qu'il soit

possible d'en rendre parfaitement compte, n'en devient pas
moins l'organe d'un principe divin, ie révélateur de la divinité
comme personne ne l'a jamais été. Qui ne voit que l'expression
incarnation de Dieu est prise dans un sens équivoque? Elle
implique d'une part les plus hautes prétentions dogmatiques et de

l'autre elle n'est qu'un symbole. Circonstance des plus
fâcheuses, Jes orthodoxes et les critiques ont un droit égal de

tirer à eux cette formule spéculative. Ce fait a donné lieu aux
malentendus et aux divergences les plus graves.

Il en est de même de la réconciliation du fini par la naissance
de Dieu lui-même clans le fini. La religion chrétienne enseigne
la réconciliation de l'homme pécheur et la cessation d'une hostilité

survenue dans le temps; toutefois cette hostilité est provoquée

non par le fait même de l'existence du fini, mais par une
faute et par la liberté. Il est fort possible que la conception phi-
losophique générale ailété provoquée parla doctrine chrétienne:
mais ce n'est pas à dire qu'elle soit pour cela autorisée à

supplanter celle-ci et à se présenter elle-même comme l'expression
immédiate d'une vérité religieuse et morale. Schelling renonce
volontairement à appuyer ses assertions sur des déclarations

bibliques, celles-ci par contre ne doivent nullement faire règle.
Le lecteur se rappelle un mot qui a été beaucoup reproché à

Schelling. A l'entendre, l'idée chrétienne ne devrait pas être
cherchée dans ces livres « qui pour la valeur religieuse ne

peuvent être comparés, même de fort loin, à tant d'autres écrits

sacrés, anciens ou modernes, et particulièrement à ceux des In-
dous. ¦» Si nous en jugeons par cette déclaration, Schelling,
du moins à cette date, n'aurait eu aucune idée de ce qui constitue

la valeur religieuse d'un livre. Le protestantisme a beaucoup

d'obligations aux temps modernes qui ont su tirer tant



124 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

d'idées spéculatives de livres d'ailleurs si pauvres en contenu.
Ce même protestantisme doit également s'entendre dire, qu'il
est particulariste, ce qui doit signifier que le catholicisme aurait
fait la part plus belle à l'universalisme du christianisme. En

outre, la morale de l'Evangile n'aurait eu rien de particulièrement

remarquable ; il ne peut avoir sa raison d'être clans quelques

maximes morales.
En face de ces assertions, il suffit de demander, dans l'intérêt

du christianisme et du protestantisme, si l'Evangile a transformé

le monde au nom de l'incarnation de l'absolu etde l'infini,
engagé dans l'évolution devant aboutir au fini, ou bien peut-être
par la puissance inhérente aux doctrines de la repentance et de

la conversion? Car, enfin, c'est de son esprit et du but en vue
duquel elle a lieu que cette incarnation de l'absolu pour
devenir homme tire sa haute signification : elle ne saurait être
considérée du même œil que des idées du même genre clans le
sein des populations étrangères au christianisme. Les missionnaires

chrétiens dans l'Inde, nous dit Schelling, s'imaginent
annoncer quelque chose d'inouï aux naturels en leur disant

que Dieu est devenu homme en Christ, tandis que les Indous
leur répondent froidement que ce n'est là rien de bien
merveilleux, que le même phénomène se repète chez eux constamment.—

Mais il ne résulte nullement de ce fait que les missionnaires

aient moins bien compris leur propre religion que les

Indous. Car ce qui confère à l'incarnation de Christ son
caractère absolu, ce n'est nullement la circonstance que deux

natures différentes se sont réunies en sa personne; mais le fait

que les idées créatrices, de grâce divine et de conversion se

sont réalisées dans une individualité humaine.
C'est assez dire ce qui nous fait repousser cette spéculation-

Elle ne cesse de confondre le monde de la nature et celui de la
morale. Sans contredit les deux sphèrespeuvents'éclairer l'une
l'autre; elles offrent plus d'un terme de comparaison, mais il
n'en demeure pas moins certain qu'elles doivent être séparées,
si on ne veut nuire à la vérité morale de la religion.

Tout cela ne nous empêche pas de reconnaître la valeur de

la philosophie de Schelling, même pour la dogmatique. Il a



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 125

rendu surtout service en favorisant une intelligence plus approfondie

de l'histoire. Le service a été d'autant plus précieux que
l'ancienne théologie, privée d'un sens historique quelque peu
général, se renlermait dans un pragmatisme extérieur qui se

perdait, dans les premiers détails tombant sous la main. En dépit
des écarts auxquels il a donné lieu, l'universalisme historique
inauguré par Schelling demeure une vérité précieuse et vivante.
II contemple le monde et l'humanité dans leurs plus larges
proportions ; il explique leur marche, non pas au moyen de

l'enchaînement empirique des circonstances, mais au moyen des

rapports entre les grandes puissances qui les déterminent. La

nature et l'esprit se partagent cette domination. La première
apparition est la religion de la nature. Elle ne peut admettre
l'élémenté levé et intellectuel que sous forme symbolique et
mystérieuse; la seconde, au contraire, relègue la nature à l'arrière
plan ; elle est complètement morale et enseigne à connaître
Dieu dans l'histoire. Christ se trouve placé entre deux mondes;
il inaugure le règne de l'activité morale et vraiment divine. On

ne peut comprendre ni les rapports des religions entreelles,ni
les époques de l'histoire sans être préalablement venu à Christ,
auquel aboutit tout le monde antique; et on nepeutcomprendre
Jésus-Christ sans reconnaître en lui un fait révélateur.
Rappelons-nous bien que Kant avait présenté la révélation comme
une possibilité qui ne pouvait être contestée au point de vue de

la raison pure ; la théologie devait en faire usage dans un
esprit rationnel et moral, et plusieurs d'entre les plus faibles
kantiens avaient préféré renoncer à Christ pour échapper par là à

plusieurs doctrines difficiles. Schelling a coupé court à toutes
les abstractions en faisant appel à une vérité de fait qui ne

pouvait être contestée. Il n'était plus nécessaire de s'en tenir
dans ces matières à la simple catégorie de la possibilité, alors

que la philosophie elle-même, acceptant l'ensemble des faits

chrétiens, avait déclaré que sans Jésus-Christ l'humanité ne
pouvait former un tout.

Les différences entre le naturel et le surnaturel ne sont pas
accusées par Schelling; la force de l'idée anime les faits et les

élève par cela même au-dessus du cours ordinaire du monde.



120 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

D'autre part l'idée oblige à s'élever plus haut que la réalité
empirique, pour aller vivre dans ce qui ne nous a été conservé

que sous forme légendaire.
Les controverses sur l'élément mythique suivirent leur cours

en théologie. Mais ces études ne 'pouvaient gagner en importance

que s'il était reconnu qu'il ne s'agissait pas de savoir si.

un fait s'était passé ou non, car le mythe est ou l'écho ou
l'annonce anticipée d'une vérité historique. Schelling a plus que
personne contribué à faire prévaloir ce point de vue. A cela se

rattache son interprétation plus profonde, beaucoup trop pro_
fonde même, des antiques mythologies. Nous n'avons à lui
emprunter aucun principe théologique déterminé ; nous nous
bornons à le désigner comme le représentant d'une conception de

l'histoire de laquelle la théologie avait passablement à

apprendre.

Schelling, dans son second système, nous a donné non pas
le complément de son ancien point de vue, mais sa caricature
et son exagération. Nous voulons parler de sa construction phi-
[osophico-historique de la révélation. Ceux qui s'occupent des

religions antérieures au christianisme lui auront plus d'obligation

pour l'art avec lequel il cherche à ramener à une loi unique

tous les phénomènes de l'antique mythologie, que les
théologiens pour sa tentative d'expliquer le royaume de Dieu. Le
souffle de gnosticisme qu'on remarquait clans le premier système
a tout envahi dans le second : les phénomènes du monde entier
deviennent une histoire divino-humaine qui se poursuit jusque
dans le monde à venir. Seulement les hardies combinaisons des

premiers ouvrages de Schelling, qui rappelaient l'éclair du génie,
ont été remplacées par une perspicacité ergoteuse sans cesse

occupée à tout construire. Tout le drame du monde se déroule
entre des événements qui se passent très haut ou très bas; mais

nos régions terrestres, dans lesquelles nous vivons, et qui
constituent la sphère humaine et religieuse, sont d'un vide
désespérant: on ne nous place pas en contact avec les forces vives
qui animent le christianisme. Si cette philosophie-là nous était
transmise depuis les premiers siècles de l'Eglise, nous mettrions
beaucoup d'ardeur à l'étudier; nous admirerions et son archi-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 1 '21

tectonique et son esprit pur comme nous faisons pour les

systèmes de Valentin et de Basilides. Dans notre siècle l'impression

est mélangée: cette philosophie nous produit l'effet d'être
un débris de cette mov/jict -ou yjinMo et toutefois elle porte tous
les caractères d'une science moderne.

Schelling n'a pas laissé échapper l'occasion d'exprimer son

peu d'estime de ces docteurs qui, réduisant tout leur savoir à

la philologie et à l'exégèse, transforment la théologie en une
science purement prolane. En rejetant le kantisme, il rompit
avec les théologiens vulgaires qui se rattachaient à lui, et, sans
former une école théologique, il exerça de l'influence sur quelques

hommes qui, différant des premiers, voulaient restaurer les

formules de l'ancienne dogmatique. Nous arrivons à un moment
où la théologie régnante est agitée par l'invasion d'éléments

nouveaux. La réaction cjui commence s'accuse de deux
manières: on part de la religion et de la piété pour rajeunir la

théologie, ou bien, prenant son point d'appui dans une idée et
clans une science absolues, on prétend arriver à une théologie
supérieure. Daub, professeur à Heidelberg, fut le représentant
de cette tendance. Mais il se tint trop à l'écart des solutions
théologiques qu'il critiquait tout en se gardant bien d'en

proposer de nouvelles. Aussi n'exerça-t-il que fort peu d'influence.
Il suivit d'assez près Schelling dans ses évolutions diverses.
Schwarz (Frédéric-Henri-Christian), collègue du précédent, fut
aussi influencé par Schelling, mais il se borna à établir qu'il
ne saurait y avoir de vraie culture en dehors du christianisme.
Ses travaux dogmatiques proprement dits sont sans importance
Tels sont les dogmaticiens de l'époque de Kantet de Schelling.
Les premiers sont plus nombreux, plus connus, plus populaires.
Ceux qui relèvent de Schelling, moins nombreux ou isolés,

protestent avec un certain dédain contre l'esprit de l'époque.
Les deux écoles forment un chaînon important du développement

historique. L'école de Kant a plus l'ait pour l'avancement
des études théologiques, parce qu'elle n'a jamais abandonné

l'instrument de la critique. Pour ce qui est de la méthode, les

ileux écoles rentrent dans le rationalisme, car elles présentent,
conformément aux principes scientifiques, le contenu religieux



)28 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER

comme rationnel, même lorsqu'il contient des éléments
surnaturels. Ce que Schelling répudie du rationalisme vulgaire, ce

n'est pas le principe rationnel, mais l'empirisme terre à terre et
le manque d'intelligence pour les idées renfermées dans les

dogmes. Daub, de son côté, s'éleva contre le procédé critique
qui ne permettait pas d'appliquer convenablement la raison
à l'absolu. On se divise donc, tout en professant le même principe

rationnel. Le rationalisme théologique trouvait la condamnation

de toute philosophie dans le fait que, ne pouvant jamais
arriver à un résultat définitif, elle se voyait condamnée à

détruire de ses propres mains les orgueilleux systèmes qu'elle
avait construits. Mais il ne pouvait pas se vanter d'avoir lui-
même placé les doctrines chrétiennes à l'abri de ces changements

qui atteignent toutes les choses humaines. Il ne pouvait
être prouvé que leur principe dût nécessairement conduire à

des résultats définitifs, de sorte qu'il n'existait point de
catéchisme rationnel que le rationalisme scientifique ou vulgaire
pût présenter comme sa dernière expression.

Les rapports de ces deux dogmatiques philosophiques entre
elles sont très importants. Les kantiens font prédominer le

point de vue moral, sans s'attacher à comprendre historiquement

le christianisme; l'école spéculative fait du dogmatisme,
mais aux dépens des intérêts moraux et pratiques. Les docteurs
de la première tendance courent le danger de tout réduire à

des lieux communs de nature morale pour aboutir à des
généralités sans base historique. Les représentants delà seconde
tendance s'en prennent au contraire aux éléments particuliers et

spécifiques du christianisme; ils attaquent la révélation comme
fait absolu. Le cri de ralliement des premiers est Dieu el
l'immortalité; les seconds ont pour mot d'ordre l'incarnation
de Dieu, la révélation, la trinile. La doctrine spéculative
prétend rectifier le point de vue critique, mais elle ne s'en
distingue que pour s'éloigner encore plus du christianisme en
offrant de graves lacunes. Plus que jamais on a le droit de

poser cette question: N'y a-t-il donc rien entre les exagérations
dexes deux tendances qui vont trop loin ou pas assez loin? N'y
n-t-il pas une vraie position intermédiaire entre les abstractions



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 12V

des premiers dépourvues de toute base historique et l'absolutisme

hj^torico-dogmatique des seconds Ne pourrait-on pas,
tout en se rattachant à la première école critique, présenter les

vérités religieuses générales de manière à tenir compte de

l'élément spécifiquement chrétien? Mais l'histoire a répondu à

cette question. La théologie, ne se livrant complètement ni a

l'une ni à l'autre de ces deux tendances, se mit elle-même en
état de se frayer la voie que nous avons indiquée, et de la

suivre.

111

Schleiermacher et son époque.

Si on en croyait D. Strauss, il n'y aurait pas, depuis l'invasion
des barbares, de plus beau siècle que le XVIII" siècle, qui prendrait

rang d'abord après le XVIe. Après la rechute et la stagnation

du XVIIe siècle, le XVIIIe aurait vigoureusemenl repris l'œuvre

du XVIe et l'aurait presque menée à bonne fin. A la

réformation aurait succédé l'âge des lumières; la foi aurait cédé le

pas à la pensée et à la conscience : au lieu de chrétiens nous
aurions des hommes; les sujets auraient fait place aux citoyens.
Le XIXe siècle est entré dans ce bel héritage, mais il aurait été

difficile de se montrer plus ingrat qu'il ne l'a fait à l'égard du

légataire. Le dédain du XVIIIe siècle a été à la mode presque
jusque vers le milieu du nôtre.

Les deux siècles ne peuvent décidément pas être mis en

opposition de cette façon-là. Il est inexact que le XVIIIe siècle ait
renié la foi, plus faux encore que le XVIe siècle ail renoncé à In

science et à la conscience. Le XIX» siècle ne mérite nullement le

reproche d'ingratitude pour ne pas avoir accepté sans contrôle
toutes les idées du XVIII- comme autant de fruits mûrs dont il
n'y avait plus qu'à jouir.

Il n'en demeure pas moins certain qu'il est plus difficile de

caractériser notre époque que celles qui l'ont précédée. Loin
d'être plus pauvre que le XVIIIe siècle, le nôtre est au contraire

C. 11. 1871. «


	La dogmatique des école philosophiques

