
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

PHILOSOPHIE

SÉBASTIEN TURBIGLIO. —EMPIRE DE LA LOGIQUE. ESSAI D'UN

NOUVEAU SYSTÈME DE PHILOSOPHIE '.

Ce nouvel ouvrage du jeune professeur de Turin, est son premier
travail de philosophie positive. Il est dédié à la mémoire de H. Ritter

et à l'ami intime du savant défunt, M. Hermann Lotze. Il
contient, l'exposition du système philosophique de l'auteur. Le
programme en est large, aussi large que la science elle-même: «

Comprendre l'univers et en donner une explication raisonnée et raisonnable

; » — les problèmes en sont nombreux et importants : « La
nature et l'humanité; l'homme et Dion; le créé et l'incréé ; le réel
et l'idéal ; le temporaire et l'éternel ; le simple et le composé ; le un

et le multiple;» — le but en est louable: « Concilier les systèmes

opposés, et préparer l'unité de la science. »

La profondeur du sujet, la nouveauté du point de vue, la condensation

du style et la manière dont l'ouvrage, quoique peu volumineux,
est composé, sans chapitres, sans paragraphes, d'un seul jet, tout
cela en rend une analyse assez difficile. L'auteur nous pardonnera
donc si nous introduisons dans son œuvre quelques divisions qui
faciliteront notre tâche et serviront de points de repère à nos
lecteurs.

L'ouvrage se divise naturellement en deux grandes parties, dont
la première traite de la méthode et la seconde contient le système

proprement dit, au moins flans ses principaux linéaments. Chacune
d'elles examine trois problèmes.

I. La méthode.

lre question: Quel est le fondement des vérités nécessaires de la
science Les idées innées ou autre chose

' Le Compte-Rendu a déjà publié l'analyse des œuvres historiques de M.

Turbiglio sur le cartésianisme et le sensualisme. Voir 1868, pag. 646-649.



PHILOSOPHIE. 171

L'auteur donne deux réponses, l'une méthodique, l'autre par
analogie.

A) Réponse méthodique. — Il faut distinguer entre la connaissance
•et la science. La source de nos connaissances est l'induction ; le fac'
teur de la science est la déduction. La connaissance est impossible
sans induction ; la science sans déduction n'existe pas. Hors de
l'induction et de la déduction il n'y a ni pensée ni raison ni science-

De plus l'induction tend et mène à la déduction, et celle-ci est

impossible sans celle-là. L'âme déduit pour avoir induit, elle induit
pour avoir senti; elle part du simple pour arriver au composé, du

particulier pour arriver au général. Or, l'induction elle-même
repose sur le sentiment ou la sensation et sur l'expérience, en d'autres
termes sur l'expérience interne et externe. La méthode est donc
complexe : elle résulte de ces trois termes: expérience, induction, déduc

tion. Le fondement des vérités nécessaires de la science doit reposer
sur cette méthode, c'est cette méthode elle-même. Ce ne sont pas les
idées innées, ce n'est pas la sensation seule, c'est une foi, que l'auteur
appelle la loi logique, qui domine la science et l'univers entier.

B) Réponse par analogie. — A chaque œuvre correspond une idée

qui en est le germe, le principe. L'idée engendre le fait. La loi qui
préside à toutes les créations est la loi de la génération. Il en est

ainsi des œuvres de Dieu comme des œuvres de l'homme. De plus il
existe entre les idées elles-mêmes un lien organique, qui seul
explique leur unité et leur variété. Comme au-dessus de la matière il
y a l'idée qui en est le germe, ainsi au-dessus de toutes les idées i!

y a une première idée qui est le germe de toutes les autres et qui
crée entre elle et tout ce qui existe un lien de causalité. Cette idée

première est l'essence même de Dieu. Toutes les idées divines ne sont
peut-être pas réalisées, mais il n'en est point qui ne soit réalisable
car elles sont liées entr'elles. Toutes les possibilités éternelles ne sont
pas intelligibles, car Dieu, l'infini, est incompréhensible à la raison,
mais elles peuvent être pressenties, car Dieu est la raison suprême.
La nécessité logique est donc la loi qui gouverne l'intelligence divine,
en même temps qu'elle gouverne l'intelligence humaine et par là le
monde entier.

2° question. — Relativement à la connaissance du non-moi, acqué"
rons-nous les idées des choses par la connaissance des choses, ou la
connaissance des choses par la contemplation des idées Voyons-nous les

idées en Dieu, ou sont-elles innées dans notre intelligence Sont-elles



172 BULLETIN.

innées ou acquises Sont-elles acquises par expérience ou par voie

surnaturelle

Elles ne sont pas innées, car il est impossible de passer de l'idée
d'une espèce créée à celle d'une autre espèce, de déduire toutes les-

espèces de l'idée mère et de former ainsi la science de la nature.
Donc les idées sont acquises. Elles ne s'acquièrent pas par voie

surnaturelle, car la communication de l'intelligence avec Dieu est ou
nécessaire ou libre. Si elle était nécessaire l'homme comprendrait
l'infini, Dieu et tout, ce qui n'est pas. Si elle est libre, ce ne peut être

que par la révélation ; or la révélation est morale et se passe des

sciences naturelles. Donc les idées sont acquises par l'expérience
naturelle, au moyen des sens, ce qui s'accorde avec la première thèse,

qu'elles sont le fruit de l'induction.
Par l'expérience on s'élève du particulier au général, aux idées

mères et aux lois fondamentales, et cela par une nécessité continue,
car l'expérience vit éternellemeut. Ici encore la loi qui préside au
développement des choses créées est celle de la génération. Tout
devient, dans l'ordre des faits comme dans celui des idées. Trouver la

raison de cet éternel devenir est le but de la philosophie. La génération

est le grand problème de la science. L'unité et la variété de

l'univers ne peuvent s'expliquer que par un lien cosmique et ce lien
est la vertu génératrice qui réside dans les choses. Cette force qui se

manifeste en mille manières suppose urie force supérieure qui est Dieu
même. Tous les mondes possibles n'ont probablement pas été créés

encore, mais ils sont possibles. Nous ne connnaissons pas même notre

cosmologie, mais quand l'expérience nous aura livré tous les

secrets de la nature, nous pourrons former la science. La nécessité

logique préside donc à notre connaissance du monde.

3e question. — En ce qui concerne le moi, qu'est-ce que l'homme peut
connaître de lui-même Et comment se connaîtra-l-il

L'animal sent, l'homme induit, le penseur déduit. La pensée est
la conscience de l'idée. Ici commence le monde spirituel. Or la
conscience spirituelle n'aurait pas lieu s'il n'existait pas une substance

spirituelle. Cette substance c'est l'âme. Pour se connaître, l'homme
doit connaître son âme ; pour connaître celle-ci il faut en trouver
l'idée mère, et, pour trouver cette idée, l'auteur examine successivement

les trois questions de la spiritualité, de la simplicité et de
l'immortalité de l'âme. Il veut prouver que l'âme est spirituelle, simple et
immortelle, au moyen de l'argument de la loi universelle de la
génération.



PHILOSOPHIE. 173

La vertu génératrice par laquelle tout s'engendre, tout devient,
soit dans la domaine des choses soit dans celui des idées, est elle-
même soumise à la loi du progrès, ce qui donne lieu à une ascension

du minimum au maximum de l'existence. Cette vertu a donc produit
d'abord les substances inertes, puis les substances à vie sensitive,
enfin les substances à vie rationnelle. L'âme est la substance

spirituelle, le produit supérieur de la vertu génératrice, le maximum
de vie. Or, cette vertu en produisant l'âme s'individualise, se fixe,
se substantialise et devient une vraie substance. Les corps ne sont

l>as de vraies substances; ce ne sont que des apparences. Ils deviennent

et meurent. Est vraie substance ce qui n'engendre plus d'autres
substances, mais engendre des idées ; telle est l'âme. Devenir
substance et devenir intelligence, c'est tout un. L'âme est un microcosme
idéal. De là découle l'existence du monde moral. L'âme est le fruit
d'une idée divine et le siège des idées humaines. Elle est donc
spirituelle, simple et immortelle.

Cela étant donné, quelle est l'idée mère de l'âme? C'est l'idée d'elle-
même, c'est sa propre conscience. Comme il y a en Dieu l'idée
fondamentale de lui-même, ainsi il y a dans l'âme l'idée mère d'elle-
même ; seulement en Dieu il y a intuition complète et universelle de

lui-même, de nous et de tout, tandis qu'en nous il ne peut y avoir
qu'induction et induction partielle et imparfaite. Ce qui en Dieu est
idée réelle n'est chez nous qu'idée potentielle. Cette idée de l'âme
potentiellement innée devient acquise ou réfléchie par la réflexion et

l'expérience.
L'âme se sent d'abord, puis se connaît, et cette connaissance peut

s'étendre et devenir même absolue, moyennant l'expérience universelle.

Alors se forme la science de l'âme qui comprend la psychologie

et la philosophie de l'histoire. Or le développement de toutes les idées

contenues dans l'idée générale de l'âme, comme de toutes les
potentialités contenues dans la substance de l'âme elle-même, ne peut
s'opérer que par la loi de la génération des idées, c'est-à-dire par la
loi logique, qui préside ainsi à notre connaissance de nous-mêmes.

Conclusion : La question, s'il y a des idées innées, est très simple,
si par là l'on entend des idées acquises par l'expérience interne. La
question, si les idées générales sont des abstractions ou des réalités,
doit se formuler ainsi : Les idées générales sont-elles vraies? car si elles

sont vraies, elles sont des réalités. Or, elles sont vraies quand elles

sont le fruit d'une induction exacte. Enfin à la question : Quel est le

fondement de la science? Il faut répondre: La science est le fruit de



174 bulletin.
la connaissance, et la connaissance est le résultat de l'expérience.
La méthode doit donc embrasser ces trois éléments, dont l'union
constitue la logique '.

IL Le système.

1er problème. Quels sont les rapports de l'idée avec le fait, de

l'intelligence avec la volonté

L'auteur examine ici la question de la liberté.

Il y a entre l'idée et le tait, entre l'intelligence et la volonté, une
corrélation parfaite. Les idées ne sont pas la cause des faits, mais
elles en sont le type, le modèle. L'âme, cause efficiente des idées,
est aussi la cause des faits. Sur le terrain de l'âme l'intelligence est
unie à la volonté; penser c'est vouloir. Quant à leurs rapports
réciproques, l'intelligence non-seulement se distingue de la volonté,
mais elle la domine, elle en est la cause efficiente. La volonté naît
¦ ione de l'intelligence.

Ici se présente une objection relative à la liberté de Dieu: « Si
être et comprendre c'est vouloir, il y a en Dieu une volonté esclave ;

Dieu est soumis à la nécessité ; donc le monde est éternel. » L'auteur
répond : « En Dieu, créer c'est vouloir, mais vouloir n'est pas
nécessairement créer, car en Dieu il n'y a pas de potentialité, il y a éternelle

intuition ; donc Dieu ne devient pas et il peut vouloir sans

créer. La création est donc une volonté accidentelle de Dieu, en

d'autres termes, Dieu est libre. » Le panthéisme est donc absurde,

car si on l'admet il faut admettre un monde immuable et un homme
éternel et parfait, ce qui est une double absurdité.

Quant à la liberté humaine on peut la considérer sous deux

aspects : 1° comme la faculté de faire ce qui plaît, et 2° comme la
faculté de faire ce qu'on doit. Dans le premier cas les actes de la
volonté sont contingents; dans le second ils sont moraux. Dieu est libre
clans les deux sens et l'homme aussi ; mais tandis que Dieu fait
toujours le bien, l'homme peut faire le mal* parce que l'homme est

faillible et Dieu infaillible.

1 C'est sur ces principes de méthode que l'auteur s'appuie pour justifier son

procédé historique qui consiste à distinguer entre la philosophie et les systèmes

philosophiques, à abandonner l'histoire traditionnelle et à faire l'histoire critique
de la philosophie, laquelle cherche à saisir la pensée des auteurs, comme
M. Turbiglio l'a essayé pour Descartes et Locke.



PHILOSOPHIE. 175

2e problème. Quels sont les rapports entre l'erreur et le péché

Ceci est au fond la question du mal. La corrélation entre l'idée et
e fait, entre l'intelligence et la volonté, produit une corrélation

équivalente entre l'erreur et le péché. L'erreur entraîne le mal ; l'immoralité

est une conséquence de l'ignorance; la vertu est un exercice
de logique. Il y a dans l'intelligence humaine non-seulement la
possibilité mais la nécessité de l'erreur, partant la néces^té du mal. Cette
nécessité provient de ce que l'homme est fini. S'il ne pouvait ni se

tromper ni pécher il serait infini, il serait Dieu. Tout se réduit donc
à prouver la possibilité ou la nécessité de l'erreur. Dieu ne peut pas
pécher parce qu'il ne peut pas se tromper; l'homme pèche parce
qu'il se trompe. La perfection consiste à soumettre la volonté à la
raison. La liberté de la volonté consiste dans le gouvernement de la
loi logique. Mais malheureusement la logique n'exerce pas tout son

empire sur l'homme. La raison humaine est contingente ; l'erreur et

le mal sont donc possibles, nécessaires.

3e problème. Quelle application peut-on faire de ces principes à la

pratique, et particulièrement dans les domaines du vrai, du bon el du

beau

Qu'est-ce que le vrai? Le vrai en soi c'est le rationnel, le logique.
Le vrai en Dieu c'est la conscience de soi, c'est Dieu lui-même qui
voit tout par intuition. Le vrai clans les intelligences supérieures ce

sont les idées générales qui sont toujours vraies, parce qu'elles sont
le fruit d'une intuition et d'une déduction sûres. Le vrai dans l'homme
c'est ce qui est légitimement induit et légitimement déduit. Nous

avons vu que Dieu ne peut errer parce qu'il voit par une intuition
infinie comme lui, et que l'homme peut errer parce qu'il est fini,
qu'il existe potentiellement, qu'il est soumis au progrès, qu'il doit
acquérir et devenir. Mais si l'individu se trompe, l'humanité ne peut
se tromper. Dans la déduction les faibles se trompent, mais les

intelligences fortes redressent leurs erreurs ; clans l'induction au contraire
les forts se trompent souvent, et les faibles les corrigent par le bon

sens. Cette variété des intelligences dépend des degrés de conscience,
des sentiments, des passions et des actions. Mais si l'individu peut
errer, l'intelligence en soi n'erre jamais. L'erreur possible dans la
personne est impossible clans l'espèce. Celle-ci est soumise à un
progrès continu, et ce progrès lui-même est soumis à la logique qui est

la loi universelle du monde. Quand par suite de ce progrès toutes les

potentialités de l'âme seront actualisées, qu'elle connaîtra toutes les

idées générales et l'idée suprême, qu'elle verra tout par intuition,



176 BULLETIN.

alors la science da moi, qui comprend la psychologie et la philosophie

de l'histoire, existera réellement.
Qu'est-ce que le bon C'est aussi le rationnel. Comme le fait

dépend de l'idée et la volonté de l'intelligence, ainsi le bon découle
du vrai. Nous avons vu que l'individu peut pécher, mais il n'en est

pas de même de l'humanité, qui est soumise au progrès dans le bien

comme dans le vrai jusqu'à ce qu'elle arrive à la perfection de la
civilisation.

Qu'est-ce que le beau C'est encore le rationnel, car la loi de la
raison et de la volonté est aussi celle de l'imagination. L'individu
peut être laid; l'humanité est toujours belle. Ici aussi elle est
gouvernée par la loi du progrès, qui n'est autre chose que la logique.

Mais quelle est la substance de cette loi logique? L'auteur i'a dit
au commencement: c'est la génération universelle. Tout s'engendre,
tout devient, tout progresse. Dans les trois domaines de la pensée, de

la volonté et de l'imaginatiton, le vrai, le bon, le beau, c'est ce qui
représente un principe réel de génération. L'erreur, le mal et la
laideur n'existent pas réellement, ce sont des accidents individuels et
temporaires. Le monde est gouverné par la loi de la génération
logique. L'empire de la logique est donc universel.

Le monde part de Dieu et aboutit à Dieu. Il existe en germe palla

vertu créatrice de Dieu et se développe graduellement en
produisant tous les organismes et enfin l'organisme humain. Ici la vertu
génératrice se substantialise dans l'âme qui devient immortelle. Alors
commence le monde intellectuel qui, à son tour, par l'induction et la

déduction, se développe dans tous les domaines de la pensée, de la
volonté et de l'imagination jusqu'à ce qu'elle arrive à l'intuition
parfaite. Alors la science est formée et l'âme est unie à Dieu. La raison
et la loi de cette incessante génération, de cet éternel devenir, c'est

la logique. « La logique gouverne le créé et l'incréé, le temporaire et

l'éternel, le réel et le possible, la matière et l'esprit, l'intelligence et
la volonté, l'individu, les nations et l'humanité. On élimine les
systèmes partiels, l'idéalisme et le réalisme, le panthéisme et le sensualisme,

le matérialisme et le spiritualisme; on évite les écueils de

chacun de ces systèmes, et par des voies naturelles on conduit la raison

saine et sauve jusqu'au port où elle trouve le calme et le repos. »

Oscar Cocorda.


	Philosophie

