
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Le protestantisme comme principe politique

Autor: Valenton, J.J.P. / Chantepie de la Saussaye

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROTESTANTISME

COMME PRINCIPE POLITIQUE
PAR

LE Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE,

pasteur de l'Eglise réformée à Rotterdam *.

Le travail dont nous venons d'écrire le titre est une conférence

faite par M. de la Saussaye, au commencement de l'année
1871. Il traite d'une manière qui lui est propre la question des

rapports de l'église et de l'état, question qui, à l'heure qu'il
est, occupe partout les esprits.

L'auteur commence par fixer l'attention sur un poème épique
en dix chants, de Hamerling, poète autrichien remarquable par
l'actualité de sa pensée, non moins que par son immense talent.
Nous ne voulons pas suivre M. Chantepie dans l'exposition des

péripéties de ce poème, intitulé « Le Roi de Sion », qui du

reste mérite d'être connu dans toute sa richesse et toutes ses

beautés. Indiquons seulement dans quel but l'auteur l'a cité.
Ce poème a pour sujet les troubles des anabaptistes, à Munster,
en l'an 1535, et possède, comme toute vraie poésie, un caractère

prophétique. Quel est ce caractère, ou plutôt qu'est-ce qui
fait des troubles de Munster, tels que le poète les dépeint, un

exemple effrayant en même temps qu'instructif pour notre

temps Nous y voyons la lutte de deux puissances, l'une que

1 Het Protestantisme als politick beginsel, eene voorlezing door Dr D. Chante-
pie, de la Saussaye. Rotterdam, 1871. 1 vol. in-8° de 90 pages.



658 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

nous pouvons appeler la puissance révolutionnaire, dans l'armée
de Sion à Munster ; l'autre la puissance conservatrice, représentée

par l'armée de l'évêque. La réformation est partagée entre
ces deux puissances; la plupart des Sionites sont sortis du milieu
d'elle, mais les vrais luthériens se trouventj dans l'armée de

l'évêque. Or voici la question qui se pose : la réformation gar-
dera-t-elle cette attitude vacillante, ou pourra-t- elle se constituer

en puissance indépendante? Tel est le sujet de la
conférence. M. de la Saussaye parle d'abord du principe conservateur
qui au commencement a triomphé dans la réformation, ensuite
de la démolition de ce principe par la révolution, enfin du vrai
principe protestant, base solide de la société moderne. Nous
tâcherons de le suivre dans l'exposition de ses idées.

I

Le soulèvement de Munster, commencé d'une manière si

glorieuse, terminé d'une manière si honteuse, pouvait être

réprimé par la force, parce qu'il portait le germe de la
dissolution, et aboutissait à la volupté et à la licence. Cette répression

même a été le salut de la réformation. On sait qu'une
dizaine d'années plus tôt, Luther, au risque d'être considéré
lui-même comme apostat, s'était déjà déclaré contre le
fanatisme des prophètes de Zwickau, et que, les troubles en

Allemagne allant en croissant, le réformateur qui, au commencement

avait été l'homme du peuple, et qui plus que Mélanchthon
avait su apprécier ses plaintes, s'était rangé dans la guerre des

paysans toujours plus du côté de l'autorité, et avait parlé des

insurgés avides de rapine et de sang comme de chiens enragés

qu'il fallait assommer à coups de bâtons.
Ce retour vers la loi et l'ordre, vers l'église et la doctrine,

vers la parole extérieure après la parole intérieure, était-il un

pas en arrière ou en avant dans l'œuvre de la réformation Il
est facile de répondre à cette question, si l'on ne regarde que
la question sociale de ces temps-là. Les horreurs de la guerre
des paysans et des anabaptistes nous apprennent ce cjui serait



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 659

advenu de l'Europe, de la chrétienté, si des troubles, comme
ceux de Munster, s'étaient généralisés, etsi, sur les ruines de

l'église et de l'empire, une Sion s'était établie, qui eût sanctifié
le meurtre et lâché la bride à toutes les passions, à toutes les

cupidités. On peut donc considérer comme un fait providentiel
que l'esprit fanatique ait été réprimé sans que pour cela on
soit retourné à l'église dominante et au saint empire romain.

Que les ennemis de la réformation l'accusent d'ambiguité, et
la nomment une révolution inconséquente et tronquée, nous
regardons ce jugement non pas comme une condamnation,
mais comme un hommage rendu — nous ne disons pas à l'œuvre
des hommes, car l'histoire n'est pas faite par les hommes —
mais à celui qui est le Roi des siècles, à sa clémence et à sa

miséricorde. Mais en affirmant ainsi de quelques événements

qu'ils ont été bénis pour l'humanité, s'ensuit-il que nous
puissions admettre quelque part un point d'arrêt, et dire de telle
ou telle période : voici le royaume de Dieu établi ; ce qui s'en

éloigne, soit en arrière, soit en avant, est un recul et l'œuvre
de Satan? Si nous reconnaissons les avantages delà période de

stabilité dans laquelle la réformation est entrée après les
premiers mouvements révolutionnaires, s'ensuit-il que nous
puissions regarder ces avantages comme un accroissement de force

intérieure, comme un développement pur et paisible de l'idée

qui est à sa base N'y a-t-il rien de vrai dans le reproche fait
à la reformation de manquer de décision et d'être une révolution

tronquée? Passons sur l'intention dédaigneuse qui perce
d'ordinaire dans ce reproche; mais l'accusation elle-même doit
être examinée. Jetons donc un regard sur celui qui est le héros,

l'initiateur, et par cela même le type de la réformation.
Nous ne saurions nier qu'il ne se soit opéré en Luther une

métamorphose que nous ne voulons pas mettre à sa charge, ni

attribuer au caprice, à l'humeur, à la passion, à la légèreté,
mais qui, pour marquer en lui la naissance d'une phase

nouvelle, n'en est pas moins réelle. Est-ce le même homme qui, à

Worms, désobéissant à l'empereur et au pape, prononce la

parole prophétique : « Me voici, je ne puis autrement, que Dieu

me soit en aide, » et pose ainsi la puissance de la conscience



660 Dv CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

individuelle, et qui plus tard repousse la main fraternelle de

Zwingli, parce que celui-ci explique autrement le mystère du
sacrement Est-ce le même homme qui témoigne de la
puissance de la parole intérieure et se maintient libre vis-à-vis des

saintes Ecritures, et qui plus tard rejette la parole intérieure
comme un fanatisme effréné? Est-ce le même homme qui prêche

la justification par la foi, et qui plus tard attribue au sacrement

une vertu spirituelle même pour des incrédules9 Est-ce
le même homme qui, dans des paroles enflammées, signifie à

la noblesse chrétienne de la nation allemande ses obligations
envers le peuple chrétien, et qui plus tard reconnaît l'état chrétien

et le droit de l'autorité jusqu'aux limites de l'absolutisme,
croit que le millenium est venu avec l'état chrétien, rejette
l'apocalypse de saint Jean comme un livre plein de fables

juives, et refuse le droit d'existence dans l'état chrétien aux Juifs,

qu'il aimait auparavant comme des compatriotes du Seigneur
Sans doute c'est le même homme, le même non-seulement
dans l'ardeur de son esprit, la simplicité enfantine de son

cœur, l'énergie intrépide et l'activité infatigable, mais aussi

clans les éléments essentiels de son être. Ce sont deux moments
de sa vie directement opposés l'un à l'autre, c'est le principe
chrétien de la liberté, et le principe chrétien de l'autorité, qui
prétendent en lui tour à tour à la primauté. Ce n'est pas qu'avec
une diplomatie qui lui était entièrement inconnue, il donnât

l'importance, tantôt à l'un, tantôt à l'autre, selon les besoins
du moment. Non, il était tout entier en tout ce qu'il faisait, et,
ne pensant nullement qu'il pût être en contradiction avec lui-
même, il ne se préoccupait pas des conséquences. Seulement
la dernière période de sa vie est devenue décisive par
l'influence qu'il a exercée sur ses compatriotes et sur la postérité.

La lutte entre la lettre et l'esprit, entre la parole extérieure
et la parole intérieure, est devenue le signe fatal de la
réformation, qui se nomme du nom de Luther. Ah! qu'elle était
déchue de sa hauteur primitive, lorsque Mélanchthon était traité
d'hérésiarque, lorsque le calvinisme était persécuté et damné

comme pire que le catholicisme, lorsque la Formule de
Concorde muselait le libre examen et toutes les études humanistes



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE 661

et philosophiques, lorsque la paix d'Augsbourg était conclue
entre les princes catholiques et les princes luthériens, à

l'exclusion de la confession réformée Ne dirait-on pas l'armée de

l'évêque, composée de troupes luthériennes et papales,
combattant pour détruire l'armée de Sion?

Sans doute, nous autres Hollandais, nous pouvons nous
réjouir, du moins en partie, de notre exclusion de la paix d'Augsbourg

; sans cette exclusion point d'église hollandaise, des

martyrs, point de guerre glorieuse de quatre-vingts ans, point
d'Union d'Utrecht, point d'état indépendant des Pays-Bas, point
de duc d'Albe, mais aussi point de Guillaume d'Orange. Sans

elle l'église réformée hollandaise qui, pendant deux siècles, a

été le centre de la foi et de la science, ne se serait pas établie
sur ces bases si simples, si spirituelles, si libérales, posées dans

l'année de persécution 1568.

Mais quand nous considérons la puissance politique de la
réformation luthérienne en Allemagne et en Scandinavie,
l'œuvre de la réformation allemande nous apparaît, sinon dans

son principe qui est immortel, du moins dans sa forme
extérieure, comme un bâtiment qui n'est pas achevé, qui, au lieu
d'avoir été fondé sur le sol de l'esprit, l'a été sur des murs qui
s'affaissent, et qui partant doit s'écrouler tôt ou tard.

L'histoire de l'église luthérienne en Allemagne nous le prouve.
Quels y sont les rapports de l'église et de l'état? Contrairement

à l'assertion ultramontaine que le protestantisme a affaibli le

principe de l'autorité dans tousles domaines,parce qu'il ne l'a

pas admis dans le domaine le plus élevé, Luther a posé le
droit divin de l'autorité comme un article du credo. Or quel a

été le développement de cette doctrine, si bienfaisante et si

vraie, en face de la doctrine du droit divin de l'église et de son

chef, en vertu de laquelle les droits souverains de l'état et de

ses autorités n'étaient qu'une délégation du pape? Mise en avant
à l'exclusion de l'autre principe réformateur, celui du sacerdoce

royal de tous les chrétiens, n'a-t-elle pas produit ce fatal

système territorial, selon lequel le sujet doit partager la
confession du souverain, et le pays porter le nom de cette confession,

système dont l'église évangélique allemande a encore tant



662 D1' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

de peine à se dégager? Ne fait-elle pas du souverain l'évêque
supérieur de l'église, de l'église une institution de l'état, de ses

ministres enfin les employés de l'état, qui doivent se conduire
non pas selon la Parole de Dieu, mais selon le caprice du
souverain *? En effet, ce n'est pas grâce à ce système territorial, si

contraire au principe protestant, ni à son corollaire, le droit de

réformation accordé au prince, c'est grâce au principe immortel

du protestantisme que la race des ministres de l'Evangile,
pieux, libéraux et savants, ne s'est jamais éteinte dans l'église
allemande. C'était le temps où, même à Weimar, il fallait des

titres de noblesse pour être président du Consistoire, et où

l'honnête professeur Wolff fut déposé de son professorat à

cause de son déterminisme, et obligé, sous peine de mort, de

quitter Halle dans vingt-quatre heures.
On pourrait conclure de ces exemples que le système

ecclésiastique dont nous parlons, et qui est l'extrême conséquence
du dogme luthérien sur l'église, a fleuri dans l'état prussien ;

il n'en est pas ainsi.
On sait que la dynastie des Hohenzollern, depuis l'électeur

Jean Sigismond, 1613, est attachée à la réformation suisse. Or

jamais on n'a pu réussir à détruire ce levain réformé, très
heureusement pour FAllemagne et pour tout le protestantisme.
Par la paix d'Augsbourg, la voie était ouverte pour retourner à

Rome, et si la répugnance des luthériens contre les Suisses,
même contre Mélanchthon, n'avait pas été corrigée par l'opposition

du landgrave Philippe de Hesse, et surtout du grand et

bon Frédéric, électeur du Palatina!, qui ne craignit pas de porter

l'ignominie de la confession réformée, même au risque de

perdre son pays, que serait-il advenu de l'Allemagne
luthérienne? Un fait plus important encore que l'attitude de ces deux

princes pour l'avenir de la réformation allemande, c'est que la

dynastie qui bientôt devait acquérir une si grande influence, et

qui aujourd'hui est arrivée à la dignité impériale, n'a jamais,
ainsi que l'exigeaient les prémisses luthériennes, considéré
l'autorité ecclésiastique comme un attribut de la souveraineté par
la grâce de Dieu. Le grand électeur, à cjui nous devons la
suppression dans la paix de Westphalie des articles de la paix



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 663

d'Augsbourg vexatoires pour les réformés, était un réformé
sincère; et cette tradition ne s'étant pas perdue chez les rois de

Prusse, il faudrait que la dynastie des Hohenzollern reniât son

origine et son caractère pour pouvoir parvenir au césaropapisme.

Frédéric II, le voltairien sceptique, lorsqu'il prononça
la maxime que dans ses états chacun pouvait obtenir le salut
de sa propre façon, Frédéric Guillaume III, le chrétien croyant
lorsqu'il usa ou abusa de sa puissance episcopale pour octroyer
l'Union, Frédéric Guillaume IV, l'homme mystique et chevaleresque,

lorsqu'il chercha à déposer dans le sein de l'église la

puissance episcopale qui l'accablait, obéissaient tous à une
même impulsion, celle de la tradition de leur dynastie. Or

cette tradition qui, bien différente de celle de la plupart des

pays allemands, veut que le souverain, quelque étendus que
soient ses droits circa sacra, ne puisse jamais avoir des droits
in sacra, a rendu cette dynastie capable de devenir une
puissance de centralisation pour toute l'Allemagne.

Telle est l'influence du principe réformé. Ce principe, pourvu
qu'il soit bien développé, marque, selon M. de la Saussaye,
les vrais rapports du protestantisme avec l'état et de l'état avec

toutes les églises, soit catholiques, soit protestantes. Cependant,

avant d'en parler, il veut examiner si la parole plus
brillante que claire de Cavour « l'église libre dans l'état libre » est

bien, comme on le croit souvent, le fruit de la révolution. C'est

la seconde partie de sa conférence.

II

En abordant la révolution, on entre sur un terrain couvert de

pièges. Il faut distinguer entre la révolution comme principe,
et la révolution comme fait historique. La révolution comme

principe revient à ceci : rompre avec le passé, faire table rase,

et recommencer l'histoire. On commence une nouvelle ère,

l'an un non de la création, ni de la naissance du Seigneur,

mais clu commencement vrai et nouveau ; c'est seulement

dommage que clans cette ère l'an un ne puisse jamais être suivi de



664 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

l'an deux. On pourrait commencer l'Evangile de la révolution

par ces mots: Au commencement était... quoi? Dieu? Non, car
c'est là ce qu'il nous faut examiner. Le Verbe Non, car c'est là
ce qu'il nous faut trouver. Le monde? Non, car c'est là ce qu'il
nous faut créer. Quoi donc? Au commencement était le

commencement, et le commencement était avec le commencement,
et le commencement était..., quoi? Il était identique au non-
commencement. C'est comme si l'homme découvrait tout à

coup que jusque là il n'a pas vécu, et qu'il doit naître de

nouveau dans le sens de Nicodème, non du Seigneur. Or, dans ce

sens, la révolution est l'esprit qui nie toujours, et qui ne vient
jamais à l'affirmation. C'est pourquoi nous disons que la
révolution comme principe n'est rien et ne fait rien, et qu'elle
n'obtient de l'importance que par les paroles de ses ennemis
aussi bien que de ses partisans. Pour nous, les phrases de Victor

Hugo sur la fraternité des nations et la république une et

indivisible nous font rire, et nous ne croyons pas que son idéal
se réalise jamais, et pourtant ces fantasmagories exercent une
grande influence sur la masse. De même, en voyant des

antirévolutionnaires découvrir partout des traces du catéchisme

révolutionnaire, et appeler les croyants à une croisade contre
cet ennemi, nous pensons à un combat en l'air, dans lequel on

prendrait les moulins à vent pour des géants. Ceci nous mène
à la signification historique du terme : révolution.

Il faut distinguer entre le fait et l'idée du fait. Si l'on considère

l'histoire universelle comme un enchaînement d'événements,

on voit que tous les grands1 événements sont des

révolutions, c'est-à-dire, des changements plus ou moins violents,
soit clans la condition intérieure d'un peuple, soit dans les
relations politiques des nations entre elles. La révolution est
normale dans l'histoire, mais par cela même elle est le signe de

l'état anormal dans lequel se trouve l'humanité. Le mot d'évolution

ou de développement régulier et naturel, opposé à celui
de révolution ou de changement violent, n'est qu'une douce
fantaisie, et ne devient une vérité que pour ceux qui lui donnent
une acception plus élevée et reconnaissent un plan divin au-
dessus des actions des hommes et des peuples; qui, partant,



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 665

voient dans les révolutions mêmes l'exécution du plan de Dieu
et l'avènement de son royaume. Nous ne partageons donc pas
l'idée révolutionnaire que ce sont les hommes, les clubs politiques,

qui font une révolution. Non, les idéologues et les doctrinaires

ne font pas l'histoire, et il arrive souvent que celui qui
pour la première fois exprime une idée recule devant sa propre
parole, et devant les conséquences qui en résultent. La proclamation

des droits de l'homme, ce qu'on a nommé les principes
immortels de 1789, était-ce le programme primitif de ces membres

du tiers état qui s'étaient érigés en constituante Etait-ce
l'intention des honnêtes girondins, ou même des montagnards
violents, de substituer au christianisme le culte de la raison, et
de faire de l'existence de Dieu et de l'immortalité de l'âme une

question à vider à la majorité des voix? Non, cette grande
révolution qu'on peut considérer comme l'incarnation de l'idée de

révolution, ne s'est pas faite d'après des idées déterminées ; mais

en remuant le sol, et en démolissant tout ce qui pouvait entraver

la libre manifestation des esprits, elle a mis au jour ce qui
élait caché dans les cœurs. Les révolutions naissent de besoins,
d'abord matériels, mais auxquels s'attachent des besoins
spirituels, parce que la nécessité fait réfléchir. On sent un malaise

quelconque dans la société ; l'air est chargé d'orage, et il ne
faut qu'une étincelle électrique pour embraser tout l'édifice
social. C'était un beau moment que celui où le petit-fils de

Louis XIV, mettant de côté l'horrible maxime de son grand-
père : l'état c'est moi, se souvint que le peuple aussi a un droit
naturel et historique de se faire entendre, et qu'il convoqua

pour la première fois, après cent soixante-quinze ans, les états

généraux de France. Qui aurait pu penser dans ce jour où tout
Paris jubilait comme si le siècle d'or était venu, que ce roi finirait

sa vie sur l'échafaud, et que tout le mouvement aboutirait
au terrorisme de Marat et de Robespierre et à la tyrannie de

Napoléon?
Or, cette révolution qui a inauguré un nouveau monde n'a

pas été arrêtée par le congrès de Vienne.
Lors de la restauration, on croyait pouvoir supprimer simplement

une période de l'histoire pour se rattacher à la période



666 D1' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

qui l'avait précédée, opinion exprimée si naïvement par le nouveau

Bourbon lorsqu'il se nommait Louis XVIII au lieu de

Louis XVII, et partagée par les impérialistes qui voulant se

donner un air de légitimité, nommaient l'homme du 2

décembre, Napoléon III au lieu de Napoléon IL On croyait, comme
avaient fait les révolutionnaires lorsqu'ils commencèrent une
nouvelle chronologie, qu'on pouvait mettre un point dans
l'histoire; mais non, Dieu seul met les points, et l'histoire avant
d'être achevée ne connaît que des virgules. La digue de 1830,
élevée contre la révolution, est brisée en 1848 ; toute la société
de nos jours se meut dans les eaux de la révolution elle n'a
pas rompu avec son principe. Seulement, en est-elle réduite
ou à admettre ce principe pur et sans mélange, ou à le détruire
dans toutes ses manifestations et tous ses efforts? N'y a-t-il
pas de milieu entre ces deux extrêmes : catéchisme de Satan

ou catéchisme de Dieu?

D'abord, quel est le principe de la révolution? Demandons-le
à l'histoire. Les états généraux étaient donc enfin convoqués

pour subvenir aux besoins pressants. On sait quelle était la
condition de la France. D'un côté les puissances dominantes, le

roi, le clergé, la noblesse, dont les noms étaient synonymes de

despotisme, d'hypocrisie, d'intolérance religieuse et d'immoralité

effrénée; de l'autre côté le tiers état dépourvu de tous les

droits politiques. Le plus grand désordre dans les finances, le

gouvernement civil et la jurisdiction, l'oppression des

campagnes, l'appauvrissement des villes, la dissolution des mœurs,
et le régime dégoûtant des courtisans à la cour, voilà le bon

vieux temps. Est-il étonnant que la constituante, ayant reconnu
la nécessité d'une reconstruction de toute la société, cherchât
à donner une base morale à sa constitution, qu'elle la trouvât
dans la noblesse méconnue et écrasée de la nature humaine,
et qu'elle commençât par un catéchisme sur les droits de

l'homme? Voici donc le principe prononcé par la révolution :

l'homme en tant qu'homme a des droits. Ce n'était pas à la
philosophie seule qu'elle devait ce programme ; la philosophie de

ce temps, c'est-à-dire le sourire dédaigneux de Voltaire, les

sarcasmes amers de Rousseau, la phrase moraliste de Diderot,



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 667

la tendance des Encyclopédistes dans toutes ses nuances,
tout cela n'aurait pas possédé une telle influence, s'il n'y avait

pas eu dans les consciences quelque chose qui appelait le salut.
Le catéchisme de la révolution était un cri de la conscience ;

ceux qui l'ont proclamé étaient en grande partie des hommes
nobles et généreux. Quant à la filiation historique, il était
emprunté à la république américaine, et par celle-ci provenait du

puritanisme anglais. Jusque-là ce catéchisme était vrai et bon,
jusque-là on peut parler des principes immortels de 1789. Mais

hélas! pourquoi la conscience réveillée a-t-elle cherché l'aide
et la consolation ailleurs qu'auprès du Dieu de la conscience?

pourquoi s'est-on adressé à l'évangile de Rousseau plutôt qu'à
celui de Jésus de Nazareth C'était le malheur de la France de

ne plus connaître l'Evangile que dans les hiéroglyphes ecclésiastiques,

et l'homme de douleurs que dans le prêtre aux mains

souillées, au cœur moralement flétri. L'alliance du trône et de

l'autel aux dépens du peuple avait été le malheur de tous les

deux, et lorsque le torrent de la colère divine vint les submerger,

il n'y avait plus personne pour arrêter ce torrent et pour
apaiser cette colère Le Christ vivant n'était-il pas disparu dans

le sang des huguenots Les huguenots avaient été la conscience
de la France ; la cour et la noblesse, la Sorbonne et le parlement

s'en étaient détournés comme d'un témoin importun, et

les avaient livrés aux mains des bourreaux. Où trouver
maintenant celui qu'on avait tué ce n'est pas seulement aux Juifs

que s'applique cette parole du jugement: «Vous me chercherez,

mais vous ne me trouverez point, et là où je serai, vous

n'y pouvez venir, et vous mourrez dans votre péché. »

Sans doute le programme de 1789 était loin de vouloir le

socialisme, le communisme et toutes les aberrations qui sont

nées de la doctrine de l'émancipation de la chair, et de l'abolition

de la propriété. L'horrible théorie a suivi l'horrible
pratique. D'abord le terrorisme de 1793 et 94, qui par le fait ne

reconnaissait, plus le droit individuel ; puis sous la restauration
et la révolution de juillet, les systèmes socialistes, sans la

pratique sanglante, mais ïtvec leurs négations froides et

impitoyables. Or, la pratique de 1793 n'est que la conséquence



668 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

logique de 1789 ; si, dans ce temps, au lieu de vouloir aplanir
toutes les inégalités de la société comme dans le contrat social,
on s'était efforcé de faire comprendre au peuple français que
toutes ces inégalités sont établies par Dieu par la nature et

l'histoire, mais en môme temps que c'est le but d'une bonne
constitution de rejeter les excroissances funestes et de faire
valoir tout ce qui est juste parmi les hommes; si, au lieu de

se contenter du contrat social, on avait cherché le plan de

Dieu dans l'histoire, la révolution aurait été le complément et
l'achèvement de la réformation. Comment s'expliquer que cela

ne soit pas arrivé? On sait que la sécularisation des biens

ecclésiastiques fut suivie d'un décret qui exigeait de tous les

ecclésiastiques le serment à la nouvelle constitution, et qui
décidait qu'ils seraient désormais des employés de l'état.
Plusieurs, surtout du bas clergé, refusèrent ce serment par raison
de conscience ; et les autres, les prêtres constitutionnels,
obtinrent si peu la confiance du peuple resté fidèle, qu'on refusait
de se confesser auprès d'eux et de recevoir l'absolution de

leurs mains. Ce n'est pas étonnant ; c'était rompre avec les

fondements mêmes de l'église catholique, et si jamais un ana-
thème de Rome a été juste, c'était celui qui excommuniait les

prêtres infidèles. Eh bien, la bulle du pape fut brûlée par la

populace furieuse le 26 décembre 1790 dans le Palais Royal.
C'est le pendant d'une bulle papale brûlée le 10 décembre 1520

par Luther à Wittenberg. Quel contraste Lacet acte était le

règne de la souveraineté de la conscience, ici de l'oppression
de la conscience; là le droit et la vérité étaient du côté de

l'homme anathematise, ici du côté de celui qui publiait l'ana-
thème. En effet si quelque chose peut effacer l'ignominie du
catholicisme de ces temps, c'est le martyre des prêtres fidèles.
La révolution a le triste honneur d'avoir restauré le catholicisme

en ajoutant aux gibets des huguenots du XVI0 siècle et

des pasteurs du désert du XVIIe, l'échafaud du XVIIIe pour les

témoins catholiques de Jésus.

Voilà la cause de l'insuccès de la révolution française; celle-ci
a échoué en ce qu'elle n'a donné ni intérieurement ni extérieurement

la paix au peuple français. Aux droits de l'homme man-



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 669

quait le droit suprême, sans lequel les autres n'ont aucune
valeur : le droit de la libre conscience, inséparable de celui de

la libre profession et du libre culte. Même chez les plus grands
caractères de la révolution, parmi les plus nobles mobiles et les

efforts les mieux intentionnés, nous trouvons une absence
complète du sentiment religieux, une entière méconnaissance et de

l'importance sociale de la religion et de la force, de la profondeur

du sentiment religieux dans l'homme. L'état reste
toujours l'idole, et le monde visible la seule sphère d'activité de

l'homme. Chez les avancés nous trouvons un athéisme
théorique et pratique avec une haine véhémente contre toute
religion ; chez les modérés un reste de respect, mais dans le sens
de l'ancien régime : la religion regardée non pas comme ce

qu'il y a de plus élevé dans l'homme, mais comme une condition

de bourgeoisie dans l'état, l'église réduite à n'être qu'une
roue dans la machine de la société, un ministère du culte ou

un bureau de police.
Cette méconnaissance de la nature de la religion et par là

même de la nature de l'homme, demeure un caractère essentiel
de la révolution dans toutes ses phases, même lorsqu'elle
semble retourner à l'ordre et à la vertu. M. de Pressensé dans

son livre, L'église et la révolution française, a montré par les faits
mêmes que la révolution, dans la période 1789-1802, n'a rien
fait pour la liberté de la religion dont elle ne comprenait pas
même le principe, tandis que le comte de Haussonville, dans

une étude classique sur le premier empire ', a fourni la même
démonstration à propos delà dernière période de la révolution,
celle de Napoléon. Et lorsque la révolution de juillet semblait
parvenir en effet à un principe constitutif de toutes les libertés,
la première liberté, la liberté religieuse n'en bénéficiait guère.
On nomme aujourd'hui M.Guizotun publiciste anti-révolutionnaire,

et il faut avouer que le choc de 1848 lui a fait reconnaître
la grande erreur des principes de 1789, la doctrine de la pureté
de la nature humaine ; mais il en était bien autrement lorsqu'il
était encore en activité. On trouvait chez lui, dans ce temps-là,

' L'église romaine et le premier empire. 1800-1814. Paris, Michel Lévy 1870.

C. R. 1871. 43



670 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

du respect pour la religion, et une certaine religiosité personnelle,

mais cette même erreur qui détruit la religion dans son
essence en la considérant comme une machine de résistance
politique et comme un des meilleurs freins de la révolution.
Les catholiques enfin n'ignorent pas quel respect le second

empire avait pour l'église et quel était le caractère religieux
des velléités ultramontaines de l'homme de Sedan, et les
protestants ne savent que trop combien cet empire était hostile au
principe protestant, et faisait un esclavage de la liberté même,
en l'accordant non pas comme un droit, mais comme une
faveur. Tant il est vrai que la parole de Cavour : l'église libre
dans l'état libre, n'est pas le mot d'ordre de la révolution, ni
l'expression d'une réalité née avec elle.

III

Nous touchons à la dernière partie du travail de M. de la
Saussaye qui a pour but de montrer que les vrais rapports de

l'église de la société moderne sont indiqués dans le principe
réformé de Calvin.

Parmi les réformateurs du XVIe siècle, il y en eut un qui subit

un double martyre celui de la foi et celui du patriotisme.
C'est Jean Calvin qui plus qu'aucun autre doit être introduit
sur la scène par les paroles majestueuses de Bossuet relatives à

Cromwell: «Un homme s'est rencontré. » Son apparition était
imposante comme celle d'Elie, l'effet de sa force comme celui de

l'éclair. Comparez le moine exténué à la diète de Worms avec
le Luther puissant, joyeux, aimant la causerie et la musique, et

vous concevrez que le moine est réconcilié non-seulement avec

Dieu, mais aussi avec la nature, qu'il demeure au milieu des

siens, qu'il a trouvé son foyer. Suivez le prêtre Zwingli, à

Einsiedeln, à Zurich, à Glaris, enfin sur le champ de bataille où il
meurt pour la patrie, el vous concevrez que la réformation dont
il est l'auteur, peut être nommée la réformation suisse, car
l'air des montagnes de la Suisse est le symbole de sa forte
nature, il est physiquement et moralement le type de son peuple.



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 671

Et maintenant, comparez à ces deux héros le jeune homme
timide qui à cause de sa foi qu'il ne veut et qu'il ne peut renier,
mais qu'il ne cherche pas à propager, doit quitter le sol chéri
de sa patrie, la belle France, pour aller à.rencontre d'une vie
d'exil. Français non-seulement de naissance, mais aussi de

sympathie et d'esprit, il ne devait jamais revoir sa patrie, mais
vivre comme étranger à Râle, à Strasbourg, cité encore entièrement

allemande, sans qu'il pût jamais sympathiser avec l'esprit
allemand, et enfin, au milieu de beaucoup de contrariétés,
chez le peuple léger de Genève, dans cette ville qui était pour
lui une prison où pour son œil affaibli par la maladie, pour
son esprit accablé par les adversités et consumé par le travail,
ni le beau lac, ni la fière chaîne du Mont-Blanc n'avaient d'at-
taits, et vous concevrez comment nous parlons d'un double

martyre.
Connu et renommé au point de vue de la science théologique

el de la piété personnelle, il est bien souvent méconnu comme
homme d'état, et regardé comme un fanatique théctcrate,

comme le Torquemada protestant. Et pourtant Calvin est le

père de cette théorie qui cherche encore aujourd'hui son
application de cette théorie non pas de la séparation de l'église et

de l'état, c'est si vague mais de l'indépendance des deux

puissances, chacune sur son terrain. C'est la théorie des deux

glaives, nette de tout ce que le jésuitisme ' y a ajouté sur la

dépendance de l'état vis-à-vis de l'église. Cette théorie si vraie et

si simple, mais qui, justement à cause de sa vérité et de sa

simplicité, rencontre tant d'opposition est la théorie, sinon la

pratique, de Calvin, car la théorie est plus grande que celui

qui l'a avancée, et qui a payé largement son tribut de dépendance

à l'esprit de son temps.
Quel est le terrain de l'église? D'après Calvin, et aussi d'après

la Parole du Seigneur et la pratique apostolique, c'est le terrain
de la vie intérieure, de la religion, de la relation de l'homme

; La force de DöUinger et de ses partisans consiste principalement dans le fait

que les principes de droit défendus par l'église catholique depuis Grégoire VII

avec une conséquence toujours plus rigoureuse, sont contraires à ceux de

l'ancienne église catholique.



672 Dr CHANTEPIE DE u\ SAUSSAYE.

avec Dieu. Sur ce terrain, pas d'immixtion de l'état, le droit de

votation de l'église, l'indépendance des consistoires, la

discipline spirituelle, le règne absolu de la Parole de Dieu. Le
terrain de l'état, c'est la vie extérieure, la moralité sociale avec
les institutions juridiques qui y sont fondées. Sur ce terrain,
point de jurisdiction de l'église, point de haut clergé avec la

dignité de pairs, point de législation ecclésiastique, point de

droit de veto de l'église dans les affaires de l'état. Voilà les

conséquences de la théorie de Calvin.
L'histoire nous apprend que l'église réformée a été loin de

rester fidèle à ces principes. A Genève déjà, l'église et l'état
étaient unis dans la personne de Calvin par le fait même de

sa personnalité supérieure. En Ecosse et dans les Pays-Bas,
la grande influence de l'église donna lieu à une acception
théocratique des devoirs de l'autorité dans le sens de l'Ancien
Testament, quoique dans le dernier de ces pays l'équilibre
eût été rétabli par l'opposition des remontrants. Nous sommes
donc bien loin de considérer l'église reformée telle qu'elle a

existé comme le modèle des vrais rapports de l'église et de

l'état. Nous prétendons seulement que l'idéal des temps
modernes, l'indépendance de l'église et de l'état, se trouve dans

les principes de Calvin, et nous en appelons pour le prouver
au dernier chapitre de son Institution.

Ce chapitre ne contient que des indications, car le réformateur

semble s'excuser de ce qu'il finit son Institution de la religion

chrélienne par un morceau sur le droit public ; mais il y
est contraint, comme il dit, d'abord par les extravagances des

anabaptistes, de ces hommes insensés et barbares qui. pour
fonder l'empire de l'Esprit, veulent bouleverser l'ordre social ;

secondement pour s'opposer à la flatterie de ceux qui veulent
donner aux princes une puissance démesurée, et ici il frappe
le césaropapisme naissant de l'église luthérienne ; troisièmement

pour rendre les chrétiens attentifs au grand bienfait
d'avoir un gouvernement régulier, et pour les stimuler à la
reconnaissance. Ces indications sont cependant d'une grande
valeur et d'une application étendue. Calvin commence par poser
le droit des nationalités;l'unité en Christ, en qui il n'y a ni Juif



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 673

ni Grec, ne supprime pas la diversité fondée dans la nature et
l'histoire. La république une et indivisible qui, sans que ce nom
fût connu, était l'idéal de l'église anabaptiste des élus, est une
absurdité pour le sens historique de Calvin. Cette unité et
cette diversité ne sont pourtant pas opposées l'une à l'autre. Il
y a clans le droit historique, qui est différent chez les différents

peuples un idéal commun. L'état aussi porte un caractère
spirituel parce que la vie naturelle de l'homme dont il est

l'expression n'est pas dépourvue d'un élément spirituel. Il ne faut
donc pas borner la vocation de l'état à la vie matérielle et lui
prescrire comme son plus grand devoi>- de favoriser la prospérité

matérielle. Il serait même impossible de le faire, parce que
cette prospérité suppose la paix et la confiance aussi bien entre
les citoyens du même pays qu'entre les différents peuples.
C'est la vocation de l'état de veiller à ce que la religion et la

moralité soient favorisées, le repos public assuré, la sûreté
personnelle garantie la modération maintenue en un mot que
parmi des chrétiens la société possède un caractère chrétien,
et que l'humanité soit conservée parmi les homines '. Calvin
n'admet pas d'un côté une humanité qui se place en dehors de

la religion chrétienne, puis des religions historiques, enfin de

toute religion, et de l'autre côté un christianisme qui comme

quelque chose d'abstrait et de supranaturaliste s'oppose à

l'humanité.

Que notre jugement sur la théorie de Calvin ne soit offusqué
ni par l'épouvantail de son propre régime théocratique à

Genève qui doit être jugé d'un point de vue historique, et qui
alors se montre beaucoup moins dur que les auteurs français

sur les traces de Bossuet ne nous le font voir, ni par celui des

prétentions postérieures des défenseurs de la vérité réformée

parmi les pasteurs, surtout en Hollande. Il nous faut considérer

cette théorie en elle-même. Or, en voyant que Calvin prescrit
aux magistrats le devoir de reconnaître et de protéger la vraie

religion, il nous faut remarquer que Calvin, comme tousles
esprits prophétiques, estimait l'avenir auquel il croyait et qu'il

' LH inter christianos publica religionis facies existai, inter homines constet

humanitas.



674 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

voyait réalisé en esprit, beaucoup plus proche qu'il ne l'était en

effet ; il prévoyait un état dans lequel la religion chrétienne, la

vérité et le salut pour l'humanité, seraient reconnus parla
conscience publique comme la base de l'état, sous toutes les formes
de gouvernement. Sans doute, cette forme ne peut pas être
choisie arbitrairement; elle est fondée dans l'histoire de chaque
peuple. Mais quelle qu'elle soit, elle possède un droit divin en
face des anarchistes de toute espèce, afin que le magistrat ait
lui-même la conscience de sa vocation et le sentiment de sa

responsabilité et qu'ainsi l'arbitraire personnel soit évité en
même temps que la lâche soumission au caprice du peuple. Le
but du gouvernement n'est pas sa propre autorité, mais le
bonheur de la nation, en d'autres termes (et c'est au XVIe siècle

que cela est dit) la liberté bien organisée et garantie pour
toujours1. Les magistrats sont les protecteurs de cette liberté; s'ils
négligent cette vocation, ils sont infidèles et traîtres à la patrie.

Cette relation intime entre le gouvernement et le peuple
suppose un lien plus haut entre eux, une mesure pour cette

relation, une pierre de touche pour les devoirs et les droits
mutuels, en un mot ce que nous nommerions aujourd'hui une
constitution. Quelle est d'après Calvin cette constitution? Elle
ne peut être que la loi divine et éternelle, qui n'est pas faite

par les hommes, et sur laquelle toutes les autres lois se basent.
Calvin la trouve dans la loi des dix commandements. Ne crions

pas pour cela: théocratie, politique de l'Ancien Testament,
confusion de la religion et de la politique, méconnaissance du
progrès, etc. Distinguant les lois mosaïques en lois morales, céré-
monielles et politiques, Calvin regarde ces dernières comme
les lois organiques qui sont nécessairement d'une nature
temporelle et locale. La loi morale même qu'on peut nommer la
constitution d'Israël, est, dans sa forme temporelle et locale ;

mais pour être ainsi dans un rapport intime avec l'état de
culture d'Israël, les principes qui sont déposés dans les dix
commandements n'en sont pas moins des principes éternels. Nous

en appelons pour le prouver à la législation des autres nations.
* Libertas ad eam quam decet moderationem composita et ad diuturnitatem rite

constituta.



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 675

Plus un peuple est développé, plus il s'approche de la plénitude
des principes de droit exprimés dans les dix commandements ;

moins il est développé, plus il s'en écarte ; chez aucun, on ne

trouve des principes de droit qui leur soient directement
opposés. Cela saute aux yeux quant aux commandements de la

seconde table. Où y a-t-il un autre droit social que celui qui
s'affirme dans les droits des parents, l'inviolabilité de la vie

humaine, la sainteté clu mariage, le droit de propriété, et la

puissance juridique?
Il est digne de remarque que le communisme des anabaptistes

à Munster, comme celui des socialistes modernes, s'oppose
à ces fondements de la société humaine. Or si, pour n'avoir pas
une tendance biblique, on veut affirmer que nous autres chrétiens

du XIXe siècle, n'avons rien à faire avec cette loi mosaïque,
on n'a pas encore renversé la théorie de Calvin ; car, de concert
avec saint Paul, Calvin répondrait que cette loi est écrite dans

les consciences des païens, et qu'elle n'est pas divine parce
qu'elle a été gravée sur les tables de pierre, mais qu'elle y est

gravée parce qu'elle est divine.
Mais tout cela peut-il se dire aussi des commandements de

la première table? Sans doute, pourvu seulement que nous

distinguions entre l'expression et l'essence, entre la forme tem_

porelle, et le fond éternel. Pour autant que nous ne voulons

pas déchristianiser la société et l'état, il nous faut reconnaître

que c'est le devoir du gouvernement, non-seulement de

permettre à la vie religieuse son expression publique, mais
d'admettre dans les lois cette vie religieuse comme le facteur principal

de la vie nationale, en d'autres termes de reconnaître que
les lois doivent être fondées dans la conscience du peuple. Si

la forme moderne de l'état était telle que d'un côté la religion
fût exclue systématiquement de toutes les institutions nationales

par l'abolition du jour de repos, du serment, du diaconat

ecclésiastique, de tout élément religieux dans l'école, et

que de l'autre tous les comités soi-disant religieux, publics ou

secrets, même avec des pratiques antisociales et immorales,
fussent admis, comme par exemple le mormonisme, une telle
constitution ne servirait qu'à un peuple qui ne possède plus



676 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

aucune religion. Mais ce peuple serait près de la dissolution,
ou plutôt, déjà pourri, il serait mûr pour l'esclavage, ou
s'anéantirait dans des guerres intestines. Une telle nation
moderne serait bien inférieure à la société antique, et le christianisme

ne lui aurait servi qu'à la faire tomber plus bas dans
l'abîmé. Il ne resterait alors de l'humanité si hautement vantée

que la bestialité, car le matérialisme théorique et pratique
détruit la nature humaine dans le peuple aussi bien que dans

l'individu. Eh bien, la théocratie de Calvin revient à ceci :

soumission de l'église et de l'état à Dieu et à sa loi éternelle. La
manière dont Calvin décrit les devoirs du gouvernement à

l'égard de la religion n'est plus applicable à notre temps ; il
ne pouvait prévoir ni la paix de Westphalie, ni la révolution
française, mais les principes sont, sous toute métamorphose,
toujours les mêmes. Ce qui est éternel se crée de nouvelles
formes mais ne change pas de nature.

Nous ne voulons donc ni une église-état ni un état
révolutionnaire ; nous ne voulons dans l'école ni le catéchisme de

Heidelberg, ni celui des droits de l'homme. Nous prétendons
seulement avec Calvin qu'un gouvernement qui n'honore pas
Dieu, n'a aucune force morale, qu'il sape sa propre autorité, et

qu'une législation qui ne se base pas sur la conscience, qui
ignore la religion, et qui préfère l'idole de l'état au Dieu vivant
parlant dans la conscience, ne saurait durer, qu'elle mène à la

dissolution sociale, et à la tyrannie du système plébiscitaire.
Il y a donc un principe politique autre que le principe ultra-

montain, la souveraineté de l'église, autre que le principe
révolutionnaire, la souveraineté du peuple ; c'estle principe réformé,
la souveraineté de Dieu dans l'état et l'église, principe dont le

germe fécond doit se développer dans la société moderne. Ah
si la France, ce pays au génie sympathique ce pays qui plus
que tous les autres est sujet aux changements, aux troubles

intérieurs, aux guerres extérieures, et qui pourtant ne cesse

de promettre au monde le siècle d'or de la liberté, de l'égalité,
et de la fraternité ce pays qui est le premier dans toutes les

questions sociales et dans la recherche de l'état parfait, n'avait

pas rejeté le plus grand de ses fils, l'idéal de la révolution au-



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 677

rait trouvé une autre base qu'un manuscrit des droits de

l'homme détachés du droit divin et partant profanés, un autre
fruit que 1793, 1848, 1871. Quelle différence si la France était
devenue protestante

Et maintenant la prophétie du poème de Hamerling sera-
t-elle réalisée Les troubles de Munster sont les mêmes que
ceux du XIXe siècle ; la forme a changé, l'esprit est resté le

même : l'esprit d'anarchie et de révolution, l'esprit qui ne
reconnaît point d'autorité, qui déchire tous les liens, qui usurpe
l'idéal de la nature humaine et ne cherche pas à y parvenir par
la voie de la lutte, de l'obéissance, de la patience. C'est Barab-
bas au lieu de Jésus, le Messie charnel au lieu du Messie spirituel.

La révolution commence par être idéaliste, elle finit par
la sensualité la plus dégoûtante. D'abord l'empire des élus et
des saints, ensuite les orgies les plus effrénées ; d'abord 1789

avec son noble amour de liberté, ensuite le terrorisme de 1793;
d'abord l'égalité des droits, ensuite la suppression de tous les

droits ; d'abord le droit de tous au travail, ensuite la suppression

du travail et du capital, le communisme dans la société et
dans la famille point d'autorité point de mariage point de

propriété. Cette révolution permanente ne trouvera-t-elle pas
d'autre opposition que la réaction? Le poème de Hamerling
serait-il prophétique aussi en ce point que les adhérents de

Luther continuent à servir dans l'armée de l'évêque, que l'église

protestante, comme une fille à moitié émancipée, se serre de

nouveau à sa mère, et s'attache à ceux qui combattent contre la

réformation, contre Wittenberg en même temps que contre la
révolution, et contre Genève en même temps que contre Munster?

Dieu nous en garde, quoiqu'on en voie des présages. Le

libéralisme inconséquent obtiendra-t-il tout à coup une nouvelle

force, s'arrêtera-t-il à son gré sur la ligne entre la révolution
et la réaction, et ne reconnaîtra-t-il pas enfin que son idéal doit

recevoir le baptême chrétien L'église continuera-t-elle à

repousser les libéraux par ses empiétements impuissants sur le

terrain politique, et, non contente de son influence spirituelle,
détruira-t-elle cette influence en montrant par des agitations



678 Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

périodiques qu'elle n'y croit pas, ou du moins qu'elle n'y
attache pas grand prix?

Le principe réformé de Calvin est un principe fécond, mais

ce n'est pas un programme duquel on puisse tirer des résultats
directs. Les comités ecclésiastiques et politiques ne peuvent pas
agiter hi révolutionner par son moyen ; il ne peut pas devenir
le mot d'ordre d'un parti ; c'est pourquoi les hommes de parti
disent que c'est l'ambiguité. Ambiguité, oui, parce que la
société humaine se compose ici-bas de deux moitiés, l'état et
l'église, parce que l'homme ici-bas se trouve entre deux mondes,

le monde visible et le monde invisible qui sont bien
réconciliés pour la foi, mais non pas dans la réalité. Tous les
deux ont une raison d'être, tous les deux une tâche à remplir.
Or quand l'église, dit le professeur de droit ecclésiastique,
M. A. Richter, aura accompli sa tâche, l'état aussi aura
accompli la sienne. Le royaume de Dieu n'est ni état ni église.
Nous attendons le Roi éternel de Sion, l'empire de la justice
et de la paix, dans lequel l'état et l'église seront un.

D'' J. J. P. VALETON, fils.


	Le protestantisme comme principe politique

