Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Le protestantisme comme principe politique
Autor: Valenton, J.J.P. / Chantepie de la Saussaye
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROTESTANTISME
COMME PRINCIPE POLITIQUE

PAR

LE Dr CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE,

pasteur de I’Eglise réformée & Rotterdam !,

Le travail dont nous venons d’écrire le titre est une confé-
rence faite par M. de la Saussaye, au commencement de I’année
1871. 1l traite d’'une maniére qui lui est propre la question des
rapports de 1'église et de 1'état, question qui, & 'heure qu’il
est, occupe partout les esprits.

L’auteur commence par fixer ’'attention sur un poéme épique
en dix chants, de Hamerling, poéte autrichien remarquable par
l'actualité de sa pensée, non moins que par son immense talent.
Nous ne voulons pas suivre M. Chantepie dans I’exposition des
péripéties de ce poéme, intitulé « Le Roi de Sion », qui du
reste mérite d’étre connu dans toute sa richesse et toutes ses
beautés. Indiquons seulement dans quel but auteur I'a cité.
Ce poéme a pour sujet les troubles des anabaptistes, & Munster,
en 'an 1535, et posséde, comme toute vraie poésie, un carac-
tére prophétique. Quel est ce caractére, ou plutot qu’est-ce qui
fait des troubles de Munster, tels que le poéte les dépeint, “un
exemple effrayant en méme temps qu'instructif pour notre
temps ? Nous y voyons la lutte de deux puissances, l'une que

' Het Protestantisme als politiek beginsel , eene voorlezing door D D. Chante-
pie de la Saussaye. Rotterdam, 1871. 1 vol. in-8° de 90 pages.



658 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

nous pouvons appeler la puissance révolutionnaire, dans’armée
de Sion & Munster; Pautre la puissance conservatrice, repré-
sentée par 'armée del’évéque. Laréformation est partagée entre
ces deux puissances; la plupart des Sionites sont sortis du milieu
d’elle, mais les vrais luthériens se trouvent}dans 'armeée de
Pévérue. Or voici la question qui se pose : la réformation gar-
dera-t-elle cette attitude vacillante, ou pourra-t-elle se consti-
tuer en puissance indépendante? Tel est le sujet de la confé-
rence. M. de la Saussaye parle d’abord du principe conservatear
gui au commencement a triomphé dans la réformation, ensuite
de la démolition de ce principe par la révolution, enfin du vrai
principe protestant, base solide de la société moderne. Nous
tacherons de le suivre dans I’exposition de ses idées.

Le soulévement de Munster, commencé d’une maniére si
glorieuse, terminé d’une maniére si honteuse, pouvait étre
réprimé par la force, parce qu’il portait le germe de la disso-
lution, et aboutissait & la volupté et a la licence. Cette répres-
sion méme a été le salut de la réformation. On sait qu'une
dizaine d’années plus tdt, Luther, au risque d’étre considéareé
lui-méme comme apostat, s’était deéjh déclaré contre le fana-
tisme des prophetes de Zwickau, et que, les troubles en Alle-
magne allant en croissant, le réformateur gui, au commence-
ment avait été Phomme du peuple, et qui plus que Mélanchthon
avait su apprécier ses plaintes, s’était rangé dans la guerre des
paysans toujours plus du coté de l'autorité, et avait parlé des
insurgés avides de rapine et de sang comme de chiens enrages
qu’il fallait assommer & coups de bitons.

Ce retour vers la loi et Vordre, vers I’église et la doctrine,
vers la parole extérieure aprés la parole intérieure, €tait-il un
pas en arriére ou en avant dans Pceuvre de la réformation ? Il
est facile de répondre & cette cuestion, sil’on ne regarde que
la question sociale de ces temps-la. Les horreurs de la guerre
des paysans ct des anabaptistes nous apprennent ce qui serait



LE PROTESTANTISME GCOMME PRINCIPE POLITIQUE. 559

advenu de I’Europe, de la chrétienté, si des troubles, comme
ceux de Munster, s’étaient généralisés, et si, sur les ruines de
I'église et de I’empire, une Sion s’était établie, qui elit sanctifié
le meurtre et liché la bride a4 toutes les passions, & toutes les
cupidités. On peut donc considérer comme un fait providentiel
que l’esprit fanatique ait été réprimé sans que pour cela on
soit retourné & I’église dominante et au saint empire romain.
Que les ennemis de la réformation I'accusent d’ambiguité, et
la nomment une révolution inconséquente et tronquée, nous
regardons ce jugement non pas comme une condamnation,
mais comme un hommage rendu — nous ne disons pas a ’oeuvre
des hommes, car I'histoire n’est pas faite par les hommes —
mais a celul qui estle Roi des siécles, & sa clémence et & sa
miséricorde. Mais en affirmant ainsi de quelques événements
qu’ils ont été bénis pour I’humanité, s’ensuit-il que nous puis-
sions admettre quelque part un point d’arrét, et dire de telle
ou telle période : voici le royaume de Dieu établi; ce qui s’en
éloigne, soit en arriére, soit en avant, est un recul et 'ceuvre
de Satan? Si nous reconnaissons les avantages dela période de
stabilité dans laquelle la réformation est entrée apreés les pre-
miers mouvements révolutionnaires, s’ensuit-il que nous puis-
sions regarder ces avantages comme un accroissement de force
intérieure, comme un développement pur et paisible de I'idée
qui est & sa base? N’y a-t-il rien de vrai dans le reproche fait
A la réformation de manquer de décision et d’étre une révolu-
tion tronquée ? Passons sur lintention dédaigneuse qui perce
d’ordinaire dans ce reproche; mais I'accusation elle-méme doit
étre examinée. Jetons donc un regard sur celui qui est le héros,
linitiateur, et par cela méme le type de la réformation.
Nous ne saurions nier u’il ne se soit opéré en Luther une
métamorphose que nous ne voulons pas mettre & sa charge, ni
attribuer au caprice, 4 ’humeur, & la passion, & la légereté,
mais qui, pour marquer en lui la naissance d’'une phase nou-
velle, n’en est pas moins réelle. Est-ce le méme homme qui, &
Worms, désobéissant a 'empereur et au pape, prononce la pa-
role prophétique : « Me voici, je ne puis autrement, que Dieu
me soit en aide, » et pose ainsi la puissance de la conscience



660 D* CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

individuelle, et qui plus tard repousse la main fraternelle de
Zwingli, parce que celui-ci explique autrement le mystére du
sacrement ? Est-ce le méme homme qui témoigne de la puis-
sance de la parole interieure et se maintient libre vis-a-vis des
saintes Ecritures, et qui plus tard rejette la parole intérieure
comme un fanatisme effréné? Est-ce le méme homme qui pré-
che lajustification par la foi, et qui plus tard attribue au sacre-
ment une vertu spirituelle méme pour des incrédules? Est-ce
le méme homme qui, dans des paroles enflammées, signifie &
la noblesse chrétienne de la nation allemande ses obligations
envers le peuple chrétien, et qui plus tard reconnait I’état chré-
tien el le droit de 'antorité jusqu’aux limites de ’absolutisme,
croit que le millenium est venu avec l’état chrétien, rejette
Yapocalypse de saint Jean comme un livre plein de fables jui-
ves, et refuse le droit d’existence dans 'état chrétien aux Juifs,
qu’il aimait auparavant comme des compatriotes du Seigneur ?
Sans doute c¢’est le méme homme, le méme non-seulement
dans ’ardeur de son esprit, la simplicité enfantine de son
ceeur, I’énergie intrépide et 'activité infatigable, mais aussi
dans les éléments essentiels de son étre. Ce sont deux moments
de sa vie directement opposés 'un & 'autre, c’est le principe
chrétien de la liberté, et le principe chrétien de 'autorité , qui
prétendent en lui tour & tour & la primauté. Ce n’est pas qu’avec
une diplomatie qui lui était entiérement inconnue, il donnéit
I'importance, tantdt & 'un, tantdt & autre, selon les besoins
du moment. Non, il était tout entier en tout ce qu’il faisait, et,
ne pensant nullement qu’il piit étre en contradiction avec lui-
méme, il ne se préoccupait pas des conséquences. Seulement
la derniére période de sa vie est devenue décisive par l'in-
fluence qu’il a exercée sur ses compatriotes et sur la postérité.

La lutte entre la lettre et ’esprit, entre la parole extérieure
et la parole intérieure, est devenue le signe fatal de la réfor-
mation, qui se nomme du nom de Luther. Ah! qu’elle était dé-
chue de sa hauteur primitive, lorsque Mélanchthon était traité
d’hérésiarque, lorsque le calvinisme était persécuté et damné
comme pire que le catholicisme, lorsque la Formule de Con-
corde muselait le libre examen et toutes les études humanistes



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE 661

et philosophirfues, lorsque la paix d’Augsbourg était conclue
entre les princes catholiques et les princes luthériens, 4 1’ex-
clusion de la confession réformée ! Ne dirait-on pas I'armée de
I’évéque, composée de troupes luthériennes et papales, com-
battant pour détruire 'armée de Sion?

Sans doute, nous autres Hollandais, nous pouvons nous ré-
jouir, du moins en partie, de notre exclusion de la paix d’Augs-
bourg; sans cette exclusion point d’église hollandaise, des
martyrs, point de guerre glorieuse de quatre-vingts ans, point
d’Union d’Utrecht, point d’état indépendant des Pays-Bas, point
de duc d’Albe, mais aussi point de Guillaume d’Orange. Sans
elle I’église réformée hollandaise qui, pendant deux siécles, a
eté le centre de la foi et de la science, ne se serait pas établie
sur ces bases si simples, si spirituelles, silibérales, posées dans
Pannée de persécution 1568.

Mais quand nous considérons la puissance politique de la
réformation luthérienne en Allemagne et en Scandinavie,
Poeuvre de la réformation allemande nous apparait, sinon dans
son principe qui est immortel, du moins dans sa forme exté-
rieure, comme un béatiment qui n’est pas achevé, qui, au lieu
d’avoir été fondé sur le sol de l'esprit, I’a été sur des murs (ui
s’affaissent, et qui partant doit s’écrouler tot ou tard.

L’histoirede 'église lathérienne en Allemagne nous le prouve.
Quels v sont les rapports de 'église et de I’état ? Contrairement
a l'assertion ultramontaine que le protestantisme a affaibli le
principe de Pautorité dans tous les domaines, parce qu’il ne 'a
pas admis dans le domaine le plus élevé, Luther a posé le
droit divin de l'autorité comme un article du credo. Or quel a
été le développement de cette doctrine, si bienfaisante et si
vraie, en face de la doctrine du droit divin de I’église et de son
chef, en vertu de laquelle les droits souverains de I'état et de
ses autorités n'étaient qu’une délégation du pape? Mise en avant
& 'exclusion de lautre principe réformateur, celui du sacer-
doce royal de tous les chrétiens, n’a-t-elle pas produit ce fatal
systéme territorial, selon lequel le sujet doit partager la con-
fession du souverain, et le pays porter le nom de cette confes-
sion, systéme dont P’église évangélique allemande a encore tant



662 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

de peine & se dégager ? Ne fait-elle pas du souverain ’évéque
supérieur de P'église, de I’église une institution de I'état, de ses
ministres enfin les employés de 1'état, qui doivent se conduire
non pas selon la Parole de Dieu, mais selon le caprice du sou-
verain ? En effet, ce n’est pas grace & ce systéme territorial, si
contraire au principe protestant, ni & son corollaire, le droit de
réformation accordé au prince, c’est grace au principe immor-
tel du protestantisme que la race des ministres de I'Evangile,
pieux, libéraux et savants, ne s’est jamais éteinte dans ’église
allemande. (’était le temps o, méme & Weimar, il fallait des
titres de noblesse pour étre président du Consistoire, et ol
Phonnéte professeur Wolff fut déposé de son professorat a
cause de son determinisme, et obligé, sous peine de mort, de
quitter Halle dans vingt-quatre heures.

On pourrait conclure de ces exemples (ue le systéeme ecclé-
siastique dont nous parlons, et qui est I'extréme conséquence
du dogme luthérien sur 'église, a fleuri dans I’état prussien ;
il n’en est pas ainsi.

On sait que la dynastie des Hohenzollern, depuis I’électeur
Jean Sigismond, 1613, est attachée & la réformation suisse. Or
jamais on n’a pu réussir a détruire ce levain réformé, tres
heureusement pour I’Allemagne et pour tout le protestantisme.
Par la paix d’Augsbourg, la voie était ouverte pour retourner a
Rome, et si la répugnance des luthériens contre les Suisses,
méme contre Melanchthon, n’avait pas été corrigée par I’oppo-
sition du landgrave Philippe de Hesse, et surtout du grand et
bon Frédéric, électeur du Palatinat, qui ne craignit pas de por-
ter Vignominie de la confession réformée, méme au risque de
perdre son pays, que serait-il advenu de 1’Allemagne luthé-
rienne? Un fait plus important encore gue P’attitude de ces deux
princes pour l'avenir de la réformation allemande, c’est que la
dynastie qui bientot devait acquérir une si grande influence, et
qui aujourd’hui est arrivée a4 la dignité impériale, n’a jamais,
ainsl que l'exigeaient les prémisses luthériennes, considéré 'au-
torité ecclésiastique comme un attribut de la souveraineté par
la grice de Dieu. Le grand électeur, 4 qui nous devons la sup-
pression dans la paix de Westphalie des articles de la paix



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 663
d’Augsbourg vexatoires pour les réformés, était un réformé sin-
cére; et cette tradition ne s’étant pas perdue chez les rois de
Prusse, il faudrait que la dynastie des Hohenzollern reniit son
origine et son caractére pour pouvoir parvenir au césaropa-
pisme. Frédéric II, le voltairien sceptique, lorsqu’il prononga
la maxime que dans ses états chacun pouvait obtenir le salut
de sa propre facon, I'rédéric Guillaume III, le chrétien crovant
lorsqu’il usa ou abusa de sa puissance épiscopale pour octrover
I'Union, Frédéric Guillaume IV, 'homme mystique et chevale-
resque, lorsqu’il chercha & déposer dans le sein de I'église la
puissance épiscopale qui l'accablait, obéissaient tous & une
méme impulsion, celle de la tradition de leur dynastie. Or
cette tradition qui, bien différente de celle de la plupart des
pavs allemands, veut cue le souverain, quelque étendus que
soient ses droits circa sacre , ne puisse jamais avoir des droits
in seere, a rendu cette dynastie capable de devenir une puis-
sance de centralisation pour toute I'Allemagne.

Telle est 'influence du principe réformé. Ce principe, pourva
qu’il soit bien développé, marque, selon M. de la Saussave,
les vrais rapports du protestantisme avec I’état et de I'état avec
toutes les églises, s0it catholiques, soit protestantes. Cepen-
dant, avant d’en parler, il veut examiner si la parole plus bril-
lante que claire de Cavour « I’église libre dans I'état libre » est
bien, comaie on le croit souvent, le fruit de la révolution. C’est
la seconde partie de sa conférence.

II

En abordant la révolution, on entre sur un terrain couvert de
piéges. Il faut distinguer entre la révolution comrme principe,
et la révolution comme fait historique. La révolution comme
principe revient & ceci: rompre avec le passé, faire table rase,
ot recommencer Uhistoire. On commence une nouvelle ére,
I'an un non de la craation, ni de la naissance du Seigneur,
mais du commencement vrai et nouveau ; ¢’est seulement dom-
mage ue dans celte ére I'an wa ne puisse jamais étre suivi de



664 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

I'an deux. On pourrait commencer I'Evangile de la révolution
par ces mots: Au commencement était... quo1? Dieu? Non, car
c’est 1a ce qu’il nous faut examiner. Le Verbe ? Non, car c’est 14
ce qu’il nous faut trouver. Le monde? Non, car c’est la ce qu’il
nous faut créer. Quoi donc? Au commencement était le com-
mencement, et le commencement était avec le commencement,
et le commencement était..., quoi? Il était identique au non-
commencement. G’est comme si ’homme découvrait tout &
coup que jusque 12 il n’a pas vécu, et qu’il doit naitre de nou-
veau dans le sens de Nicodéme, non du Seigneur. Or, dans ce
sens, la révolution est 'esprit qui nie toujours, et qui ne vient
jamais & laffirmation. (’est pourquol nous disons que la révo-
lution comme principe n'est rien et ne fait rien, et qu’elle
n’obtient de I'importance que par les paroles de ses ennemis
aussi bien que de ses partisans. Pour nous, les phrases de Vic-
tor Hugo sur la fraternité des nations et la république une et
indivisible nous font rire, et nous ne croyons pas que son idéal
se réalise jamais, et pourtant ces fantasmagories exercent une
grande influence sur la masse. De méme, en voyant des antiré-
volutionnaires découvrir partout des traces du catéchisme
révolutionnaire, et appeler les crovants & une croisade contre
cet ennemi, nous pensons & un combat en ’air, dans lequel on
prendrait les moulins & vent pour des géants. Ceci nous méne
A la signification historique du terme : révolution.

Il faut distinguer entre le fait et U'idée du fait. Si 'on consi-
dére 'histoire universelle comme un enchainement d’événe-
ments, on voit que tous les grands événements sont des révo-
lutions, c’est-a-dire, des changements plus ou moins violents,
soit dans la condition intérieure d'un peuple, soit dans les rela-
tions politiques des nations entre elles. La révolution est nor-
male dans I’histoire, mais par cela méme elle est le signe de
I’état anormal dans lequel se trouve Phumanité. Le mot d’évo-
lution ou de développement régulier et naturel, opposé & celui
de révolution ou de changement violent, n’est qu’une douce fan-
taisie, et ne devient une vérité que pour ceux qui lui donnent
une acception plus élevée et reconnaissent un plan divin au-
dessus des actions des hommes et des peuples; qui, partant,



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE, 665

voient dans les révolutions mémes I'exécution du plan de Dieu
et 'avénement de son royaume. Nous ne partageons donc pas
I'idée révolutionnaire que ce sont les hommes, les clubs politi-
ques, qui font une révolution. Non, les idéologues et les doctri-
naires ne font pas I'histoire, et il arrive souvent que celui qui
pour la premiére fois exprime une idée recule devant sa propre
parole, et devant les conséquences qui en résultent. La procla-
mation des droits de 'homme, ce gu’on a nommeé les principes
immortels de 1789, était-ce le programme primitif de ces mem-
bres du tiers état qui s’étaient érigés en constituante ? Etait-ce
I'intention des honnétes girondins, ou méme des montagnards
violents, de substituer au christianisme le culte de la raison, et
de faire de l'exislence de Dieu et de I'immortalité de 'ame une
question & vider & la majorité des voix? Non, cette grande re-
volution ¢u’on peut considérer comme V'incarnation de l'idée de
révolution, ne s’est pas faite d’aprés desidées déterminées ; mais
en remuant le sol, et en démolissant tout ce qui pouvait entra-
ver la libre manifestation des esprits, elle a mis au jour ce qui
éltait caché dansles coeurs. Les révolutions naissent de besoins,
d’abord matériels, mais auxquels s’attachent des besoins spiri-
tuels, parce que la nécessité fait réfléchir. On sent un malaise
quelconque dans la société ; Vair est chargé d’orage, et il ne
faut qu’une étincelle électrique pour embraser Lout I'édifice
social. C’était un beau moment que celui ol le petit-fils de
Louis XIV, mettant de coté I'horrible maxime de son grand-
pére: I'état c’est moi, se souvint que le peuple aussi a un droit
naturel et historique de se faire entendre, et quil convogqua
pour la premiére fois, aprés cenl soixante-guinze ans, les états
généraux de France. Qui aurait pu penser dans ce jour ou tout
Paris jubilait comine si le siecle d’or était venu, «ue ce roi fini-
rait sa vie sur I’échafaud, et que tout le mouvement aboutirait
au terrorisme de Maral et de Robespierre et & la tyrannie de
Napoléon?

Or, cette révolution qui a inauguré un nouveau monde n’a
pas été arrétée par le congrés de Vienne.

Lors de la reslauration, on croyait pouvoir supprimer simple-
ment une période de Ihistoire pour se rattacher a4 la période



(66 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.
qui 'avait précédée, opinion exprimée si naivement par le nou-
veau Bourbon lorsqu’il se nommait Louis XVIII au lieu de
Louwis XVII, et partagée par les impérialistes qui voulant se
donner un air de légitimit¢, nommaient 'homme du 2 dé-
cembre, Napoléon III au lieu de Napoléon 1I. On croyait, comme
avaient fait les révolutionnaires lorsqu’ils commencérent une
nouvelle chronologie, qu’on pouvait mettre un point dans ’his-
toire ; mais non, Dieu seul met les points, et I'histoire avant
d’étre achevée ne connait que des virgules. La digue de 1830,
élevée contre la révolution, est brisée en 1848 ; toute la société
de nos jours se meut dans les eaux de la révolution, elle n’a
pas rompu avec son principe. Seulement, en est-elle réduite
ou & admetire ce principe pur et sans mélange, ou 4 le détruire
dans toutes ses manifestations et tous ses efforts? N'y a-t-il
pas de milieu entre ces deux extrémes: catéchisme de Satan
ou catéchisme de Dieu?

D’abord, quel est le principe de la révolution? Demandons-le
a lhistoire. Les éfats généraux ¢taient donc enfin convoqués
pour subvenir aux besoins pressants. On sait quelle était la
condition de la France. D’un coté les puissances dominantes, le
ro1, le clergé, la noblesse, dont les noms étaient synonymes de
despotisme, d’hypocrisie, d’intolérance religieuse et d’immora-
lité effrénée ; de Pautre coté le tiers état dépourvu de tous les
droits politiques. Le plus grand désordre dans les finances, le
gouvernement civil et la jurisdiction, Poppression des cam-
pagnes, I'appauvrissement des villes, la dissolution des maeurs,
et le régime dégolitant des courtisans & la cour, voild le hon
vieux temps. Est-il é&tonnant que la constituante, ayant reconnu
la nécessité d’une reconstruction de toute la société, cherchit
a donner une base morale & sa constitution, qu’elle la trouvit
dans la noblesse méconnue et écrasée de la nature humaine,
et (u'elle commengit par un catéchisme sur les droits de
'homme ? Voici donc le principe prononcé par la révolution :
I'homme en tant qu’homme a des droits. Ce n’était pas a la phi-
losophie seule qu’elle devait ce programme ; la philosophie de
ce temps, c’est-d-dive le sourire dédaigneux de Voltaire, les
sarcasmes amers de Rousseau, la phrase moraliste de Diderot,



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 667

la tendance des Encyvclopédistes dans toutes ses nuances,
tout cela n’aurait pas posséde une telle intluence, s’il n’y avait
pas eu dans les consciences quelque chose qui appelait le salut.
Le catéchisme de la révolution était un cri de la conscience;
ceux qui U'ont proclame étaient en grande partie des hommes
nobles et généreux. Quant a la filiation historique, il était em-
prunté & la république ameéricaine, et par celle-ci provenait du
puritanisme anglais. Jusque-la ce catéchisme était vrai et bon,
jusque-la on peut parler des principes immortels de 1789. Mais
hélas! pourquoi la conscience réveillée a-t-elle cherché l'aide
et la consolation ailleurs qu’auprés du Dieu de la conscience?
pourquoi s’est-on adressé i 'évangile de Rousseau plutdt qu’a
celul de Jésus de Nazareth ? C'était le malheur de la France de
ne plus connaitre I'Evangile que dans les hiéroglyphes ecclésias-
tiques, et I'homme de douleurs que dans le prétre aux mains
souillées, au coeur moralement flétri. L’alliance du trone et de
lautel aux dépens du peuple avait été le malheur de tous les
deux, et lorsque le torrent de la colére divine vint les submer-
ger, il n’y avait plus personne pour arréter ce torrent et pour
apaiser cette colére! Le Christ vivant n’était-il pas disparu dans
le sang des huguenots ? Les huguenots avalent éte la conscience
de la France ; la cour et la noblesse, la Sorbonne et le parle-
ment s’en étaient détournés comme d’un témoin importun, et
les avaient livrés aux mains des bourreaux. Ou trouver main-
tenant celui qu’on avait tué ? ce n’est pas seulement aux Juifs
(que s’applique cette parole du jugement : « Vous me cherche-
rez, mais vous ne me trouverez point, et 14 oli je serai, vous
n’y pouvez venir, et vous mourrez dans votre pécheé. »

Sans doute le programme de 1789 était loin de vouloir le
socialisme, le communisme et toutes les aberrations qui sont
nées de la doctrine de ’émancipation de la chair, et de I'abo-
lition de la propriété. L’horrible théorie a suivi 'horrible pra-
tique. D’abord le terrorisme de 1793 et 94, qui par le fait ne
reconnaissait, plus le droit individuel ; puis sous la restauration
et la révolution de juillet, les systémes socialistes, sans la pra-
tique sanglante, mais avec leurs négations froides et impi-
toyables. Or, la pratique de 1793 n’est que la conséquence



668 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

logique de 1789 ; si, dans ce temps, au lieu de vouloir aplanir
toutes les inégalités de la société comme dans le contrat social,
on s’était efforcé de faire comprendre au peuple francais que
toutes ces inégalités sont établies par Dieu, par la nature et
I’histoire, mais en méme temps que c’est le but d’une bonne
constitution de rejeter les excroissances funestes et de faire
valoir toul ce qui est juste parmi les hommes; si, au lieu de
se contenter du contrat social, on avait cherché le plan de
Dieu dans 'histoire, la révolution aurait été le compiément et
Vachévement de la réformation. Comment s’expliquer que cela,
ne soit pas arrivé? On sait que la sécularisation des biens
ecclésiastiques fut suivie d’'un décret qui exigeait de tous les
ecclésiastiques le serment a la nouvelle constitution, et qui
décidait qu’ils seraient désormais des employés de l'état. Plu-
sieurs, surtout du bas clergé, refuserent ce serment par raison
de conscience; et les autres, les prétres constitutionnels, ob-
tinrent si peu la confiance du peuple resté fidele, qu’on refusait
de se confesser auprés d’eux et de recevoir l'absolution de
leurs mains. Ce n’est pas étonnant; c’était rompre avec les
fondements mémes de I'église catholique, et si jamais un ana-
théme de Rome a été juste, ¢’était celui ¢ui excomnuniait les
prétres infideles. Eh bien, la bulle du pape fut brilée par la
populace furieuse le 26 décembre 1790 dans le Palais Royal.
(Vest le pendant d’une bulle papale briilée le 10 décembre 1520
par Luther & Wittenberg. Quel contraste! La cet acte était le
regne de la souveraineté de la conscience, ici de 'oppression
de la conscience; l& le droit et la vérité étaient du coté de
Phomme anathématisé, ici du coté de celui qui publiait I’ana-
theme. En effet si quelque chose peut effacer 'ignominie du
catholicisme de ces temps, c’est le martyre des prétres fidéles.
La révolution a le triste honneur d’avoir restauré le catholi-
cisme en ajoutant aux gibets des huguenots du XVIe siecle et
des pasteurs du désert du XVII¢, ’échafaud du XVIile pour les
témoins catholiques de Jésus.

Voila la cause de l'insuccés de larévolution francaise ; celle-ci
a échoué en ce qu’elle n’a donné ni intérieurement ni extérieu-
rement la paix au peuple francais. Aux droits de 'homine man-



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 669

quait le droit supréme, sans lequel les autres n’ont aucune
valeur : le droit de la libre conscience, inséparable de celui de
la libre profession et du lihre culte. Méme chez les plus grands
caractéres de la révolution, parmi les plus nobles mobiles et les
efforts les mieux intentionnés, nous trouvons une absence com-
plete du sentiment religieux, une enliére meconnaissance et de
I'importance soclale de la religion et de la force, de la profon-
deur du sentiment relicieux dans 'homme. L’état reste tou-
jours l'idole, et le monde visible la seule sphére d’activité de
Uhomme. Chez les avancés nous trouvons un athéisme théo-
rigque et praligue avec une haine véhémente contre toute reli-
gion ; chez les modérés un reste de respect, mais dans le sens
de l'ancien régime: la religion regardée non pas comme ce
qu’il v a de plus élevé dans ’homme, mais comme une condi-
tion de bourgeoisie dans 'état, 'église réduite & n’étre qu’'une
roue dans la machine de la société, un ministére du culte ou
un bureau de police.

Cette méconnaissance de la nature de la religion, et par 1a
méme de la nature de I’homme, demeure un caractére essentiel
de la révolution dans toutes ses phases, méme lorsqu’elle
semble retourner & l'ordre et & la vertu. M. de Pressensé dans
son livre, L’'église et la révolulion francaise, a montré par les faits
mémes que la révolution, dans la période 1789-1802, n’a rien
fait pour la liberté de la religion dont elle ne comprenait pas
méme le principe, tandis que le comte de Haussonville, dans
une étude classique sur le premier empire!, a fourni la méme
démonstration i propos de la derniere période de la révolution,
celle de Napoléon. Et lorsque la révolution de juillet semblait
parvenir en effet & un principe constitutif de toutes les libertés,
la premiere liberté, la liberté religieuse n’en bénéficiait guére.
On nomme aujourd’hui M.Guizot un publiciste anti-révolution-
naire, et il faut avouer que le choc de 1848 lui a fait reconnaitre
la grande erreur des principes de 1789, la doctrine de la pureté
de la nature humaine ; mais il en était bien autrement lorsqu’il
était encore en activité. On trouvait chez lui, dans ce temps-la,

v Léglise romaine et le premier empire. 1800-1814. Paris, Michel Lévy 1870.

¢. R, 18371. 43



670 D* CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

du respect pour la religion, et une certaine religiosité person-
nelle, mais cette méme erreur qui détruit la .religion dans son
essence en la considérant comme une machine de résistance
politique et comme un des meilleurs freins de la révolution.
Les catholiques enfin n’ignorent pas quel respect le second
empire avait pour 'église , et quel était le caractere religieux
des velléités ultramontaines de 'homme de Sedan, et les pro-
testants ne savent «(ue trop combien cel empire était hostile au
principe protestant, et faisait un esclavage de la liberté méme,
en Paccordant non pas comine un droit, mais comme une fa-
veur. Tant il est vrai que la parole de Cavour: I'église libre
dans I’état libre, n’est pas le mot d’ordre de la révolution, ni
I’expression d’une réalité née avec elle.

II

Nous touchons & la derniere partie du travail de M. de la
Saussaye ¢ui a pour but de montrer que les vrais rapports de
I'église de la société moderne sont indiqués dans le principe
reformé de Calvin.

Parmi les réformateurs du XVIe¢ siécle, il y en eut un qui su-
bit un double martyre , celui de la foi et celui du patriotisme.
(est Jean Calvin qui plus gqu’aucun autre doit étre introduit
sur la scene par les paroles majestueuses de Bossuet relatives i
Cromwell: «Un homme s’est rencontre. » Son apparition était
imposante comme celle d’Elie, I'effet de sa force comme celui de
I’éclair. Comparez le moine exlénué i la diéte de Worms avec
le Luther puissant, joyeux, aimant la causerie et la musique, et
vous concevrez que le moine est réconcilié non-seulement avec
Dieu, mais aussi avec la nature, qu’il demeure au milieu des
siens, qu’il a trouvé son foyer. Suivez le prétre Zwingli, & Ein-
siedeln, & Zurich, & Glaris, enfin sur le champ de bataille ou il
meurt pour la patrie, et vous concevrez que la réformation dont
il est l'auteur, peut étre nommée la réformation suisse, car
l'air des montagnes de la Suisse est le symbole de sa forte na-
ture, il est physiquement et moralement le type de son peuple.



LE PROTESTANTISME COMME FRINCIPE POLITIQUE. 671

Et maintenant, comparez a ces deux héros le jeune homme ti-
nmide qui & cause de sa foi qu’il ne veut et qu’il ne peut renier,
mais qu’il ne cherche pas & propager, doit cuitter le sol chéri
de sa patrie, la belle France, pour aller a4 1’encontre d’une vie
d’exil. Franc¢ais non-seulement de naissance, mais aussi de
sympathie et d’esprit, il ne devait jamais revoir sa patrie, mais
vivre comme étranger a Bale, & Strasbourg, cité encore entiére-
ment allemande, sans qu’il plit jamais sympathiser avec I’esprit
allemand , et enfin, au milicu de beaucoup de contrariétés,
chez le peuple léger de Genéve, dans cette ville qui était pour
lui une prison , ot pour son ceil affaibli par la maladie, pour
son esprit accablé par les adversités et consumé par le travail,
ni le beau lac, ni la fiere chaine du Mont-Blanc n’avaient d’at-
taits, et vous concevrez comment nous parloné d’un double
martyre.

Connu et renommeé au point de vue de la science théologique
el de la piété personnelle, il est bien souvent méconnu comme
homme d’état, et regardé comme un fanatique théocrate,
comme le Torquemada protestant. Et pourtant Calvin est le
pere de cette théorie qui cherche encore aujourd’hui son appli-
cation , de cette théorie non pas de la séparation de I'église et
de I'état, c’est si vague! mais de l'indépendance des deux puis-
sances, chacune sur son terrain. C’est la théorie des deux
glaives, nette de tout ce que le jésuitisme! v a ajouté sur la dé-
pendance de I'état vis-d-vis de I'église. Cette théorie si vraie et
si simple, mais qui, justement & cause de sa vérité et de si sim-
plicité, rencontre tant d’opposition , est la théorie, sinon la
praticue, de Calvin, car la théorie est plus grande que celui
qui 'a avancée, et qui a payé largement son tribut de dépen-
dance a I'esprit de son temps.

Quel est le terrain de ’église? D’apreés Calvin, et aussi d’aprés
la Parole du Seigneur et la pratique apostolique, c’est le terrain
de la vie intérieure, de la religion, de la relation de 'homme

‘ La force de Dollinger et de ses partisans consiste principalement dans le fuit
que les principes de droit défendus par l'église catholique depuis Grigoire Vil
avec une conséquence toujours plus rigoureuse, sont contraires & ccux de I'an-
cienne église catholique.



672 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

avec Dieu. Sur ce terrain, pas d’immixtion de 1’état, le droit de
votation de l’église, l'indépendance des consistoires, la dis-
cipline spirituelle, le régne absolu de la Parole de Dieu. Le ter-
rain de I'état , c’est la vie extérieure, la moralité sociale avec
les institutions juridiques qui y sont fondées. Sur ce terrain,
point de jurisdiction de P'église, point de haut clergé avec la
dignité de pairs, point de législation ecclésiastique, point de
droit de véto de I'église dans les affaires de I'état. Voila les con-
séquences de la théorie de Calvin.

L’histoire nous apprend que l'église réformée a été loin de
rester fidele & ces principes. A Geneve déja, 1'église et 1'état
étaient unis dans la personne de Calvin par le fait méme de
sa personnalité supérieure. En Ecosse et dans les Pays-Bas,
la grande influence de 1'église donna lieu & une acception
théocratique des devoirs de I'autorité dans le sens de I’Ancien
Testament, quoique dans le dernier de ces pays 1’équilibre
elt été rétabli par 'opposition des remontrants. Nous somines
donc bien loin de considérer I’église reformée telle qu’elle a
existé comme le modéle des vrais rapports de l'église et de
I’état. Nous prétendons seulement que l'idéal des temps mo-
dernes, 'indépendance de 1'église et de I'état, se trouve dans
les principes de Calvin, et nous en appelons pour le prouver
au dernier chapitre de son Instifution.

Ce chapitre ne contient que des indications, car le réforma-
teur semble s’excuser de ce qu’il finit son Institution de la reli-
gion chrélienne par un morceau sur le droit public; mais il y
est contraint, comme il dit, d’abord par les extravagances des
anabaptistes, de ces hommes insensés et barbares qui. pour
fonder I'empire de ’Esprit, veulent bouleverser I'ordre social ;
secondement pour s’opposer & la flatterie de ceux qui veulent
donner aux princes une puissance démesurée, et ici il frappe
le césaropapisme naissant de I’église luthérienne; troisiéme-
ment pour rendre les chrétiens attentifs au grand bienfait
d’avoir un gouvernement régulier, et pour les stimuler & la re-
connaissance. Ces indications sont cependant d’une grande va-
leur et d’une application étendue. Calvin commence par poser
le droit des nationalités; 'unité en Christ, en qui il n’y a ni Juif



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 673

ni Grec, ne supprime pas la diversité fondée dans la nature et
Phistoive. La république une et indivisible qui, sans ¢ue ce nom
fut connu, était 'idéal de I’église anabaptiste des élus, est une
absurdité pour le sens historique de Calvin. Cette unité et
cette diversité ne sont pourtant pas opposées 'une a l'autre. 1l
y a dans le droit historique, qui est différent chez les différents
peuples un idéal commun. L’état aussi porte un caractére spi-
rituel, parce gque la vie naturelle de I'hommme dont il est ex-
pression n’est pas dépourvue d’un élément spirituel. Il ne faut
donc pas borner la vocation de ’état & la vie matérielle et lui
prescrire comme son plus grand devoir de favoriser la prospé-
rité¢ matérielle. Il serait méme impossible de le faire, parce que
cette prospérité suppose la paix et la confiance aussi bien entre
les citoyens du méme pays qu'enire les différents peuples.
(’est la vocalion de I'état de veiller & ce que la religion et la
moralité solent favorisées, le repos public assuré, la sareté per-
sonnelle garantie, la modération maintenue, en un mot que
parmi des chrétiens la société posséde un caractére chrétien,
et (e 'humanité soit conservée parmi les hommes '. Calvin
nadmet pas d’un coté une humanité qui se place en dehors de
la religion chrétienne , puis des religions historiques, enfin de
toute religion, et de Pautre coté un christianisme (ui comnme
quelque chose d’abstrait et de supranaturaliste s’oppose & I'hu-
manite. :

Que notre jugement sur la théorie de Calvin ne soit offusqué
ui par I'épouvantail de son propre régime théocratijque a Ge-
néve , qui doit étre jugé d’un point de vue historique, et qui
alors se niontre beaucoup moins dur que les auteurs frangais
sur les traces de Bossuet ne nous le font voir, ni par celui des
prétentions postérieures des défenseurs de la vérité réformee
parmi les pasteurs, surtout en Hollande. Il nous faut considerer
cette théorie en elle-méme. Or, en voyant que Calvin prescrit
aux magistrats le devoir de reconnaitre et de protéger la vraie
religion, il nous faut remarquer que Calvin, comme tousles es-
prits prophétiques, estimait avenir auquel il croyait et quil

* Ut inter christianos publica religionis facies existat, inter homines constet
humanitas.



674 D' CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.
voyait réalisé en esprit, beaucoup plus proche qu’il ne I’était en
effet ; il prévoyait un état dans lequel la religion chrétienne, la
vérité et le salut pour I’humanité, seraient reconnus par la con-
science publique comme la base de 'état, sous toutes les formes
de gouvernement. Sans doute, cette forme ne peut pas étre
choisie arbitrairement; elle est fondée dans I'histoire de chaque
peuple. Mais quelle qu’elle soit, elle posséde un droit divin en
face des anarchistes de toute espéce, afin que le magistrat ait
Ini-méme la conscience de sa vocation et le sentiment de sa
responsabilité , et qu’ainsi 'arbitraire personnel soit évité en
méme temps que la liche soumission au caprice du peuple. Le
but du gouvernement n’est pas sa propre autorité, mais le bon-
heur de la nation, en d’autres termes (et c’est au XVIe siécle
que cela est dit) la liberté bien organisée et garantie pour tou-
jours!. Les magistrats sont les protecteurs de cette liberté; s’ils
négligent cette vocation, ils sont infidéles et traitres a la patrie.
Cette relation intime entre le gouvernement et le peuple
suppose un lien plus haut enire eux, une mesure pour cette
relation, une pierre de touche pour les devoirs et les droits
mutuels, en un mot ce que nous nommerions aujourd’hui une
constitution. Quelle est d’aprés Calvin cette constitution ? Elle
ne peut étre que la loi divine et éternclle, qui n’est pas faite
par les hommes, et sur lacuelle toutes les autres lois se basent.
Calvin la trouve dans la loi des dix commandements. Ne crions
pas pour cela: théocratie, politique de I’Ancien Testament, con-
tfusion de la religion et de la politique, méconnaissance du pro-
grés, etc. Distinguant les lois mosaiques en lois morales, céré-
monielles et politiques, Calvin regarde ces derniéres comme
les lois organiques qui sont nécessairement d’une nature tem-
porelle et locale. La loi morale méme qu’on peut nommer la
constitution d’Israél, est, dans sa forme , temporelle et locale ;
mais pour étre ainsi dans un rapport intime avec I’état de cul-
ture d’Israél, les principes qui sont déposés dans les dix com-
mandements n’en sont pas moins des principes éternels. Nous
en appelons pour le prouver a la législation des autres nations.

* Libertas ad eam quam decet moderationem composita et ad diuturnitatem rite
constituta.



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 675

Plus un peuple est développé, plus il s’approche de la plénitude
des principes de droit exprimés dans les dix commandements;
moins il est développé, plus il s’en écarte ; chez aucun, on ne
trouve des principes de droit qui leur soient directement op-
posés. Cela saute aux yeux quant aux commandements de la
seconde table. Ou y a-t-1l un autre droit social que celul qui
s'affirme dans les droits des parents, linviolabilité de la vie
humaine, la sainteté du mariage, le droit de propriété, et la
puissance juridique?

Il est digne de remardque que le communisme des anabap-
tistes & Munster, comme celui des socialistes modernes, s’oppose
aces fondements de la société humaine. Or si, pour n’avoir pas
une tendance biblique, on veut affirmer que nous autres chré-
tiens du XIXe siecle, n’avons rien & faire avec cette loi mosaique,
onn’apas encore renversé la théorie de Calvin; car, de concert
avec saint Paul , Calvin répondrait que cette loi est écrite dans
les consciences des paiens, et gu’elle n’est pas divine parce
qu’elle a été gravée sur les tables de pierre, mais qu’elle v est
gravée parce qu’elle est divine.

Mais tout cela peut-il se dire aussi des commandements de
la premiére table? Sans doute, pourvu seulement que nous
distinguions entre 'expression et 'essence, entre la forme tem_
porelle, et le fond éternel. Pour autant que nous ne voulons
pas déchristianiser la société et I’état, il nous faut reconnaitre
que c’est le devoir du gouvernement, non-seulement de per-
mettre a la vie religieuse son expression publique, mais d’ad-~
mettre dans les lois cette vie religieuse comme le facteur prin-
cipal de la vie nationale, en d’autres termes de reconnaitre que
les lois doivent étre fondées dans la conscience du peuple. Si
la forme moderne de I’état était telle que d’un coté la religion
fit exclue systématiquement de toutes les institutions natio-
nales par l'abolition du jour de repos, du serment, du diaco-
nat ecclésiastique , de tout élément religieux dans l'école, et
que de autre tous les comités soi-disant religieux, publics ou
secrets, méme avec des pratiques antisociales et immorales,
fussent admis, comme par exemple le mormonisme, une telle
constitution ne servirait qua un peuple qui ne posséde plus



676 D* CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.

aucune religion. Mais ce peuple serait pres de la dissolution,
ou plutdt, déjd pourri, il serait mur pour lesclavage, ou
s’anéantirait dans des guerres intestines. Une telle nation mo-
derne serait bien inférieure a la société antique, et le christia-
nisme ne lui aurait servi qu’a la faire tomber plus bas dans
I’abime. Il ne resterait alors de ’humanité si hautement vantée
que la bestialité, car le matérialisme théorique et pratique de-
truil la nature humaine dans le peuple aussi bien que dans
I'individu. Eh bien, la théocratie de Calvin revient & ceci: sou-
mission de 1'église et de I’état & Dieu et & sa lol éternelle. La
maniere dont Calvin décrit les devoirs du gouvernement a
I’égard de la religion n’est plus applicable & notre temps; il
ne pouvait prévoir ni la paix de Westphalie, ni la révolution
francaise, mais les principes sont, sous toute meétamorphose,
toujours les mémes. Ce qui est éternel se cree de nouvelles
formes mais ne change pas de nature.

Nous ne voulons donc ni une église-état ni un état révolu-
tionnaire ; nous ne voulons dans V'école ni le catéchisme de
Heidelberg, ni celui des droits de I’homme. Nous prétendons
seulement avec Calvin qu’un gouvernement qui n’honore pas
Dieu, n’a aucune force morale, qu’il sape sa propre autorité, et
gu'une législation qui ne se base pas sur la conscience, qui
ignore la religion, et qui préfére I'idole de 1’état au Dieu vivant
parlant dans la conscience, ne saurait durer, u’elle méne 4 la
dissolution sociale, et a la tyrannie du systeme plébiscitaire.

Il v a donc un principe politique autre que le principe ultra-
montain, la souveraineté de I’église, autre que le principe révo-
lutionnaire, la souveraineté du peuple; c’est le principe réformé,
la souveraineté de Dieu dans I’état et ’église, principe dont le
germe fécond doit se déveIOpper dans la société moderne. Ah!
si la France, ce pays au génie sympathique, ce pays qui plus
que tous les autres est sujet aux changements, aux troubles
intérieurs, aux guerres extérieures, et qui pourtant ne cesse
de promettre au monde le siécle d’or de la liberté, de I'égalité,
et de la fraternité, ce pays qui est le premier dans toutes les
(uestions sociales et dans la recherche de I'état parfait, n’avait
pas rejeté le plus grand de ses fils, I'idéal de la révolution au-



LE PROTESTANTISME COMME PRINCIPE POLITIQUE. 677

rait trouvé une autre base qu’un manuscrit des droits de
I’homme détachés du droit divin et partant profanés, un autre
fruit que 1793, 1848, 1871. Quelle différence si la France était
devenue protestante !

Et maintenant la prophétie du poéme de Hamerling sera-
t-elle réalisée? Les troubles de Munster sont les mémes que
ceux du XIXe siécle; la forme a changé, l'esprit est resté le
méme : l'esprit d’anarchie et de révolution, 'esprit qui ne re-
connait point d’autorité, qui déchire tous les liens, (ui usurpe
I'idéal de la nature humaine et ne cherche pas & y parvenir par
la voie de la lutte, de I'obéissance, de la patience. (Cest Barab-
bas au lieu de Jésus, le Messie charnel au lieu du Messie spiri-
tuel.

La révolution commence par étre idéaliste, elle finit par
la sensualité la plus dégottante. D’abord I'empire des élus et
des saints, ensuite les orgies les plus effrénées; d’abord 1789
avec son noble amour de liberté, ensuite le terrorisme de 1793 ;
d’abord I'égalité des droits, ensuite la suppression de tous les
droits ; d’abord le droit de tous au travail , ensuite la suppres-
sion du travail et du capital, le communisme dans la société et
dans la famille , point d’autorité , point de mariage, point de
propriété. Cette révolution permanente ne trouvera-t-elle pas
d’autre opposition qué la. réaction? Le poéme de Hamerling se-
rait-il prophétique aussi en ce point que les adhérents de
Luther continuent & servir dans Parmée de I'évéque, que 'église
protestante, comme une fille & moitié émancipée, se serre de
nouveau  sa mére, et s’attache 4 ceux qui combattent contre la
réformation, contre Wittenberg en méme temps que contre la ré-
volution, et contre Genéve en méme temps que contre Munster ?
Dieu nous en garde, quoiqu’on en voie des présages. Le libé-
ralisme inconséquent obtiendra-t-il tout & coup une nouvelle
force, s’arrétera-t-il & son gré sur la ligne entre la révolution
et laréaction, et ne reconnaitra-t-il pas enfin que son idéal doit
recevoir le baptéme chrétien ? L’église continuera-t-elle a re-
pousser les libéraux par ses empiétements impuissants sur le
terrain politique, et, non contente de son influence spirituelle,
détruira-t-elle cette influence en montrant par des agitations



673 D" CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE.
périodiques qu’elle n’y croit pas, ou du moins qu’elle n’y at-
tache pas grand prix?

Le principe réformé de Calvin est un principe fécond , mais
ce n’est pas un programme duquel on puisse tirer des résullats
directs. Les comités ecclésiastiques et politiques ne peuvent pas
agiter ni révolutionner par son moyen; il ne peut pas devenir
le mot d’ordre d’un parti; c¢’est pourquoi les hommes de parti
disent que c¢’est 'ambiguité. Ambiguité, oui, parce que la so-
ciété humaine se compose ici-bas de deux moitiés, 'état et
I'église,, parce que 'homme ici-bas se trouve entre deux mon-
des, le monde visible et le monde invisible , qui sont bien ré-
conciliés pour la foi, mais non pas dans la réalité. Tous les
deux ont une raison d’étre, tous les deux une tiche a remplir.
Or quand l’église, dit le professeur de droit ecclésiastique,
M. A. Richter, aura accompli sa tidche, I'éiat aussi aura ac~
compli la sienne. Le royaume de Dieu n’est ni état ni église.
Nous attendons le Roi éternel de Sion, ’empire de la justice
et de la paix, dans lequel I'état et ’église seront un.

Dr J. J. P. VALETON, fils.




	Le protestantisme comme principe politique

