Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Programme de la dogmatique protestante au XlIXe siécle
Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROGRAMME
DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

AU XIX® SIECLE

PAR LE

Dr RICHARD ROTHE'.

Notion de la dogmatique évangélique.

Les dogmaticiens sont loin d’étre d’accord quand il s’agit de
déterminer la notion et la mission de cette science. Les diffé-
rences tiennent déja au fait que les uns se font dans la dog-
matique leurs idées théologiques fondamentales, tandis que les
autres se les forment déja dans une discipline indépendante
pour les transporter ensuite dans cette science. Nous nous
trouvons dans ce dernier cas.

1. Du dogme et de la dogmatique en général. — On tombera
d’accord pour déclarer que la dogmatique est la science des
dogmes. Reste & savoir ce qu’il faut entendre par un dogme,
au sens théologique du mot. Il doit évidemment avoir ses ra-
cines dans la religion ; c’est donc la notion de cette derniére
science qui nous fera comprendre ce qu’il faut entendre par un
dogme.

Considérée en elle-méme, la religion est primitivement une
piété subjective ; la religion subjective est la primitive ; 'ob-

* Zur Dogmatik, von DrRichard Rothe. Zweile Auflage. 1 vol. in-3°, de 349 pag.
Gotha, Friedrich-Andreas Perthes, 1869.

C. R. 1871. 36



2H8 R. ROTHE.

jective n’est que dérivee. C’est 12 ce que Schleiermacher nous
a appris; nous ne 'oublierons jamais. S’il y a bien des gens qui
voient |4 un paradoxe, la chose ne s’explique que trop aisé-
ment. On confond en partie la révélation et la religion objec-
tive; on ne distingue pas entre le développement génétique
de la notion religieuse et la méthode qu’aujourd’hui, dans la
communauté chrétienne déja existante, l'individu suit pour
arriver a la religion.

Il va bien sans dire que la révélation est la présupposition
indispensable de la religion subjective. La conscience humaine
ne peut, en effet, devenir conscience religieuse, conscience du
divin, qu’a la suite d'une excitation au moyen d’une objectivité
extérieure qui n’est autre que la révelation naturelle ou sur-
naturelle. Chacun sait aussi comment de nos jours, empirique-
ment, 'individa arrive &4 la conscience religieuse et en général
a tout ce qui concerne la piété: la religion objective lui est pré-
sentée extérieurement par d’autres; ¢’est la un mode d’agir qui
constitue une partie importante de I'éducation et qui pour
les mineurs représente la révélation méme.

Aucun homme intelligent ne s’avisera de contester ces faits.
Il n’en est pas moins certain que quand il s’agit de fixer la
notion de religion, la religion subjective vient la premiére,
I'objective la seconde, la révélation occupant d’ailleurs le tout
premier rang. Avant que la religion objective puisse naitre, il
faut de toute nécessité que, par suite de la révélation, il y ait
quelque chose de religieux qui demande & étre objectivé, et
c’est 14 la religion subjective ou la piété, c’est-a-dire la déter-
mination de la personnalité par Dieu et cela, tout le monde 'ac-
corde, sous toutes ses faces. Sans doute la religion ne s’en tient
pas a cette subjectivité, elle s’objective : la piété en se mani-
festant se donne une expression qui se fixe d’autant plus qu’elle
est plus ancienne; elle exprime son caractére particulier dans
un élément extérieur; elle se donne ainsi un corps pour elle-
méme et pour les autres. Plus la piété est intense et vigoureuse
plus elle se donne ainsi un corps. Elle y est déja poussée par
les besoins de sa propre nature, indépendamment des motifs
résidant dans la formation d’une communauté religieuse qui



PROGKAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 559

doivent étre grandement pris en considération. C’est ainsi qu’a
la religion subjective s’en ajoute une objective : on voit naitre
un ensemble de formes et de représentations au moyen des-
quelles une piété particuliere a donné une existence objective
et permanente & tous les traits principaux qui la caractérisent.
Naturellement la piété s’objective ainsi sous toutes ses faces;
Pactivité de la volonté ou Iaction s’y trouve représentée auss!
bien que la conscience ou la connaissance. Comme le dogme
releve évidemment de la connaissance et non de la pratique,
c’est ce coté-la qui doit seul nous occuper ici.

La connaissance religieuse s’objective 4 des degrés divers
qui correspondent aux phases mémes de son développement.

La connaissance religieuse, comme toutes les autres fonctions
de la personnalité en genéral, se développe en tout premier
lieu par le coté individuel. Nous commencons par apprendre
au moyen du sentiment, qui est spécifiquement différent chez
chacun, plutdt que par 'entendement, qui demeure identique.
ment le méme chez tous les hommes. Le pressentiment, le sen-
timent de Dieu constitue notre premiére connaissance reli-
gieuse. Il s’objective dans une image, dans un symbole (au
sens esthétique et non ecclésiastique) : la religion objective, &
son premier degré, est une mythologie. Loin de prendre ce mot
au sens défavorable, nous affirmons que la notion de religion,
par conséquent aussi le christianisme, implique une mytholo-
gie, tout un monde appartenant a la fantaisie religieuse.

Vient ensuite la connaissance par ’entendement, 1’élément
général, la connaissance réfléchie qui produit la science. La
science religieuse ne peut s’objectiver que dans une forme uni-
verselle, la parole, ce qui nous donne la doctrine. Ici encore
nous avons une gradation : la représentation d’abord ou la pen-
sée incomplete qui nous donne l'opinion religieuse ; la pensée
proprement dite, qui s’objective dans la thése (le dogme). Mais
tout ceci peut n’avoir lieu encore qu’a l'occasion de certains
éléments déterminés de la conscience religieuse, juxtaposes et
pris dans leur isolement. Lorsque tout est ramené a 'unité de
facon & former un organisme nous avons le systéme.

Tout ce développement que nous avons suivi d’'une maniere



560 R. ROTHE.

abstraite, s’accomplit concrétement dans le sein de la société
piété s’objective successivement de la maniére o cela vient
religieuse, dans 1’église. Elle nait elle-méme par le fait que la
d’étre indiqué. Bien que ’élément mythologique soit indispen-
sable 4 ’ensemble, il se montre bientdt insuffisant & lui seul.
Les individus éprouvent le besoin de s’eniendre dans le do-
maine de la connaissance. On en vient 4 une communauté de
science dans I’église en ce que celle-ci objective les diverses ¢on-
naissances individuelles en une doctrine religieuse déterminée,
qu’elle proclame, sanctionne de son autorité comme l'expres-
sion adéquate de la conscience particuliére de cette société
religieuse et commune a tous ceux qui en sont membres. Nous
obtenons alors la doctrine ecclésiastique, positive et autorisée,
sans laquelle il ne saurait y avoir d’église. Nous avons d’abord
les opinions religieuses qui s’objectivent dans les usages ecclé-
siastiques; mais comme ce premier degré est encore trop vague
et trop incertain, il ne manque pas d’éclater des dissensions
qui obligent I’église & s’élever & des pensées plus précises, que
tous ses membres considérent comme l’expression parfaitement
adéquate de leur conscience religieuse. Ce n’est que lorsque
la conscience religieuse d’'une église a obtenu une expression
dans de pareilles pensées (ue le besoin de vie en commun est
pleinement satisfait. Dés l'instant ot une pareille pensée est
sanctionnée par Uéglise et présentée comme l'exposant adé-
quat de la conscience religieuse de ses membres elle devient
un dogme. La chose ne peut avoir lieu authentiquement qu’au
moyen d’une confession de foi. Les confessions de foi font
seules les dogmes; mais on ne peut faire de confession de foi
qu’'avec des matériaux dogmatiques, avec des idées, des pen-
sées et non avec des représentations et des opinions nécessaire-
ment trop vagues et trop indéterminées.

Ce qui constitue le dogme, ce n’est pas son contenu mais sa
forme, savoir sa qualité scientifique comme pensée parlant a
Ientendement et son expresse sanction par 1'église. Des prin-~
cipes de conduite peuvent donc étre aussi bien des dogmes yue
des articles de foi. Tout dogme suppose l'église, et comme
celle-ci est divisée, une confession particuliére, Tous les dog-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, obl

mes d’une église spéciale, sans réserve aucune, portent 'em-
preinte du principe spécial qui la caractérise. Aucun d’eux ne
peut étre arbitrairement arraché du sol ou1 il plonge ses racines.
Depuis la séparation des églises, il n’y a plus de dogmes géné-
raux et communs ',

Le besoin de systématiser les dogmes d’abord isolés et sépa-
rés, se fait sentir pour P'église comme pour les individus. La
contradiction, da moins apparente, qu'on ne tarde pas a dé-
couvrir entre plusicurs dogmes, obligerait & elle seule a faire
ce pas en avant. Ces dogmes organisés et ramenés a l'unité
donnent la dogmatique. Cette tendance a systématiser se montre
d’abord aprés que les dogmes particuliers ont été arrétés. Elle
aboutit en partie & en former de nouveaux, parce que, pour
obéir aux exigences de la systématisation, il faut nécessaire-
ment transformer ou du moins modifier quelques dogmes déja
fixés. Ce fait est un indice qu'’il y a une erreur quelque part :
aussi 'ensemble doit-1] étre soumis & une manipulation dialecti-
gque nouvelle qui fasse tout rentrer dans 'unité et dans 'har-
monie, car enfin la conscience religieuse spéciale qui a produit
ces eéléments divers est une.

La dogmatique est donc l'exposition scientifique de la doc-
trine officiellement reconnue dans une église particuliére. Ellene
peut se borner & exposer la somme des idées qui régnent dans
le sein d’'une confession ; il s’agit de faire ressortir le lien inté-
rieur réunissant les diverses parties et les mettant en rapport
avec le caractéere fondamental qui se manifeste en elle sur le ter-
rain intellectuel, comme 'expression d’une conscience religieuse
particuliére. On ne saurait se borner & montrer un simple lien
logique entre les divers dogmes, en les rangeant sous des ru-
briques diverses comme autant de locos communes. Ge n’est
la que le lent commencement de la dogmatique. Il faut signaler
un lien intérieur en accusant le principe supérieur qui juste-
ment parce u’il domine tous les détails, doit servirales grou-

! Le symbole des apdtres n’est nullement un ensemble de dogmes; son carac-
tére purement historique montre déja, a lui seul, que lors de sa rédaction I'église
n’en était pas encore venue 4 ce point de développement oi les dogmes se for-
ment.



562 R. ROTHE,

per de facon a constituer un organisme. Mais ce principe su-
périear ne doit pas étre emprunté arbitrairement & une sphére
étrangeére ou hostile & la dogmatique; il doit jaillic du fond méme
des matériaux 4 organiser.

Une pareille exposition des dogmes implique une appreécia-
tion qui doit étre parfaitement libre. 11 ne peut étre question de
viser & conserver ou & défendre la doctrine recue ; une appré-
ciation faite & un pareil point de vue serait tout a fait illusoire.
Malgré sa liberté, la critique dogmatigue est & son tour liée en
ce qu’elle doit étre dogmatique, c’est-a-dire apprécier les dog-
mes d’apres leur regle qui n’est autre que leur notion méme.
En d’autres termes, on ne peut admettre d’autre pierre de tou-
che des dogmes que les principes mémes que chaque église pré-
sente comme faisant régle pour sa doctrine, et non par exemple
un systéme philosophique qu’elle récuse. Des l'instant ot une
dogmatique fait appel & des principes de ce genre, elle cesse
par le fait méme d’étre la dogmatique de I’église en question.

Cette notion de la dogmatique est sans contredit fort claire, et
on ne saurait en dire autant de mainte idée courante sur cette
branche de la théologie. C’est une discipline essentiellement
positive, ou plus exactement historico-critique. Son objet lui est
fourni par la doctrine ecclésiastique historiquement donnée;
elle est appelée a la construire en systéme, tout en examinant
critiquement si et dans quelle mesure elle répond & sa notion. Il
est de la plus haute importance de ne pas confondre I'élément
positif et I'élément critique. La dogmatique ne saurait donc
étre en aucune fagon une discipline spéculative. Il est vrai tou-
tefois qu’elle ne pourrait s’acquitter de sa mission sans possé-
der un systéme spéculatif, indépendant et théologique, son
instrument indispensable. En effet, pour que son travail tire &
conséquence, la dogmatique a absolument besoin de notions
bien arrétées, sans cela elle perd toute tenue scientifique, toute
utilité didaclique; ce n’est plus qu’un parlage a tort et & tra-
vers. Or, d’ou la dogmatique tirerait-elle toutes ces notions in-
dispensables, si ce n’est d’'un systéme spéculatif?

Il n’en demeure pas moins vrai que la dogmatique n’est pas
une science spéculative. Je sais parfaitement bien que les



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 563

théologiens sont fort disposés & suppléer par la dogmatique
une théologie spéculative qui leur fait défaut. Mais la dogmati-
que ne peut étre ce supplément : aussi, ne doit-elle pas y pré-
tendre. La confusion des deux disciplines a pour 'une et pour
I'autre les plus faicheuses conséquences : c’est la plus puissante
cause de cette confusion d’idées qui attire de si vifs et légiti-
mes reproches aux théologiens. Rien de plus indigeste, de plus
faible qu'un mélange confus d’éléments positifs et d’éléments
spéculalifs, surtout quand on le décore du titre de dogmatique
philosophique. De méme, en effet, que la théologie doit répudier
tout mélange de philosophie, celle-ci & son tour ne peut con-
sentir & se laisser traiter comme dogmatique, vu qu’elle ne
voit dans le dogmatisme qu’'un développement défectueux.

En dépit des grandes autorités qui soutiennent le contraire,
je ne saurals non plus admetire qu’il y ait une « dogmatique
biblique. » La condition indispensable pour faire une dogma-
tique, c’est d’avoir préalablement des dogmes. Or le dograticien
ne saurait faire les dogmes, mais 1'église seule ; 1l doit se bor-
ner a retravailler scientifiquement ceux que l’église lui pré-
sente. Comme il n’y a pas de dogmes dans la Bible, il ne saurait
donc étre question d’une dogmatique biblique. La Bible ren-
ferme sans contredit un enseignement religieux, mais il n’a
pas le caractére gui constitue le dogme. -D’abord cet enseigne-
ment est loin d’avoir atteint le degré de développement scienti-
fique et didactique voulu pour en faire un dogme, et en second
lieu il ne porte pas le cachet de l'autorisation et de la sanction
ecclésiastique positive qui en fasse I'enseignement exclusif d’une
église. Qu’on parle tant qu’on voudra d’un enseignement reli-
gieux de la Bible mais non d’une dogmatique biblique. Cette ter-
minologie ne pourrait que nuire aux études exégétiques et a la
vrale dogmatique.

I

DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE EVANGELIQUE
EN PARTICULIER.

A. De son principe. — Il ne faut pas confondre, comme on ne
le fait que trop souvent, le protestantisme évangélique, avec le



264 R. ROTHE.

christianisme protestant beaucoup plus étendu que 'église
évangélique. Le caractére essentiel de la foi chrétienne c’est une
communion réelle de 'homme avec Dieu, amenée par Jésus de
Nazareth, comme celui qui sauve du péché. La foi évangélique
protestante est une espéce de ce genre; elle se distingue par
un principe formel et par un principe matériel. Le principe ma-
tériel, qui est avant tout non pas celui de la dogmatique mais
celui de la piété protestante, consiste en ceci. On reconnait que
la piété a son origine et sa source dans la justification de '’homme
pécheur devant Dieu, sans aucun mérite de sa part, par
pure grice et exclusivement par la foi1 en Christ. Il va sans
dire que ce principe devient nécessairement celul de l'ensei-
gnement religieux et de la dogmatique. Par le principe formel
de lautorité de I’Ecriture qui est aussi avant tout et immé-
diatement celui de la piété, on affirme ce qui suit : la piété pro-
testante est essentiellement formée, déterminée, produite par
la. sainte Ecriture ; elle demeure constamment sous sa disci-
pline, elle est en constant rapport avec la Bible dont elle se
nourrit, dans 'atmosphére de laquelle elle a la vie, le mou-
vement et I'étre, comme ce fut le cas chez les réforma-
teurs. L’importance pratique de ce principe est incalcula-
ble: PEcriture devient pour I’enseignement I'autorité absolue
et unique,

N’est-il pas étrange que le protestantisme ait ainsi deux prin-
cipes ? Faut-il en conclure qu’il manque d’unité intérieure? Ces
difficultés disparaissent dés qu’on comprend que les deux prin-
cipes sont inséparables, qu’ils s’appellent, se soutiennent et se
complétent, tandis que chacun d’eux abandonné & lui-meéme
serait nécessairement faible. Il n’est pas difficile de prouver
qu’ils tiennent I'un & Pautre d’une fagon inséparable. Ainsi au
point de vue historique le principe matériel semble décidément
avoir le pas; toutefois il suffit d’y regarder d’un peu prés pour
voir qu’ilimplique immédiatement autre. L’église évangélique
a sans doute pour base 'expérience personnelle que les réfor-
mateurs ont faite de la justification par la foi; mais il est tout
aussi certain qu’ils ont été amenés a faire cette expérience par
leur retour a la sainte Ecriture qu’ils avaient de nouveau com-



dROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. H65H

prise. Dés le début ils ont eu pleine et entiére conscience que
les choses se passaient ainsi.

Nous arrivons a un résultat identique en consultant la nature
méme des choses. L’église évangélique conduit Findividu a
Christ ; cela fait, elle lul laisse le soin de croire ou de ne pas
croire. Mais pour qu’elle puisse agir ainsi, il faut que ce Christ,
avec lequel chaque homme est appelé 4 régler immédiatement
tout ce qui concerne son salut, soit donné d’une maniére réelle
et objective, c’est-a-dire sous une forme authentique, attestée,
et qui existe pour chacun d’'une maniere parfaitement indépen-
dante; de sorte que le pécheur n’ait besoin ni d’'une autorité
humaine, ni d’un troisiéme terme venant s’'interposer entre lui
et Christ. Ce document authentique, clair, pouvant se com-
prendre par lui-méme indépendamment de tout interpréte, n’est
autre que I’Ecriture que Luther se plaisait & appeler la chair de
Christ. Les deux principes sont donc unis d’une facon tellement
intime qu’au fond ils n’en forment qu’un seul qui peut étre for-
mulé comme suit: La piété évangélique a sa source et son ori-
gine dans la justification par la foi en Christ, tel que le pécheur
a appris a le connaitre personnellement dans la sainte Ecriture
d’une maniére authentique. Il faut donc se garder de mettre le
principe formel sur Parriére-plan dans lintérét du principe
malériel. Celui-ci n’y gagnerait rien et Paulre, dans son isole-
ment, perdrait toute consistance. Primitivement ce principe
formel ne le céde point en dignité au principe matériel, et il
est tout & fait contraire a I’histoire de prétendre, comme on le
fait souvent, que le principe matériel est venu le premier tan-
dis que lautre n’est venu s’y adjoindre que plus tard, d’une
maniére tout a fait extérieure. On v aurait été conduit par le
besoin de posséder, dans les controverses contre les catholi-
(ues, une autorité irréfragable en faveur de la doctrine nou-
velle qu’on s’était du reste formée exclusivement au moyen du
seul principe matériel. Tout au contraire comme ce n’est que
par I'usage de I’Ecriture que les réformateurs en sont venus &
saisir avec une clarté parfaite ce qui constituait le principe ma-
tériel, ils ont eu dés le début pleine conscience du rapport in-
time qui régnait entre les deux.



566 R. ROTHE.

B. Des sources de la dogmatique protestante. — La dogmatique
consistant en deux éléments, I’'un historique, l'autre critique,
1l faut nécessairement puiser & des sources différentes. Nous
parlerons ailleurs de ce qui concerne les sources de I’élément
critique. Pour ce qui est des dogmes qui doivent étre considérés
comme ecclésiastiques, nous avons une distinction & faire. Il
s'agit d’abord de constater le véritable état de la dogmatique,
d’établir ce qui doit passer comme dogme, et ensuite d’en faire
une exposition aussi claire et exacte que possible. Les livres
symboliques peuvent seuls établir ’état de la dogmatique. Pour
la seconde partie de sa tache le théologien doit recourir, soit &
ses propres ressources scientifiques, soit & la tradition scienti-
fique de I’église évangélique. La tradition dogmatique se trouve
dans les écrits des réformateurs, dans ceux des dogmaticiens
évangéliques, particuliéerement des plus anciens, antérieurs a
la révolution théologique du XVIIIe siécle.

Voici une difficulté pour la dogmatique. Il faut recourir a des
sources réformées et & des sources luthériennes, tant pour ce
gui concerne les symboles que pour ce qui regarde la tradition
scientifique ; mais, au fait, ’accord est si profond entre les deux
églises que les points de différence, en controverse, sont tout
a fait relégués au second plan. Quand il y a opposition entre
les deux dogmaticques, la mission du théologien consiste juste-
ment & constater ce qu’il y a de défectueux dans la conception
des deux églises pour s’élever ensuite & une synthése faisant
prévaloir un point de vue supérieur.

Il est incontestable que les luthériens et les Suisses ont eu
un point de départ différent ; qu’ils n’ont pas eu entierement la
meéme tendance ni poursuivi le triomphe d’intéréts identiques.
Néanmoins ces tendances diverses s’appelaient les unes les au-
tres et devaient se compléter : aussi sans s’accorder compléte-
ment, concoururent-ils au méme but. Il est résulté de 14 que,
quoique différentes 'une de 'autre, les deux églises ne différent
pas par les principes. Il y a incontestablement une différence
entre la piété des deux confessions, mais elle n’est pas spécifi-
que, c’est-a-dire elle ne peut étre ramenée 4 une notion claire
et précise comme le prouvent surabondamment les inutiles



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 567

tentatives qui ont été faites dans ce sens. Il est d’autant plus
aisé de mettre & profit les documents divers des deux églises,
quaucune d’elles n’est arrivée 4 une systématisation complete
et définitive des dogmes particuliers. La liberté est si grande &
cet égard dans les deux confessions qu’on a pu mettre en avant
ce paradoxe : Methodus est arbitraria.

C. De la systemalisalion de la dogmatique prolestanle. — La tra-
dition scientifique étant ici fort vague, les dogmaticiens mo-
dernes ont d’autant plus de liberté pour se laisser guider exclu-
sivement par la nature méme de 'objet. La conscience du fidéle
protestant se représente la réelle communion avec Dieu comme
provenant essentiellement de la foi en Christ libérateur du
péché. Il y a donc deux faces dans cette conscience religieuse.
En remontant a la rédemption comme 4 sa cause, elle proclame
expressément le manque de communion avec Dieu, la con-
science de la séparation d’avec Dieu, le sentiment du péché. D’un
autre colé cette conscience protestante affirme tout aussi posi-
tivement que la séparation d’avec Dieu a pris fin de fait dans
le fidele; que la communion avec le Créateur est rétablie au
moyen d’'une rédemption divine, partant par conséquent de
Dieu, en vertu de son arnour; c’est la le sentiment de la grice.
Comme pour comprendre le sentiment du péché il faut deux
autres notions: celle de Dieu et celle de 'homme, la premiere
partie de la dogmatique se subdivise nécessairement en théo-
logie proprement dite, anthropologie, doctrine du péché. La
seconde grande partie se subdivise en une branche objective,
le Sauveur et son osuvre objective, sotérologie; puis, en une’
branche subjective, la réalisation de la communion avec Dieu
par la foi, sotériologie.

C’est dans la seconde subdivision de la premiére grande partie
qu'on est appelé & montrer comment la conscience évangélique
s’est formée sous 'action de la Parole de Dieu. L'usage est ce-
pendant de faire précéder le tout d’'une bibliologie ou d’un ar-
ticle sur les sources de la connaissance religieuse. Cette trac-
tation part de la supposition que la piété est primitivement une
connaissance des objets religieux qui doit pénétrer du dehors
en 'homme sous forme d’enseignement. Il s’agit avant tout de



268 R. ROTHE.

savoir ou peuvent se trouver d’une maniére authentique ces
théorémes religieux surnaturels que ’entendement humain ne
peut connaitre par lui-méme.

Cette méthode entraine les plus ficheuses conséquences. On
est conduit & faire entrer tout ce qui regarde la révélation dans
la bibliologie ; et tout ce qui concerne I'Ecriture est traité en
partie dans ce chapitre, en partie & 'occasion des moyens de
grace. C'est pour ce dernier article qu’il faut réserver tout ce
qui concerne la Parole de Dieu. Elle doit étre considérée en
etfet comme un moyen de grice, comme un organe spécial pour
la communication du Saint-Esprit, afin d’amener Phomme &
s’approprier subjectivement la rédemption objective offerte en
Jésus-Christ. C’est & ce titre-14 que I'Ecriture se fait connaitre
a la conscience comme sainte, comme Parole de Dieu.

Cette ancienne tractation n’est pas seulement inadmissi-
ble au point de vue scientifique, elle implique une maniére
fausse de comprendre les rapports de la piété évangélique et
de la Bible. Twesten a dit excellemment : « On ne saurait
soutenir que la foi & la sainte Ecriture soit pour la conscience
chrétienne le fondement de toutes les autres convictions. »
Il faudrait alors que la conscience chrétienne eiit cessé d’étre
aujourd’hui ce qu’elle était quand le Nouveau Testament fut
composé et méme a ’époque de la réformation. Bien loin en
effet d’étre présentée comme fondamentale par les confessions
de foi du XVIe siecle, la doctrine de I'Ecriture n’y est traitée
(qu’en passant. Elle est plutot & son tour une partie constitutive
des convictions chrétiennes, qui est autant soutenue par elles
qu’elle contribue & son tour & les soutenir. Il est parfaitement
certain que dans le sein du protestantisme évangélique la sainte
Ecriture est un moyen essentiel pour faire naitre la foi en
Christ. Toutefois, aucun chrétien évangélique ne pourra dire
quil ait été amené personnellement 4 la foi en Christ par la
croyance en la divinité de la Bible et que par conséquent celle-ci
soitla base del’autre et doive passer avant elle. Bien au contraire,
gquiconque se comprend lui-méme reconnaitra qu’il est parvenu
en une fois et a la fois & croire au Sauveur et a la Bible, autant
quil peut étre question d’'une croyance en I’Ecriture.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 569

Quand on place ainsi la bibliologie en téte de la dogmatique,
on a l'air de supposer que la vraie foi en Christ peut étre dé-
montrée par une simple opération intellectuelle, a 'usage des
experts dans ce genre d’exercices. Ce n’est pas 1la I'opinion
des anciens théologiens, mais celle de nos docteurs modernes
qui s’appellent supranaturalistes. CG'est 14 méconnaitre en-
tierement la nature de la foi religieuse. Rappelons & ce propos
une remarque de Twesten: « Celul qui s’imagine pouvoir
établir , au moyen de preuves purement intellectuelles, que
Dieu s’est révélé, que cette révélation est consignée dans I’Ecri-
ture de sorte que cette démonstration et la doctrine qu’elle éta-
blit ne sont pas seulement indépendantes de la foi chrétienne,
mais la légitiment el la prouvent, méconnaitla nature de la foi et
celle de la dogmatique. La foi en effet ne saurait naitre.de cette
facon-l4, et la mission de la dogmatique n’est pas d’élever par
la méthode démonstrative un édifice de principes purement
théoriques, pouvant tenir la place de la foi, mais d’exposer
celle-ci d’une maniere scientifique. » Aussi longtemps, dit Dor-
ner, qu'on considere la foi en 'inspiration et en la divine auto-
rité de 'Ecriture comme le premier pas dans la voie de la piété
chrétienne, sans lequel il est impossible d’aller plus loin, et
qu'on prétend que la foi réclamée par le christianisme est iden-
tique avec lafoi en I'inspiration, on est condamné & voir poindre
avec terreur et effroi chagque nouvelle critique du canon tradi-
tionnel de ’église. On n’est pas dans la disposition d’esprit con-
venable pour aborder avec calme les recherches historico-cri-
tiques, ni pour les examiner avec cette impartialité qui ne se
préoccupe que de la vérité. Sans s’en douter on laisse & I'auto-
rité de I'église le soin de décider en dernier ressort: on perd
le droit de retrancher les apocryphes. On court également le
danger de fonder le christianisme sur les raisonnements de la
sagesse humaine qui ne peut établir que la vraisemblance et
jamais une certitude compléte. On risque de ne plus considérer
le christianisme comme une harmonie de I'esprit et de la vie,
qui éminemment historique se rajeunit & chagque génération,
pour en faire, soit une histoire appartenant entiérement au passe
et morte, sans aucune liaison intime avec le présent; soit un



70 R. ROTHE.

e

systeme d’éternelles vérités sans vie aucune , auxquelles nous
devons soumettre notre foi, notre conduite, notre volonté sur
le témoignage de messagers divins, dont la mission est diument
paraphée. Mais cela s’appelle nous ramener sur le terrain de la
loi, éterniser cette économie et affirmer que rien ne saurait la
dépasser. Quel est en effet le signe de la servitude ? C’est de ne
pas reconnaitre la vérité comme vérité, de la faire dépendre de
témoignages purement humains et d’autorités extérieures, au
lieu de se laisser convaincre par la puissance intérieure de la
vérité et par sa connaissance qui rend libre. (Jean VI, 37;
XIV, 26.) Notre théologie moderne a conservé une grande éga -
lité d’esprit au plus fort du danger que faisaient courir a la foi
les entreprises de la critique. Savez-vous l'explication de ce
mystére ? C’est qu’elle sait & merveille que la foi en l'inspira-
tion du canon traditionnel n’est pas la condition, le premier pas
indispensable dans la voie qui conduit & croire en Christ; que
cettefoi en I'Ecriture n’implique pas la foi chrétienne ; qu’elle
ne suffit pas a 'établir. Enfin la théologie moderne sait aussi
que le développement de la vie religieuse, morale, réelle et non
pas exclusivement intellectuelle, ne manque pas de conduire
celul gul s’y est confié avec droiture et persévérance, non-seu-
lement & Christ, mais aussi & reconnaitre lautorité normative
e, divine des documents de la révélation. Cest 13 tout ce qu’il
faut et al'individu et & I’église. L’autorité normative de la sainte
Ecriture obtient ainsiun beaucoup plus haut degré de certitude
que celle que pourrait lui conférer la théorie la plus développée
de I'idée alexandrine de linspiration. Mais cette certitude de
‘autorité de la sainte Ecriture nous la puisons aussi dans 'au-
torité de Christ, aprés que sa puissance rédemptrice et sa di-
gnité nous sont devenues par la foi choses certaines. Le con-
traire n’a pas lieu : nous ne possédons pas Christ en vertu d’une
autorité divine, vraie, certaine de I’kicriture. La Parole de Dieu
ne nous a pas été donnée pour nous séparer de Christ, pour le
supplanter lul et son esprit. Si la communion avec ’Ecriture
devait tenir la place de celle de Christ, on la traiterait d’une
maniére superstitieuse, on pécherait contre Christ qui est le
Seigneur et le Maitre de I’Ecriture ; d’autre part contre 'Ecri-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 0Tt

ture elle-méme, dont l'unique but est de nous conduire
a Lui.

4. De la maniére de Iraiter les dogmes particuliers. — Lorsqu’on
a une symbolicue bien faite 1l suffit 'y renvoyer pour constater
Pétat de la question & l'occasion de chaque doctrine particu-
liere. Pour ce qui est de Pappréciation critique il n’y a qu’a
appliquer la norme fournie par la notion de dogme et de dog-
matique. Vovons quelle est cette norme:

a) L’église évangélique elle-méme déclare expressément que
Paccord avec I’Ecriture est la condition sine qud non de la vérité
de ses doctrines. C’est du reste 14 une exigence a laquelle au-
cune dogmatique ne saurait avoir la prétention de se soustraire.
Elle doit sous peine de renoncer au titre de chrétienne se pré-
senter comme le développement naturel et logique des germes
contenus dans la Parole de Dieu.

Ce n’est pas a dire toutefois que la dogmatique évangélique
ne doive contenir aucun principe religieux qui ne serait pas
contenu dans la Bible, ou qu’elle doive contenir verbalement
toutes les idées religieuses renfermées dans la sainte Ecri-
ture. Il suffit que tout ce qu’elle contient soit scripturaire, et
qu’il y ait place en elle pour toute vérité religieuse, du moins
dans son essence.

Tout cela s’applique d’abord au Nouveau Testament. Il n’en
est pas moins vrai que la dogmatique dépend également de
PAncien Testament, par suite du lien historique qui rattache
essentiellement les deux économies. L’ceuvre de la critique
sera donc bien facilitée lorsqu’elle pourra en appeler & une
théologie biblique ou, & son défaut, & des études exégétiques
indépendantes.

b) A lanorme scripturaire doit venir s’ajouter la norme scien-
tifique dont I’Eglise reconnait implicitement les droits en pré-
sentant ses dogmes comme des produits de la science. Ils
devront donc répondre & toutes les exigences scientifiques:
exactitude, perfection. C’est ce qu’exige également le point de
vue historique. Car enfin ce n’est que peu a peu que les dogmes
sont devenus ce qu’ils sont aujourd’hui: ils sont provenus de
diverses tentatives plus ou rnoins heureuses d’arriver & une



b2 R. ROTHE.

formule scientifique adéquate du contenu de la foi. Apres
avoir été recns, souvent assez longtemps, ces essais ont fini par
étre mis de coté. Qui donc nous garantit que la derniere ten-
talive sera plus compléte et plus définitive que toutes celles
qui ont précédée ? Et puis, il est certain que depuis la fixa-
tion des dogmes les méthodes scientifiques ont fait d’incontes-
tables progrés. Pour qu'une église récusit une norme de ce
genre, il faudrait qu’elle fit devenue tout & fait inintelligente et
cristallisée. Il imporie de voir avant tout si une doctrine ne
serait pas en contradiction avec elle-méme ou avec quelque
autre dogme; si les notions formelles sont & la hauteur de
I’état de la science; si ces dogmes ne reposent pas sur des
hypothéses dont la fausseté est aujourd’hui reconnue; s’ils ne
sont pas en contradiction manifeste avec des résultats auxquels
sont arrivées les sciences non théologiques, sciences naturelles,
astronomie, géologie, histoire. Ici il faut agir avec prudence,
pour bien s’assurer qu’on a réellement affaire & des résultats
définitivement acquis.

¢) Les dogmes n’étant que les formules scientifiques du sen-
timent chrétien desindividus ou de I’église, c’est & ce sentiment
gqw’il faut toujours remonter pour les apprécier. Ce n’est pas
par des dogmes, mais par des antipathies que les églises sont
séparées. Ce qui le montire, c’est qu’un individu qui aura renié
depuis longtemps les dogmes d’une église, conservera les anti-
pathies confessionnelles dans toute leur vivacité. Il convient
de remonter jusqu’a la source religieuse d’un dogwe et si on
s’aperc¢oit qu’il n’en a pas, il faut y renoncer franchement. On
doit ici veiller avec soin sur les préjugés de I'éducation par
suite desquels on a pris 'habitude de mettre tout 4 fait & tort les
sentiments religieux en rapport avec tel prétendu dogme. L’ex-
périence nous montre que suivant les églises, les peuples, les
époques, les mémes sentiments religieux peuvent étre rendus
par des représentations, des formules fort disparates. Aussi
longtemps que les racines religieuses d’un dogme ne sont pas
découvertes il demeure incompris. On a besoin en tout ceci de
beaucoup de prudence et d’étendue d’esprit, car la racine est
souvent profonde; elle peut avoir des rameaux trés éloignés du



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 573

tronc; il ne s’agit pas seulement de couper le bois mort, mais
aussi de vivifier des dogmes dont la conscience religieuse do-
minante ne sent plus la portée. Le plus commode c’est de sou-
mettre chaque doctrine d’abord au critere biblique, en second
lieu au critére religieux, et en troisieme lieu a la critique scien-
tifique. Le second critére est surtout important, décisif, quand
on ne peut arriver & des résultats exégétiques évidents, et le
cas se présente souvent au sujet des dogmes gni passent méme
pour importants. L’emploi du troisieme critére (scientifique)
est ordinairernent préparé par les résultats des deux premiers.

(C’est 'histoire de la théologie dans le sein de 1’église évan-
gélique qui est appelée a rendre de grands services quand on
se livre & ce travail de révision. Elle montre comment apres la
fixation dn dogme officiel on a eu recours a4 des essais nou-
veaux qui ont souvent abouti & I'hérésie. La critique portera
avant tout son attention sur les nombreux dogmes qui n’ont
pas été retravaillés au point de vue du principe fondamental
de 'église évangélique. Ces dogmes doivent paraitre suspects
a priort, car il est contre nature que dans le sein d’une église
spéciale on ait sans autre transporté les doctrines d’une con-
fession différente. Tout ce qui a passé du catholicisme dans le
protestantisme sans modification aucune est donc sujet & révi-
sion. Ces dogmes peuvent avoir été inspirés par un sentiment
religieux tout a fait étranger a I'église évangélique. Et puis, les
méthodes scientifiques qui servirent & les formauler, il y a un
millier d’années, comme elles ont vieilli! Le seul fait que
I'église évangélique a accepté du catholicisme des groupes
entiers de dogmes sans les revoir, autorise a dire que la sys-
tématisation de sa propre doctrine est encore fort loin d’étre
compléte. Les réformateurs n’auraient pas dt se borner a re-
voir tout ce qui concernait le coté subjectif de la foi; la cri-
tique aurait également da porter sur I’abjet de la foi, sur 'image
traditionnelle de Christ. Ils se bornérent & mettre Christ sur le
premier plan, ce qui était sans doute déja beaucoup, mais ils
nous ont laissé a faire la partie la plus difficile du travail.

On ne peut pas dire que l'idée de cette révision complete
leur ait été étrangére ; ce ne fut du moins pas le cas pour Cal-

C. R. 1871 37



D74 R. ROTHE.

vin. Du reste les instances de Lélius Socin étaient 1a pour leur
rappeler cette partie de leur tdche. Toutefois ils I'ignorérent
par principe; autant qu’il était en leur pouvoir ils écartérent
ies préoccupations de ce genre. On ne saurait trop les en féli-
citer. Dans leur position historigue, cette révision, pour si légi-
time qu’elle soit, n’aurait décidément pu réussir. Tout essai
aurait immanquablement apporté le plus grand trouble dans les
esprits et renversé I'édifice de I'église nouvelle, encore en cons-
truction.

Notre position est toute différente. Car ce sont justement ces
dogmes, non révisés du point de vue protestant, qui tiennent hors
de I'église bon nombre de nos contemporains. Il s’agit de re-
voir le proceés que les conciles de Nicée et de Chalcédoine se sont
trop halés de proclamer définitivement jugé. Refuser de tou-
cher du doigt a ces décisions tandis qu’'on s’occupe & satiété
d’autres doctrines, c¢’est couler le moucheron et avaler le cha-
meau;, et rendre, & juste titre, la théologie méprisable aux yeux
ides gens du dehors.

Le mal constaté, il faudrait signaler le remede. La dogma-
tique, elle, ne saurait amener 'amélioration désirable. En effet,
coonment modifier un des membres sans revoir l'organisme
tout entier ? La dogmatique a donc ici terminé sa tiche; il ne
lui reste qu’a remettre les piéces du proces a la théologie spe-
culative. Si celle-ci existait déja elle ferait connaitre ces deside-
rate ; elle montrerait par quel bout les résultats de la spécula-
tion peuvent pénétrer peu & peu dans la conscience générale
de ’Eglise. Mais dans la plupart des cas c¢’est toujours la cri-
ticque biblique qui prend les devants, en constatant le désaccord
relatif de cerlaines doctrines officielles avec des éléments
bibliques méconnus.

La dogmatique doit donc's’appliquer avec tout le sérieux
possible, avec une absolue liberté d’esprit, & ’appréciation ri-
goureuse de la doctrine officielle comme au plus saint des de-
voirs, Notre époque se montre a4 cet égard d’'une négligence
regrettable, inquiétante, pour ne pas dire pleine de dangers.
Voila, pourtant, ce dont on se préoccupe le moins dans les cer-
cles ou la doctrine officielle est en faveur. C’est & ne pas en



PROGHAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 575

croire nos yeux, nous autres vieux, quand nous nous rappelons
ce qui se passait il y a trente ans. Au rationalisme antidogma-
tique a succédé une tendance en tout contraire. Le danger du
jour n’est plus ’engouement contre, mais pour les doctrines or-
thodoxes. Et toutefois, plus que jamais, la simple délicatesse de
conscience de ’honnéte homme réclame impérieusement dans
ce domaine une révision sévere, impartiale. A quoi aboutira &
la longue la fiére assurance avec laquelle on déclare depuis
longtemps réfutées toutes les objections que ce XVIIIe siécle
allemand si mal famé (les futurs siécles de fot seront plus équi-
tables & son endroit) a déjd proclamées sur les toits contre les
principaux dogmes, et cela d’une maniére pleinement irréfuta-
ble, méme aux yeux d’un nombre infini de chrétiens éclairés
croyant en Jésus-Christ? Bien loin de servir la cause évangé-
lique ces allures hautaines n’aboatiront qu’ala décrier aux yeux
de tous les hommes sérieux et réfléchis, honnétes et conscien-
cieux. Il est une chose que 'homme bien disposé en faveur du
christianisme doit répudier avant tout, la peur, — ce n’est pas
en effet la foi qui a peur mais la seule incrédulité, — la peur
de la vérité et de la critique. Que nul ne s’'inquiéte ! Une cri-
tique portant sur les dogmes ne saurait atteindre ni Christ lui-
meéme, ninotre foi, ni notre piété évangeélique. Ne savons-nous
pas, — et ce traité pourra contribuer & mettre le fait dans tout
son jour, — quel long chemin il y a de notre foi en Christ, de
notre piété chrétienne aux dogmes de I'église? D’apres les en-
seignements expres de notre église, les dogmes ne sont pas la
Parole de Dieu, mais une ceuvre humaine, le fruit des travaux
des savants. Ils ne peuvent marcher de pair avec I'Ecriture;
mais la science, elle, peut étre mise avec eux sur le pied d’éga-
lité : et la science ancienne doit étre pleine de respect pour la
science moderne.

Je n’ignore pas qu’il est aujourd’hui de mode de traiter les
dogmes tout autrement, et mon inteniion ne saurait étre de
m’en prendre & la méthode régnante. Je n'en veux qu’a cette
dogmatique qui, ne s’inquiétant pas du dogme orthodoxe, se
borne & exposer ses propres idées entrelacées dans certains
éléments ernpruntés arbitrairement a I'Ecriture. Il serait temps



576 R. ROTHE.

de renoncer & appeler de tels ouvrages des dogmatiques ; il
serait aisé de trouver un nom plus approprié. Je ne puis non
plus me défendre de fortes objections contre la méthode de Phi-
lippi qui, a l'occasion de chaque doctrine, fait parler d’abord la
raison du dogmaticien éclairée par la révélation , puis la doc-
trine officielle, et enfin la Parole de Dieu. Quand il s’agit de la
doctrine de I’Eglise, il est conire nature et anti-dogmatique
d’emprunter le texte non pas a I'église elle-méme, mais a
la raison individuelle, tandis que c’est ensuite la doctrine offi-
cielle qui vient présenter les preuves en faveur des opinions
mises en avant par le dogmaticien. Je ne conteste au contraire
nullement les droits de ceux qui, partant des enseignements
scripturaires, suivent leur développement a travers ’histoire
des dogmes jusqu’au moment ol ils deviennent doctrine offi-
cielle, et font ensuite la critique, soit de cette derniére, soit du
tout. C’est toutefois accorder une trop grande place a 'histoire
des dogmes dans la dogmatique, et je ne puis accepter la posi-
tion qui est faite & ’Ecriture. Pour procéder ainsi il faut partir
de I’hypothése que le dogme est la conséquence directe, inté-
rieure, nécessaire de 1’enseignement scripturaire. Toute science
doit prendre pour point de départ I'objet dont e!le s’occupe:
la dogmatique doit donc partir des dogmes.

Une dogmatique rédigée dans ces idées ne serait pas, comme
on parait le craindre, un pur et sec arsenal de formules, dé-
pourvues de toute portée critique. Sans prétendre étre une
discipline spéculative, elle aurait quelque rapport avec la spécu-
lation, bien qu’elle ne remplacat pas la spéculation proprement
dite. Tout en maintenant des relations intimes avec la théologie
spéculative on éviterait toul mélange. J’accorde sans peine que
celui qui n’aura pas de théologie spéculative classera autrement
les matériaux. Je ne me cache pas non plus qu’une dogmatique
faite dans mon esprit, ne placerait pas I’élément dogmatique
aussi haut qu’on le fait ordinairement. Sa mission pratique
consisterait non pas a restaurer ou a améliorer les doctrines,
mais 2 débarrasser la conscience chrétienne, bien entendu en
sauvegardant son intégrité, des formes dogmatiques qui l'en-
chainent. En effet, tandis qu’autrefois les dogmes ont été réelle-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 571

ment un point d’appui, aujourd’hui ils sont pour un nombre in-
fini d’hommes d’entre les meilleurs un danger constant de
scandale. La cuirasse de la dogmatique ou de la théologie en
général ne saurait en rien protéger une piété chrétienne sortie
du milieu de nos circonstances actuelles : elle ne peut que gé-
ner chacun de ses pas. L’homme, — et tel est mon cas, — qui
a fait les expériences religieuses pratiques avant d’avoir connu
exactement les dogmes qu’on a fondés sur elles, et qui est par
conséquent devenu croyant indépendamment de ces dogmes,
celui-ld ne sera pas étonné de la chose. Il est nécessairement
contraint de prendre, en face d’'une dogmatique quelcondgue,
Pattitude & tous égards la plus libre. Mais toul homme qui ré-
fléchit ne manquera pas de se dire que le but supréme de Dieu,
en nous donnant le christianisme, n’a pas été la formation d’une
dogmatique. Quand la foi chrétienne dominera, — et quiconque
croit en Christ compte bien que la chose aura lieu un jour, —
le regne des dogmes sera passé. Il n’y a dogme en effet que
lorsque la vérité n’est pas devenue une chose se comprenant
de soi, une connaissance rationnelle évidente pour tous. Lorsque
I'Evangile aura pris ce caractére (pour ue la rédemption de
Phumanité devienne compleéte il faudra que I’Evangile devienne
parfaitement rationnel), la sanction ecclésiastique sera sans but
et sans portée ; elle arriverait trop tard pour entreprendre un
travail déja achevé.

II

La révélation.

Force nous est donc de faire précéder la dogmatique d’une
bibliologie. Il faut bien que je m’explique avec le lecteur sur
ce qui concerne la révélation et PEcriture, car 1l y a déja long-
temps qu'on ne s’entend plus la-dessus, et rien n’autorise a
croire u’on arrive a s’entendre de sitot.

Il est aujourd’hui admis de tous qu'’il faut distinguer entre la
révélation et I’Ecriture. Ce n’est pas ainsi qu’on entendait au-



518 K. ROTHE.

trefois les choses. La notion de révélation était complétement
laissée dans lomnbre par celle de Ecriture. Tout en les distin-
guant abstraitement, on arrivait dans la pratique a les con-
fondre et & les identifier. La Bible, 1l est vrai, n’était que la
revelatio divine mediala , mais celle-l1a intéressait seule; per-
sonne n'avait la pensée qu’il pat y avoir entre la révélation et
I'Ecriture autre chose qu’une simple différence formelle.

Partant constamment de I'’hypothése que la révélation es!
la comrmunication surnaturelle d’une doctrine religieuse, on
pensait tout de suite & P'inspiration des écrils sacrés dans les-
quels nous puisons aujourd’hui cette doctrine. Par révélation
divine immeédiate on entendait simplement 'inspiration, lillu-
mination des organes de la révélation; on la faisait consister en
ceci : Spiritus sanclus prophetis el apostolis conceplus rerum et
verborum de dogmatibus fider el moribus suggessit. Du moment
ol ils font abstraction du procédé surnaturel par lequel I'Ecyi-
ture doit avoir été formée, ces dogmaulticiens ne peuvent avoir
aucune idée claire et juste de la révélation. La question en était
Ia lorsque la théologie moderne est intervenue. Un de ses plus
précieux hienfaits est d’avoir conquis définitivement la distinc-
tion entre la révélation et la Bible.

Ce qui préoccupa avant tout les anciens dogmaticiens ce fui
de savoir dans quel rapport la connaissance religieuse, déja exis-
tante en fait et indépendamment de celle que la révélation
communiquait d’une maniére surnaturelle, se trouvait avec
celle-ci. On distingue entre revelatio generalis ou naturalis ou
aussi late dicla, d’une part, el revelatio specialis, supernaturalis.
stricte dicta , d’autre part. A cet égard Pancienne théologie ne
nous a laissé rien a faire. On pourrail difficilement améliorer
méme le détail de ses développements. Toutes les confusions
dans lesquelles on tombe encore aujourd’hui quand il s’agit de
régler les rapports entre la raison et la révélation spéciale ont
été déja écartées. On se représente la raison humaine comme
toujours en formation, comme devenant incessamment ; notre
conscience empirique, ce recrutear ignorant et boiteux, n’est
pas confondue, comme cela n’arrive que trop souvent, avec la
raison humaine elle-méme. Ce devenir constant de la raison hu-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 579

maine elle 'exprime avec bonheur par I'idée de nouvelle nais-
sance.

On ne saurait en vouloir 4 'ancienne dogmatique de consi-
dérer la raison avec défiance. Que ne comprend-on pas en effet
sous ce nom! Rien de plus précieux que la raison, sa notion
n'admet rien de supérieur. Si seulement on la possédait ! mais ce
n’est le cas de personne. La raison n’est pour nous mortels qu’un
idéal & réaliser ; elle ne se trouve jamais de fait compléte chez
personne, & ’exception d’un seul, comme la liberté. L’homme
est raisonnable, a de la raison, signifie simplement : il peut
penser. Il n’a de raison que dans la mesure ol il peut réelle-
ment penser. Et qui peut le faire autrement que d’une maniére
trés relative? Il y a divers degrés dans la faculté de penser. 1l
faut en effet apprendre cet art lentement et péniblement. L’an-
cienne théologie aurait donc pu étre compatible avec le ratio-
nalisme si celui-ci n’avait pas prétendu étre autre chose et plus
que ne dit son nom. Il n’y aurait pas eu lieu alors a I'antithése
avec le supranaturalisme. [l n’y a rien & dire non plus contre
Pancienne distinction entre vérités supra rationem et contra ra-
tionem. Les mystéres révélés peuvent étre supra sans étre con-
tra rationem. La vérité étant-un fait toujours relatif et empi-
rique, une raison révélée peut éire ainsi au-dessus de la raison
empirique, c’est-a-dire relative, sans étre au-dessus de la rai-
son effective, définitive, c’est-a-dire absolue, ce qui serait évi-
demment inconcevable.

Malheureusement la pratique n’a pas toujours été conforme
a la théorie. En dépit de 'axiome fondamental, on n’est pas au
clair. On le voit assez par la distinction qu’on cherche & établir
entre un usage formel et un usage matériel de la raison, deux
choses qui, dans le monde concret, ne peuvent se distinguer:
par lassertion qu'abandonnée & elle-méme la raison serait
incompétente dans les questions religieuses, tout en conservant
ses droits dans les choses terrestres. Cette distinction ne saurait
étre admise ¢quand on se rend bien compte du vrai rapport
entre les choses célestes (la religion) et les choses terrestres
(la morale).

Tout le mal vientici de ce quily a de défectueux dans la



280 R. ROTHE.

notion de révélation spéciale. Faute de se rendre compte de la
notion de religion et de sa genése, on vit dans la révélation la
communication de connaissances s’adressant a I’entendement,
sous la forme d’enseignements didactiques, d’une maniere im-
médiate et par une inspiration mécanique. Ainsi comprise la
révélation devient incompatible avec une vraie histoire hu-
maine. Mais 'Ecriture se charge de réfuter cette théorie de
’'inspiration, en nous présentant une réveélation d’un tout autre
genre. Elle nous la donne comme une série continue et orga-
nique de faits et d’institutions historiques auxquels se ratta-
chent, dans un milieu déterminé, des illuminations surnatu-
relles de prophétes sous les formes les plus diverses, visions,
discours intérieurs par I'esprit de Dieu, moins en vue de com-
munigquer de nouvelles connaissances religieuses que pour
annoncer a l’avance certains événements historiques.

11 est généralement reconnu, comme Nitzsch I’a fait voir, que
’activité divine qui révéle n’est qu’une forme spéciale de son
activité rédemptrice, en vue de préparer la rédemption, de la
rendre historiquement possible. L.a révélation consiste en une
purification, en un affermissement de la conscience religieuse,
elfectué d’une maniére surnaturelle par Dieu. Tout cela s’ac-
complit sur la base des données naturelles, extérieures ou
intérieures, au moyen desquelles Dieu veut se faire connaitre,
m8is par lesquelles le but ne peut étre atteint d’une maniére
exacte et sure.

Ce n’est pas & dire que ce soit 14 la seule activité de Dieu en
vue de la rédemption et qu’il \n’existe de préparation & I’Evan-
gile que dans I’économie de I’Ancien Testament. Toutefois c’est
uniquement dans le sein de ’ancienne alliance que cette acti-
vite redemptrice, portant sur 'humanité tout entiére, a eu en
vue le rétablissement de la conscience de Dieu et a porté le
caractére d’une révélation. L’histoire confirme cette assertion :
car si le développement historique des peuples ayant des reli-
gions mythologiques a porté de beaux fruits pour la culture
morale, il n’a contribué en rien a vivifier ou a éclairer la
conscience religieuse.

[l est donc bien entendu, et ceci est caractéristique, que la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 581

révélation vise a purifier et a fortifier chez les hommes la con-
science du divin. D’aprés sa notion, la révélation est révélation
de Dieu, et Dieu en se réveélant se révele lui-méme. Dieu est le
seul objet que la révélation révéle et rien d’autre. Quelque
envie que nous ayons de la faire parler, la révélation ne nous
enseigne absolument rien sur d’autres sujets, du moins d’'une
maniére directe. Il va sans dire que d’une maniére indirecte
elle répand sa lumiére sur tout, sur le monde entier. Mais elle
ne nous communique pas une connaissance toute faite de ces
choses ; elle se borne & placer les objets & la claire lumiére du
jour, nous laissant le soin d’en acquérir nous-mémes une con-
naissance effective. Dieu par sa revélation nous conduit en
toute vérité, mais sans promulguer toutefois, d’une maniére
surnatureile, un systéme complet de science universelie. Il se
borne & faire rayonner & notre horizon sa fidéle image, comme
le lever du soleil du haut des collines, d’out 1l se répand sur
notre monde une lumiére dans laquelle nous pouvons appren-
dre & connaitre toutes choses. En dehors de la révelation de
Dieu il n’y a absolument pas de connaissances révelées ; celles
ju’on pourrait étre tenté de décorer de ce nom, sont tout au
plus des connaissances dérivées de la connaissance révélee de
Dieu, mais elles ne sont pas elles-mémes des vérités révélées.
Le fait ne parait nulle part plus évident que dans la révélation
parfaite, savoir en Christ.

C’est surtout quand il s’agit de déterminer comment Dieu
purifie et fortifie la conscience que les hommes ont de lui,
qu’il est nécessaire de modifier et de transformer la maniére
traditionnelle de concevoir la révélation. Le rapport entre Dieu
et 'homme est exclusivement mécanique ; Dieu se révélerait a
homme sans que celui-ci fat de son coté une personne con-
courant a I'ceuvre. Rien ne saurait, au contraire, penétrer en
nous que par notre concours, par la voie morale. D’aprés cette
conception qui relégue 'homme dans la passivité, il n’y aurait
aucun développement de la conscience religieuse, qui, il est
vrai, deviendrait un organe atrophié et superflu. La magie ne
saurait donc étre ici de mise. Il faut que la révélation ait ses
points de contact, ses pierres d’attente dans ’homme ; essen-



582 R. ROTHE.

tiellement surnaturelle elle ne peut toutefois étre communiquée
aux hommes que par les méthodes morales. C’est justement 1a
le caractéere essentiel et distinctif de la religion révélée de
I’Ancien et du Nouveau Testament : essentiellement morale
elle est aussi amenée moralement, c’est-a-dire personnelle-
ment, par des déterminations personnelles. Voild pourquoi
aussi elle est la religion vraiment humaine, vraiment spiri-
tuelle, la seule religion vraie, la contre-partie de tout point des
religions paiennes qui reposent sur la magie. Dans le domaine
spirituel en effet, I’élément magique c’est ce qui n’est pas per-
sonnel, obtenu par des méthodes morales.

(’est 1a une assertion caractéristique qu’aucun protestant ne
s'avisera de contester en théorie, mais dont I'esprit est encore
loin d’avoir pénétré toutes les doctrines particuliéres dans le
détail. En affirmant que la révélation doit étre obtenue par des
procédés moraux, nous ne contestons pas son caractére immé-
diat, pas plus que nous n’adoptons la distinction, familiére au
rationalisme, entre révélation immédiate et médiate.

L’essentiel c’est qu’en se révélant Dieu s’en tienne stric-
tement a l'observation des lois sur lesquelles repose la vie
morale, c’est-a-dire qu’il accomplisse la transformation de la
conscience religieuse au moyen d’une activité qui mette en jeu
d’une maniére naturelle toutes les facultés de notre 4me. Or la
ehose ne saurait avoir lieu intérieurement, immédiatement, par
une inspiration magique. Dieu doit faire un détour, agir du
dehors sur 'homme, ce qui implique simplement dans la con-
science de celui-ci la possibilité d’étre affecté par des impres-
sions extérieures, conformément aux lois psychologiques.

Les données naturelles destinées &4 faire connaitre Dieu ne
peuvent atteindre leur but par suite du péché; il faut qu’elles
soient fortifiées, de facon & pouvoir refléter avec évidence dans
I’Ame humaine la vraie idée de Dieu et la certitude de sa réa-
lité. Le but ne peut étre atteint qu’en fortifiant les données
religieuses extérieures. En effet, au point o nous en sommes,
il ne peut étre question d’établir de nouvelles données inté-
rieures qui, ne pouvant pas avoir le concours de I’homme, ré-
clameraient de la part de Dieu une action magique.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 583

En conséquence, lorsque Dieu veut se révéler 4 ’homme
pécheur, il doit commencer par recourir 4 des faits extérieurs,
soit naturels, soit historiques, qui soient propresa éveiller dans
la conscience la vraieidée de Dieu et cela avec évidence. Il faut
isister sur ce dernier caractére. (es événements extérieurs
ne doivent pouvoir s’expliquer que par ’idée de Dieu; ils doi-
vent étre surnaturels, et d’antre part refléter la vraie idée de
Dieu. Il est certain ¢ue ces faits doivent étre a la fois naturels
et historiques. Il nous faut une histoire surnaturelle qui ren-
ferme express¢ment des événements naturels qui soient sur-
naturels. De quoi s’agit-il en effet ? Ces événements extérieurs
surnaturels doivent nous donner une vrale représentation de
Dieu. Mais ils ne sauraient le faire qu’en rendant témoignage
aux deux coOtés essentiels de son étre, savoir a ses qualilés na-
turelles (gloire, toute-présence, puissance), ce gui ne peut
avoir lieu que par des événements naturels, — et ensuite & ses
(ualités personnelles, morales (sainteté, justice, miséricorde,
grace), ce qui ne peut avoir lieu que par des événements his-
toriques, Tel est le caractére de la révélation biblique : pour
tout dire en un mot, elle est une manifestation de Dieu.

Mais, pour atteindre son but, la manifestation doit étre com-
prise et bien comprise par 'homme. Dieu ne veut pas seule-
ment wanifester qu’il est, mais aussi gquel il est. Or Phomme
naturel peut-il bien comprendre la manifestation divine parve-
nant jusqu’a lui? L’expérience personnelle du chrétien et la
nature des choses se réunissent ici pour réclamer une réponse
négative. Sous peine de ne pas étre compris Dieu doit accom-
pagner la manifestation intérieure d’une action immeédiate, illu-
minant la conscience religieuse et la mettant en état de bien
comprendre. C’est | ce que nous appelons 'inspiration, appelée
a provoquer en ’homme des connaissances intérieures per-
mettant de recevoir la manifestation extérieure. La manifesta-
tion et l'inspiration sont inséparables. La premiére sans la
seconde ne serait (qu'un portentum qui ne dirait rien; I'inspira-
tion sans la manifestation ne serait qu’un fantastique feu follet.
Les deux sentiments dans leur inséparable unité constituent la
véritable révélation ; la manifestation représente le coté exte-



584 R. ROTHE.
rieur et objectif, l'inspiration le coOté intérieur et subjectit.

L’inspiration peut revétir des formes diverses et nous trou-
vons dans I’enthousiasme poétique une analogie avec un de
ses modes. Cette circonstance pourrait porter & méconnaitre,
comme Schleiermacher y est disposé, le caractére spécifique de
la révélation. Mais pour en venir la il faudrait oublier que I'ins-
piration & elle seule ne suffit pas pour constituer la révélation,
(qu’il faut encore la manifestation. L’idée inspirée se distingue
justermnent en ceci de tous les autres phénomenes analogues
(ju’elle se trouve dans un rapport expres avec une manifesta-
tion divine objective; elle se motive historiquement par la
manifestation divine, en méme temps qu’elle atteint son but en
la faisant comprendre.

Ici il ne faut pas perdre de vue que la manifestation et !'ins-
piration sont soumises & des conditions historiques qui les limi-
tent. Il résulte de 14 que la révélation ne peut s’effectuer que
peu a peu et graduellement. L’inspiration et la manifestation
ne coincident pas-toujours chez les organes de la révélation,
excepté chez Christ qui est la révélation méme. Au sens rigou-
reux, Jésus est le seul inspiré de tout le Nouveau Testament,
et parce qu’il est entiérement et absolument inspiré il est plus
encore : celui en gui Dieu habite. Le Sauveur manifeste entié-
rement Dien au monde en se révélant lui-méme. Les apotres
ne peuvent étre des interprétes anthentiques de la manifesta-
tion divine que dans la mesure ou ils sont en état de reproduire
et de transmettre fidélement et complétement le témoignage
de Christ lui-méme.

Il résulte de tout ce qui précede que le surnaturel est le trait
caractéristique de la révélation. Ce n’est pas & dire que la ré-
vélation ne fasse pas également partie du développement de
notre monde ; seulement il y a de plus le concours de la cau-
salité divine (ui domine toutes les autres. (’est la ce qui per-
met d’affirmer sans se contredire ¢ue la révélation est égale-
ment naturelle, puisqu’elle doit se manifester sous forme
historique, devenir histoire et faire partie de I'histoire. Lors-
qu’il s’agit d’apprécier les réveélations concrétes cet élément
naturel et historique est de la plus haute portée. Il en résulte



PROGRAMME DFE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 585

qu’on ne peut considérer comme faisant partie de la révélation
aucun élément isolé, n’occupant pas une place organique dans
le cours du développement historique des révélations divines.
L’ancienne théologie méconnaissant le fait de 'intime union
des deux facteurs croyait que le coté surnaturel de la révéla-
tion éclaterait d’autant mieux qu’elle paraitrait plus contre
nature. On pensait avant tout & I'illumination qu’elle produisait
immédiatement en entrant dans le monde, chez ses organes et
chez ses témoins immédiats, aux connaissances qu’ils en reti-
raient ; ils la faisaient consister exclusivement dans 1’élément
de la connaissance parce qu’elle n’était considérée que comme
mspiration et que l'élément de la manifestation était entiére-
ment méconnu. Ce qui 1mporte avant tout c’est au contraire
que ses éléments constitutifs, les faits, prennent place d’une
maniére permanente dans notre horizon, au milien des données
diverses que notre conscience est appelée 4 percevoir. L’en-
semble des faits révélés est comme le soleil dans le firmament ;
la révélation éclaire tous ceux qui la voient; elle éclaire leur
monde, méme quand ils ne savent pas (que c’est une révéla-
tion.

Par criteres de la révélation, ’ancienne théologie entendait
les signes auxquels de nos jours une doctrine qui se prétend
révelée peut étre reconnue. Ainsi posée la question est déplacée,
car elle implique une notion fausse de la révélation. Si on en-
tend par 14 au contraire les signes auxquels elle fut reconnue
par les hommes qui en furent les objets immédiats, elle est par
trop naive. Autant vaudrait demander & quol on peut recon-
naitre que la lumiére est la lumiére ; ses traits constitutifs sont
eux-meémes ses critéres ; elle ne saurait en avoir d’autres. La
revélation rend immédiatement témoignage d’elle-méme en
introduisant avec évidence dans le monde une nouvelle idée
de Dieu. Or dés que cette idée est dans le monde elle doit se
légitimer par elle-méme ; son origine surnaturelle ne peut étre
invoquée qu’en seconde ligne. Et on ne saurait la prouver
qu’en établissant que cette idée est provenue de faits évidem-
ment surnaturels. Confondant la révélation et I'Ecriture, 'an-
cienne théologie était conduite & voir dans les preuves de la



D86 R. ROTHE,

révélation des deux Testaments, qu’elle considérait abstraite-
ment, autant de preuves de la divine origine de la Bible. On
faisait ainsi rentrer parmi les critéres internes bien des choses
qul leur étaient étrangéres.

Parmi les critéres externes, on insistail principalement sur
les miracles, les prophéties, et le témoignage de ceux qui
avaient re¢cu la réveélation. On comprend qu’on ait fortement
insisté sur les deux premiers. Il s’agit en effet de constater le
caractére surnaturel d'un phénoméne surnaturel, or ce carac-
tére n’éclate nulle part d’une fagon plus immédiate que dans le
miracle et dans la prophétie.

Toutefois il importe extrémement de bien présenter la
preuve, ce qui n’est pas souvent le cas. Il ne s’agit pas de sa-
voir & quels critéres nous reconnaitrons une révélation qui a
déja depuis longtemps pris place dans 'histoire et qui s’est 1é-
gitimée par ses effets historiques; mais & quels signes elle se
fit reconnaitre par ceux a qui elle fut immeédiatement et primi-
tivement adressée, de maniére a pouvoir prendre place dans
Ihistoire et exercer son influence. Il faut répondre sans hési-
tation que la chose n’aurait pu avoir lieu sans miracle et sans
prophétie. C’est avec intention que nous disons sans miracle et
sans prophétie. Car il va bien sans dire que ces moyens n’auraient
pas suffi & eux seuls pour créer la foi et la piété correspon-
dantes, méme chez les organes de la révélation. Aussi ’ancienne
théologie a-t-elle toujours distingué entre la foi simplement
humaine, relevant des criteres et la foi divine et religieuse que
le Saint-Esprit seul peut produire. Impuissants & vaincre 'incre-
dulité, les miracles et les prophéties n’agissaient que sur les
hommes qui cherchaient Dieu et qui étaient bien préparés pour
les recevoir, !

Je ne puis toutefois admettre avec Schleiermacher que les
miracles soient superflus pour la foi; que notre foi serait toui
aussi ferme si le fidéle ne pouvait en appeler ni & des miracles,
ni 4 des prophéties, le témoignage d’esprit et de puissance de-
meurant inébranlable et rien ne pouvant montrer que nous
n’avons pas trouvé dans la communion avec Christ la satisfac-
tion de certains besoins. J'uvoue ma faiblesse, dans ce cas, je



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 587

me trouverais, pour ce qui me concerne, en présence d’une
énigme, d’une contradiction dans les termes: en face d’une
revélation qui serait privée, non-seulement des caractéres aux-
(quels moi je pourrais la reconnaitre, mais au moyen desque!s
elle est révélation. Le miracle et la prophétie ne sont pas des
attributs et signes extérieurs, des appendices qqu’on ajoute a la,
reveélation, des enseignes indépendantes qu’on y suspend du de-
hors pour nous la faire croire, mais bien des éléments consti-
tutifs de la révélation. Ce n’est pas pour légitimer ses messa-
gers que Dieu a fait des miracles, mais dans son propre intérét,
pour se faire voir d’une maniére évidente aux hommes aveu-
glés par le peché. La révélation n’est pas accompagnée de
miracles et de prophéties, elle consiste en miracles et en pro-
phéties. Un fait historique est une révélation parce qu’il impli-
que miracle et prophétie ; qu’on retranche de la révélation les
faits surnaturels {miracles), la connaissance surnaturelle (pro-
phétie) et cela au sens strict du mot surnaturel, je cherche ce
qu’il pourrait encore v avoir de surnaturel en elle. Pourquoi
une révélation est-elle indispensable ? Parce que le cours ordi-
naire de la nature ne fait pas voir Dieu avec évidence &
Phomme pécheur. Il n’y a done que des faits en dehors de ce
cours ordinaire, des miracles, qui puissent suppléer a ce qu’il
est hors d’état de faire lui-méme. Les miracles sont donc un
élément constitutif de la manifestation divine, le signe par le-
quel le Dieu élevé au-dessus du cours de la nature se fait voir
dans I'histoire d’une facon évidente. Or comme le miracle se-
rait une image muette & lui seul, il est inséparable de I’histoire
sainte. Je n’ai pas honte de le dire, je ne comprendrais pas une
révélation divine dans laquelle le surnaturel, 'activité de Dieu
ne pourrait pas étre constatée d’'une maniére grossiére, parlant
aux sens. Tout ce que je puis accorder, ¢’est que plus un acte
du drame divin se trouve dans le grand courant progressif de
‘I'idée de Dieu, plus l'élément du miracle peut rester 4 I'arriére-
plan.

Pourquoi ne confesserais-je pas criiment mon incurable
stupidité? Bien loin d’étre embarrassé par les objections qu’on
éléeve contre le miracle, j'en suis encore & ne pas pouvoir les



588 R. ROTHE.

comprendre. Je n’ai pas encore été en état de découvrir ce qui
dans le miracle pourrait choquer mon esprit. Cela peut venir
du fait qu'étant si fonciérement théiste, je n’ai jamais pu sur-
prendre en moi la moindre tentation au panthéisme ou au
déisme. Cela peut aussi tenir en partie & la circonstance que
jai toujours distingué avec le plus grand soin ces deux ques-
tions : I'ane abstraite, le miracle est-il possible en lui-méme?
Pautre concrete, devons-nous dans un cas dounneé tenir pour
miraculeux un fait que la Bible présente comme tel? La con-
fusion devient inextricable lorsqu’on confond, comme cela
n’arrive que trop souvent, le probléme philosophique et la
question historique. Quand je réclame les miracles comme
indispensables, ce n’est pas 4 dire que je m’engage A tenir
pour miraculeux tous les faits qui prétendront & ce titre, se
trouvassent-ils d’ailleurs dans la Bible. Je m’en remettrai
exclusivement au verdict de la critique historique.

Quand les panthéistes et les déterministes nient le miracle, ils
ne font que tirer les conséquences renfermées dans leur prin-
cipe. On comprend que Schleiermacher soit conduit au méme
résultat par son penchant au panthéisme et plus encore par sa
conception déterministe de la conservation et du gouvernement
du monde. La notion du miracle implique une certaine indé-
pendance de 'anivers a I’égard de Dieu, la liberté du Créateur
et celle de la créature intelligente. Mais, abstraction faite de la
question du miracle, je réclame ces deux hypothéses avant
tout dans l'intérét de 1'idée de Dieu. Or du moment ol ce sont
la deux conséquences inévitables de la foi & un Dieu personnel
et vivant, je ne sais vraiment pas d’oll pourraient venir les
objections contre le miracle.

J’ai toujours cru que ce n’est qu’en reconnaissant la régula-
rité absolue du cours de la nature qu'on voit la plus vive lu-
miére se répandre sur 'idée du miracle. Lol naturelle et mi-
racle sont en effet des notions corrélatives. Avant de posséder
une claire conception de la premiére, il n'y a pas de miracle
pour 'homme , justement parce que pour lui tout est miracle.
Aussi ’Ancien Testament n’a-t-il pas de mot pour désigner ce
que nous appelons la nature.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 589

J’avoue ne pas comprendre lorsque des penseurs théistes
viennent nous dire que le miracle viole, interrompt le cours
des lois de la nature constaté par 'expérience; que, violant ces
lois empiriquement constatées, le miracle renonce par cela
meme & étre scientifi-juement établi, puisque ce dernier fait
repose toujours sur I'hypothése de la valeur de ces lois'. Que
Strauss dise au contraire u’il n’y a aucune aulre action con-
forme aux lois de la nature que celle qui découle d’une force
se trouvant dans 'organisme, dans le systéme de la nature, je
comprends ce (u’il entend par 1a. Ce théologien ne reconnait
en effet aucune autre causalité dans 'univers que la nature
seule (qu’elle soit d’ailleurs natura naturans, ou nalure natu-
rala) , pour lui toute causalité en général est immanente a la
nature, et cette causalité que nous appelons Dieu, n’existe pas
pour lui.

Mais il m’est absolument impossible de comprendre un théiste
venant se plaindre qu’on fait tort aux lois naturelles, lorsque
le Dieu de la nature, sans le concours de celle-ci, mais exclu-
sivement en vertu de sa causalité absolue, introduit en elle des
éléements nouveaux, il est vrai, mais qui lui sont complétement
homogénes. Le produit de l'activité miraculeuse de Dieu pren-
drait-il peut-étre dans la nature la position de quelque chose de
non naturel? Nullement! Il devient nature, ce produit; il est
de méme espéce que la nature; il entre immédiatement dans la
nature; il en devient une partie organique et soumise a ses lois.
Quel tort peut-il 8tre donc fait aux lois permanentes de la na-
ture lorsque Dieu, en vertu de sa causalité absolue, tire du vin
immédiatement de l'eau sans s’astreindre aux procédés ordi-
naires de la végétation? Et les lois de la connaissance confir-
meées par 'expérience comment pourraient-elles étre mises en
péril par ces fails surnaturels, alors que ceux-ci se présentent
expressément a 'expérience comme n’ayant pas été causés par

* On prétend que la physique aurait dés longtemps tranché le débat. Mais
voila-t-il pas que les naturalistes ne sont pas d’accord quand il s’agit de savoir
8i les miracles sont possibles! Voir un beau traité de Jul. Kostlin : De miracu-
lorum quee Christus et primi ejus discipuli fecerunt, natura et ratione, pag. 57.
(Vratislav, 1860.)

C. R. 1873. 38



590 R. ROTHE.

te cours de la nature? Serait-ce un manque absolu d’intelli-
gence qui m’empécherait de saisir la portée de cette objection ?
Ou bien ceux qui la font ne se comprendraient-ils peut-étre
pas eux-mémes, faute d’avoir sérieusement réfléchi sur le sujet
et pour s’étre contentés de jeter un coup d’ceil furtif sur les
idées erronées de I'ancienne dogmatique ?

Celle-ci a en effet le tort de présenter le miracle comme 1ef.
fet d'une activité de Dieu conire nature , consistant d’abord en
une suspension des lois, et ensuite, pour que l'ordre naturel
ne soit pas troublé, en un rétablissement de ces mémes lois.

« Les lois de la nature » jouent aujourd’hui le role de la téte
de Méduse; regardons le monstre en face, sans tomber dans la
superstition que tant de personnes irréfléchies propagent par
son moyen avec de grands airs dédaigneux. J’éprouve un sin-
cére respect pour la loi de la naiure; je me réjouis de tout
mon ceeur lorsque je vois qu’'on la découvre toujours mieux :
Dieu lui-méme lui a soumis les forces naturelles. Mais il ne lui
a soumis ni lui-méme ni sa volonté toule-puissante ; dans le
monde créé par lui il s’est réservé sa liberté absolue et la
haute main, de méme que dans son conseil éternel absolu il ne
s’est pas lié 41’avance, par le roide déterminisme d’une prévision
absolue de tous les détails dans le cours du développement du
monde, pour s’emprisonner dans son décret éternel. En établis-
sant les lois de la nature, il n’a pas voulu imposer des limites
& son activité. Il n'y en a pas d’autres que ce qui se contredit
soi-méme, lirrationnel, et par conséquent le non-saint. Le fait
que notre monde terrestre forme un organisme ne saurait étre
une objection contre cette vérité. Dés I'instant olr Dieu crée un
monde appelé & former un organisme fermé, sa notion implique
que malgré cela il doit demeurer dans l'absolue dépendance de
Dieu, et laisser par conséquent place a son intervention imme-
diate avec sa causalité absolue. Il doit donner & ces lois I'élas-
ticité, la flexibilité nécessaires & la marche de tout mécanisme
et aussi de tout organisme. Cette condition est d’autant plus
indispensable pour notre monde, (u’il ne peut aboutir & réaliser
un jour son idéal que si Dieu intervient, & de certains inter-
valles, avec sa causalité absolue.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 591

Ajoutons enfin qu’on se fait une idée exagérée de la perfec-
tion de organisme du monde. Il forme sans contredit un tout
(ui se maintient lui-méme en existence, mais 'organisme est
loin d’étre d’une perfection absolue. Il est exposé i mille irré-
gularités provoquant des obstacles qu’il doit surmonter, au
moyen de crises terribles. Le monde matériel en sort, il est
vral, toujours victorieux dans son ensemble, mais c’est aux
dépens de plusieurs de ses parties. Ces derniers faits suffisent
pour renverser I'idée d’un organisme absolument parfait. L’ar-
mée innombrable de maux physiques ne peut permettre de
contester ce fait, bien qu’il ne puisse nous surprendre, puisqu’il
est impliqué dans P'idée méme de matiere. Les occasions ne
mnanguent donc pas pour I'intervention divine immédiate. Elles
ne peuvent troubler le cours de la nature et en tout cas elles
ne sauraient avoir pour but de le faire. Aucontraire elles visent
& introduire des améliorations, a faire disparaitre des obstacles,
4 porter remede, exactement comme les miracles de guérison
qui ont pour but de faire disparaitre directement le mal phy-
sique.

Conclurons-nous donc a une impeuvfection de la création ? &
une résistance de la matiére triomphant en définitive de la sa-
gesse et de la puissance de Dieu? Ce serait une erreur. En effet,
celte imperfection de notre nature terrestre, comme nature,
devient une perfection positive , quand on la considére comme
monde, comme créature, c’est-a-dire dans ses rapports avec
Dieu. Un monde qui serait fait de fagon a4 exclure toute inter-
venlion immeédiate de Dieu deviendrait par cela méme une li-
mite pour lui; il serait une créature trés imparfaite; il se trou-
verait en contradiclion avec la notion méme de créature.

Ce qui contribue beaucoup & empécher de s’entendre dans
la question du miracle, c’est (u’on désigne par ce terme des
faits fort différents. Partons done du maximum du miracle pour
arriver ensuite & son minimum.

10 Nous aurions le plus haut degré de miracle si nous étions
témoins empiriguement, dans notre monde terrestre, d’un fait
amené exclusivement par Pintervention divine immeédiate, sans
Pintermédiaire d’aucune cause seconde. Non-seulement l'idée



592 R. ROTHE.

d’une telle activité absolue de Dieu n’offre aucune difficulté
pour celui qui prend sa personnalité au sérieux, maisencore on
v est tout naturellement conduit par la notion de Dieu. Dieu
étant I'absolu, le plus naturel est de se représenter aussi son
activité comme absolue. Or ¢’est seulement dans le miracle au
sens proprement dit que Dieu peut déployer ce genre d’activité.
Sa création ne nous en offre qu'une simple analogie.

Il est bien vrai qu’un pareil miracle renferme en lui quelgue
chose de magicque. Mais Dieu pourrait-il ne pas faire de la ma-
gie ? Lui seul peut en faire. Ne devrait-il peut-étre pas en faire?
Sans doute il ne doit en faire qu’a bon endroif, alors qu’en
en faisant il ne se met pas en contradiction avec lui-méme et
avec 'ordre du monde. Il ne saurait donc jamais étre question de
produire magiquement des effets personnels, moraux, ainsi dans
I'ceuvre de 'appropriation du salut. Mais Dien doit faire de la
magie la ol il s’agit d’un effet naturel, dans le domaine de la
nature impersonnelle, comme la transformation de I’eauen vin,
la multiplication des pains. La notion des miracles de ce genre
implique que comme action divine ils sont absolument inex-
plicables, bien qu’on puisse les comprendre; on ne peut pas
non plus se les représenter, puisque dans ce phénoméne il n’y
a pas une succession de moments s’engendrant les uns les
autres. Ici de nouveau on prétend ¢ue la loi de la nature est
compromise. Encore icl je-né puis voir le conflit, puisque celui-
ci implique contact et que la notion méme de ce miracle I’exclut.
Dieu en effet accomplit seul, sans le concours d’aucune cause
seconde. _

2° Dieu peut également se servir de causes secondes, en res-
pectant leurs lois, mais pour atteindre des résultats que lui seul
peut obtenir par leur moyen. Ici encore nous sommes obligés
de remonter jusqud la causalilé divine, faute d’en trouver
d’autres dans le monde pour les expliquer. a) Il peut pro-
duire sur la nature terrestre des effets extérieurs dépassant
toute causalité terrestre, en mettant direclement en rapport,
et -en faisant concourir des forces naturelles qui pour nous
sont inconnues et que nous ne pouvons pas mettre en ceuvre.
Cette espéce de miracle est tout & fait analogue aux elfets gue



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 593

la liberté humaine produit dans le domaine de la nature ter-
restre, avec cette différence toutefois que nous avons pleine
conscience de notre impuissance a ootenir de tels résultats en
faisant agir notre liberté sur la natinre. Les forces naturelles
sont ici un facteur du miracle, mais la combinaison des facteurs
divers résulte d’une action de Dieu sur la nature ; lorsqu’il en
sollicite les forces, il ne les met du reste en jeu que d’une ma-
niere conforme 4 la loi de chacune. Plus ’homme connait les lois
de la nature, plus il réussit, tout en respectant les lois de chaque
force, & leur faire produire des résultats supérieurs que la na-
ture ne produirait pas a elle seule. Comment Dieu serait-il
moins favorisé que nous au point de ne pas faire produire des
résultats extraordinaires & cet instrument admirable que nous
appelons la nature? Tout marchera aussi régulierement que
lorsque nous faisons produire des sons & un instrument; maisle
connaissant a merveille, Dieu en joue avec une virtuosité qui
produira des effets dont notre intelligence ne peut pas méme
se faire une idée. Rassurons-nous, sa main de maitre et sa vir-
tuosité accomplie, nous sont une garantie qu’il ne saurait briser
aucune corde, méme en se lancant dans les plus hardies entre-
prises. Tout homme réfléchi doit remarquer ici la frappante
ressemblance entre les miracles de cette classe el ce quon
appelle le hasard, les coups du sort, ce domaine que Dieu s’est
réservé dans le monde. Aussi longtemps que le phénoméne ne
dépasse pas la mesure de notre expérience ordinaire (les chan-
gements en apparence irréguliers de 'atmosphére), nous disons
qu’il v a hasard, dans le cas contraire, miracle. En manipulant
ainsi 'organisme de la nature et la destinée des hommes, Dieu
peut obtenir les combinaisons les plus étranges et les plus
complexes, de sorte que les miracles de sa puissance peuvent
devenir des miracles de sa providence. Les miracles de ce
genre abondent dans tous les départements du gouvernement
de Dieu. b/ Dieu peut agir indirectement sur la nature au
moyen de personnalités déja arrivées & la perfection, les anges.
Tout se passe encore ici conformément aux lois de la nature.
Sous linfluence d’une causalité d’un ordre supérieur, la nature
terrestre accomplit sa tAche conformément & ses lois. L’analo-



594 R. ROTHE.

gie avec I’action de la liberté humaine est de nouveau manifeste :
seulement les effets sont supérieurs parce que la causalité qui
intervient 'est également. Dans ce cas aussi’enchainement du
cours de la nature est respecté de la maniére la plus sévére,
car le monde des anges est en rapport organique avec 'orga-~
nisme actuel de notre terre dans l'organisme général de 'uni-
vers. Il ne s’agit donc nullement en ceci-de l'intervention d’'une
puissance etrangere.

30 A ces deux classes de miracles preprement dits viennent
g’ajouter ce gue Schleiermacher appelle des miracies relatifs.
Ce sont des effets produits par -des causes naturelles, par des
forces appartenant a la création spirituelle olt matérielle; mais
comme elles nous sont inconnues, ces phénomeénes se pré-
sentent A& nous comme des miracles. On est contraint d’admettre
des miracles de ce genre en voyant que le Sauveur en a ac-
compli. Ainsi le récit de la guérison de I'aveugle out on peut
suivre la marche graduelle du rétablissement de la vue, Mare
VIII, 23-25. Les guérisons obtenues par 'attouchement de Jé-
sus : Math. IX, 20-22; Marc V, 25-32; Luc VI, 19; VIII, 43-47.
Le maximum est atteint dans ce genre lorsque Jésus s’apercoit
d’une maniére sensible qu’une force miraculeuse de guérir est
sortie de lui, d’ol1 il conclut avec certitude que quelgu’un doit
Pavoir touché. (Marc V, 30; Luc VIII, 46.) Evidemment il y a
ici en jeu des forces naturelles encore inconnues. Ces miracles
relatifs mettent notre science en demeure de découvrir le mys-
tere par des études physiologico-anthropologiques. Il faut du
reste manquer d’impartialité comme Schleiermacher, et se lais-
ser diriger par des principes @ priori pour soutenir qu’il n’y a
que de ces miracles relatifs.

On le voit, les miracles n’entrent jamais en conflit avec les
lois de la nature. Ils se bornent & contredire le prétendu abso-
lutisme des lois de la nature, auquel athéisme serait si heu-
reux de rendre un culte idolatre. La loi de la nature n’est nul-
lement la loi supréme de l'univers; le Dieu personnel qui 'a
faite continue 4 régner sur elle ; bien loin de lui avoir sacrifié sa
liberté, il n’a jamais renoncé a s’en servir comme d’un moyen.
Quand Dieu fait des miracles, il déclare qu’il y a quelgu’un qui



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 59

fait ce que la nature ne pourrait taire; il fait quelque chose de
surnaturel; il montre son absolue indépendance a ’égard d’un
monde ayant sa vie propre et sa loi immanente; il atteste sa
présence toute-puissante. Ce qui fera toujours l'importance
religieuse du miracle, c¢’est 'impression profonde qu’il produit
involontairement de la gloire incomparable du Dieu personnel
et vivant, se tenant immédiatement prés de ses créatures.

Il y a déja longtemps ¢i’on a répondu aux objections qu’on
éléve pour contester a la théologie le droit de faire usage des
miracles. Celul qui soutient avec Hume qu’aucun témoignage
historique, quelle que soit sa nature, ne réussira jamais & rendre
un miracle non pas certain mais méme vraisemblable, celui-la
trahit ouvertement sa résolution de ne jamais, en aucun cas, ad-
mettre des miracles: stat pro ratione voluntas. On dit aussi que
dans aucun cas concrel on ne peut admettre de miracle, parce
que cet aveu impliquerait une connaissance absolue de la na-
ture que personne toutefois ne peut s’attribuer. Cetle objection
est assez éirange. En effet, d’aprés la conduite de ceux qui dé-
veloppent cet argument avec tant de pathos on doit conclure
que la possibilité qu’ils repoussent existe cependant. Car enfin,
comment pourraient-ils nier avec tant d’assurance et absolu-
ment la réalité de tant de miracles bibliques? A leur point de
vue cette attitude implique la certitude absolue que ces récits
bibliques racontent quelque chose qui ne pourrait absolument
étre considéré que comme miraculeux. On dit, toujours dans le
méme bord, qu’il est impossible de constater le caractéredivin
d’un miracle, car enfin, les anges et les démons en font aussi,
et ol prendrons-nous les critéres siirs pour distinguer les uns
des autres ? Comme Twesten 1'a fait remarquer, les hommes qui
mettent en avant cette objection ont ’habitude, pour ce qui les
concerne, de se rire des miracles des anges et des démons,
fantaisie tout aussi superstitieuse que les anges et les démons
eux-mémes. Comme les hons anges sont serviteurs de Dieu,
leurs miracles s’accomplissent toujours avec' son concours.
Quant a ceux des mauvais anges qui s’accomplissent dans le
domaine actuel de la révélation divine, il ne sera pas difficile de
montrer qu’ils la contredisent ; qu’ils ne sont pas dans sa ligne



596 R. ROTHE.

et de les reconnaitre ainsi pour faux. Les réponses du Seigneur
suffisent & adresse de pareils doutes de mauvais aloi. (Math.
XI1I, 24-19.)

Tout en accentuant fortement 'importance du miracle, je ne
lui fais pas jouer le role que l'ancienne apologétique lui attri-
buait. C’est pour la révélation elle-méme, au moment méme ot
elle s’effectue, qu’il est important, — puisqu’une révélation ne
saurait s’accomplir sans miracle, — et non pas pour nous qui
avons vu passer dans la conscience générale ce que les miracles
révélateurs étaient primitivement destinés & annoncer. Il est
bien vrai qu’en les rejetant on ne se rendra pas entiérement
compte de la révélation, mais il y a des dangers plus graves
que celui-la. Il est donc bien entendu que je n’al pas plaidé la
cause de cette foi superstitieuse aux miracles qui s'imagine (ue
dés qu’on les admet, on est dispensé d’examiner dans le détail
les faits concrets ui sont présentés comme miraculeux. Loin
de moi la pensée de prétendre imposer les miracles & ceux qui
croient déja, sous prétexte que leur foi est suspecte faute de re-
poser sur les miracles. C’est déja beaucoup que le soleil de la
révelation se soit levé pour eux et qu'ils s’efforcent de marcher
a sa lumiére. Que si les miracles les scandalisent, je me gar-
derai de leur imposer d’y croire : beneficia non oblruduntur. Té-
chez de vous tirer, si possible, de certaines difficultés histo-
riques dont les miracles nous donnent la clef. Ce n’est pas
dans I'intérét de la dogmatique que j'admets les miracles, mais
parce (ue je ne puis m’en passer pour expliquer certains faits
de l'histoire. Bien loin de rompre les mailles du tissu histo-
rique, ils me permettent de franchir les profondes lacunes qu’il
présente. Qu’on se garde donc, dirai-je avec Weiss, d’éloigner
entierement notre génération du christianisme en prétendant
lui imposer a toute force la foi au miracle. Chez beaucoup de
nos contemporains qui possédent incontestablement une foi
réelle et vivante au christianisme, une grande majorité éprouve
countre les miracles une répulsion instinctive, qui se comprend
trés bien quand on tient compte de la direction que la culture
a prise pendant le siécle dernier. On doit donc voir dans cette
répulsion autre chose qu'un simple entétement.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 597

Cornme la révélation n’est pas uniquement wmanifestation,
mais encore inspiration, an miracle vient s’ajouter la prophétie
qul est Pexplication authentique de la manifestation divine. Ii
est évident que lancienne théologie a fait entierement fausse
route en ne voyant en elle que la prédiction de 'avenir et, en-
core, des circonstances des faits accidentels. La prophétie est
la révélation en paroles venant s’ajouter & la révélation par les
faits : les deux facteurs sont inséparables.

Mais, quoique la prophétie ne soit ni essentiellement, ni ex-
clusivement la prédiction de 'avenir, celle-ci est bien un de
ses éléments essentiels. En effet pour bien comprendre la ma-
nifestation divine, il importe de se rendre parfaitement compte
de son but, ce qui ne peut avoir lieu qu'au moyen des déiails
historiques. Il faut se rendre compte du but que Dieu poursuit
avec sa révélation, c’est-a-dire reconnaitre qu’elle est un moyen
préparatoire pour amener une rédemption réelle et voir com-
rnaent, dans un moment donné, I’état historique de la révélation
se comporte par rapport & ce but final. ,

Voild pourquoi, comme prédiction de V'avenir, la prophétie
est essentiellement une promesse, promesse de salut, prophé-
tie messianique. Il suffit de renvoyer &4 des passages décisifs
comme les suivants : 2 Cor. I, 20; Apoc. III, 18, 24; Jean V,
39, 45-47; Luc X, 23, 24 ; XXIV, 27, 44. Mais il va sans dire
qu’a mesure que le décret de salut se manifeste plus claire-
ment, la prédiction du salut a moins d’importance. Aussi n’'a-t-
elle plus de raison d’étre aprés Christ, tandis que le role de la
prophétie en général n’est pas terminé.

L’ancienne apologétique a également abusé de la prédic-
tion. Celle-ci n’a nullement pour but de fonder la foi & une ré-
vélalion déja accomplie, aussi n’a-t-elle jamais réussi; elle ne
se propose d’introduire sur le théatre de I’histoire que de fu-
turs organes de la révélation , soit en leur donnant conscience
du role qu’ils sont appelés a jouer dans le grand drame, soit
pour servir a les accréditer. Cest ainsi que les données pro-
phétiques de I’Ancien Testament ont contribué & développer
chez le Sauveur la conscience de sa mission; et il renvoie aussi
ses conlemporains aux passages qui le concernent. (Jean V,



598 R. ROTHE.

39, 46; XIilI, 18 ; XVII, 12; Math. XXVI, 54, 56 ; Luc XXII,
37; XXIV, 26, 46.) Dureste, c’est 'exégése seule qui doit dé-
cider si et en quel sens ces passages en question de I’Ancien
Testament se rapportaient au Messie.

On n’est pas trés heureux en placant au nombre des critéres
extérieurs de la révélation le témoignage de ceux mémes qui
Pont regue. D’abord on ne met en saillie que le coté subjectif
de la révélation, I'inspiration. Cette circonstance a empéché de
voir la valeur subordonnée de ce critére. C'est le coté objectif
de la revélatlion gu’il aurait fallu mettre en avant. On aurait d
se rappeler que linspiration est en rapport trés étroit avec la
manifestation historique qu’elle est appelée & expliquer. L’ins-
piration trouve son témoignage objectif dans la manifestation,
et elle se justifie de son coté comme objective en devenant son
explication convenable, adéquate. La chose éclate avec évidence
chez Christ, la plus haute expression de la révélation divine.
Chez lui la manifestation et 'inspiration coincident d’une fagon
tellement absolue qu’il ne peut plus étre question d’une inspi-
ration tombant dans certains moments donnés. Toute sa vie
étant une manifestation adéquate de Dieu, sa conscience ne
cesse d’étre 'inspiration absolue : voila pourquoi la révélation
de Dieu devient la réelle incarnation de Dieu en sa personne.

Tous les théologiens sont & peu prés d’accord pour nier ce
qu’on appelle la perfectibilité de ta révélation. Dieu étant réelle-
ment devenu homme en Christ, il a été en lui aussi, absolument
révélé aux hommes ; on ne peut imaginer une rédemption dé-
passant, pour nous hommes, celle.qui nous a été faite en Christ.
(Héb. I, 1.) Dureste il est manifeste que notre conception de la
révélation est éminemment perfectible sous le rapport théorique
et pratique. -_

Il importe gqu’en s’occupant de la doctrine sur la révélation,
on renonce a toute préoccupation apologétique. L’existence
d’une réveélation ne saurait se démontrer; elle n’existe que
pour la foi. A toutes ces preuves externes doit venir s’ajouter
I'expérience personnelle sous peine de ne jamais arriver 4 la
vraie foi. Comment se convaincre de la vérité et de la sainteté
de 'Evangile lorsqu’on I'aborde avec de fausses notions, paien-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 599

nes ou juives, sur ce ui est vrai et saint? Or ce n’est quau
contact de la révélation que peut s’éveiller en nous le sens du
vral, du saint et Pamour pour eux. En proportion o la révéla-
tion réveille nos besoins religieux nous acquérons aussi con-
science de sa divinité.

111
LA SAINTE ECRITURE.

La révélation devant préparer historiquement la rédemption
et devenir historique, ne peut étre un simple météore ; il faut
gqu’elle devienne d’abord et gu'elle se fixe ensuite au moyen
d’un document authentique. Hors de ces conditions-la la révé-
lation ne saurait atteindre son but. Il faut de plus que dés son
apparilion elle soit bien comprise pour l'essentiel. Nous ne
disons pas d’'une maniére absolue, pure et compléte, car 'hu-
manité pécheresse a4 laquelie elle est destinée ne peut s’élever
la que lentement, péniblement, graduellement. C’est un nouvel
argument en faveur d'un document authentique qui permette
de contempler les détails dans l'ensemble, et qui nous fasse
autant que possible vivre dans le milieu ol la révélation a pni-
mitivement pris naissance. [l faut qu’elle produise sur tout
notre étre, intelligence, volonté, les mémes impressions gu'elle
a produites sur ceux qui 'ont re¢ue pour la premiére fois. Tout
cela ne peut avoir lieu qu'au moyen d'un document qui soit
lui-méme partie intégrante des faits qu’il relate; qui nous fasse
sentir de toutes parts les saintes et vivifiantes influences d'un
monde supérieur ol régnent les puissances surnatuvelles, la
présence immédiate de Dieu et du ciel. CGomme il s'agit non
d’enseignement religieax ou de dogmes, mais de piété chré-
tienne, il faut que nous vivions et respirions dans le miliea ou
elle a pris naissance. C'est & ces divers besoins que la sainte
Ecriture est appelée & répondre. Sa mission lui confere la plus
haute position et la plus grande importance d’abord aprés la
révélation, avec laquelle, comme nous 'avons déja vu, il im-



600 R. ROTHE.

porte toutefois beaucoup de ne pas la confondre. Cette position
place la Bible infiniment plus haut que si on en faisait un ma-
nuel d’enseignement, un code religieux rédigé sous les yeux
de I'autorité divine.

Le besoin de rétablir le christianisme primitif, de le distin-
guer de la tradition aurait dit conduire les réformateurs & voir
dans la Bible, avant tout, un document historique, le seul docu-
ment authentique de la révélation. On ne peut pas dire que
ces idées leur aient été étrangeres, mais au XVIe siecle on
n’était pas généralement porté & considérer les questions reli-
gieuses sous le point de vue historique. Le protestantisme
primitif distingue, il est vrai, entre la Parole de Dieu et la
sainte Ecriture (voir Heppe, Dogmatik des dewischen Protestan-
tismus im 16. Jahrhundert, pag. 251), mais cela ne tire pas a
conséquence, parce que d’autre part on voit dans I'Ecriture
I’expressign adéquate et absolue de la Parole de Dieu. Ilneleur
vient jamais & 'esprit de se demander si la Bible ne renferme-
rait peut-étre pas des éléments accessoires qui n’auraient pas
droit & étre considérés comme Parole de Dieu.

Le seul fait qui leur importe dans cette distinction c’est de
pouvoir présenter comme Parole de Dieu PEvangile préché
conformément & I’Ecriture. On méconnait ici entierement la
nature de la révélation ; la Bible est présentée sous un faux
jour ; on exagére la valeur de ’élément doctrinal ; on méconnait
que la révélation est, en tout premier lieu, un ensemble de faits
historiques, une histoire surnaturelle, continue, dans la trame
de I'histoire naturelle. La Bible cesse d’étre un document
historique, pour devenir un manuel d’enseignement religieux ;
le document sacré devient un code sacré ; aussi, tout en pro-
testant en principe, on est de fait ramené au légalisme. Peu &
peu la distinction entre la Parole de Dieu et I’Ecriture, dont
on n’avait pas saisi les conséquences, fut oubliée et on en
vint, d’'un accord unanime, a4 formuler ainsi leurs rapports:
scripturam proprie Dei verbum esse.

Telle était la conséquence logique, inévitable, & laquelle on
ne pouvait manguer d’aboutir dés qu’on voyait dans la réve-
lation éminemment une communication d’idées, de doctrines.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 601

La Bible devient alors I’expression verbale des pensées divines ;
ce n’est que lorsqu’elle est écrite (que la Parole acquiert la fer-
meté désirable; le contenu et la forme du langage se tiennent
d’une facon indissoluble ; conséquemment activité révélatrice
de Dieu doit avoir nécessairement porté sur le fait de la mise
par écrit: en un mot la révélation divine s’accomplit par la
composition surnaturelle d'un livre dans lequel Dieu s’ex-
plique sur son essence et sur sa volonté.

C’est assez dire que la doctrine orthodoxe donne la sainte
Ecriture pour la Parole de Dieu parce qu’elle la tient pour
inspirée de Dieu. Tout son point de vue lui fait éprouver le be-
soin d’avoir une somme de connaissances dont l'exactitude
absolue et infaillibilité soient garanties par son origine. Sans
une autorité divine extérieure, préservant de toute erreur, il
'y a point d’assurance ferme dans les matieres religieuses :
nous devenons la proie du doute et du désespoir. La Bible
étant confondue avec la révélation pour en faire un manuel
religieux infuillible dont on a besoin, bien qu’elle s’y préte si
peu, on déclare qu’elle vient absolument de Dicu; qu’elle est
infaillible dans le sens le plus étendu du mot. Pour la faire
venir exclusivement de Dicu, on est amené & exclure pour sa
formation le concours de toute causalité humaine qui ne man-
querait pas de rendre possible 'introduction d’un éléement d’er-
reur. Et comme il est cependant évident que la Bible a été
écrite par des mains humaines, il faut que 'homme soit réduit
a n’avoir été exclusivement que la main de Dieu, mais du reste
entierement improductif quant au contenu qu’il a servi &
écrire.

Voila ce que 'ancienne théologie entendait par inspiration.
Dieu lui-méme était congu comme: auclor primarius de la Bible;
les hommes devenaient de simples instruments mécaniques
de lactivilé du Saint-Esprit. Au fond les auclores secundarii ne
sont pas les vrais auteurs; ils ne sont (ue des scribes, des
plumes dont se sert le seul véritable auteur, le Saint-Esprit.
Et ils se sont prétés a tout cela non pas dans un état extatique,
mais calmes, le sachant et le voulant. Ils n’ont été aclifs ni
pour le fond, ni pour la forme & lui donner, mais pour lesimple



602 R. ROTHE.

travail de I'écriture: ils ont été exclusivement passifs, comme le
secrétaire écrivant sous la dictée d’'un autre. Peu importe qu'ils
aient ounon compris ce qu’ils écrivaient ; car ces paroles leur ont
été inspirées, non pas ad sciendum, mais ad scribendum. 11 va sans
dire que tout leur a été inspiré, qu’ils le sussent ou non d’ail-
leurs, car des hommes écrivant sous la dictée ne peuvent faire
des distinctions de ce genre. Comme la’ pensée ne saurait étre
congue séparée des mots appropriés pour larendre, cette inspi-
ration a dit étre verbale. Or, comme une bonne dictée ne peut
se faire sans-une bonne ponctuation, les points voyelles du
texte hébreu ne doivent pas seuls étre inspirés, mais encore les
signes de ponctuation. Malheureusement pour la théorie que
ces diverses exigences, d’ailleurs parfaitement logiques, font
éclater de toutes parts, il ne nous a pas ét¢ conserv¢ une pone-
tuation authentique du texte sacré.

L’accord est ici parfait entre les lathériens et les véformés.
On ne saurait en étre surpris, puisque cette théorie esi l'iné-
vitable conséquence du point de vue fondamental commun a
toute ’ancienne théologie. Quant aux différences de style et
autres qui sont telles qu'un méme objet est présenté différem-
ment par divers auteurs, on déclare, en dépit de toute analo-
gie, que celui qui dictait s’est accommodeé au style et au carac-
tere de son secrétaire. Ceite théorie est toute d’une piéce.
Quand on prétend réduire I'inspiration & une simple assistance,
ou en admettre des degrés divers, on ne modifie pas la concep-
tion, on la change du tout au tout.

Une pareille Bible doit nécessairement étre infaillible en tout
et partout : il ne reste qu’a mettre sur le compte de 'accom-
modation les imperfections du grec du Nouveau-Testament,
quand on n’a pas le courage avec Hollaz de les nier.

La Bible devient un moyen de grice non pas seulement na-
turel, mais encore surnaturel. Elle posséde une efficace
intrinséque, inhérente, essentielle, indépendante du bon usage
qu’on en fait et des dispositions morales de ceux sur lesquels
elle agit, (’est que le Saint-Esprit qui Ya composée continue
d’étre incarné en elle. C’est & tort, dit Hollaz, que la Bible est
rangée parmi les écritures, cum sit mens, consilium, sapientia Dei.



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 603

On n’entreprend pas de démontrer toutes les qualités qu’on
attribue a la Bible : elle doit se légitimer elle-méme comme
Parole de Dieu. Etant Pautorité supréme, elle ne saurait étre
prouveée par rien. On en appelle donc au témoignageinterne du
Saint-Esprit dont quiconque entre en contact avec elle, dans
les conditions voulues, ne mancue pas de faire 'expérience; le
témoignage du Saint-Esprit n’est autre que l'expérience immeé-
diate qu’on fait de I'efficace de la Sainte-Ecriture comme sur-
naturelle.

Par une étrange inconséquence, ils n’en font pas moins
valoir les arguments rationnels ou criteres (soit internes soit
externes), tirés de la crédibilité des témoins qui résulte de leur
bonne foi, de leur illumination, de leur caractére en général,
en vertu des miracles qui légitiment leur mission. Les théolo-
giens, argumentant ainsi, oublient leur théorie de 'inspiration :
qu'importent des ualités de ce genre? et comment des écri-
vains, quine doivent avoir été que de simples copistes écrivant
sous dictée, les auraient-ils possédées ?

Les anciens dogmaticiens ont été plus heureux, lorsque, tout
en admettant que les preuves raiionnelles peuvent établir
Vorigine divine de la Bible, ils distinguent cette foi humaine de
la foi divine, reposant sur le témoignage du Saint-Esprit et
communiquant la conversion personnelle et efficace. La pre-
midre est suffisante pour attirer l'attention des hommes et
les amener & faire 'expérience de la seconde, tout en servant &
dissiper les doutes des fidéles dans les heures de tentation.

Cette théorie de 'Ecriture forme un tout ui ne manque pas
de conséquence; il ne peut étre question de la tempérer ou de
la modifier, c’est & prendre ou & laisser; tout compromis est
impossible : sit ut est aut non sit.

Ce dernier argument, tiré du témoignage du Saint-Esprit,
quon invoque en faveur non-seulement du contenu, mais de
la forme de I'Ecriture, montre bien que les anciens théolo-
giens ont puisé cette doctrine & une source religieuse. Du mo-
ment ol 'autorité de la Bible serait prouvée par autre chose
que par elle-méme, par la raison et par I'Eglise, cette autre
chose lui deviendrait supérieure. Aussi est-ce la I'argument



604 R. ROTHE.

éminemment protestant qui laisse aux laiques et aux simples la
pleine indépendance & laquelle ils ont droit. C’est bien ainsi
que I'Ecriture elle-méme entend se 1égitimer & nos consciences
(1 Cor. I1, 4, comp. 1 Thes. II,13; Actes XVI,14; Jean. VIII, 47.)
(C’est la Parole de Dieu elle-méme qui doit éveiller en nous le
sens nouveau au moyen duquel nous pourrons nous convaincre
de sa divinité. Nous ne nous assurons de la divinité de la Bible
gu’'a proportion ot notre fol progresse et dans la mesure ou
elle le fait. La foi en Christ se développant en nous par le moyen
de la Bible, moyen particuliérement approprié ala chose, nous
concluons i son caractére divin. Quand la foi et 1a vie de Christ se
développent en nous, nous remarquons immeédiatement qu’elles
sont les mémes (ue V'Ecriture nous présente; avec cette diffé-
rence cependant que celles de 'Ecriture sont plus primitives ;
qu’elles s’y présentent dans leur pureté, vigueur, plénitude et
beauté premiéres ; tandis que chez nous elles sont dérivées, &
plusieurs égards, facheusement affectées par le développement
historique, et en outre impuissantes et défectueuses. Ce dernier
sentiment se confirme pleinement quand nous voyons par expe-
rience que la vie chrétienne qui est en nous se trouve a tous
égards fortifiée par ceile qui se trouve dans 'Ecriture; de sorte
fue nous voyons en celle-ci un organe particuliérement puis-
sant de ce principe divin auquel nous nous sentons redevables
de notre vie nouvelle. C’est bien par cette voie-1a que les ré-
formateurs en sont venus & placer une confiance religieuse
absolue en I'Ecriture. Bien qu’ils crussent d prior: & sa divinité,
comme toute la chrétienté de cette époque, ce n’est qu'apreés
étre parvenus A leur foi nouvelle en Christ qu’ils arrivérent &
cette confiancecomplete, absolue enla Parole de Dieu, que nous,
protestants évangéliques, considérons comme la seule vraie.
Schleiermacher a donc parfaitement raison de dire qu’on va de
Christ 4 I'Ecriture, et non pas de U'Ecriture &4 Christ. 1l faut
toutefois ajouter — et il n’y consentirait pas — que la fol en
Christ ne pourrait pas s’accuser dans toute sa vérité, si le
fidele n’était pas certain de la divinité de I'’Ecriture. La parole
de Dieu se légitime aux yeux de ceux (ui sont aptes & la rece-
voir dans la mesure ol ils sont, par ce moyen, élevés & une



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 605

vie supérieure. (’est la la pierre angulaire de la foi protles-
tante.

Strauss prétend au contraire que c’est le talon d’Achille. Ce
sont d’abord les fanatiques qui s’autorisent du fait que lillu-
mination intérieure du Saint-Esprit prouve seule I’autorité de la
Bible, pour la placer plus haut qu’elle ; puis les rationalistes
demandent & leur tour qu’est-ce qui garantit que ce témoignage
intérieur procéde bien du Saint-Esprit ?

Mais qui ne sait que la manifestation, ladéclaration du Saint -
Esprit sur I’Ecriture est attachée i elle et placée essentielle-
ment sous sa dépendance ? Quant au second argument, Strauss
oublie que la vie chrétienne est quelque chose de spécifique-
ment nouveau et se léegitimant clairement comme telle au
coeur de celui chez qui elle nait. Cet homme sent que I’Esprit
qui lui rend témoignage ne procéde pas de lui; il sait d’'une
fagon parfaitement certaine d’ol il vient, aussi sirement qu'’il
est convaincu d’étre devenu un nouvel homme en Christ; il
sent d’une facon immédiate que c’est 'Esprit de Dieu, puisque
sa vie nouvelle consiste justement en ceci, qu’il se trouve en
communion avec Dieu. Dans un cas pas plus que dans l'autre
il n’a besoin d’une démonstration préalable. L’homme guéri,
ou du moins en voie de guérison, aura-t-il donc encore be-
soin qu’'on lui démontre qu’il n’est plus malade? Le divin se 1é-
gitime immeédiatement comme tel & celui qui le recoit. La vie
divine, effective, est parfaitement stre de sa vérité et de sa
réalité.

Mais l’excellence de cet argument, qui demeure aussi long-
temps que la Bible est en position de se légitimer comme di-
vine, ne doit pas nous faire oublier la faiblesse des autres
preuves avancées par I'ancienne théologie.

Nous accordons sans peine que la confusion entre la Parole
de Dieu et I’Ecriture, la doctrine de I'inspiration et de I'infailli-
bilité ne sont pas des subtilités scholastiques. Elle ont une base
et une occasion religieuses. Ainsi qu’il convient pour les
dogmes, elles reposent sur une vraie expérience chrétienne
dont elles veulent étre la formule scientifique; mais s’il est
toujours difficile de formuler ainsi son expérience, ce devait

o. R. 1871, 39



606 R. ROTHE.

étre particuliérement le cas sur ce point-la pour les hommes
du XVIe siecle.

Plus on respectera la Bible, plus on sentira le besoin d’exa-
miner consciencieusement ce qu’elle enseigne elle-méme sur
ces points. Car ce serait une étrange maniére de la respecter
(que de prétendre en faire ce qu’elle n’est pas, et de lui accorder
une autorité & laquelle elle n’aspirerait nullement. Les hommes
qui professent s’incliner sérieusement devant la Bible doivent
la prendre réellement telle qu’elle est, et renoncer a en faire
ce qu’elle devrait étre pour répondre & de prétendus besoins.
Que celui qui ne la trouve ni assez sainte ni assez divine telle
(qu’elle est, avoue du moins qu’il ne se laisse pas guider par
elle, quand il se forme ses notions de divinité et de sainteté.
Persister dans une opinion préconc¢ue sur la Bible et cela en
dépit de son propre témoignage, c¢’est tout simplement lui déso-
béir. Il est vrai qu’on prétend faire tout cela pour sa plus
grande gl"oire I Mais quoique cette prétention sonne bien, on
n’aboutit ainsi qu’a abaisser la Bible, quand on veut en faire
autre chose que ce gu’elle est en réalité. Plus la Bible est réelle-
ment divine, plus nous la gitons par nos prétendus ornements
dont elle n’a que faire, plus nous affaiblissons I'influence salu-
taire qu’elle est appelée & exercer sur nous. Et puis, que de
préjugés légitimes on suscite contre elle en lui attribuant des
(qualités et des buts auxquels elle ne prétend pas! On peut lui
appliquer ce qui est vrai de toutes les choses grandes et élevées:
c’est qu'elle a plus a craindre de ses amis que de ses adver-
saires. Mais voila justement le malheur! On fait trés peu d’usage
de la Bible, en vue du but auquel elle est destinée, pour I'em-
ployer d’autant plus & d’autres, en vue desquelles elle ne
nous est pas donnée. N'y a-t-il pas lieu d’étre surpris de voir
des hommes s’appuyant sur la doctrine traditionnelle, criant
bien haut que la Bible est inspirée et infaillible, et répudiant
comme incrédulité toute critiqque des enseignements scriptu-
raires, laisser de coté le probléme et n’éprouver aucun besoin
d’apprendre de I’Ecriture elle-méme ce qu’il faut penser sur son
compte; tandis qu’ils supposent, comme allant sans dire, qu’elle
partage sur elle-méme la théorie qu’ils s’efforcent de lui im-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 607

poser, au nom de leur dogmatique? Il m’est de toute impossi-
bilité de reconnaitre la Vattitude de gens croyant a la Bible.

Ce qui doit déji rendre suspecte 'identification de la Parole
de Dieu et de la sainte Ecriture, c¢’est qu'elle repose, comme
nous P'avons vu, sur une notion fausse de la révélation. Dans
PAncien Testament, le mot Parole de Dieu ne désigne pas seu-
lement les paroles de Dieu, au sens propre, qu’il a adressées a
ses prophétes ou & d’autres, mais aussi 'enseignement révélé
en général, dans le sens le plus étendu des mots, commande-
ments, promesses, menaces, pour autant que ces moyens re-
vélateurs nous sont annoncés d’apres lavolonté de Dieu. Comme
les révélations furent de bonne heure écrites, les hivres qui les
contenaient furent aussi appelés Parole de Dieu. Lorsque la
prophétie eut cessé en Israél, on fut tout naturellement conduit
4 regarder les livres canoniques comme 'expression directe de
la Parole de Dieu et I'identification entre les deux s’accomplit.
t.ette maniere de voir fut tout naturellement admise par les
premiers chrétiens . pour les apotres, I'Ecriture de PAncien
Testament est aussi la Parole de Dieu. |

Toutefols ce n’est pas a titre d’Ecriture que PAncien Testu-
ment leur apparaissait ainsi, mais parce (u’ils y voyaient la
tradition de ce que Dieu avait fait connaitre aux hommes par la
vévelation. (Héb. V, 12; Rom. X, 17.) Dans I’économie nouvelle,
le mot parole désigne aussi, en tout premier lieu, ce que Jésus
avait regcu de son Pere, la prédication évangélique, dans sa
bouche et dans celle de ses apotres. La Parole de Dieu écrite
de 'Ancien Testament et le souvenir vivant de Christ conservé
dans la mémoire sont désignés par les mémes termes (Eph.
VI, 17.) 1l était inévitable que dés que la prédication évangé-
ligue et apostolique serait documentée et écrite, elle portat
le méme nom.

Il est donc scripturaire de soutenir que la Bible est Parole
de Dieu, & condition toutefois gu'on entende par la la méme
chose que la Bible elle-méme, savoir la publication faite par la
révélation et la prédication au nom de Dieu. Mais tout cela est
bien différent de ce qu’entend par 1a 'ancienne théologie quand
elle a en vue une parole dictée miraculeusement par Dieu. Pris



608 R. ROTHE.

dans un sens scripturaire , le mot Parole de Dieu paraitra ad-
mirablement approprié au simple fidéle pour désigner ce que
la. Bible est pour lui, car elle lui fait bien Pimpression d’un
livre dans lequel Dieu lui parle. Prend-il au contraire le terme
Parole de Dieu dans son sens théologique , il s’apercoit incon-
tinent qu’il se met en contradiction avec l'état réel du vo-
lume. ;

La théologie évangélique ne tarda pas & s’apercevoir de la
chose ; on remarqua en effet dans la sainte Ecriture bien des
choses qui ne pouvaient pas étre Parole de Dieu au sens dog-
matique du terme. Que faire alors ? Au lieu de revoir et de ré-
former la notion qu’on s’était faite de la Parole de Dieu, on ré-
duisit le nombre des choses qui en faisaient partie. On se décida
4 distinguer entre la Parole de Dieu et la sainte Ecriture, non
pas dans ce sens que la premiére dit étre le contenu et la
seconde la forme parfaitement adéquate, mais dans le contenu
méme de I'Ecriture on distingua deux espéces d’éléments dont
un seul devait étre la Parole de Dieu & 'exclusion de I’autre.
On finit par réserver le nom de Parole de Dieu pour le contenu
religieux et on déclara que la Bible contient la Parole de Dieu
mais n’est pas la Parole de Dieu.

(est 12 un renversement et non pas une simple modification
de I'ancienne doctrine. L’Ecriture est mise sur le méme pied
que tout autre bon livre dont elle ne se distingue plus que par
une question de plus ou de moins. La base de la distinction est
de plus incertaine, car qui tracera les limites dans la Bible
entre le contenu religieux et le reste ? Schenkel prétend parér
a ces difficultés en réunissant les deux formules : la Bible est
la Parole de Dieu, et la Parole de Dieu est contenue dans 'E-
criture ; il appartiendrait a 'exégése de déterminer ce qui fait
réellement partie de la révélation de ce qui lui est étranger. De
sorte que tout reviendrait & une appréciation des divers détails
de la Bible par I'’enseinble. Mais ce n’est pas la ce qu’entendent
les théologiens qui distinguent entre la Parole de Dieu et I'Ecri-
ture. Par Parole de Dieu on ne désigne pas un certain contenu
de pensées pris en lui-méme, mais un certain contenu de pen-
sées exprimé par une forme de langage déterminée. rendu en



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 609

pavoles. Ceux cui font cette distinction ne prétendent pas non
plus que la séparation doive s’effectuer en effacant i la lettre
certaines citations isolées de la Bible.

On n’aboutit donc pas avec cette distinction entre la Parole
de Dieu et I'Ecriture; il faut v renoncer. D’abord elle favorise
I’'idée que le contenu spécialement divin de la Bible consisterait
surtout dans son contenu et non dans sa forme : au fond, c’est
bien cette 1dée-1a qui a servi de point de départ a cette distinc-
tion. Or chaque chrétien sait par expérience qu’il n’en est pas
ainsl. Ce qui le frappe surtout en lisant la Bible, c’est que les
vérités chrétiennes, qui luil sont connues depuis longtemps, lu
apparaissent dans ce livre sous une forme si primitive et si na-
turelle, si vivante, si pure et si majestueuse, que, plongé en
quelque sorte dans une lumiere céleste, il se sent immédiate-
ment convaincu de la vérité et se livre & elle sans réserve.
Ensuite cette distinction entre la Parole de Dieu et I'Ecriture
est provenue de I'ancienne erreur fondamentale qui voit dans
la révélation , la communication immeédiate d’une docirine re-
ligieuse formulée. Cette distinction part sans contredit d’une
ilée fort juste, le besoin de ne pas confondre la révélation et
la sainte Ecriture. Mais comme par la premiére on entend la
promulgation immeédiate de certains dogmes déterminés, on ne
reussit pas a effectuer la distinction.

Tout s’explique et s’éclaircit, au contraire, dés qu’au lterme :
Parole de Dieu, nous substituons celui-ci : révélation divine. La
Bible devient alors tout simmplement le document de la révela-
tion. Elle est sans contredit dans un rapport tres étroit avec la
révélation , sans toutefois se confondre avec elle. Il importe a
la théologie moderne de faire disparaitre I'identification de la
révelation et de la Bible, pour cela elle doit se garder par des-
sus tout de voir dans la Bible 11 Parole de Dieu dans un sens
quelconque. Dans intérét de la clarté, il serait bon de renon-
cer, une fois pour toutes, a cette expression : Parole de Dieu.
et de s’en tenir aux termes : révélation, Ecriture-Sainte. Le
mot Parole de Dieu doit étre réservé pour désigner la connais-
sance religieuse universelle exprimée en paroles, c’est-a-dire
identique chez tous ceux gui ont des connaissances religieuscs,



610 R. ROTHE.

parce qu’elle est objectivement adéquate et par conséquent va-
lable pour tous.

Pour savoir ce que la sainte Ecriture enseigne sur son inspi-
ration, il faut distinguer en tout premier lieu les deux Testa-
ments.

Nulle part I’Ancien Testament ne se donne pour inspiré et
surtout pas a la maniére de 'ancienne dogmatique. Il v est en-
core moins question de I'inspiration des écrits qui nous ont été
conserves. Du reste 'Ancien Testament ne présente comme
faisant partie de la révélation que la loi et certains oracles
prophétiques. Ce n’est que chez les Juifs contemporains de
Jésus-Christ qu’on trouve une notion de 'inspiration de 'An-
cien Testament assez semblable & celle que nos théologiens
adoptérent plus tard.

Jésus considére l'ancienne alliance comme une réveélation ;
c’est sous son influence qu’il a été élevé ; il la cite fort souvent,
mais avec liberté, en g’attachant plutot aux idées fondamen-
tales quaux détails, sans viser & dégager la vérité objective
comme le ferait un commentateur avant recours aux procédeés
scientifiques. Le Seigneur ne fait pas de '’exégése proprement
dite , mais , relevant certaines grandes idées, 1l s’en sert pour
éclairer certames questions (ui étaient encore obscures pour
les scribes, ses contemporains. Il ne touche pas aux questions
critiques, et méprisant fortement le sens convenu et tradition-
nel, il g’attache a la signification réelle sans prétendre savoir
des choses qui ne rentraient pas dans sa mission et en éludant
toutes les questions curieuses.

Jésus sait que sa révélation est supérieure (Jean VII, 19, 22;
X, 3; Math. XIX, 8, 23, 38; Jean V, 45) & celle de I’Ancien
Testament, tout en reconnaissant I'autorité des écrits sacres,
sans la faire jamais dépendre de l'inspiration. Quand il dit que
pas un iota ne passera , il s’agit non pas des écrits , mais de la
loi. (Math, ¥, 18.) Il reconnait, sans doute, que David et les
prophétes ont été inspirés (Math. XXII, 43), mais il ne s’ex-
plique pas sur le mode de cette inspiration, pas plus qu’il ne
la réclame pour leurs éerits. On peut méme conclure qu'il ne
partageait pas les idées de ses contemporains sur l'inspiration,



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 611

du fait qu’il leur reproche souvent leur maniére de conce-
voir I'Ecriture et de s’en servir, qui les empéche de la com-
prendre.

Ne s’étant pas prononcé sur la question de I'inspiration, Jé-
sus n’avait pu donner a ses apotres des instructions a ce sujet.
Aussl partagent-ils les idées courantes des Juifs ; il n’y a entre
eux que la différence entre l'esprit de la Nouvelle Alliance et
celul de I’Ancienne. Sans avoir la méme rigueur que la théorie
de nos anciens théologiens sur l'inspiration de I’Ancien Testa-
ment, celle des apotres est analogue & la leur. La seconde
épilre de Pierre (I, 21) présente méme l'inspiration comme un
état psychologique éminemment passif. Sans le dire nulle part
expressément, les auteurs du Nouveau Testament paraissent
avolr étendu Pinspiration aux écrits.

Quelle est la portée dogmatique de ce fait? Il tient de trés
preés & un autre : I'exégese fort particuliere que les écrivains
apostoliques font des textes de ’Ancien Testament. Or, comme
lamour de la vérité doit passer avant 'autorité de la dogma-
tique et de P'église, il n’est pas permis de considérer 'exégese
des écrivains apostoliques comme faisant loi. Ils prennent avec
le texte des libertés qu’aucun exégéte ne se permettrait au-
jourd’hui; tout en admettant Pinspiration, ils ont des allures
fort libres. Non-seulement ils citent de mémoire, ce qui peul
parfois tirer & conséquence (Mich. V, 1; Math. II, 6), mais ils
alleguent la traduction souvent fautive des Septante ; c’est sur-
tout le cas de I'épitre aux Hébreux; et quand ils citent le texte
original, ils en donnent souvent une explication fautive, soit
quils l'empruntent aux écoles juives, soit qu’elle vienne
d’eux- mémes. (Isa. LI, 4; Math, VII[,17; 1 Pier. II, 24.)
Saint Paul, suivant les circonstances, donne méme deux inter-
prétations différentes du méme texte. (Gen. XIII, 15; Rom. IV,
16, 18; Gal. III, 16.) Pour tout dire, en un mot, il leur arrive
tres souvent de mettre leurs propres pensées dans le texte de
I’Ancien Testament.

Les Juifs contemporains du Seigneur n’étaient nullement
dans les conditions voulues pour comprendre 'Ancien Testa-
ment et particuliérement les prophétes. Ils n’avaient pas les



612 R. ROTHE.

régles herméneutiques indispensables pour une exégése ob-
jective. Les premiers chrétiens n’étaient pas mieux partagés.
Et toutefois ils étaient encore plus tenus que les Juifs de
comprendre ’Ancien Testament: puis qu’ils voyaient en Jésus
de Nazareth celui qui avail réalisé les promesses faites aux
péres, ils devaient légitimer leur foi. Que faire en présence
d’une tiche devant laquelleils ne pouvaient reculer, bien qu’ils
fussent a tous égards impropres®a I’entreprendre ? Hors d’état
de bien interpréter la prophétie de ’Ancien Testament, il fallut
s’adresser 4 la divination. On eut done recours & la méthode
exégétique des Juifs contemporains, tout en la mettant au ser-
vice d’un esprit différent. La distinction entre la vraie explica-
tion et 'application leur échappe; ils n’apercoivent pas non
plus celle qui existe entre la prophétie proprement dite et le
simple parallélisme historique, Tel passage de I’Ancien Testa-
ment rappelle immeédiatement et involontairement telle donnée
évangélique et vice versd; ils cherchent dans la Bible leurs
idées chrétiennes, et partout ou ils les trouvent, ils voient une
prophétie. Ils cherchent dans leurs idées chrétiennes le
moyen de s’expliquer tout ce qui dans ’Ancien Testament leur
a paru jusqu’a présent énigmatique. Le rapport typique incon-
testable entre les deux alliances fut la source inépuisable d’une
foule d’interprétations sans valeur objective. Au fait, les écri-
vains du Nouveau Testament n’ont jamais cherché dans ’An-
cien des preuves proprement dites de leurs convictions chré-
tiennes; ils y trouvent simplement de nombreux échos de
leurs convictions arrétées qui recgoivent de cette circonstance
une confirmation nouvelle. Evidemment la porte était large
ouverte a tous les écarts de la subjectivité, et cela d’autant plus
aisément que leurs idées sur 'inspiration surnaturelle du code
sacré ne leur permettaient pas de le considérer sous le point
de vue historique. En face d’un pareil livre, Iinterprétation
spirituelle devait leur apparaitre comme la seule bonne, c’est-
a-dire l'interprétation de ces objets auxquels s’attache tout
spécialement l'intérét religieux, au moyen d’une divination
éclairée par des charismes. Or, pour les premiers chrétiens,
tout 'intérét religieux se concentrait sur les événements de la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 613

vie du Sauveur et sur les espérances du futur accomplissement
glorieux de son régne. Ils mettaient en rapport avec ces pen-
sées ’Ancien Testament tout entier et surtout les passages les
plus obscurs. Ils étaient pleinement convaincus que chaque
parole de ’Ancien Testament leur était expressément et direc-
tement adressée par Dieu lui-méme. Et dans ce que cette pa-
role semblait leur dire, ils trouvaient, & n’en pas douter, le sens
propre qu’elle avait primitivement en vue. Saint Paullui-méme
exprime clairement cette conviction comme un enseignement,
(Rom XV, 4; IV, 23, 24; 1 Cor. IX, 10; X, 11.) Les écrits de
I’Ancien Testament avaient cessé d'étre un texte; ils étaient
devenus un simple motif, un prétexte pour la formation d’idées
en rapport avec I’économie évangélique. Comment en aurait-il
été autrement, puisqu’il était de foi que les prophétes avaient
écrit, non pas puur leurs contemporains, mais pour les chré-
tiens? (1 Pier. I, 12.) Ajoutons encore «ue les auteurs du Nou-
veau Testament citaient de mémoire sans avoir égard au
contexte. De plus, il y avait dans ’Ancien Testament bien des
choses qui choquaient 1'esprit nouveau. Que faire alors, puis-
qwils partaient de I’hypothese que ces livres inspirés de Dieu ne
pouvaient absolument pas se trouver en désaccord avec la
vérité supréme, la vérité évangélique? C’est ainsi que s’ouvrit
abondante la source de l'interprétation allégorique & laquelle
les hommes de toutes les religions ont largement puisé.

Tel est le genre d’interprétation auquel les écrivains de la
Nouvelle Alliance furent réduits, en partant de ’hypothése de
Iinspiration surnaturelle des documents de I’Ancienne. Bien
loin d’étre confirmée, ’hypothése se trouve ainsi renversée par
les conséquences auxquelles elle a abouti.

Reste la question plus importante de 'inspiration du Nou-
veau Testament. Il suffit d’avoir le moindre discernement
du Saint-Esprit pour avoir Iimpression que s’il est dans ce
monde un livre inspiré au sens de 2 Tim. I, 16, 17, c’est
bien notre Nouveau Testament. Il suffit de le comparer avec
les produits de la littérature contemporaine du moment de la
composition, pour voir, & tous égards, la profonde différence.
Mais le Nouveau Testament se donne-t-il lui-méme comnme



614 R. ROTHE.

provenu de I'inspiration? On n’a guére qu’'une preuve @ priori ;
qui conclut a minore ad magis : 'Ancien étant inspiré, a plus
forte raison le Nouveau Testament, dont la révélation est beau-
coup plus claire, doit-il I’étre aussi. Rien de plus faux, si on
entend dire par 1a que les écrivains du Nouveau Testament ont
fait plus de cas de leurs écrits que de ceux de I’Ancien. Une
telle prétention leur aurait paru blasphématoire. Si on veut
simplement dire que '’Ancien Testament étant inspiré, il faut
conclure que le Nouveau doit I’étre aussi, nous savons, par tout
ce qui précede, que la base de ce raisonnement est fausse. On
évite de répondre directement & la question en insistant sur un
fait incontestable, sur 'inspiration des apotres et sur les pro-
messes diverses que Jésus leur a faites a ce sujet. Toutefois la
promesse du Paraclet n’est pas faite aux apotres seuls, mais
a tous les fideéles sans distinction; et c’est bien aussi sur tous
les disciples gqu’il descendit & la Pentecote. Tous les membres
du concile de Jérusalem y ont également part. (Act. XV, 23.)
Enfin il n’est nulle part parlé de I'inspiration de leurs écrits ; il
n’est jamais dit qu’il leur ont été dictés par le Saint-ksprit. Le
Nouveau Testament ne sait rien d’une inspiration spéciale, spé-
cifiquement différente, comme le prétend l'orthodoxie, a la-
(quelle les écrivains sacrés auraient eu part pour composer
leurs écrits. D’abord I'idée a les plus étranges conséquences.
On ne comprendrait pas pourquoi les auteurs sacrés auraient
été animés d’un autre esprit, quand ils écrivaient telle lettre
peu importante, que quand ils préchaient les grandes vérités
de ’Evangile qui devaient plus tard étre enseignées dans leurs
écrits. Le seul livre qui réclame expressément pour lui Pinspi-
ration, c’est ’Apocalypse (I, 10; IlI, 6; XVIIL, 3; XIX, 10), &
lacquelle les orthodoxes ont de tout temps eu beaucoup de peine
a l’accorder. Et encore I’Apocalypse réclame-t-elle cette inspi-
ration pour 'auteur recevant les visions prophétiques et non
pour I'écrivain les confiant & I’écriture.

En somme, on ne peut alléguer que deux passages. Dans le
premier (1 Tim. V, 18), le mot Uouvrier est digne de son salaire,
parait bien cité comme scripturaire. Or ce verset ne se trouve
nulle part cité dans I’Ancien Testament, tandis qu’il semble



PROGRAMME DE LA DOGMATIOUE PROTESTANTE, 615
avoir éte prononcé par Jésus. (Luc X, 7; Math. X, 10.) L’au-
teur a 'air de ranger 'Evangile de Luc dans I’Ecriture et de la
coordonner a I’Ancien Testament; cela est d’autant plus pro-
bable que la premiére partie du verset est bien empruntée i
I'Ancien Testament. (Dent. XXV, 4.) — Mais le mot, ainsi dit
I'Ecriture, peut tout aussi bien se rapporter a la premiére qu’a
la seconde partie du verset. — Quant au second passage (2
Pier. 11, 15, 16), le reste des Ecritures, il peut sans doute s’ap-
pliquer & autre chose qu'a I’Ancien Testament, toutefois cette
explication est loin d’étre la plus naturelle. Supposé que ce
passage placat les épitres de Paul sur le méme pied que les
écrits de P’Ancienne Alliance et les présentat conséquemment
comme inspirés, il faudrait se rappeler (ue cette épitre est d'une
authenticité plus que douteuse, et que ce passage contribue
puissamment & la rendre telle aux yeux de guiconque est au
courant de l'histoire du canon du Nouveau Testament. Dans
d’autres passages cités en faveur de l'inspiration verbale du
Nouveau Testament (Math. X, 19, 20 ; Marc XIII, 41 ; Luc XII,
11,12 ; XXI, 1219 ; 1 1im. 1V, 1 ; 1 Cor. II, 13), il n’est nulle-
ment question de 'inspiration des écrils.

Il est vrai que le Seigneur a promis le Saint-Esprit & ses
apotres et cela en vue de leur mission. (Math. X, 1; Jean XIV,
16; XX, 21-23; Luc XXIV, 46-49; Act. I, 8.) Le langage de
Papotre saint Paul confirme la méme maniére de voir. (Act.
NIII, 2; XVI, 6-10, 14; Rom. XV,19; 1 Cor. II, 4; 1 Thes. 1,
5.) Mais tout cela ne peut rien prouver en faveur de 'inspira-
tion des écrits , que si on raisonne avec Gaussen dans I'hypo-
thése que la mission des apOtres consistait principalement &
mettre par écrit 'histoire et la doctrine du Sauveur. Mais cette
hypothése a beau étre une conséquence parfaitement logique
du point de vue de ’ancienne théologie, qui confondait la ré-
vélation et la Bible, elle n’en est pas moins insoutenable histo-
riquement ; Jésus n’a jamais ordonné & ses apdtres d’écrire ;
la plupart n’ont rien écrit, et pour ceux qui 'ont fait la predi-
cation passait avant tout. Paul, qui a le plus écrit de tous, ne
fait pas exception.

Pour tout lecteur impartial , la Bible se présente comme un



616 R. ROTHE.

recuell fait d’aprés les procédés historico-critiques de livres
obtenus par les procédés littéraires ordinaires. Rien ne recom-
mande la théorie dogmatique traditionnelle sur leur origine et
leur inspiration. Qui peut soutenir que les livres historiques
de PAncien Testament ont été dictés a leurs auteurs par le
Saint-Esprit, alors que le contenu se trouvait déja dans la tra-
dition orale ou écrite ? Mais ils en référent eux-mémes a des
sources écrites! Et les livres poétiques? Dicte-t-on de la poé-
sie? S'imagine-t-on le Saint-Esprit dictant des proverbes qui
sont Justement le produit de ’expérience des hommes? Quelle
monstruosité que de soutenir que le Saint-Esprit et pu dicter
I’Ecclésiaste ou le Caniique des cantiques ! Qui ne sait que les
derniers prophétes ont & bien des égards copié les premiers ?
— Pour ce qui est du Nouveau Testament, non-seulement il
ne produit pas 'impression d’avoir été dicté, mais encore au-
cun auteur ne se donne comme écrivant simplement ce (ue le
sSaint-Esprit lui dicte. Ils se comportent toujours comme des
écrivains ordinaires, et, bien loin de prendre la plume sous une
impulsion étrangére, ils se rendent parfaitement compte des
motifs qui la leur mettent & la main. (Luc I, 1-4; Jean XX, 30,
;1 Jean I, 1-4; Rom. I, 11-15; XV, 15,16;1 Cor. I, 11.)
S1 on en excepte les auteurs des livres historiques et celui de
PApocalypse, ils estiment écrire non pas en vue de la postérité
et de la chrétienté tout entiére, mais pour leurs contemporains
seuls et en vue de leurs circonstanceset de leurs besoins par-
ticuliers. Ils citent leurs sources, leur propre témoignage
(Jean XIX, 35; 1 Jean I, 1-3), celui d’autres écrivains ( Luc I,
1-3); ils profitent des travaux d’autrui. Comment saint Luc
aurait-il écrit sous la dictée quand il expose, au début de son
évangile, les raisons qui 'ont porté i choisir sa méthode d’ex-
position? Pour soutenir que c’est ici le Saint-Esprit qui parle,
raisonne et dicte, il faut avoir perdu le sens du vrai.

Quand les auteurs sacrés donnent des réflexions et dévelop-
pent des idées théologiques, ils les présentent évidemment
comme le fruit de leurs études et de leur expérience. C’est la
ce qui donne de la fraicheur et de Vattrait & leur composition.
Voila pourquoi ils ne sont pas tous frappés des mémes ques-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 617

tions et pourquoi aussi ils les exposent diversement. Suivant
les circonstances et les besoins, le méme auteur ne présente
pas le méme sujet de la méme maniére ; on voit qu’il fait effort
pour le comprendre et P'exposer toujours mieux. Ce phéno-
meéne est surtout visible chez saint Paul. Il se rend parfaite-
ment compte de 'originalité de son évangile et desa valeur,
comparé a la prédication des autres apotres. (Rom. IT, 16;
XVI, 25; 2 Tim. II, 8.) Ils usent de leurs sources littéraires
comine tout le monde, en consultant leurs besoins et leur ca-
ractére, Saint Paul parle-t-il sous la dictée du Saint-Esprit, ou
raconte-t-il une douloureuse expérience Rom. VII, 7? Que
devient la théorie orthodoxe quand on voit saint Paul faire le
récit de ses luttes, de ses doutes, présents et passés ? Notez
avec cela que sa forme littéraire porte 'empreinte de sa forte
individualité. Ajoutez que beaucoup de ces écrivains trahissent
ouvertement leur inexpérience dans l'art d’écrire. Cela aussi
sera-t-il mis sur le compte du Saint-Esprit ? Comme la forme
défectueuse rend souvent l'intelligence du fond difficile, le Saint
Esprit en se livrant a ces enfantillages aurait éte de plus al’en-
contre de son but.

Il est donc manifeste que le Nouveau Testament ne s’attribue
pas linspiration, au sens dogmatique, que les apotres ont im-
putée aux écrits de I’Ancien Testament. Comment en douter
quand on voit la primitive église, d’abord aprés les apotres, ne
connaitre d’autre Ecriture-Sainte que les seuls écrits de I’Ancien
Testament, en faire la seule autorité décisive et s’en servir
exclusivement pour la prédication et I’édification? La chose
était toute naturelle. Les lecteurs de nos traités du Nouveau
Testament, qui les avaient vua composer sous leurs yeux, ne
pouvaient pas s'imaginer qu’ils eussent été composés autre-
ment que tout autre livre, et qu’il fallit faire une exception
pour eux comme pour ceux qui composent I’Ancien Testament.
[1 fallait des circonstances historiques pour amener les fidéles &
mettre les nouveaux écrits sur le méme pied que les anciens.
L’histoire nous montre que la chose n’eut lieu que peu & peu,
lentement. On ne pouvait tarder d’entrer dans cette voie, ou
s’essayent Ignace et Polycarpe, et méme déja I'épitre de Bar-



018 R. ROTHE.

nabas ; car enfin on devait faire au moins autant de cas des
enseignements du Sauveur que de ceux de ’Ancien Testament.
Les évangiles devenant bientot 'unique source, ne tardérent
pas & prendre le méme rang que les écrits de I’Ancien Testa-
ment. Ce n’est toutefois qu’a partir de Théophile d’Antioche,
en 180, (u’ils sont regardés comime inspirés et placés par tous
sur le méme pied que les écrits de 'Ancien Testament.

Nous n’avons jusqu’ici examine quun des cotés de la ques-
tton. Car si I’Ecriture ne se donne pas pour inspirée, il est
certain d’autre part qu’elle nous fait bien 'impression de I'étre.
La chose ne sauarait étre douteuse pour quiconque partage la
piété du Nouveau Testament. §i1 est un dogme d’origine
religieuse, et s’appuvant sur les déclarations de la conscience
chrétienne la plus spontanée, c’est bien celul de l'inspiration
de la Bible. Ce dogme n’est qu’'une tentative de formuler 'im-
pression que le fidéle éprouve au contact de la sainte Ecriture,
soit spontanément, soit a la suite de la réflexion. C’est expé-
rience de tout chrétien évangélique, que la Bible est non-seu-
lement un moyen de grace, mais un moyven de grace indispen-
sable. La sainte Ecriture est un moyen unigque de Pactivité
divine ; on sent en elle 'action de forces surnatureiles et divines
se déployer avec une fraicheur, une spontanéité a nulle autre
comparable, une vraie incarnation des vertus salulaires, et de
la vérité dans toute leur pureté et plénitude. Quiconque a le
sens des choses religieuses doit avoir fait cette expérience. En
un mot, la Bible se légitime comme le livre religieux par excel-
lence 2 Tim. III, 16, 17.

Pour expliquer ce fait incontestable, le tidele arecours a I'idée
d’une activité spéciale de Dieu pour la composition de ce livre,
et 1l appelle inspiration. Jusqu’ici tout est légitime et logique.
Mais nous nions que le dogme traditionnel rende complétement
et avec fidelité le fait d’expérience que le croyant éprouve le
pesoin de formuler. L’orthodoxie prétend faire provenir ’Ecri-
ture exclusivement de I'activité divine, et ce n’est nullement &
Pimpression immédiate que le livre nous produit. Sa parfaite
humanité s’'impose a nous tout aussi iinpérieusement. Bien loin
de s’exclure, les deux facleurs nous apparaissent inséparables,



PROGRAMME DE LA DOGGMATIQUE PROTESTANTE. 619

et s'lluminant, se complétant 'un l'autre. C’est de son coté
justement individuel et humain que VEcriture tire cette frai-
cheur, ce charme qgui nous saisissent profondément. Cette
immanence, cette pénétration réciproque des deux éléments
est ce gui parait au fidéle famlier avec I'Ecriture, son trait le
plus caractérisque. Eh bien, ce coété du probléme, la théorie
ae I'mspiration pléniére ne saurait nullement Pexpliquer. Dans
ces joies, dans ces lutltes, dans ces idées gui partent du ceeur
chez lesécrivains sacreés, elleest réduite A ne voir que desfictions,
du docétisine, des airs divers que le Saint-Esprit joue sur di-
vers instruments. Si elle était prise au sérieux, cette théorie
affaiblirait nécessairement l'influence du livre, elle ne pourrait
manguer d’étouffer la vie qui 'anime. La Bible ne nous touche
et ne nous gagne par rien tant que par sa franche humaniteé.
Gomment réussissons-nous tous & eu faire un livre d’édification,
st ce n'est en cherchant a reproduire tout suon conlenu dans
sa compléte individuahté historique ?

Au lieu de nous donner ia clef du probléme, la théorie de
Pinspiration pléniére a méconuu sa vraie nature pour se lancer
dans l'aventureux et l'inexplicable. (Vétait 1a la conséquence
inévitable a laquelle on devait aboutir, du moment ot on me-
connaissait la nature de la religion et de la révélation, et ol
on avait & tenir compte des prétentions romaines & l'infailli-
bilité.

Le point de départ et les besoins donnés, on devait immanqua-
blement développer la théorie dans le sens que nous avons
indiqué. Aussi est-ce bien & tort qu'on a prétendu repousser
I'idée de I'inspiration mécanique comme un luxe, tout en vou-
lant conserver au dogme traditionnel le role gqu’on lui faisait
jouer jadis pour la piété et pour la théologie. On ne peut avoir
des productions littéraires infaillibles que dans deux cas : si
les écrivains sont infaillibles, ¢’est-a-dire si leur illumination
est absolue, leur développement religieux et moral parfaite-
ment normal ; ou s’ils ne sont pas les auteurs de leurs livres,
mais les simples instruments de ’Esprit de Dieu infaillible. Il
faut qu’ils ne puissent absolument rien méler du leur a 'ceuvre
divine. Comme on ne peut ~onger a la premiére alternative, il



620 R. ROTHE.

faut se lancer résoliment dans la seconde, en dépit de la psy-
chologie et des faits.

Méconnaissant dans ’Ecriture lout ce qu’il y a de beauté et
d’aimable sublimité, pour en faire une caricature fantastique,
la théorie de Pinspiration pléniére ne pouvait se maintenir 4 la
longue. On a dénaturé et faussé le livre, tout cela pour man-
quer entiérement le but poursuivi. La théorie de l'inspiration
absolue fut-elle aussi vraie qu’elle l'est peu, la Bible ne satis-
ferait pas les besoins qui lui ont donné naissance. Il y a ici
deux faits que les plus intrépides défenseurs de la pléniére ne
sauraient méconnaitre, bien qu’ils les scandalisent fort: le texte
actuel, produit du travail critique des siecles, ne saurait étre
verbalement inspiré; 1l n’existe pas d’exégese officielle, au-
thentique. Notre Bible devrait étre faite tout autrement qu’elle
ne U'est pour jouer le role qu'on prétend lui imposer. Qu'on
songe aux tours de force, aux violences que, pendant des
siécles, les théologiens ont dii se mettre sur la conscience pour
soutenir leur théorie !

Les théologiens s’apercurent donc peu a peu que la théorie
était insoutenable. Du moment oi les écrivains sacrés n’étaient
plus que de simples porte-voix de Dieu pour parler aux hommes,
leurs écrits ne devaient pas porter la moindre trace d’imperfec-
tion humaine. Il fallut se dire qu’on s’était trompé dans cette
attente. On se trouva tout naturellement mis en demeure
d’améliorer la théorie sans abandonner son point de départ,
ce qui ne permettait pas d’aboutir. On chercha & limiter I’objet
de 'mspiration proprement dite.

Calixte ouvrit la voie en adoptant une distinction favorite des
catholiques entre revelatio d’une part, et la simple assistentia
ou directio de 'autre. La révélation n’aurait porté que sur ea
quee redemptionem et salulem generis humaeni concernunt. Pfaff
distingue avec plus de soin encore: a] une revelatio in ignotis ,
b) une directio el gubernatio in cognitis ; ¢/ une permissio in suts
ipsorum notionibus admiscendis. Baumgarten et Tcellner rejettent
I'idée d’une inspiration passive. A partir de ce moment on res-
treignit 'inspiration aux éléments purement religieux. On eut
beau renoncer peu d peu a Pinspiration littérale, le but qu’on



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 621

proposait n’était pas atteint. La distinction entre une portion
inspirée et une autre, non inspirée, dansla Bible, n’est pas seu-
lement en désaccord avec la théorie traditionnelle, mais elle
ouvre la voie & l'arbitraire individuel et elle est impraticable.
Tout dans la Bible se rapporte directement ou indirectement 3
la révélation ; nul n’est en état de tracer la limite entre I’élé-
ment religieux et celul qui ne l'est pas. Le trait caractéristique
du volume c’est d’étre & tous égards un livre éminemment reli-
gieux. De toutes les distinctions, la moins heureuse serait celle
qu’'on prétendrait établir entre le fond et la forme. Qui peut
établir cette distinction dans un objet vivant 7 Mais ¢’est surtout
par la forme que la Bible manifeste sa divinité! Ce qui nous
subjugue en elle, ce ne sont pas les nouveautés religieuses, mais
la maniere vraiment divine de parler des choses divines, méme
quand elle se borne & dire des choses qui nous sont familiéres.
Cette distinction entre le fond et la forme montrait qu’on ne
s’apercevait pas de ce que la Bible a de particulier ; qu’on était
tout disposé & sacrifier I'inspiration des mots & celle des choses,
parce qu'on regardait la premiére comme le point particuliére-
ment faible de toute la théorie. C’est ne pas se comprendre
soi-méme que de prétendre conserver l'inspiration des choses
tout en faisant bon marché de celle des mots. Les deux éléments
ne sont-ils pas inséparables ? Existe-t-il des pensées sans des
mots ? Plus le langage est vivant et pur, plus la pénétration de
I'idée et des mots est intime, profonde. La chose est vraie non-
seulement dans les détails, mais encore dans I’ensemble. 11 est
en effet permis de parler d’'une langue de la Bible.

Aussi a-t-on eu recours de nos jours & un autre expédient.
N’insistant plus sur une inspiration directe des écrits on a parlé
de celle des auteurs. Celle-ci est plus facile & prouver; elle
explique les faits religieux qui ont provoqué la formation de la
théorie traditionnelle ; elle suffit pour justifier la valeur norma-
tive que nous reconnaissons a I'Ecriture. Du reste pour qui
comprend bien celle-ci, ’hypothése d’une inspiration spéciale
devient superflue. Les écrivains sacrés et spécialement ceux du
Nouveau Testament, se distinguent pour tous les temps de tous
les autres en ce qu’ils ont été acteurs dans 'ceuvre de la réve-

c. R, 1871. 40



622 R. ROTHE.

lation et, quoique d’'une fagon subordonnée, ses organes. Ce
trait caractéristique, ils 'ont indépendamment de toute activité
littéraire. Cette position historique nous autorise déja a décla-
rer @ priort que leur conscience religieuse est tout & fait parti-
culiére et & reconnaitre sa valear normative pour tous les temps.
Ges hommes n’appartiennent pas seulement & 1'époque dans
laquelle la révélation s’effectue d’une fagcon immeédiate ; mais ils
lui appartiennent d’une maniére telle que, dans une mesure
quelconque, une partie essentielle de cette révélation s’effectue
en eux, savoir l'inspiration subjective et intérieure. Celle-ci de-
vient tout naturellement la part de ceux qui agissent pour pro-
duire chez autrui l'autre élément essentiel de la révélation, ex-
térieur et objectif, savoir la manifestation divine. Comme ceux
4 (ui cette inspiration a été confiée, ils possédent la vraie intel-
ligence de la manifestation divine ; ils sont les seuls commenta-
teurs authentiques de la révélation. Il faut se rappeler ici les
réserves (ui résultent de tout ce qui précéde. L’inspiration de-
meure toujours en dessous de son corrélatif, la manifestation;
pour ce qui est du Nouveau Testament, c’est en Christ que se
trouve toute l'inspiration proprement dite, comme l'unique
porteur actif et réel de la manifestation divine. De sorte que
c’est de Jésus que les apOtres ont regu leur inspiration et que
c’est d’aprés ses rapports avec celle du Maitre qu’elle doit étre
appréciée. Pour tout le reste, par suite de leur position histo-
ricjue, leur conscience religieuse possede quelque chose de pri-
mitif, non-seulement la force et la fraicheur primitives, mais tout
particulierement la pureté. Chez eux seulement nous saisissons
sur le fait et d’'une maniere immédiate I'impression qu’a son en-
trée dans le monde la révélation a produite dans les cercles les
mieux préparés a la recevoir. Or, conformément & toute la loi
de I'histoire, I'impression immédiate doit avoir possédé une force
et une pureté particulieres, telle qu'on n’en pouvait plus tard
éprouver de semblable, puisqu’elle devait éire, & plusieurs
égards, le résultat des facteurs historiques. Nous ne pouvons
contempler le pur reflet de la révélation dans la conscience
humaine que chez ceux qui ont été tellement affectés par son
impression subite et surprenante, qu’ils ont d’abord pris & son



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 623

égard une attitude éminemment réceptive, sans avoir eu le
temps de mettre par la réflexion ces impressions d’accord
avec les idées courantes dans leur milieu historique. Ce fut Ia
le cas_de tous les apotres, & 'exception de saint Paul, chez le-
quel le travail de la réflexion et de Vappropriation est déja
commencé. Voild pourquoi il est si important que le Seigneur
ait eu dans son entourage le plus immédiat des hommes qui
eussent si peu de part & la culture proprement dite de leur
époque. Justement parce que 'image de leur Sauveur planait
au-dessus d’eux, lumineuse et vivante, le Saint-Esprit, en leur
rappelant le Seigneur et ce qu’il avait dit, pouvait compléter ce
(qui leur manquait encore en intelligence et les tenir heureuse-
ment & ’écart des facheuses influences du monde. Voild pour-
(quoi nous ne devons pas étre surpris de contempler dans le
tableau historique que ces hommes nous ont laissé du Sauveur
une grande pureté jointe & beaucoup de force, une piété chré-
tienne idéale répandant son éclat sur tout ce qui Uenvironne.
kn tenant compte de ces faits, en nous rappelant la position
historique que nous occupons par rapport aux apotres; en nous
disant que notre conscience religieuse est dérivée de la leur,
il nous est impossible de ne pas accorder & leurs sentiments
religieux une valeur normative pour les notres, et pour ceux
des chrétiens de tous les temps.. La méme valeur s’étend par
conséquent 4 I'exposition qu’ils ont faite de leur piéte, et qui
en est devenue I'expression classique; a toute leur prédication
évangélique ¢ui ne nous est parvenue que sous la forme écrite.

Les apotres et les écrivains sacrés en général étant inspirés,
bien qu’a des degrés divers, leurs écrits doivent avoir part &
cette inspiration comme aussi tous les antres produits de leur
activité intellectuelle. Il faut donc considérer ces livres comme
inspirés. Du reste rien n’indique qu’en écrivant ces hommes
aient eu une inspiration spéciale différente de celle qui animait
leur vie entiére. Cette conséquence parfaitement logique de
lancienne théorie, ne permettrait pas de se rendre compte
d’une facon quelque peu claire de ce qu’a di étre la vie de ces
hommes. Serions-nous peut étre obligés d’en venir 1 par le
seul fait que nous avons reconnu l'inspiration des apotres et



6524 R. ROTHE.

des prophetes ? Nous dira-t-on peut-étre que cette inspiration
a pu avoir lieu au moment ol ils se mettaient & écrire? Cela
étant, nos livres sacrés se présentent en fait comme produit
-d’une inspiration spéciale. Mais cette substitution est de tout
point inadmissible. D’abord il suffit de jeter un coup d’ceil sur
nos livres scripturaires pour recevoir l'impression positive
qu’ils ont été composés dans un moment de grande sobriété
littéraire. D’autre part il est impossible de faire coincider chro-
nologiquement le moment de la rédaction des écrits avec celui
de la réception des inspirations temporaires qu’ils avaient. En
effet comme l'inspiration, c’est 14 sa notion, interrompt le dé-
veloppement ordinaire de la vie provenant des déterminations
propres, elle doit étre nécessairement un état passager, mo-
mentané. Si elle était une maniere d’étre permanente elle ne
pourrait se manifester comme ’explosion subite d’un élément
essentiellement nouveau, sans aucun rapport conscient avec
notre propre activité productrice. Justement parce gu’elle est
quelque chose de positif, 'inspiration ne laisse pas le temps
dont on a absolument besoin lorsqu’il s’agit d’écrire. En outre
le fait de recevoir une inspiration et l'action d’écrire ne vont
gueére ensemble; de sorte qu’il est difficile de se les représenter
comme s’accomplissant dans le méme moment de la durée
chez un individu. La résolution d’écrire et de plus la mise &
exécution impliquent déja la possession de quelque chose qu’on
veut communiquer a d’autres par l’exposition. Il ne faut pas
confondre la méditation avec la mise par écrit. Celle-ci sup-
pose que la premiére est déja terminée : on ne peut avoir I'idée
de communiquer a4 d’autres les connaissances obtenues par
Pinspiration avant de les avoir regues. A linstant méme de
Vinspiration, on se sentira d’autant -moins porté a écrire que le
travail mécanique réclamé par l'écriture contrarie l'inspira-
tion qui implique toujours I'extase, dans une mesure quel-
conque. Or cet état est incompatible avec le fait d’écrire. Il
peut fort bien arriver qu’il survienne une inspiration pendant
quon écrit, mais il en résulte nécessairement une interrup-
tion de ce dernier acte. Admettons-nous que linspiration se
poursuit pendant qu’on écrit? La chose ne parait pas 1impos-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 625

sible puisque le fait d’écrire est accompagné ordinairement
d’une pensee trés concentrée, trés énergique qui implique une
vive et profonde agitation de I’esprit. Mais alors cette pénétra-
tion des deux phénoménes 'un par l'autre ne serait qu’appa-
rente. En effet si les pensées communiquées par -I'inspiration
achévent de se compléter et de s’arrondir quand il faut les
confier au papier, la chose a évidemment lieu au moyen de
Iactivité intellectuelle de celui qui écrit, et ce qui al’air d’étre
inspiré est déja en réalité I’activité propre de 'homme.

Les écrivains sacrés ont, il est vrai, eu des inspirations, et
c’est en grande partie a l'inspiration qu’ils sont redevables de
ce qu’ils ont déposé de connaissances religieuses dans leurs
écrits. Mais l'inspiration n’était pas leur état habituel et ils n’ont
pas rédige leursJivres dans le moment méme oli ils étaient ins-
piré. En d’autres termes: nos livres sacrés sont dus a la plume
d’hommes qui ont élé inspirés, mais tls ne sont pas les produsls
direcls de ces inspirations elles-mémes. On ne peut donc pas
dire que nos écrits aient eu part a I'inspiration dont leurs au-
teurs ont été favorisés d’une maniére spécifique, & la quelle n’au-
raient pas participé tous les autres produits de leur activité
spirituelle. Mais il serait possible qu’ils y eussent eu par{ d’'une
maniere plus excellente. Le cas se sera présenté lorsque
activité littéraire des prophétes et des apdtres les aura rendus
particulidrement aptes & étre les organes du Saint-Esprit. Ce
plus ou moins de réceptivité aurait dépendu du jeu normal et
de lintensité de leur activité intellectuelle. Quand les deux se
rencontraient au plus haut degré ils étaient tout particuliére-
ment propres & lear vocation. Il fallait aussi tenir compte du
plus ou moins de rapport de chaque activité particuliere avec
le but qui leur était assigné par leur mission.

Or la composition de livres faisait évidemment partie de la
mission de quelques prophétes et de quelques apotres. Il est
vrai que chez ces derniers la prédication écrite fut releguée au
second rang. Ce n’est que dans le livre des Actes et dans I'Apo-
calypse qu’on parait se préoccuper des besoins de la postérite.
D’autre part, Pactivité littéraire implique une plus grande in-
tensité d’activité intellectuelle que 1'exposition orale. Aussi



626 R. ROTHE.

considérons-nous un livre comme le dernier produit de tous les
cfforts auxquels un homme s’est livré pour arriver & la con-
naissance. On est donc autorisé & admettre que dans les écrits
officiels des apotres et de leurs compagnons on sent a un
degré particulierement élevé lactivité de U'Esprit saint qu’ils
avaient en partage.

Tout ce qui se trouvera dans la Bible sera donc inspiré, mais
a des degrés divers. Ces divers degrés d’inspiration varient
suivant la nature des livres, et suivant que leur contenu se rap-
porte plus ou moins & la vocation de prophéte et d’apdtre.

Cette maniére de concevoir l'inspiration, aujourd’hui généra-
lement admise, n’est pas une simple modification de la doctrine
traditionnelle qu’on se serait borné & débarrasser de quelques
exagérations aventureuses. Aussi est-ce tout a fait & tort que
les modernes parlent encore d’une inspiration dela sainte Ecri-
ture. Les deux théories s’excluent décidément ’une I'autre. La
théorie orthodoxe admet une inspiration directe des écrits par
lactivité de I’Esprit, sans le concours de I'illumination habituelle
de leurs auteurs. Les modernes ne voient dans I'inspiration des
écrits qu’une conséquence tout a fait naturelle de I'illumination
des auteurs. Les livres ne sont inspirés ¢ue pour les raisons
suivantes : ils proviennent d’hommes qui sont éclairés par le
Saint-Esprit agissant dans la conversion et la sanctification, et
ayant de plus re¢u des inspirations particuliéres comme agents,
organes de la révélation, mais pas dans le moment ou ils ont
écrit. Il faut donc distinguer avec beaucoup de soin entre I'illu-
mination des personnes et 'inspiration des écrits. La premiére,
partie essentielle de la sanctification, est habituelle, perma-
nente, la seconde accidentelle et momentanée. La doctrine
ecclésiastique se fonde sur ce dernier fait ; la théorie moderne
sur le premier. Il g’agit donc de deux conceptions & tous égards
opposées qui aboutissent & des conséquences fort différentes.

L’infaillibilité absolue de la Bible est la conséquence inévi-
table de la théorie traditionnelle, qui n’a été imaginée (ue
dans l'intérét de cette infaillibilité que la théologie moderne
nie tout aussi logiquement. L’illumination ne peut étre que
partielle parce quelle dépend de la sanctification qui n’est ja-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 627

mais absolue. Les idées étant fondamentalement différentes on
doit se garder de les exprimer par les mémes termes. Que cela
soit donc bien entendu: la Bible est pour nous, a titre de livre
prophétique et apostolique, 'Ecriture sainte au sens le plus
vrai et le plus relevé, mais nous ne lui accordons pas l'inspi-
ration.

Il faudrait que les défenseurs de 'ancienne théorie voulussent
bien renoncer, deleur cote, & faire passer autre chose sous son
nom. Pour se débarrasser de I'idée, choquante entre toutes, de
de la passivité, pour sauvegarder toutefois I'idée d’infaillibilite,
ils ont imaginé un renouvellement absolu des apotres et des pro-
phétes, mais seulement pour le cdté intellectuel et théorique
de leur étre. D’apres Beck, qui parait avoir ouvert cette voie
nouvelle, les organes de la révélation n’auraient eu part a ce
privilége que pour leur enseignement. Ainsi saint Pierre,
comme apodtre, savait & merveille quels étaient les rappdrts
entre le judaisme et le christianisme; mais saint Pierre, le
simple chrétien, pouvait se tromper assez grossierement. (Gal.
11,14, 18.) Comme sila conduite personnelle de 1'apdtre n’était
pas aussi un enseignement !

Philippi soutient la méme idée, toujours en puisant ses argu-
ments, @ priori, dans le besoin d’une autorité infaillible qui
lui parait indispensable. Quand on lui objecte qu'une connais-
sance religieuse absolue ne saurait se trouver chez des hommes
encore pécheurs, a bien des égards, il réplique en disant que
I'homme connait toujours la vérité avant de la vouloir. Et puis
la doctrine évangélique est, dans I'essentiel, tellement aisée a
comprendre, qu’elle se trouve & la portée non-seulement des
saints, mais des pécheurs. Il défend aussi l'inspiration verbale,
du mot, mais pas celle des mots.

Toutes ces tentatives ne prouvent qu’une chose : la doctrine
traditionnelle est & prendre ou & laisser, mais il ne peut étre
question de 'améliorer. G’est une chose tréslouable sans doute
que de renoncer i I'idée de I'inspiration éxtérieure, a la dictée,
pour voir en elle le produit d'une union organique de l'esprit
divin et des facultés humaines. Mais qu’on ne se fasse pas
illusion ; qu’on renonce a se payer de mots : pour en venir la,



628 R. ROTHE.

il faut abandonner I'idée de l'infaillibilité de la Bible. C’est la
un sacrifice auquel on ne peut se résigner. Voild pourquoi
Philippi hésite sans cesse entre deux conceptions de I'inspira-
tion, celle qu'on veut abandonner ('inspiration momentanée),
et celle qu’on prétend faire prévaloir (I'illumination habituelle).
Pour sauvegarder 1’absolue infaillibilité de la Bible, en restrei-
gnant l'inspiration au coté intellectuel,on estcondamné (comme
cela se voit clairement chez Beck), & revenir 4 la théorie de
Pinspiration mécanique dont on déclare ne plus vouloir. Qu’est-
ce qui fait que la communication divine surnaturelle des con-
naissances est en méme temps un phénoméne humain ? C’est
q’il ne s’agit pas d’une simple introduction de ces vérités dans
la mémoire ; il faut se les approprier moralement et les faire
pénétrer dans le centre de la vie individuelle, ce qui implique
autant I'activité de la volonté que celle de l'intelligence. Aussi
longtemps que lactivité de la volonté reste en arriere de la
connaissance, celle-ci demeure défectueuse.

Le prélat Mehring a abandonné récemment les traits les plus
caractéristiques de Pancienne doctrine (inspiration directe des
livres, inspiration spécifique au moment de la composition des
écrits), tout en présentant une notion de l'inspiration qui sauve-
garderait infaillibilité absolue dela Bible. Les auteurs auraient
regu par inspiration le contenu de la révélation; ils nous I'au-
raient ensuite transrnis par écrit sans aucune erreur, avec une
fidélité irréprochable. Dieu aurait parlé immédiatement & 'dme
des écrivains, comme il fit jadis & Moise. (Nomb. XII, 6-8; Ex.
XXXIII, 11.) La plus vulgaire fidélité & transmettre ce qu’ils
avaient recu, aurait ensuite suffi pour garantir leur infaillibilité.

L’auteur de ce dernier essai devient infideéle & son tour & la
théorie traditionnelle, sans sauvegarder réellement ce qu’il
prend sous sa protection. Il identifie la révélation avec I'inspi-
ration, mais pas avec celle des livres. Cette notion de la révé-
lation demanderait au surplus a étre justifiée. Cette théorie ne
supporte pas ’examen, quand on la met en présence des faits
qu’elle se propose d’expliquer.

Concluons. Les tentatives modernes de restaurer ’ancienne
doctrine sur l'inspiration ont prouvé que ce n’est 14 qu'une



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 629

fiction scientifique, provenue de préoccupations dogmaltiques.
C’est 14 une hypothése sur P'origine de la Bible qui s’est donné
les airs d’un axiome, et qui a été tout a fait hors d’état de
rendre compte des faits. Sans elle on ne réussit pas 4 présenter
la Bible pour ce qu’on veut qu’elle soit, parce qu’on s’imagine
(que la piété ne peut se passer d’une source religieuse exté-
rieure, objective, revétue d’une autorité absolue, contenant
une doctrine religieuse immeédiatement formulée et promulguée
par Dieu et par cela méme absolument infaillible. S’imaginant
quun simple témoignage humain ne suffit pas, on s’aventure
aussitdt & en réclamer un divin, d priori! Nous devrions savoir
combien ils sont fallacieux ces arguments, qui, au nom de nos
besoins religieux, nous font conclure a4 ce que Dieu doit avoir
fait. C’est tout autrement qu’il faut raisonner : conclure de ce que
Dieu a réellement fait & nos besoins réels. Et puis, serait-on
donc bien avancé si on avait prouve, par des arguments exté-
rieurs, gu’on posséde dans la Bible le code infaillible de la re-
vélation, alors qu’une exégése infaillible ferait défaut?

Ce n’est que de la fin du XVIe siécle que date cette doctrine
traditionnelle. Dans les premiers siécles de 1'église, on cher-
cherait en vain une théorie développée de l'inspiration. Le
besoin qu’'on prétendit sentir au XVIe siécle ne s’étant pas
manifesté auparavant, on se contentait d’idées fort générales
qui se faisaient jour accidentellement. Tout est encore vague
et flottant. Car si on prévoit la doctrine que ces déclarations
préparent, il est des assertions qui la contredisent. Luther,
Zwingle, Calvin eux-mémes , tout en maintenant I'inspiration
en général et en théorie, l'oublient souvent dans des cas
concrets. Il ne pourrait étre question pour nous de revenir
a cette naive obscurité des anciens ages sur cette matiere.
D’abord c’est une monstruosité d’abandonner quelque chose
de précis pour retomber dans le vague et ensuite, pour I'essen-
tiel, cette idée de I'inspiration antérieure au XVIe siécle n’est,
apres tout, que la théorie protestante, mais sous une forme
grossiéere.

Les théologiens qui reconnaissent 'impossibilité de maintenir
la théorie traditionnelle, présentent la Bible comme une ceuvre



630 R. ROTHE.

divino-humaine. Mais ce terme exclut toute idée d’imperfection
humaine ; cette notion implique la pure et absolue pénétration
de '’humain et du divin, comme la chose a eu lieu en Christ
seul. Il ne peut étre question de mettre sous ce rapport la Bible
sur le méme pied que Jésus-Christ.

Il faut donc renoncer a tous ces atermoiements et déclarer
sans ambages que la Bible n’est pas inspirée. Je le fais d’autant
plus librement que j’al pleine et entiére conscience de ne nier
en rien sa force divine. Seulement la Bible n’est pasla source
méme de cette vie divine, mais un de ses fruits : la source
c’est la révélation. Nous ne renoncons pas a la lumiére et & la
vie qui nous viennent surnaturellement du ciel.au moyen de
Uinspiration, en placant celle-ci dans la révélation méme dont
elle est la partie interne et subjective. L’essentiel ¢’est qu’en
dehors de P'Ecriture on posséde une révélation surnaturelle,
sobre, riche, active et Listorique. Il est alors aisé de déterminer
le role de PEcriture. Elle v gagne beaucoup; elle se trouve
débarrassée des fardeaux qu’elle ne peut décidément pas porter,
(ui la font sortir de son role naturel et gui troublent la belle
harmonie de son organisme. Je suis d’accord avec les partisans
de Vinspiration pléniére pour le grand cas qu’ils font de la Bible,
raais ¢’est pour d’autres raisons que les leurs. Tout a été telle-
ment faussé et interverti dans cette Juestion, que nous avons
beaucpup de gens croyant & la Bible, et fort peu qui croient a
fa révélation. Ceux-la mémes qui prennent ce dernier titre en-
tendent par la révélation la Bible elle-méme. Pour que la révé-
lation soit pour nous ce u’elle doit étre, une lumiére vive, il
est indispensable d’user de beaucoup de liberté a 'égard de
I’Ecriture. On I'a dit avec beaucoup de raison, la grande évo-
lution que les laiques modernes sont en train d’accomplir par
rapport a la connaissance religieuse, consiste en ceci : il faut
chercher la pierre angulaire et le centre du christianisme non
pas dans un livre, mais dans une personne; non pas dans un
systeme, mais dans des événements et dans des résultats his-
toriques.

Examinons la derniére conséquence de la théorie tradition-
nelle : linfaillibilité de la Bible, & tous égards. Si elle a été



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 631
écrite par le Saint-Esprit elle doit étre & ’abri de toute imper-
fection, de toute erreur.

Bien loin d’'élever cette prétention, 'Ecriture renferme des
passages qui semblent supposer le contraire. (Luc I, 1-3; Rom.
XV, 14, 15; 1 Cor. 11, 31.) Rien n’était plus loin de la pensée
du Sauveur que de faire rédiger par ses apotres un manuel in-
faillible de toutes les vérités religieuses. Les apotres n’ont ja-
mais songé a rien faire de semblable ; ils n’ont pas méme eu la
pensée qu’on pourrait leur préter un jour une intention pareille.
(2 Cor. I, 24; 1 Cor. XIII, 29; Jacq. III, 2.)

1l en est tout autrement de notre ancienne théologie : d’'une
part la révélation élant & ses yeux la communication immeédiate
par Dieu d’un systeme de doctrines, dont la Bible est 'expres-
sion parfaitement adéquate, il faut que celle-ci soit nfaillible ,
gqu’elle contienne les 1dées religieuses et les maximes avec une
exactitude logique et didactique irréprochable. D’autre part plus
Porthodoxie, faute de se rendre bien compte des besocins reli-
gieux, désire trouver dans la Bible une autorité extérieure in-
faillible sur laquelle la foi pulsse s’asseoir avec cerlitude, plus
elle doit insister sur le fait qu’elle doit étre & 'abri d’erreurs de
tout genre, méme dans les choses les moins importantes et les
plus accessoires. A son point de vue en effet, la différence
entre 'essentiel et I'accessoire est vague et flottante.

Des postulats de ce genre ne doivent pas entrer en conflit
avec des faits irrésistibles comme ce fut de bonne heure le cas
avec celui-ci. Les représentants les plus décidés du passé sont
obligés de reconnaitre que I'infaillibilité de I’Ecriture ne peut
étre prouvée par les expédients jadis en usage : ils admettent
des erreurs dans la Bible. Il ne peut plus étre question, comme
on l’a cru pendant quelque temps, de maintenir 'infaillibilité
pour les seules matieres religieuses, tout en accordant.que I'er-
reur a pu faire invasion dans d’autres domaines. Car d’abord il
n'est pas possible d’établir une ligne de démarcation entre les
deux sphéres; et ensuite on a éié amené & reconnaitre des er-
reurs dans plusieurs faits historiques de nature religieuse. Pour
ne pas parler de ’Ancien Testament, il suffit de renvoyer & ce
qu'on a appelé I'Evangile de I’ Enfance.



632 R. ROTHE.

Il faut aussi, au lieu de dresser une liste compléte des erreurs,
se borner afaire allusion a des choses reconnues. Les inexacti-
tudes historiques sont plus importantes que celles qui portent
sur la doctrine, parce que dans le cas des premiéres le juge-
ment était plus a 'abri de toute influence subjective. Il est vrai,
remarque Tholuck, qu’une orthodoxie anxieuse a cherché a
repousser toutes les accusations sur ce point. Mais il a fallu
recourir aux expédients les plus forcés pour arriver &4 une
simple apparence de justification; de sorte que bien loin de
produire I'effet d’une robe neuve sans couture, la Bible n’ap-
parait plus que comme un vieux vétement couvert d’un nombre
infini de piéces et de coutures. Il est bien vral que les adver-
saires du christianisme voient des contradictions la ouiil n’y
en a aucune; mais il n’est pas moins certain que dans beau-
coup de passages, en comparant ’Ecriture avec elle-méme, on
constate des contradictions irréductibles, qu’on ne peut écarter
que d’'une maniére fort peu satisfaisante. Mieux on connait
I’Ecriture plus on est amené a faire des aveux de ce genre; l'i-
gnorance a seule le privilége de pouvoir se vanter de 'inspira-
tion pléniére. Car comment serait-on blessé par ce qu’on
ignore? La main sur la conscience, de pareils apologétes de la
Bible ne sentent-ils pas que pour atteindre leur but ils ont re-
cours a des expédients qui violentent le sentiment da vrai?

Du reste ces apologetes négligent de démontrer leur thése 2
Iégard de ’Ancien Testament. Et cependant c’est par la qu’ils
devraient commencer, d’abord parce que les attaques de la cri-
tique ont surtout porté sur cette portion de la Bible, et ensuite
parce que c’est & son occasion (u’on a tout premiérement for-
mulé cette théorie de l'inspiration dont I'infaillibilité du Vatican
est la derniére conséquence. Mais qui donc de nos jours aurait
encore le courage de chercher & établir que ’Ancien Testament
est libre de toute erreur ? Il est bien vrai qu’on reconnait plus
que jamais sa haute importance religieuse et morale, et que
son autorité historique a gagné en crédit comme celle d’Héro-
dote. Mais il est en méme temps devenu toujours plus mani-
feste qu’il n’est nullement ce livre magique, miraculeux, que
Pancienne théorie fantastique de l'inspiration avait prétendu y



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 633

voir. L’Ancien Testament est un produit littéraire, le document
historique d’une époque dont T'horizon religieux n’était que
partiellement traversé par quelques rayons lumineux tandis
que tout le reste €tait dans d’épaisses ténébres. Il a donc tous
les défauts qui s’attachent nécessairement aux premiers essais
dans lart d’écrire Phistoire. Il y a une foule de choses que
I’historien doit passer au crible; que d’idées quisentent ’homme
quand nous les jugeons au point de vue moral et cote a cote
des pensées les plus pures, les plus nobles, les plus élevées!
C’est justement & l’occasion de I’Ancien Testament qu’on voit
surgir dans toute leur force les graves difficultés qui résultent
de l'identification de la Bible et de la révélation. Cest seule-
ment en partant de cette hypothése qu’on est amené a voir un
exemple & suivre aujourd’hui encore dans tout fait biblique,
soit directement ou indirectement. Comment s’accommoder
alors de tant de traits de ’Ancien Testament ?

Pour ce qui concerne linfaillibilité du Nouveau Testament
il faut surtout insister sur 'usage que ses auteurs font de I'An-
cien. Pourjustifier I'exégése qu'’ils font, nous sommes contraints
de donner aux passages un autre sens que celui qu’il leur
donnait lui-méme ; la olils ont vu des prophéties messianiques
directes nous ne pouvons en voir que d’indirectes. Ces pas-
sages, pris dans le sens qu’ils avaient pour les auteurs du Nou-
veau Testament, renferment donc des erreurs. Ils donnent pour
argument des textes de I’Ancien Testament dépourvus de toute
force probante, si tant est que le rapport qu’ils établissent fat
justifiable comme simple explication. Faudrait-il admettre (ce
que je ne saurais faire) que ces erreurs sont providentielles,
elles n’en seraient pas moins des erreurs.

Venons-en maintenant a la question capitale : Le tableau que le
Nouveau Testament nous présente de la personne du Sauveur
est-il & I’abri de toute erreur? Il ne s’agit pas de savoir si, avec
les données fournies par le Nouveau Testament, nous pouvons
arriver & nous former de Jésus une conception historique, exacte,
libre de toute erreur. Nous demandons seulement si tout ce qui
est dit de son histoire, de son essence et de son ceuvre, renferme
quelque erreur, en prenant la chose dans le sens que les au-



634 R. ROTHE.

teurs y ont attaché? Pour ce qui est de I’élément historique,
grace aux efforts de 'ancienne herméneutique vraiment honteux
dans leur absurdité, il est aujourd’hui reconnu que les quatre
évangiles ne peuvent étre ramenés & un parfait accord histori-
que. On ne discute que sur le plus ou moins de désaccord.
Nous ne parlerons pas des fautes de mémoire (Math. XXIII, 35;
XXVIL, 9; Marc I, 26; 1 Cor. X, 8); les inexactitudes pour
dire le moins, dans le récit des discours du Seigneur touchent
déja ala doctrine. Il est du reste évident (ue les évangélistes ne
nous ont pas conservé avec une parfaite exactitude les rensei-
gnements de Jésus sur 'eschatologie. N’y a-t-il au moins aucune
inexactitude dans tout ce qui nous est dit sur la personne et sur
Peeuvre du Sauveur? Encore ici nous demandons & étre bien
compris. Il ne s’agit pas de savoir si, en faisant un usage scienti-
fique de’ensemble du Nouveau Testament, nous pouvons arriver
4 une notion parfaitement exacte de la personne et de I'ceuvre
du Sauveur. Ce point-la n’est pas en question. Mais pour peu
(u’on veuille y réfléchir, on reconnaitra qu’il ne peut étre dé-
claré d priort qu'aucune erreur ne s’est glissée dans les rensei-
gnements des auteurs portant sur sa personne et sur son
ceuvre. Qui ne sait que la christologie des synoptiques différe
de celle du quatriéme évangile, sans qu’elles se contredisent ou
s’excluent? Celle de saint Paul, qui différe des deux autres, pa-
rait méme se modifier d’une épitre a Vautre. Toutes ces chris-
t ologies seraient-elles donc exactes de tout point, ou bien une
seule d’entre elles aurait-elle droit & ce privilége ? Il n'y aurait
qu'un seul cas dans lequel il serait permis d’affirmer qu’elles
peuvent étre toutes parfaitement exactes, si elles étaient les
phases diverses d’'une méme conception, allant sans cesse en se
développant et en se complétant. Mais qu1 donc se chargerait
d’établir qu’il en est bien réellement ainsi? L’apologiste de
I'ancienne théologie a beau étre angoissé & la pensée qu’il puisse
se trouver dans le Nouveau Testament des idées christologiques
demandant rectification, le fidele naif et simple dont Pespritn’a
pas eté gité par les théories des savants, est & 'abride ces ter-
reurs. Il sent & merveille que si on pouvait arriver a une concep-
tion parfaitement exacte du Sauveur autrement qu’en pénétrant



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 035

peu a peu et d'une maniére toujours constante en sa communion,
il ne serait nullement le grand, le saint personnage sur lequel
les yeux de la foi se portent, et qui vit dans son cceur enflammé
d’amour pour lui. Les ap6tres eux-mémes ont eu le sentiment
(ue ia tdche de comprendre leur Sauveur était au-dessus de
leurs forces. (JeanT,14;1 Jean I, 1, 2;1 Cor. 1I, 7-13 ; Eph. III,
18,19.) Le fait d’avoir re¢u des inspirations et d’avoir été con-
duits en toute vérité par le Saint-Esprit ne les a pas mis en po-
sition de surmonter cette difficulté. La circonstance que les
inspirations n’ont pas été accordées & un seul mais a plusieurs
place la question dans tout son jour. Il est évident qu’une mul-
tiplicité d’auteurs inspirés deviendrait un luxe inexplicable dés
I'instant ol celui qui la recevrait obtiendrait par cela méme une
conception parfaitement adéquate de la manifestation divine.
De plus, comment expliquer, dans cette hypothése, les diverses
conceptions de la manifestation divine chez Pierre, chez Jacques,
chez Jean et chez Paul ?

La cause du fait éclate ici dans tout son jour. La manifesta-
tion divine ne pouvant étre comprise d’'une manidre parfaite-
ment adéquate par aucun homme isolé, par suite des imperfec-
tions inhérentes & I'individualité d’'un chacun, Dieu appelle
plusieurs organes & la méme tiche et leur partage ses inspira-
tions, pour qu’en se complétant les uns les autres, ils arrivent a
nous donner ensemble une conception exacte. Il va sans dire
que ces conceptions diverses ne se complétent pas au moyen
d’'une simple juxtaposition extérieure et mécanique. Il faut qu’il
v ait pénétration réciproque et modification pour arriver & une
resultante qui dépasse chaque conception.

Il n’en est pas autrement pour la manifestation divine de Dien
en Christ. Qui donc aurait pu comprendre le Sauveur dans sa
plénitude et d’une maniére parfaitement adéquate ? Il fallait le
concours de plusieurs hommes le comprenantchacun & sa ma-
nidre, c’est-a-dire d’'une facon relative, approximative. CGest
tellement vrai que les douze ne suffisent pas a la tiche ; Jésus
doit leur adjoindre saint Paul qu’il inspire comme les autres.
On le reconnaitra sans peine, dés qu’une conception aspirerait
a prévaloir & Pexclusion de toutes les autres elle deviendrait



636 R. ROTHE.

une erreur positive. Ce n’est donc que la résultante se déga-
geant de toutes ces conceptions relatives qui peut nous donner
une notion parfaitement exacte du Sauveur.

On peut dire de méme des prophétes et des apotres, et de
leur prédication, comme de leurs écrits, en un mot de la Bible
tout entiere. La Bible n’est donc pas un livre absolument &
I’abri de toute erreur; mais elle est un instrument parfaitement
suffisant pour arriver & une connaissance infaillible de la révé-
lation, puisqu’elle posséde tous les moyens nécessaires pour se
corriger elle-méme. Telle est la vraie infaillibilité de la Bible,
comme Schleiermacher, Lange, Martensen ’ont déja fait voir,
en disant que l'ipfaillibilité de la Bible repose sur l'effet d’en-
semble qu’elle produit en tant qu’elle se corrige elle-méme
dans les détails. Ce qu’il y a d’infaillible ¢’est en réalité I'Ecri-
ture comprise par I’Ecriture et dans l'esprit de 'Ecriture. Le
texte qui nous est immédiatement donné n’est pas infaillible,
mais nous sommes appelés a le rendre tel par une étude inces-
sante, infatigable de la Bible, en y comprenant expressément la
critique historique. La tiche estrude sans doute, mais c’est celle
du protestantisme vrai et authentique, ou qui plus est c’est la
la seule méthode djgne de ’homme et par conséquent de Dieu.

Bien qu’elle ne repose que sur une infaillibilité relative 'au-
torité normative de la Bible demeure intacte. Son titre de docu-
ment historique suffit &lui seul pour Pétablir. Seulement il n’est
pas aussi commode ni aussi facile de faire usage de cette auto-
rité que l'imaginait ’ancienne théologie.

L’infaillibilté que la doctrine ecclésiastique attribue a la Bible
est immédiate et réside dans les différents livres et versets ; ce
n’est qu’a la suite d’un travail scientifique qu’on arrive & celle
que nous admettons. Dissimuler la différence entre les deux
serait peu honorable. Nous tenons d’autant moins & le faire que
nous sommes convaincus que notre maniere de voir est d’accord
avec ’'expérience faite par chaque chrétien évangélique. La Bible
se justifie & la conscience du simple fidéle comme infaillible,
mais pour des raisons tout autres que celles avancées par les
anciens théologiens. Il fait en un mot, I'expérience de ce qui
est déclaré 2 Tim. I1I, 16, 17. Mais il sait aussi que cette force



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 637
bienfaisante ne se trouve pas également répartie dans toutes
les portions du volume. I'sait que V'effet résultant de 'ensemble
de toutes ces partiesest tel qu’il voit en elle comme 'incarnation
de la vérité religieuse.

Quant & linfaillibilité absolue elle n’est pas seulement con-
traire aux faits mais encore & la nature des choses. Pour étre a
tous égards absolument infaillibles les écrivains sacrés auraient
dtt étre aussi absolument saints. Non-seulement les apotres
doivent délibérer et discuter, mais ils tombent dans plusieurs
faiblesses humaines, méme dans le cours de leur ministere. Ils
sont les premiers i présenter l'infaillibilité dans les enseigne-
ments comme le plus beau fruit de la sainteté individuelle.
(Jacq.IlL, 2.) Enfin 'infirmité morale de Pierre n’a-t-elle pas pour
conséquence immédiate une erreur de doctrine ? (Gal. 1I,11-18.)

L’infaillibilité de la Bible n’étant que relative sa valeur nor-
mative ne saurait étre absolue dans les choses religieuses. En
dépit de leur théorie les défenseurs les plus intrépides de 'ins-
piration pléniére ne l’ont jamais entendu autrement dans la pra-
tique. Elle ne peut faire autorité qu’en ce qui concerne la révé-
lation dont elle est le document. La théologie biblique est
justement appelée & faire la séparation entre ce qui appartient a
la révélation et ce qui lui est étranger. Pour ce qui est de I'en-
seignement il ne fait régle que quand il provient expressement
et directement de I'inspiration. Ce n’esi le cas ni de la cosmo-
gonie mosaique, ni de l'explication sur l'origine du péché,
ni des récits historiques en général, soit de I’Ancien soit du
Nouveau Testament; ni de ce qui chez les auteurs implique la
réflexion individuelle et peut étre considéré comme le produit
de I’étude scientifique. Tous ces éléments-1a peuvent étre d’une
grande valeur mais ils sont déja le commencement de la théo-
logie proprement dite. Nous avons donc & user de beaucoup de
liberté & ’égard des théories particuliéres de saint Jean et de saint
Paul; jamais du reste les auteurs qui ont obtenu & grand peine
ces théories ne les donnent comme faisant autorité pour d’au~
tres. Ce n'est qu'en prenant cette liberté & ’égard de la sainte
Ecriture qu'on peut la mettre & abri d’une exégése qui ne sait
que la tordre.

c. R. 1871. (3



638 ®. ROTHE.

Cette liberte-la n’empéche pas de maintenir sérieusement l'in-
faillibilité relative de la Bible. Elle est 'instrument parfaitement
suffisant pour arriver & une connaissance infaillible de la réveé-
lation, spécialement de Christ. Sous ce rapport-1a elle est essen-
tiellement infaillible. Ce n’est pas a dire qu’elle soit a I'abri de
toute erreur, méme dans les matiéres religieuses. Mais 1l n’y
a aucune de ces erreurs qui auraient pu rendre & priori im-
possible dans le sein de 'humanité le développement régulier
et historique de la conscience religieuse et particuliérement
de la conscience chrétienne conformément & cette révélation.
Nous serons ici compris de tout chrétien qui s’oppose & ce
qu’on fasse de la Bible un livre typique ou symbolique dans
un sens quelconque. Quand on croit a la révélation, quand on
posséde le sentiment d’étre racheté en Christ, on doit ou affir-
mer cette infaillibilité-la, ou renoncer A sa foi en la révélation
et tenir pour mensongeéres les expériences de salut qu'on a
faites par“son moyen. En effet la révélation ne doit pas étre
un simple météore destiné A disparaitre sans laisser de
traces, mais,une révélation qui z0it une causalité divine pro-
voquant tout un développement historique pour la rénova-
tion de 'humanité. Pour cela elle doit étre de toute nécessité
accompagnée d’un témoignage fidéle, sur lequel on puisse se
reposer et qui fasse lui~-méme partie intégrante de la révé-
lation. Sans cela nous n’aurions plus rien qui nous en garan-
tit ’exacte connaissance pendant le cours de son activité histo-
rique, ni rien qui nous permit de la rétablir en cas d’altération.
Et toutefois le déploiement des bienheureux effets de la révéla-
tion dépend incontestablement de la connaissance qu’on en a.
Voila pourquoi quand on croit & la révélation on ne peut s’em-
pécher pour étre conséquent de postuler a priori qu’elle soit
accompagnée d’un témoignage essentiellement authentique et
de s’en remettre avec confiance a la Providence qui ne peut
avoir manqué de prendre des mesures pour la formation et la
conservation d’un pareil document. Dirons-nous au contraire
rjue la Bible ne nous donne pas pour I'essentiel une connais-
sance exacte de la révélation ? 1l faut alors renoncer a croire,
non-seulement que nous possédons la vrévélation et que nous en



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. $39
jouissons, mais qu’il y ait jamais eu une févélation, un christia-
nisme authentique. Une chose demeure en effet certaine. La
Bible nous montre une conception primitive du christianisme :
elle nous fait voir avec certitude comment il a été originaire-
ment compris au moment ou il a accompli son entrée dans le
monde comme fait historique. Si la conception biblique n’est
pas essentiellement la vraie, celle-ci n’a jamais existé et par
conséquent n’a pu parvenir jusqu’a nous. En d’autres termes, la
révélation a eu lieu sans conséquences aucunes <t, partant, sans
but aucun. Sile commentaire que les apotres nous ont laisse
cde la révélation en Christ n’est pas exact pour lessentiel, la
redemption ne peut avoir produit ses effets historiques dans
I’humanité, car son activité dépendait de la réception dans
notre conscience religieuse de la vraie image de Christ, seul
moyen de rendre la révélation efficace. Nous ne sommes done
pas rachetés; le vrai christianisme n’existe pas et n’a jamais
existé. Le crovant doit done postuler Pinfaillibilité (au sensindi-
qué) et de la prédication des prophétes et de celle des apdtres.
L’Ecriture doit étre & son tour au bénéfice de cette infaillibilité
puiscue n’étant ¢qu’une forme particuliere de leur prédication
elle doit participer aux qualités de celle-ci.

Toutes les difficultés ¢ue 'ancienne dogmatique a accumu-
lées autour de 'Ecriture disparaissent en queliue sorte d’elles-
memes, dés qu’on voit dans le saint volume, non pas le docu-
ment historique de la révélation, mais le document historique
sur la révélation. Ce n’est pas un manuel d’enseignement ¢uc
Dien nous a communiqué sur la révélation, mais ce qu’on ap-
pelle une source historicque, un document ducuel seul Phisto-
vien sait fort bien qu’il peut tirer la vérité. Un document est
fui-méme partie intégrante de la chose qu’il fait connaitre. Con-
sidérée historiquement la Bible n’est pas autre chose que 'en-
semble des documents qui nous sont parvenus sur ce fait his-
torique (ue nous appelons la révélation. A ce titre, la Bible est
un produit historique de la révélation. Voila jusqu’d quel point
et dans uel sens on peut dire qu’elle ne fait quun avec la ré-
vélation. Seule, elle nous met en contact direct avec la revéla-
tion, de sorle que, par son moven, nous pouvons puiser i la



640 R. ROTHE.

source immeédiate et nous trouver, pour l'essentiel, placés
sur le pied d’égalité avec les témoins immédiats de la révé-
lation. En qualité de document, en effet, elle nous plonge
au milieun des faits; elle nous les reproduit et nous les repvé-
sente dans le sens littéral du mot. C’est 14 V'essentiel quand
il g’agit de son action religieuse tout a fait particuliére. Voila
pourguol chacue fidéle isolément doit puiser ses connaissances
religieuses immédiatement a la source de I’Ecriture, tandis que
I’église doit se contenter de venir & son aide en préchant I'E-
vangile. Cela fait comprendre pourquol le protestantisme con-
sidére la Bible comme ’éducatrice journaliere de toute vraie
piété et exige qu’il en soit fait un usage général. La sainteté
et la divinité particuliéere du volume proviennent de ce qu’il est
le document de la révélation. C’est de 1& aussi qu’il tive sa haute
dignité ; aussi pour lui assurer une plus haute position v’y a-t-
il qu’un seul moyen, présenter une notion plus relevée de la
révélation. Cest 1d ce que nous avons fait. Pour Pancienne
théologie, la révélation ne réveillant 1'idée de rien de clair, de
réel, on a été conduit & mettre sur le compte de U'Ecriture de
hautes attributions qui ne lui appartiennent toutefois que d’une
maniére indirecte. Avant tout, la révélation est la phase déter-
minée de l’existence humaine qu’elle produit dans le cercle
immeédiat de son action, puis vient la documentation par écrit.
Le peuple théocratique a précédé les livres de I’Ancien Testa-
ment ; il y a eu une église chrétienne avant les écrits du Nou-
veau Testament. Ce qui importe avant tout, non pas pour le
théologien seulement, mais pour le fidéle qui veut s’édifier,
c’est, non pas de connaitre la Bible, mais la révélation divine
au moyen de 'Ecriture, qui en est le document. L’attitude que
I'ancienne théologie veut nous faire prendre est donc fausse de
tout point, puisqu’elle identifie I'Ecriture et la révélation. Il ne
suffit pas de comprendre la Bible, il faut, par son moven, com-
prendre la révélation.

La Bible étant avant tout un document historique, le théolo-
gien chrétien doit prendre & son égard l'attitude d’un historien.
Il doit en faire la critique, apprécier la valeur respective de
ses diverses portions comme sources historiques. (Vest la un



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. b41

travail préliminaire indispensable, qui lui permet de trouver
dans la Bible un fidele tableau de la révélation. Toutefois celui-
ci ne lui est pas fourni immeédiatement par la Rible. Ainsi le
Nouveau Testament, pris dans son ensemble, est bien en réa-
lité le vrai document de ces faits historiques qui se rapportent
a Jésus-Christ, car, dans ses principaux livres, il nous repré-
sente, d’'une maniere approximative, le tableau lumineux que
le Sauveur lui-méme a gravé dans le coeur de son entourage,
et cela immédiatement, sans l'intervention de la réflexion hu-
maine jouant le role d’interprete. Mais ce n’est pas d’une ma-
niere immédiate que le Nouveau Testament se présente ainsi i
nous comme une photographie du Sauveur ; ¢’est nous qui, au
moyen de la critique historique, sommes appelés & I'élever &
celte dignité. La nature méme des choses ne permettait pas que
ce tableau nous fit donné d’une maniere immeédiate. L'image
du Sauveur était beaucoup trop riche pour qu’elle ptit étre re-
tlétée dans une seule conscience humaine nécessairement im-
parfaite. Voilh pourquoi afin d’obtenir une vue d’ensemble nous
sommes appelés & grouper en un foyer unique les reflets divers
conserves par plusieurs miroirs. C’est ainsi que nous somines
ameneés a reconstruire scientifiquement 'image de Christ.

(e travail critique qui doit porter sur la Bible entiére, est infi-
niment compliqué, ennuyeux et toujours approximatif. Gepen-
dant ¢’est déja un grand point d’acquis quand on a franchement
reconnu sa tiche et qu’on a essayé de la remplir sans se laisser
retenir par aucune de ces frayeurs qu'inspire lincrédulite.
Mais c’est la piété chrétienne elle-méme qui, dans l'intérét de
sa propre pureté, demande qu’on applique impitoyablement aux
documents historiques de la révélation les procédés critiques
les plus séveéres. « La vérité, a dit Schleiermacher, doit préva-
loir avant tout. La foi la plns simple et la critique la plus impi-
toyable ne sont qu’une seule et méme chose, car il n’est per-
sonne (ui, désireux de croire des vérités divines, soit dispose &
accepter & leur place des erreurs anciennes ou nouvelles, etran-
geres ou lui appartenant en propre. »

P’essentiel en tout ceci c’est que la révélation soit pour
nous quelque chose de réel, indépendamment de la Bible. On



642 R. ROTHE.

peut alors prendre a I'égard de I'Ecriture lattitude d’un vrai
croyant a I’abri de toute anxiété. 1l n’y a pas seulement une
critique biblique inspirée par le scepticisme ; il en est une autre
mnée a la piété chrétienne, du moins 4 la piété évangélique, et
découlant de la plénitude de la foi. Il est vrai que Dieu ne nous
a pas rendu la tiche aussi facile que I'ancienne théologie se
Pimaginait. C’est qu’il ne nous donne jamais rien d’achevé; il
veut (ue nous mettions la main & fout; c’est justement pour
cela que nous sommes hommes. Quand donc nous nous livrons
a la critique biblique, que Dieu nous a imposée, nous ne preé-
tendons ni juger le saint volume, ni nous placer au-dessus de
lui, mais simplement faire effort pour apprendre & le bien com-
prendre. C’est la tout simplement mettre en pratique le prin-
cipe formel de la réformation qui n’aurait pas de sens dés que
la eritique biblique ne serait pas prise au sérieux. La théologie
protestante est donc tenue de se livrer & un travail critique qui
ne saurait jamais se terminer, puisque ses résultats sont tou-
jours approximatifs. C’est 14 un bienfait inappréciable ; on ne
saurait méconnaitre qu’'un grand progrés a €té accompli en
entrant dans cette voie, en dépit des écarts dont la critique se
rend coupable de temps & autre.

Gréce & la critique historique de la Bible, tout & fait incom-
patible avec la doctrine traditionnelle de I'inspiration, le prin-
cipe formel de la réformation a acquis un sens contre lequel
nos anciens théologiens ne mmanqueraient pas de protester avec
dégott. Il n’en est pas moins le principe tutélaire qui doit main-
tenir la vie dans le protestantisme, et lul préter cette élasticiteé
qui convient & tout ce qui est vivant, Grace alui, I’église peut se
tenir constarnment d’accord avec les sciences profanes qui ne
cessent de progresser.

(’est faute d’avoir examiné les questions critiques que
lancienne théologie a des idées assez insignifiantes sur le
canon. La canonicité de la Bible n’est autre chose pour elle que
son autorité dérivant de son inspiration. La canonicité ne peut
avoir un sens réel que si elle désigne une qualité de ’Ecriture eta-
blissant historiquement son autorité, et partant son inspiration.
Dés I'instant ol la canonicité n’est qu’une conséquence de I'inspi-



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 643

ration de I’Ecriture quise suppose toujours, la chose va tellement
sans dire qu’on a peine & voir pourquoi on avance en sa faveur
d’autres preuves purement historigues. Tandis que I’ancienne
théologie affirme sans autre que la Bible est la régle détermi-
nant ce que nous devons penser de la révélation , nous deman -
dons, nous, si 'Ecriture remplit les conditions pour étre norme
et qu’elles sont ces conditions. La question est purement histo-
rique. Or elle ne peut étre norme que parce qu’elle contient
tous les documents historiques sur la révélation, parce qu’elle
fait elle-méme partie des événements qu’elle documente. Des
témoignages de ce genre sont des sources historiques d’une
espéce speéciale ; ils constituent les sources historiques propre-
ment authentiques. Cela tient & ce qu’elles nous font vivre au
milien des faits auxquels ils rendent témoignage; qu’elles
sont pénétrées de l'esprit qui les a animées, et (u’elles tien-
nent ainsi pour nous la place des témoins immédiats. Il est
évident que pour étre document dans ce sens-la un écrit doit
avoir été composé par une personne ayant pris part aux faits
qu’elle raconte ou les ayant vus de tres prés. Il résulte de 1a
que tous les écrits ne sont pas document au méme degre ; c’est
par la critique historique seule que la position d’un chacun peut
étre déterminée. La (uestion de canonicité est donc un pro-
bleme purement historique qui ne peut étre tranché que par
des considérations internes et externes.

I’église ne peut en tout ceci jouer que le simple réle de té-
moin historique, comme feraient les juifs et les paiens. Rome
a donc tort de prétendre u’en dernier ressort la canonicite
d’un livre dépend de léglise. Parmi les preuves internes, le
témoignage du Saint-Esprit joue le plusgrand role ; caril faut que
par impression qu’il produit, le livre en question se légitime
comme document de la révélation. Mais il ne faut pas qu'il
fasse oublier la valeur des preuves externes. Quand le témoi-
gnage da Saint-Esprit manque & un livre d’ailleurs authen-
tique, il faut examiner de nouveau les preuaves exiernes, tout
en se rappelant que des considérations exclusivement reli-
gieuses peuvent fort bien étre ici en jeu. La critique n’a ter-
miné son ceuvre que lorsque les deux témoignages arrivent a



til R. ROTHE.

donner des résultats concordants. Sans doute la conscience
chrétienne, surtout quand il s’agit d’édification, pése d’elle-
méme instinctivement le degré de canonicité de chaque portion
de la Bible: il n’en demeure pas moins certain que tout livre
authentique, tout document sur la révélation doit figurer dans
le canon. La critique n’est pas uniquement appelée & examiner
si tous les écrits qui figurent dans le recueil ont le droit d’y
étre ; mais encore, si on n’en aurait pas laissé de coté d’autres
qu’il aurait fallu admettre.

La guestion du canon demeure donc toujours ouverte; c’est 12
une conséquence inévitable du principe formel; nous ne pouvons
A priori et sans réserve nous en remettre & ’opinion tradition-
nelle de I'église. Car elle ne s’est pas toujours laissé guider par
des considérations historiques ; le sentiment général de I’église
a eté aussi un des facteurs. L’erreur est donc possible. 1l est
vrai qu’il faut encore tenir compte ici des exigences apriorisii-
ques de la foi, dont nous avons déja établi la légitimité. Il
importe toutefois de se faire une juste idée de Paction provi-
dentielle qu’on postule & priori. La Providence ne nous garantit
'exactitude du canon que si nous faisons un usage conscien-
cleux de tous les moyens que la critique met & notre dispo-
sition.

Faute de distinguer entre la religion et la théologie, I'an-
cienne dogmatique a fait de la Bible un code, un manuel de
maximes et de recettes infaillibles sur une foule de sujets, sans
se douter u’une telle idée blessait profondément le décorum
religieux et que la sainte Ecriture n’était nullement faite pour
un pareil usage. La Bible, il est vrai, contient donc ce (ui est
nécessaire au salut, mais pas dans le sens que Vancienne théo-
logie attachait & cette exigence. L’histoire de I'exégése est 1a
pour confirmer les déclarations de Pierre (1 Pierre I, 10; 2
Pierre III, 16), affirmant que ces choses ne se trouvent pas a des
endroits déterminés avec une clarté irréprochable. Pour sou-
tenir cette thése, on a dit abuser de ’assertion juste en soi que
I’Ecriture est son propre interpréte et de I’obligation de tout
expliquer suivant I'analogie de la foi. Sans doute, la conscience
religieuse de tous les auteurs sacrés est essentiellement une,



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 645
sans cela 1l N’y aurait pas de christianisme ; mais rien ne nous
autorise a soutenir (ue 'unité soit absolue, comme le fait la
théologie traditionnelle, en prétendant que le Saint-Esprit est
Vauctor primarius de la Bible. Cette unité essentielle n’exclut nul-
lement des différences importantes surtout dans la doctrine,
qui est le produit de la réflexion. 11 va sans dire que la Bible
n’est pas non plus apte & vider en dernier ressort les contro-
verses scientifiques, comme on le prétendait autrefois. 1l faut
encore appeler au procés la science, tenant en sa main son
code de lois, indépendant detoute autorité extérieure.

En revanche, la Bible a bien une autorité normative; seule
elle peut décider ce qu’il est nécessaire de savoir pour étre
sauve ; mais elle le fait tout autrement que ne l'imaginait ’an-
cienne théologie qui faisait consister le savoir salutaire dans la
connaissance exacte d’'une doctrine religieuse précise. Dieu soit
loué, la Bible est mieux qu’un catéchisme ou qu’une dogmaticue.
Il faut nous y habituer; ce n’est pas un systéme dogmatique
(quelle entend dérouler & nos yeux, mais un monde nouveau
dans lequel nous contemplons Dieu, se mouvant et vivant.
Nous pouvons adopter & cet égard la belle parole d’Adolphe
Monod: L’Ecriture-Sainte, c’est le ciel parlé sur la terre.
Jésus est si peu un prédicateur comme on se I'imagine volon-
tiers, que lorsqu’il prononce des maximes comme dans le ser-
mon sur la montagne, il leur enléve le caractére didactique et
doctrinal, au moyen de ardeur de ses sentiments. Tout dans le
document de la révélation est informe et fragmentaire, cela aussi
est providentiel, §’il y a quelque chose qui le soit. Dieu a voulu
nous mettre en demeure de nous approprier un tableau de la
révélation 4 la suite d’une sérieuse application du coeur. Ils n’ont
pas senti la portée de ce qu’ils faisaient, nos réformateurs,
quand ils ont fait consister le christianisme en I’Ecriture.
Comme elle n'est pas théologique, mais simplement sainte,
c’est que le christianisme peut se passer de la doctrine; ce qui
n’exclut pas la faim et la soif de connaissance religieuse. Si telle
avait ét¢ la pensée de Luther, il n’aurait pas fait un si grand
cas de I'élément doctrinal spécialement dans I'épitre de
saint Paul aux Romains. Tout cela est provenu d’une impor-



546 R. ROTHE.

tance exagérée, attribuée & la doctrine qui a placé les protes-
tants dans une position si critique. En effet, dés qu’on fait con-
sister la fol & tenir certains dogmes pour vrais, fit-ce méme par
le coeur, on ne peut manquer d’entrer en conflit avec la
science, quand les besoins intellectuels se réveillent. En
dépit de toutes les théories, le simple chrétien, guidé par un
instinct sur, se sert autrement de la Bible. Il ne s’agit pas d’en
faire un arsenal pour la dogmatique, mais de respirer jour et
nuit dans son atmosphére, de se placer constamment sous son
saint regard. Ge n’est que lorsque nous aurons cessé de la
traiter commme un manuel de dogmatique pour contempler en
I'Ecriture le drame de la révélation se déroulant d’une maniére
vivante que nous pourrons éprouver pour elle cette confiance
absolue que le chrétien évangélique désire si ardemment pou-
voir lui accorder.

'1"0ujou=rs par mangue d’esprit historique, I'ancienne théolo-
gie a eu encore le tort de ne voir dans la Bible qu'un moyen
pour le salut des individus. Elle est avant tout destinée a la
chrétienté de tous les temps et de tous les lieux, pour étre le
document authentique de la révélation. (’est I’église et non !'in-
dividu & lui seul qui est appelé & reconstruire constamment de
la Bible le tableau vivant de la révélation. Ce n’est qu’en qua-
lité¢ de membre vivant de ’ensemble que l'individu peut réel-
lement profiter de la Bible et se laisser instruire par elle.

Par suite de la conception fondamentale, radicalement fausse,
Pancienne théologie s’égare, méme quand elle avance la these
parfaitement juste (ui présente la Bible cornme I'unique source
authentique de la révélation. Car elle en fait un livre théologi-
(que nous présentant une conception définitive de la révélation
qui n’admet aucun progrés. La doctrine se trouvait ainsi pla-
cée dans une dépendance tellement directe de la Bible, que, si
on avait été conséquent, il n’y aurait plus eu de place pour le
développement scientifique, c’est-a-dire éminemment libre de
la théologie. La Bible n’est pas seulement alors le fondement
inebranlable de la théologie, mais son unique instrument.
Grice 4 sa doctrine de la tradition, Rome peut garantir une
plus grande liberté scientifique, il est vrai, pour I’église seule,



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 647

et au détriment de la science quidevient la victime du plus in-
digne esclavage. Si la liberté théologique légitime a souvent
mangué, on ne saurall s'en prendre au principe protestant,
mais a la déplorable confusion qui a présenté la révélation
comme une doctrine religieuse immédiate. La Bible est la
norme, mais non I'unique source de la doctrine. Elle n’est pas
méme la norme unique, car en tant que formule scientifique
de la révélation, la doctirine est également soumise aux lois de
la science. |

Ce n’est que pour nous seulement que la Bible est la seule
source authentique de la révélation. Les deux Testaments nous
parlent en effet de livres (ui se sont perdus. (1 Chron. XXIX,
29; 2 Chron. IX, 29; XII, 15; XIII, 22; 1 Rois 1V, 32; Nomb.
XXI, 14; Jos. X, 13; 2 Sam. [, 18; 1 Cor. V, 9; Col. IV, 16.)
On sait combien ce fait génait nos anciens théologiens, qui ne
pouvaient admettre que Dieu elit laissé perdre ce que le Saint-
Esprit avait inspiré et porté atteinte a Pintégrité de la Bible,

Nulle part le Nouveau Testament ne prétend étre Punique
source pour connaitre la révélation. Ce n’est que pour la seule
prédication apostolique que ce caractére est réclamé. (1 Jean
I,1-3; Luc I, 2.) Aussi est-il insisté sur la nécessité de persé-
vérer dans la doctrine des apdtres; toute prétention & une illu-
mination particuliere doit étre d’accord avec elle. (Act. XX, 26,
31; 2 Pier. II, 1; 1 Jean II, 18-27; 1V, 1-3; 2 Jean 6, 11; Jude
I1l, 4; 1 Cor. XI, 1; Gal. I, 7-9; Col. II, 6-8; 1 Thes. IV, 1, 2;
2 Thes. II, 15 ; 111, 6, 1 Tim. 1V, 6, 7; VI, 3-5, 20, 21 ; 2 Tim.
I, 13, 14; 11, 2; III, 14.) Nulle part, Ecriture ne se donne pour
une exposition compléte de la prédication apostolique. Gom-
ment aurait-il pu en étre autrement? Aucun des écrivains dont
les écrits ont plus tard figuré dans le Nouveau Testament ne se
figurait, en les composant, qu’ils dussent étre réunis en un recueil
avec des livres du méme genre. Ils se bornent & renvoyer sou-
vent les lecteurs, soit 4 une tradition orale que ceux-ci con-
naissent (1 Cor. XI, 2; XV,1; Col. II, 6; 1 Thes. IV, 1, 2; 2
Thes. 11, 15; III, 6; 1 Tim. VI, 20; 2 Tim. I, 18, 14; 11, 2, 3,
14; 1 Jean 11, 24 ; 2 Pier. III, 2), soit & un fatur enseignemsnt
également oral. (1 Cor. XI, 34) Tout indique que le canon



613 B. ROTHE.

n’est pas complet; nous ammerions fort avoir d’autres rensei-
gnements, soit écrits, soit oraux ; mais la tradition romaine ne
supportant pas I’examen, la Bible demeure bien ’unique source
de la révélation en Christ, puisqu’elle renferme 'ensemble des
documents qui nous sont parvenus sur la révélation.

Mais il ne résulte pas de 1a que 'Ecriture soit I'unigue source
de la vérité religieuse ou de la vérité chrétienne. Elle ne sau-
rait étre la source unique et autorisée de tout ce qui ne fait pas
partie de la révélation ou qui n’en découle pas directement.
Voici ce qu’il faudrait pour que la Bible fit la source exclusive
de la connaissance chrétienne ; il faudrait ou bien gue le livre
du monde ne fit pas ouvert au vrai chrétien, et gqu’il n’elit &
connaitre que la seule révélation complétement isolée du mi-
lieu dans lequel Dieu l'a si profondément enracinée ; ou bien
qu’tl n’eQt & connaitre que ce qui est spécialement religieux, et
qu’il ne fat pas appelé a tout connaitre religieusement, sans
aucune exception. Pour savoir & gquoi on aboutit quand on
veut faire de la Bible la seule source de la vérité religieuse,
il suffit de se rappeler comment, danstous les siécles, les
hommes qui n’ont voulu cultiver d’autre science que celle
que peut donner la Bible ont abouti & quelque chose qui res-
semble & s’y tromper au rabbinisme judaique, objet de tant de
sarcasmes. Condamné A& tirer de la Bible seule ce qui doit sa-
tisfaire ses besoins religieux, il faut bien qu’on finisse par y
trouver ce dont on ne peut absolument se passer, qu’elle le
contienne ou non. Comment éviter alors de tomber dans une
exégese arbitraire et enfantine que, dans la naivete de son ceeur,
on donne pour la gnose chrétienne par excellence ? La circons-
tance que la Bible est devenue un livre de textes pour des ser-
mons a déja été un vrai malheur pour linterprétation, bien
gue, sous d’autres rapports, elle ait forcé 4 s’occuper de
Vinterpréter. La Bible ne doil pas étre considérée comme un
monde 4 part, isolé; il faut la saisir dans son intime union avec
I’ensemble de I'histoire, dont elle fait partie et des mains de la-
quelle la chrétienté I’a recue. Que doit-on faire de nos jours
pour soustraire les hommes cultivés & l'ignorance abrutissante
de la Bible, ¢ui pése sur eux comme un terrible cauchemar et



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 649

qui & la lettre les abaisse et les déshonore ? Il faut replacer la
Bible dans un contact organique avec le grand monde spirituel
au milieu duquel nous vivons; 1l faut faire voir dans quelle
union profonde elle se trouve, comme la révélation dont elle
est le document, avec le nerf le plus intime de 'histoire géné-
rale. Tous les hommes pour lesquels Christ demeure le palla-
dium de 'humanité doivent se réjouir de tentatives comme
celles de Bunsen (Bibelwerk), qu’ils approuvent on non les
principes sur lesquels repose 'ouvrage. La Bible sert d’anneau
entre la révélation et la culture générale de I'humanité. Elle
a fait pénétrer la révélation, le christianisme dans le monde
littéraire, et elle est entrée ainsi en contact avec la culture
humaine, dont la littérature est le principal instrument. Si la
Bible ne veut pas se tenir & 'écart elle-méme, elle veut, avec
I'église, agir sur la culture comme un puissant levain, toujours
plus énergique. En dehors de la Bible, mais, il est vrai, sur le
terrain fécondé par elle et dans sa bienfaisante atmosphére, on
voit germer sans cesse et se développer de nouvelles vérités
chrétiennes; il est bien certain qu’elles doivent se légiti-
mer comme chrétiennes, en prouvant leur harmonie avec la
révélation chrétienne; mais il n’en demeure pas moins vrai
qu’elles ne sont pas écrites dans la Bible, qui doit servir de
norme pour leur appréciation. Je crois fort séricusement a un
développement réel, fécond de la vérité implantée dans le
monde par la révélation divine et au moyen de cette révélation
elle-méme. La révélation a réellement fait son entrée dauns
U'histoire, depuis lors elle n’a cessé d’occuper sa place dans le
monde comme puissance historique, et non pas seulement,
ainsi que bien des gens ont l'air de le croire, parce que nous
avons quelques pages écrites & son sujet. Ce n’est pas non plus
exclusivement au moyen de la Bible que la révélation s’est ob-
jectivée dans le monde ; mais d’une foule d’autres maniéres qui
sont encore tout autant de movens d’action incessants, qui pro-
duisent constamment de nouveaux fruits, bien que dans un
rapport déterminé avec la Bible, et méme des fruits de science
servant & mieux faire connaitre et la révélation et Christ, en
qui elle a eu sa compléte réalisation. Ce n’est que lorsque la



650 R. ROTHE.

connaissance humaine aura atteint son plus haut point qu'on
arrivera 4 une compléte intelligence de la révélation ; jusqu’a
la fin de ’économie actuelle nous ne cesserons d’arriver a4 une
conception de la révélation et spécialement du Sauveur, tou-
jours plus parfaite que celle que les apodtres nous ont laissée.
Seulement, celle-ci ne sera dépassée ni pour ce qui est de sa
pureté et de son authenticité, ni pour la fraicheur de vie qui
aboutissent & la plus compléte fusion de couleurs. Voild pour-
(quoi elle demeure & tout jamais le fondement immuable des
progrés incessants qui ne peuvent manqguer de s’accomplir.
Pour le fidéle qui a su contempler dans le recueillement la
gloire incomparable et la beauté spirituelle de notre Maitre et
Sauveur, il est évident qu’on ne parviendra & le connaitre parfai-
tement que lorsque ’humanité, peu & peu renouvelée par lui,
aura porté son plus beau fruit dans le domaine de la connais-
sance. Il ne faut pas avoir honte de le dire, quiconque en juge
autrement, le fait en impie; son Sauveur n’est pas pour lu
réellement grand, le saint de Dieu. Le tableau que les apdtres
nous ont laissé pouvait seul étre vrai, mais il ne pouvait étre
complet, achevé. Il ne faut rien moins que le commentaire de
’histoire de I’église tout entiére, pour comprendre la plénitude
de grice et de vérité (ui était en sa personne.

L’Ecriture ne pose donc pas de limites & notre connaissance
et surtout pas dans le passage 2 Cor. X, 5, ou saint Paul
oppose & la fausse raison la vraie qui doit briser toutes les
limites. Elle nous enseigne au contraire, & plusieurs reprises,
(Math, XI, 25-27; XIII, 11 ; Jean 1, 14-18; III, 1113 ; XIV, 9,
16, 17; XV, 15, 26; XVI, 13;1 Jean I, 1-3; I, 27 ; Rom. XI,
25; XVI, 25, 26; 1 Cor. II, 6-16; 1V, 1; XV, 51; Eph. I, 9;
111, 3-5,9-11; Col. I, 26-27; 11, 2; IV, 3-4; 1 Tim. III, 16), (ue
IEvangile nous a manifesté les choses les plus profondes et
les plus mystérieuses, cachées en Dieu pendant des siécles.
L’Ecriture-Sainte ne nous demande ¢u’une seule chose, de
croire aux faits révélés dont elle est le document authentique.
Cela fait, elle g'en remet avec confiance au fidéle pour l'in-
telligence et 'explication. Llle n’a qu’une prescription & lui
donner : respecter les faits, se garder de les rapetisser, ne pasles



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 651

taire, et ne se contenter que de 'explication parfaitement satis-
faisante, donnant & tous égards la clef de tous les hiéroglyphes.
Mais Ecriture ne lui indique pas la clef et elle n’a pas le moins
du monde la pensée, en présentant la sienne, d’empécher
Pacceptation d’une meilleure. Pour ce qui est de 'incrédule,
la Bible se borne & I'inviter & croire de tout son ceeur & la ré-
vélation et nullenent a tenir pour vrais, au nom de son auto-
rité infaillible, les enseignements qu’elle ('Ecriture) peut con-
tenir sur ce qu’il faut croire.

Nous ne le cachons pas, la Bible est autre chose que ce
gqu’en font les théologiens orthodoxes et le simple fidéle. Mais
on peut affirmer hardiment que le coeur de ’homme qui croit
a la révélation prend, & I'égard de la Bible, exactement 'atti-
tude de l'orthodoxe le plus renforcé. Son respect pour elle
comme devant un sanctuaire, son adoration dans son temple
ne sont ni moins sincéres, ni moins profonds, ni moins vifs
que ceux de 'ame la plus simple qui adore, sans soupconner
(qu’il puisse en étre autrement, la dictée verbale et immédiate
du Saint-Esprit. Quant & celui qui ne croit pas & une révélation
surnaturelle, vraie et réelle, on ne peut s’entendre avec lui. Et
i tant de personnes ne savent trop qu’elle position prendre
dans la question de l'inspiration de la Bible, cela tient & ce
(qu’elles ne croient pas vraiment a la révélation. Pour ce qui est
de 'hnomme qui en prenant la Bible, simplement telle qu’elle
se donne elle-méme, n’est pas frappé de son incomparable
sainteté, ne sent pas gu’en 'ouvrant il met le pied sur une
terre sainte, et qui a encore besoin de rvéflexions ou d’une
théorie dogmatique pour éprouver tout cela, javoue qu’il ne
faut pas faire grand cas de son respect pour elle. Rien de plus
important pour la Bible que de ne pas lui imposer un role pour
lequel elle n’est pas faite, en voilant ainsi ses plus grandes
aqualités qui la rendent justement impropre a des fonctions
auxquelles on prétend la faire servir. Qu’on se garde de trans-
tormer la révélation, le christianisme, la. Bible en quelque
chose de contre nature et de fantastique sous le vain prétexte
dle faire mieux ressortir son caractére surnaturel. Arriere tous
res petits docteurs scolastiques empressés de lui prodiguer leur



652 R. ROTHE.

compromettante assistance; laissez-la s’avancer seule, elle
reussira mieux a convertir, par sa méthode divine, les sceptiques
et les contredisanis. N’ayez pas peur, elle se justifiera au moyen
de ce qu’elle donne elle-méme (2 Tim. III, 16-17) comme le
critére de son inspiration. Prétendrions-nous peut-étre 'honorer
et la tenir pour sainte en la faisant servir non & ses fins, mais
aux notres, pour si louables qu’elles puissent nous paraitre ?
Vous prétendez que vos besoins religieux ne peuvent absolu-
ment étre satisfaits qu’au moyen d’un manuel de dogmatique,
d’un code de recettes religieuses et morales? Eh bhien, soit ;
restez-en la, puisque vous ne voulez pas vous faire de la piété
une notion plus relevée. Mais, de gréce, laissez la Bible de
cOté ; ce n’est pas & cet usage qu’elle nous a été donnée. N'en
faites pas un oracle que vous vous réserviez in pefto d’inter-
préter & votre guise ; reconnaissez qu’a bien des égards, elle
nous a été donnée comme un probléme. Au lieu d’en faire un
oreiller de paresse, travaillons courageusement et consciencieu-
sement & remplir la tdche qu’elle nous impose. L’entreprise
n’est peut-étre pas agréable, mais son excellence ne devrait du
moins pas étre mise en doute par les hommes qui croient avec
la plus compléte certitude que I'Eeriture vient de Dieu, de la
maniére la plus immeédiate et la plus absolue. La Bible, telle
gu’il nous I’a donnée, doit nous paraitre bonne et il faut savoir
en profiter. Au lieu de prétendre lui prescrire comment elle
doit pourvoir & nos besoins imaginaires, apprenons au con-
traire a4 juger de nos besoins d’aprés les moyens que Dieu
veut bien mettre & notre portée pour les satisfaire. La Bible ne
serait certainement pas de Dieu st nous pouvions cueillir ces
fruits célestes autrement qu’ad la sueur de notre visage. Nous
n’avons nul droit de nous plaindre que Dieu ait arrangé ainsi les
choses, et non pas d’aprés nos idées bornées. Il ne nous a pas
laissés manquer de ce dont nous avions réellement besoin. Le
fait que la critique et ’exégése ne doivent jamais avoir terminé
leur tache, suggére-t-il peut-étre en nous la pensée alarmante
qu’il n’y a plus d’ancre objective ferme pour notre foi? Eh
bien, frappons-nous sincérement la poitrine & Poccasion de
cette petite foi ; ne nous inquiétons que d’une chose : veiller &



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 653

ce que nos cceurs soient droits et honnétes en face de ce
volume. A tout prix préservons-nous de cette absurdité qui
consiste a proclamer que la Bible est une autorité divine
absolue et & la tirer & notre propre sens indépendant du sien.
Cette courtisannerie hypocrite a 'endroit de la Bible est la plus
amere des ironies dont elle puisse étre la victime.

Qu’ai-je voulu faire en publiant ce programme ? Car enfin ce
qu’il renferme, bien loin d’étre nouveau pour la plupart des
lecteurs, ne donne plus méme lieu & controverse. On s'est
borné a reproduire ce qui constitue augjourd’hui la conviction
générale de tous les docteurs évangeliques de I’Allemagne, qui
se rattachent & la théologie moderne. L'unique différence, c’est
qu’ils s’efforcent de se rapprocher autant que possible des idées
et des formules de I'ancienne théologie. Je m’etforce, quant a
moi, de faire exactement le contraire, et cela par principe. A
aucun prix je ne veux laisser croire qu’il faille simplement dé-
velopper les anciennes doctrines sur ce point: il s’agit bien
d’'une transformation essentiellement nouvelle de la doctrine
théologique. Il 'est d’une importance décisive, non-seulement
pour la théologie moderne, (ui a besoin de s’orienter, mais
surtout pour les hommes religieux, qu’'on se rende toujours
mieux compte de deux faits qui ne vont pas I'un sans lautre:
d’une part, la piété chrétienne (la foi chrétienne dans l'accep-
tion biblique du terme) est essentiellement la méme dans tous
les temps et spécialement de nos jours elledoit étre foncierement
la méme que du temps de la réformation ; d’autre part, 'attitude
que la science doit prendre a I’égard de la foi est aujourd’hui
nécessairement tout autre que celle qu'elle a eue dans l'an-
cienne église. Ce n’est que sur cette base-la que notre chré-
tienté moderne (catholique non moins que protestante) peut
arriver 4 s’entendre avec ’ancienne foi chrétienne & tout jamais
fixée et immuable.

Malgré cette différence, je n’ai fait que fatiguer le lecteur
de choses quil savait déja. A quoi bon? 1l n’est peut-étre pas
sans utilité et sans quelque mérite de reproduire hardiment
et sans honte ce que tout le monde savait et en visant plutot
a aiguiser la pointe et a bien accuser les angles. La théo-

C. R. 1871. 42



654 R. ROTHE.

logie du jour a I’habitude, — ce n’est pas d’hier que je
m’en suis aper¢u, — de traiter un peu légérement la doc-
trine de PEcriture, bien qu’elle soit fondamentale et quelle
exerce bien plus qu'une autre une influence immédiate pour
l'usage religieux et ecclésiastique. Bien qu’il soit de mode
de désavouer l'ancienne théorie de linspiration mécanique,
on met moins de zele & dire positivement par quoi on la
remplace et surtout on n’a garde de proclamer que les vues
nouvelles ne sont rien moins que le complet abandon de la
conception fondamentale de I’ancienne églisesur la Bible, mise
en avant par la tradition ecclésiastique. C’est ici qu’il importe
surtout de dissiper une obscurité qui améne la plus ficheuse
hésitation dans les procédés scientifiques des théologiens. Le
motif de cette réserve doit étre évidemment cherché dans les
difficultés pratiques extraordinaires qu’une innovation dogmati-
que sur ce point ne peut manquer d’entrainer & sa suite.
xenoncer A linspiration de la Bible, faire passer la tractation
historique avant I'usage dogmatique, accepter plusieurs résul-
tats manifestes, incontestables de la critique, c’est s’exposer
certainement & provoquer de graves scandales dans la fraction
de Iéglise qui, dans un sens conventionnel, s’appelle par excel-
lence la partie croyante. Il est d’autant plus naturel qu’un vrai
croyant a la révélation, pour lequel la piété doit avoir le passur
la science, éprouve des scrupules & provoquer de pareils scan-
dales qu’il sera plus tard impossible de les dissiper en cherchant
b s’entendre. Pour ma part je ne crois nullement que le devoir
du chrétien soit de céder a une timidité fort compréhensible.
D’abord il y a une autre catégorie de chrétiens, heureusement
toul aussi réels; ceux-ci en étudiant la Bible sont arrivés a nos
résultats et ils ne peuvent maintenir une position honorable &
son égard qu’en avouant franchement le fait.

En outre si, soit parti pris, soit négligence, les faits peuvent
rester cachés pendant longtemps, ils finissent par éclater a la,
lumiére du jour et par s'imposer dans les cercles meémes ol
régnent contre eux, par principe, les plus grands préjugés. Il
faudra bien quun jour les chrétiens bibliques, qui jusqu’a
présent s'en doutent si peu, finissent par s'apercevoir que la



PROGRAMME DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 655

Bible n’est nullement ce qu’ils ont imaginé d’en faire sur la
foi de leur dogmatique. Qu’elle sera triste alors la position des
hommes que l’église n’aura pas préparés & voir les choses
telles qu’elles sont, en leur faisant accepter I'attitude qui per-
met a la fois de concilier une bonne conscience scientifique
et la grande estime pour la Bible qui s’impose & eux par suite
de P’expérience personnelle qu’ils ont faite de sa sainteté toute
particuliére et de sa bienfaisante influence !

Or, ce n’est qu’au moyen de sa théologie que l'église peut
prendre des soins de ce genre. Aussi est-ce une des missions
les plus importanties et les plus pressantes de la théologie mo-
derne de faire connaitre 41'église, avec réflexion et prudence,
mais en toute droiture, et avec une ingénuité pleine de con-
fiance, comment les théologiens ont été amenés consciencieuse-
ment & considérer la Bible dans son ensemble et dans ses
détails, en mettant & profit toutes les ressources que la science
a placées & leur disposition. 1l est impossible, avant tout, il est
contraire & I'Evangile, que les choses continuent longtemps
d’aller comme elles vont. D’un c6té, nous avons la théologie
qui étudie la Bible au point de vue critique et qui, par suite de
ce travail, se fortifie toujours plus dans une opinion qui, tout
en préservant la dignité du livre, differe du tout au tout de
I'idée traditionnelle ; d’un autre coté, I'église qui persiste dans
P’ancienne maniére de voir, dans une parfaite innocence que la
théologie ne vient en rien troubler. Cela ne saurait durer, de
part et d’autre il faut revenir a la vérité et & I’honnéteté; c’est
a la théologie qu’il appartient de faire le premier pas. 1l est de
son devoir de faire proclamer, au sein de 'église, le droit et
le devoir de traiter la Bible comme elle le fait elle-méme et de
familiariser les croyants avec les résultats critiques qui doivent
étre considérés comme assurés. Le probléme est difficile, mais
il ne saurait étre insoluble, aussi stir que le vrai Christ réel, celui
de I’histoire et non celui de la dogmatique, est la vérité absolue.
Ce qui rend le probléme particulierement épineux, c¢’est quil a
été négligé depuis longtemps par notre théologie et qu’aucune
basen’a été posée pour sasolution. Les théologiens quijouissent
de la pleine confiance de I'église doivent les premiers mettre



656 R. ROTHE.

la main & Uceuvre; qu’ils le fassent donc avec joie, car ’entre-
prise est assez importante pour qu’ils ne craignent pas de com-
promettre pendant quelque temps la confiance qu’ils inspirent.
Il y a déja des années que 'un de nos théologiens les plus res-
pectables, Tholuck, leur a donné un exemple qu’ils devraient se
hater de suivre en foule. C’est notre plus strict devoir de recti-
fier les idées des non-théologiens qui s’imaginent naivement
quwil faut étre incrédule pour ne pas considérer la Bible du
méme ceil cque 'ont fait jadis nos péres. Il importe de leur faire
comprendre que la critique historique, bien loin d’étre une in-
vention de I'incrédulité oudu rationalisme, hostile & la révélation
divine, est une exigence a laquelle I'église évangélique ne
pourra, sous aucun prétexte, se soustraire en bonne conscience
aussi longtemps qu’elle demeurera fidéle & son principe. Bien
qu’elle ne mette pas, le moins du monde, en danger la foi en
Jésus-Christ, elle arrive certainement & des résultats divers, qui
doivent effrayer ceux cui ne connaissent pas d’autre maniére de
considérer la Bible que celle qu’ils ont apprise de l'ancienne
dogmatique. Laisser ignorer aux laiques cet état de la question
et les difficultés réelles auxquelles vient se heurter une critique
sans préjugés, surtout quand il s’agit de ’Ancien Testament, et
méme aussl souvent du Nouveau, serait avant tout un manque
de droiture et de charité impardonnable, et de plus, une im-
prudence manifeste. Voici, en effet, ce qui ne manquerait pas
d’arriver. Le nombre de ceux qui ont des doutes & I’endroit
de la Bible étant incalculable, une compléte défiance finirait
par s’établir au sujet de sa crédibilité. On se déciderait & la
laisser de coté, comme un livre n’offrant nulle part un fonde-
ment solide. C’est le désir de contribuer, pour ma faible part,
A prévenir ce danger, qui m’a mis la plume ala main. Puisse ce
modeste avertissement recevoir un bon accueil ; tout froid qu’il
est, 1l procéde cependant d’un cceur chaud; c’est la parole d’un
homme s’il en fut jamais, qui s’incline de bonne foi devant la
Bible, pleinement assuré de posséder en elle un sanctuaire dans
lequel il adore en disant de tout son ceeur avec le patriarche:
Certes I Eternel est en ce lieu-ci..... c’est ici la maison de Diew, et
c’est ict la Porte des cienx. J.-F. ASTIE.



	Programme de la dogmatique protestante au XIXe siècle
	Notion de la dogmatique évangélique
	La révélation
	La sainte écriture


