
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: La religion, son essence et son histoire

Autor: Correvon, A. / Pfleiderer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE

PAR

OTTO PFLEIDERER.

I" VOLUME. — L'ESSENCE DE LA RELIGION.

Ire Partie. — La religion dans l'homme ; psychologie
de la religion.

Ire Division. — La religion en soi ou la piété.

I. — Histoire critique du sujet.

La religion a toujours été l'objet des recherches philosophiques,

mais ce n'est qu'à la fin du siècle passé qu'on l'a considérée

comme un fail intérieur. Jusqu'alors on avait toujours eu

en vue une doctrine religieuse déterminée ou un culte positif,
en un mot la religion objective.

Le criticisme de Kant fut le point de départ de tout un
mouvement nouveau et fécond.

Le philosophe de Kœnigsberg s'applique à montrer que Dieu

ne peut être perçu par la raison théorique ou la connaissance ;

il est postulé en revanche par la raison pratique dans son

désaccord actuel avec la nature de l'homme. L'homme est

appelé à devenir un être absolument moral, mais dans l'état na-

1 Die Religion, ihr Wesen und ihre, Geschichte, dargestellt von Otto Pfleiderer.

— Erster Band : das Wesen der Religion, 1869, XV, p. 410. L'analyse du second

volume de l'œuvre Oie Geschichte der Religion, suivra prochainement.



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 40!

turel de l'humanité et de l'individu, la volonté morale est
dominée par la sensibilité. Il faut une intervention de Dieu qui
par une révélation surnaturelle promulgue la loi morale et fonde
une communauté pour la réaliser. C'est là l'origine de la religion

et du christianisme en particulier. — Mais Kant détruit par
ses propres affirmations ce qui semblait être le postulat de la rai -

son pratique. Il maintient avec force l'autonomie de la volonté
qui ne doit pas être liée par une autorité extérieure, sinon elle

dégénérerait en légalité, ce qui amène ce philosophe à faire de la

moralité la substance de la religion. Il ne peut être question de

communion vivante avec Dieu, car « le sentiment de la présence
immédiate de Dieu serait la mort morale de la raison pratique ou
la fin de la moralité, puisque celle-ci ne doit reposer que sur elle-
même. » Le Dieu de Kant n'est qu'un deus ex machina qui doil

disparaître aussitôt que la volonté morale parviendra à dominer
et à dicter ses lois à la nature humaine. Cette conséquence est

pleinement tirée par son disciple Fichte qui réduit le divin à

être « t'ordre moral du monde. »

Avec Schleiermacher apparaît un nouveau moment dans la

philosophie religieuse. Dans le second de ses « Discours sur la

Religion, » il prouve que la religion n'est pas un savoir ou une
connaissance, car la mesure de la connaissance n'est pas la

mesure de la piété ; elle n'est pas non plus un système de
morale, car l'homme pieux n'a que faire du système, pas plus que
l'acte moral lui-même qui dépend du libre arbitre, tandis que
la piété a toujours un côté passif. Son siège est une autre
faculté de l'âme, à savoir le sentiment. Tout sentiment comprend
deux éléments, la réceptivité et la spontanéité. Dans nos
rapports avec le monde, vis-à-vis des êtres finis, ces deux éléments
alternent comme sentiments de dépendance ou de liberté, sans
qu'ils soient absolus ni l'un ni l'autre. Les liens qui nous unissent

au fini sont ceux de l'action réciproque. Notre être est
coordonné au fini et exerce une action sur lui aussi bien qu'il en
reçoit une impression extérieure qui limite son indépendance.
L'un autre côté, l'ensemble de nos mouvements intérieurs,
considéré comme unité, ne peut pas être représenté par un
sentiment de liberté. Notre être dans sa totalité ne se fait point sen¬

ti. R. 1871. îfi



402 OTTO PFLEIDERER.

tir à nous comme sorti de sa spontanéité; il nous apparaît au
contraire comme donné ou posé. La conscience interne de notre

être est eo ipso un sentiment de dépendance absolue.

Mais, si nous nous sentons déterminés, quel est l'être qui
nous détermine? Ce ne peut être un être fini, puisque coordonnés

à lui il nous resterait à son égard au moins un minimum
de sentiment de liberté. Ce ne peut être non plus le monde dans
le sens de la totalité de l'être fini ; car le monde n'est qu'une
unité divisée qui comprend en soi la diversité dont l'homme
lui-même est une partie. Nous pouvons nous sentir un avec le
monde comme un membre avec le tout ; or si les autres membres

agissent sur nous, il y a aussi réciprocité de notre part ;

c'est un rapport de partielle liberté et de partielle dépendance.
Ce sentiment d'absolue dépendance ne peut en conséquence
venir que d'une Unité absolue el indivisible, c'est-à-dire de Dieu.
Se sentir absolument dépendant, c'est autant que sentir son

rapport avec Dieu; c'est la conscience de l'absolu lui-même. —
Schleiermacher remarque que ce sentiment de dépendance
absolue n'est pas conditionné par une connaissance de Dieu

qui le précéderait, mais au contraire notre représentation de
Dieu naît de ce sentiment lui-même et est le produit de notre
réflexion qui a ce dernier pour objet. Dieu n'est pas un objet
de notre savoir, car ainsi il serait assimilé au fini ; il est la
détermination même de notre conscience intime. C'est la
conscience de notre caractère fini qui devient en nous conscience
de Dieu par le fait qu'elle pose l'infini ou l'absolu dont elle
dépend. Plus ce sentiment de dépendance absolue qui constitue
la vie la plus élevée de l'homme, se dégage en lui et surmonte
les vacillations de sa nature, plus s'élève le degré de piété et

plus est grande la joie intérieure.
Il semble résulter de là que le moi réel de l'homme n'étant

qu'une limite de l'universel, est une simple apparence et que
son rapport religieux avec l'infini consiste à s'absorber en lui.
Schleiermacher n'a cependant pas voulu tirer cette conséquence
à laquelle le conduisait la logique du système. 11 affirme bien

plutôt que le sentiment de dépendance absolue n'est pas une

mystique absorption dans l'indéterminé, puisque un pareil état



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 403

serait une imperfection. L'homme, tout en se sentant absolument

déterminé, acquiert par là-même la conscience de l'unité
et de la réalité de son être. — Mais il n'est pas difficile de

reconnaître que les rapports que Schleiermacher établit entre l'infini

et l'homme sont imaginaires; car pour qu'ils fussent unis il
faudrait que les deux termes du rapport eussent une existence
réelle. Or si l'infini n'est conçu que comme un universel abstrait,
c'est une notion vide et sans contenu à qui il manque le centre
vivant de la personnalité et avec laquelle 11 ne peut y avoir de

relation religieuse.
Hegel a tenté de réparer la faute fondamentale de Schleiermacher

en rendant à l'unité absolue lé mouvement et la vie
dans ses rapports avec ie fini. Tous les efforts de son système
tendent à substituer à la transcendance abstraite de l'infini son

immanence dans le fini, en sorte que l'homme, au lieu de

demeurer dans le sentiment de son absolue dépendance,
parvienne à la liberté absolue par la connaissance de son unité
essentielle avec Dieu. Pour Hegel, le sentiment n'est que la

première et la plus inférieure des manifestations religieuses ;

il doit s'élever à la connaissance, et c'est dans ce procès même

que consiste la réalité de la religion.
Le sentiment ne peut pas constituer l'essence de la religion,

parce qu'il est une simple et pure forme qui peut avoir pour
contenu aussi bien le vrai que le faux, le mauvais que le bon.
Il est si peu en soi quelque chose de religieux qu'il n'est pas
exclusivement humain; l'animal aussi en est doué. Ce qui
distingue l'homme de l'animal, c'est la pensée. Sans doute le
sentiment, comme savoir immédiat dans lequel sujet el objet sont
encore confondus, est la première forme par laquelle la religion

devient consciente. Mais parle fait même que le sentiment
est tout subjectif, appartenant à la nature particulière de
l'individu, cette forme est trompeuse et ne répond pas à son objet.
Pour que le contenu du sentiment soit vrai il doit devenir
d'abord intuition (Anschauung), par laquelle l'objet apparaît au
sujet dans sa détermination sensible, puis représentation (Vor-
stellung),dans laquelle l'objet est saisi dans son universalité sous
la forme de la pensée, mais où il y a cependant encore mélange



404 OTTO PFLEIDERER.

du sensible et de la pensée: les rapports et les faits sont encore
saisis extérieurement sans liaison intérieure. La nécessité de

trouver cette liaison conduit à la dialectique des représentations

diverses ; la raison reflective (reflektirender Verstand) en

éloigne les contradictions. Mais le sujet, en s'opposant à l'objet
qui est en dehors de lui, se sent la propre puissance de cette

opposition ; il sent que loin d'être nié par son contraire, c'est

lui qui a posé ce contraire, il se reconnaît ainsi lui-même comme
l'infini absolu. Par là il s'élève au-dessus de l'opposition du
moi et du non-moi et arrive à faire rentrer en soi l'infini comme
le fini. C'est le point de vue de la spéculation (vernünftiges
Denken). Dans la pensée spéculative le fini et l'infini ne s'opposent
plus l'un à l'autre comme deux réalités. Le sentiment interne
se conçoit comme un moment même de l'être de l'esprit. Ainsi
la religion vraie, n'est autre chose que la conscience que l'absolu

a de lui-même. Cette idée est réalisée dans la religion
chrétienne qui n'a d'autre contenu que l'unité de Dieu et de l'homme,

de l'infini et du fini. La religion est si peu un rapport de

dépendance, que bien plutôt par elle l'homme cesse d'être étranger

à l'absolu et lui devient identique. Elle est la vérité révélée.

car la vérité n'est autre chose que l'unité de la conscience et

de l'être, du sujet et de l'objet. Elle est la liberté absolue puisque
la liberté réside précisément dans cette unité du moi et du

non-moi.
Mais si, d'après Hegel, la religion pour être vraie doit arriver

à la pensée pure, ne se transforme-t-elle pas ainsi en philosophie?

On ne saurait le nier. Et, quoi qu'il puisse dire, la religion
au sens ordinaire de ce mot occupe par cela même une place
très inférieure dont l'universalité devient incompréhensible. Le

sentiment religieux est un état qui se sent déterminé par un

non-moi sans qu'il ait besoin de la pensée pour se déterminer.
C'est un lien qui unit des individus séparés de fait par une
culture très différente. En faisant de la religion la connaissance

même de son objet, par laquelle sujet et objet s'absorbent l'un
l'autre dans l'unité, on creuse un profond abîme entre le croyant
et le philosophe. Le premier retenu par les attaches des
représentations sensibles n'en est qu'au commencement ; le second



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 405

a surmonté toutes les oppositions en arrivant à la pensée. Or
cette aristocratie d'esprit et de culture est en contradiction
flagrante avec l'idée même de la religion. Hegel d'ailleurs en vou -

lant corriger Schleiermacher aboutit au même résultat. Tandis

que ce dernier faisait de l'absolu universel une vide abstraction,
Hegel croit y apporter la vie, mais il finit par l'anéantir dans
le courant d'un procès sans fin. L'unité qu'il obtient n'est que
celle de l'idée avec les moments qu'elle parcourt, c'est l'unité
logique d'un système. Hegel paraît avoir un avantage sur
Schleiermacher en ce que loin de voir dans la relation de

l'homme avec Dieu un rapport de dépendance absolue, il y
trouve un devenir de la liberté, un procès d'affranchissement
qui s'accomplit dans la religion absolue, le christianisme. Mais
de ce procès il résulte que l'homme devient lui-même l'absolu
au delà duquel il n'y a rien. Or ceci est si peu l'essence de la

piété que c'est plutôt son contraire, l'irréligiosité. Le panthéisme
du procès absolu se résoud dans l'athéisme qui divinise l'homme.

Cette conséquence se montre immédiatement dans les
systèmes de la gauche hégélienne. Si l'absolu n'a sa réalité que
dans l'homme comme le but suprême du monde, l'homme est donc

cet absolu lui-même, ainsi conclut Feuerbach et il déclare que
l'idée que Hegel place encore au-dessus de la nature et de

l'homme est un supranaturalisme philosophique qui aussi bien

que le supranaturalisme religieux (illusion maladive) doit
disparaître. La raison de l'homme ne peut pas aller au delà de son

propre être ; ce qui est sensible est seul réel. La religion
n'est que le rapport de l'individu à sa propre essence. Elle est
l'œuvre de l'imagination de l'homme, par laquelle celui-ci
projette au dehors ce qui est en lui, l'appelle Dieu et le regarde
comme un être ayant une existence propre. Elle est ainsi la
source de la tromperie, de l'hypocrisie et du fanatisme. Le
fond de cette illusion vient de ce que la religion a en soi un
caractère pratique qui naît de l'égoïsme. C'est pour satisfaire
son propre moi que l'homme se fait religieux. C'est pour satisfaire

les désirs de son égoïsme effréné qu'il imagine des miracles,

un ciel, une immortalité qui exprime bien son subjectivisme

sans limites Voilà certes une conception de la religion



406 OTTO PFLEIDERER.

qui a contre elle toute l'histoire. Mais en réduisant l'homme à

être une pure matière que dominent les sens, l'égarement
même de Feuerbach est un avertissement salutaire pour le

philosophe religieux. Il nous fait voir que si la liberté humaine ne

veut pas s'abaisser à l'esclavage de la nature animale, elle ne
doit pas se considérer comme absolue mais se fonder et se

régler sur la dépendance d'un être personnel et infini qui la
domine et la dirige.

IL — Résultat.

La piété n'est ni absolue dépendance ni absolue liberté. On a

remarqué avec raison que par le sentiment même de sa dépendance

ou de son caractère fini l'homme nie sa dépendance
absolue, puisqu'en reconnaissant ses limites il s'élève de fait au-
dessus d'elles. L'animal qui ne les reconnaît pas est retenu en

elles. Mais l'homme a la conscience de son caractère fini en

ce qu'il aspire à sortir de cette limitation. Il y aen lui une

aspiration infinie qui est le fond de son être et constitue sa

spontanéité. Elle n'est satisfaite absolument, par aucun penchant
particulier ou par aucune jouissance déterminée. Cette aspiration

traverse tous les moments de sa vie consciente ; elle est

propre à l'être individuel et affirme la réalité de son moi. Mais

il y a dans cette aspiration infinie avec un côté positif, la
spontanéité, un côté négatif, le besoin. Son effort tend précisément
à faire disparaître la lacune dont elle a conscience, à remplacer

le non-être par l'être. Elle cherche à compléter le moi fini

par l'infini. A cet égard elle sent l'infinité non en soi comme

possession, mais en dehors de soi comme la puissance dont

l'homme dépend. Cette aspiration fondamentale de l'homme en

posant l'individualité ou la spontanéité pose donc aussi son

contraire, la dépendance. Cependant cette dépendance se distingue
du tout au tout de celle de Schleiermacher. Le moi fini ne se sait

pas seulement en dehors de l'infini, il veut trouver en lui son

complément. Ce n'est pas un rapport purement négatif du fini à

l'infini, c'est un rapport positif et réel. L'esprit humain affirme

un objet souverain vers lequel tout son être s'élance ; mais en

même temps il s'affirme lui-même et loin de se supprimer, de



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 40T

s'annihiler par cette affirmation, il s'épanouit, il se déploie. La
conscience de la contradiction qui existe entre son individua-
lilé et sa dépendance, lui fait désirer une conciliation et
l'amène. Le procès de cette conciliation à laquelle aspire, l'homme
est la religion.

Cette dernière est ainsi la satisfaction fondamentale de

l'homme, c'est-à-dire la conciliation de l'antithèse qui pénètre
jusqu'au fond de l'être fini el provieni de l'opposition entre l'infini de

ses aspirations et la nature limitée de son être. Ces deux éléments,
liberté et dépendance se trouvent dans chaque religion et à

chaque degré du développement religieux de l'humanité, mais
leur conciliation absolue est réalisée par le christianisme.
Cependant dans chaque individu se trouve aussi une reproduction

typique des degrés de l'histoire des religions. Tout état de

satisfaction religieuse dépend du « comment et en quelle me
sure » la conciliation entre le sentiment de liberté et le sentiment

de dépendance s'est opérée. Nous avons une nature en

nous qui entrave souvent l'harmonie entre notre volonté et
celle de Dieu. Le mécontentement religieux consiste en ceci que
nous devenons conscients d'un désaccord entre notre liberté
et notre dépendance ou entre notre volonté et la volonté
divine (combats, doutes, crainte, etc.). Sans doute chez celui qui
cherche à réaliser sa liberté dans les jouissances sensuelles,
ce désaccord malheureux se fait faiblement sentir; mais c'est
précisément parce que le vrai sentiment humain s'est effacé en
lui et qu'il s'est comme animalisé. Partout où l'esprit humain
conserve ie sentiment de sa haute destination, il ne peut manquer

de s'apercevoir de ce désaccord entre les aspirations de

son être et sa limite naturelle ; de là le fait que chez d'honorables

athées la disposition ordinaire du cœur est une sombre
résignation ; chez les stoïciens le sentiment de ce désaccord
aboutissait au suicide. Il n'y a pour l'être fini de salut que dans
son retour à Dieu par l'amour.

De ce qui vient d'être dit résulte que le siège de la religion
dans l'âme comme celui de toute satisfaction intérieure, c'est
le sentiment. C'est le mérite de Schleiermacher d'avoir mis ce
fait en lumière bien qu'il ait erré dans la détermination du senti-



408 OTTO PFLEIDEHER. 408

ment lui-même. Cependant si l'on veut caractériser le sentiment

religieux en tant qu'il se rapporte au centre même de la

vie, on ne trouverait point d'autre nom plus propre que celui
de cœur (Gemüth). Car par là nous désignons ordinairement ce

sanctuaire intérieur où l'homme se retire du monde extérieur
et où se préparent les impulsions de sa vie religieuse. Ce centre

de la vie individuelle où l'homme se retrouve chez lui est

aussi la place où il trouve Dieu.

dme Division. — Relation oe la piété avec les diverses
ACTIVITÉS DE L'AME.

III. — La connaissance dans ses rapports avec le

sentiment religieux.

La psychologie nous apprend que la première forme de
l'activité intellectuelle dans ses rapports avec le sentiment, c'est

l'imagination. Mais comme celle-ci ne tire pas d'elle-même la
matière de ses représentations, elle ne peut exprimer les
sentiments qu'en utilisant et en combinant librement les matériaux

qui proviennent du monde extérieur. Cette activité étant
du reste encore inconsciente et involontaire, les représentations

qui en résultent portent l'empreinte immédiate du milieu
d'où la faculté imaginative les a tirées. En appliquant à notre
domaine ces données psychologiques incontestables, on voit
aussitôt quelle doit être la matière à laquelle l'imagination joindra

le sentiment religieux à sa première apparition. Ce sera le
monde visible et les événements de la nature. C'est la nature qui
excite d'abord la curiosité de l'homme et il était impossible que
les choses sensibles qui attirent son intérêt ne devinssent pas

pour lui des symboles divins et les événements de la nature des

histoires divines. Pour l'imagination naïve le symbole ne s'est

point présenté comme indépendant des forces divines qui
devaient agir en lui ; il s'est confondu avec elles en sorte que les
effets naturels ont apparu comme la vie divine elle-même.
Et comme l'imagination aime à individualiser, elle en est

venue facilement à voir dans la cause de chaque événement



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 409

naturel un être particulier, une individualité divine. C'est là

l'origine psychologique de la mythologie el du polythéisme. Ils
naissent de la tendance de l'imagination à personnifier ce qui
est vivant, et cela d'une manière inconsciente. Mais si .l'origine
des mythes remonte à des temps anté-historiques, il ne faut

pas croire que les religions historiques qui prennent naissance
dans un temps de culture, soient dégagées de toute influence
semblable à celle qui a formé les mythes primitifs. L'imagination

est toujours et partout la forme originelle et immédiate de

la conscience religieuse. Elle se présente comme l'interprète
du sentiment religieux partout où un développement scientifique

ne vient pas opposer son contre-poids. Principalement
dans les temps de ferveur religieuse, on la voit se donner libre
carrière. Sans doute dans les religions historiques l'homme ne
se confond plus avec la nature ; il se saisit lui-même comme
un être spirituel et moral ; son sentiment religieux ne s'attache
plus à une divinité naturelle mais à une puissance spirituelle
et morale qui en est essentiellement différente. Cependant si

l'imagination ne divinise plus les forces naturelles, elle se

retrouve dans la conception de la vie divine elle-même ; elle
cherche encore à exprimer sous une forme sensible les
rapports de l'infini et du fini. Cela se montre de la manière la plus
frappante par la Ihéophanie qui joue un rôle essentiel dans les
documents les plus anciens de toutes les religions historiques
(Zoroastre et Moïsej. Cette forme de représentation religieuse
doit être considérée comme le passage de l'histoire mythique
des dieux de la religion naturelle à la légende miraculeuse des

religions historiques. Car, tout en concevant encore Dieu
comme un être fini, la conscience religieuse ne considère pourtant

son apparition personnelle que comme une forme
exceptionnelle et passagère tandis que sa révélation a lieu à l'ordinaire

par des êtres inférieurs, soit anges, soit hommes'. Avec
le développement de la conscience religieuse ce dernier mode
de révélation devient même l'unique mode de l'activité divine.

Dans le Pentateuque on voit cette oscillation entre ihéophanie et angélo-
phanie.



410 OTTO PFLEIDERER.

Seulement si l'imagination se donne encore libre carrière, c'est
d'une autre manière que dans le mythe pour lequel l'action
divine n'est autre que l'événement naturel lui-même. Maintenant

que l'homme a distingué Dieu de la nature, son intervention
dans cette dernière lui apparaît comme un événement irrégulier,

opposé au cours ordinaire de la nature, en un mot un
miracle. Le miracle est dans les religions historiques la forme
inconsciente sous laquelle l'imagination se représente
intuitivement l'activité divine.

A côté de la foi au miracle naît aussi le dogme, qui ne s'en
tient pas aux événements isolés du passé, mais fait sortir de

ceux-ci des notions générales. Le dogme s'élève sans doute
au-dessus de l'intuition ; il a saisi la pensée dans son universalité

; mais, comme le remarque Hegel, il Hotte pourtant
encore dans un milieu incertain entre la pensée et l'intuition
sensible. La pensée est présentée par lui sous une forme
extérieure et accidentelle. Cela se montre par exemple dans la
manière dont la foi chrétienne représente la rédemption. Par le
l'ait extérieur de la mort de Jésus, l'inimitié antérieure de Dieu
contre l'homme aurait pris fin ; Dieu aurait été satisfait par les

souffrances expiatoires de Jésus et cette satisfaction s'appliquerait

à tous ceux qui croient à ce fait. Ce qui doit également
donner à la mort de Jésus son prix, c'est qu'il souffre comme
Dieu. Souffrances et mort sont des prédicats qui ne peuvent
appartenir à l'essence divine. Ainsi le dogme entre avec lui-
même dans une contradiction intérieure et cela s'explique par
le caractère même des représentations de la foi, qui flottent
indécises entre la spiritualité du contenu religieux et l'imperfection

sensible de la forme.
Mais aussitôt que le dogme est formé, la réflexion cherche à

s'émanciper de la domination de l'imagination, la pensée se

souvient de ses lois. D'abord cette réflexion est purement formelle,
c'est-à-dire qu'acceptant la vérité matérielle des représentations
de la foi, elle tend à les combiner entre elles, à effacer leurs

contradictions apparentes et à les concilier. C'est ce que l'on

peut appeler le dogmatisme scholaslique qui n'est possible qu'aussi

longtemps que la pensée renonce encore à elle-même, et s'en



LA RELIGION. SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 4M

tient à la matière qui lui est donnée par la foi. Mais dès que la

pensée en arrive à la conscience de son propre droit, elle ne
peut plus demeurer enfermée, dans le cercle d'une dogmatique
fixée ; elle commence à chercher son point de vue en dehors
de ce cercle, dans le savoir humain ou naturel. C'est là un pa^
qui doit amener une rupture radicale avec le dogme, car tandis

que ce dernier est encore, comme nous l'avons dit, le produit

de l'imagination, le savoir a son but en lui-même et vise à

la vérité objective.
Toutefois la rupture n'est pas immédiate : elle est précédée

d'un compromis par lequel la pensée maintient son droit dan*
ce qui concerne le savoir naturel (natürliches Wissen), mais consent

à reconnaître qu'il n'est pas suffisant dans les choses de la

religion. Ce point de vue est celui du supranaturalisme qui, tout
en déclarant la pensée autonome pour décider ce qui est vérité
ou non, la soumet en dernière instance ù une plus haute autorité,

celle delà révélation divine. Mais ce moment intermédiaire
et indéterminé doit, être dépassé La puissance de la pensée
pénètre toujours plus avant dans la matière même du dogme. Les

sciences de la nature, la science historique, la culture humanitaire

et générale ne veulent pas seulement faire entendre leur
voix dans le portique, mais dans le sanctuaire lui-même de la

dogmatique, dans ce que la foi prétend soustraire à la critique
comme vérités surnaturelles. Le supranaturalisme passe alors
au rationalisme. Si ce dernier consent d'abord à reconnaître
dans les doctrines de ia foi un produit de la révélation, il nie

que cette révélation divine doive contenir des vérités inaccessibles

à la pensée humaine. La foi révélée doit être identique
dans son contenu aux données de ta raison ; la révélation n'a fait
que hâter la découverte de ce que la raison aurait atteint plus
tard par ses ressources propres. Mais comme en réalité parmi ces
dogmes de la foi se trouvent beaucoup d'éléments inaccessibles
à la pensée, le rationalisme entreprend bientôt un triage. Puis,
reconnaissant que la dogmatique forme un seul tout et qu'un
article entraîne la chute des autres, il finit par jeter par dessus
bord tout cet ensemble et en arrive à une rupture radicale, c'est-
à-dire au rationalisme pur. La réaction que lui oppose le mysti-



412 OTTO PFLEIDERER.

risme en accentuant le caractère immédiat de la vie religieuse et
en repoussant le savoir ou la connaissance, cette réaction a été

une salutaire opposition au dogmatisme froid et mort, mais elle
n'a pu aboutir naturellement à une science de la foi qui doit

pourtant être recherchée.
De notre notion de la religion résulte qu'elle est

indépendante d'une connaissance théorique puisqu'elle n'est pas

produite par elle et ne peut se confondre avec elle. La même

disposition religieuse peut subsister avec des idées théoriques
très différentes. La piété chrétienne, comme l'histoire l'atteste,
est demeurée essentiellement identique à elle-même au milieu
des degrés divers de la culture intellectuelle.

Cependant cette indépendance ne doit pas s'entendre dans le

sens d'une coordination indifférente des deux sphères de la vie

spirituelle, ce qui établirait un dualisme contraire à l'unité de

l'esprit. La piété d'ailleurs, comme nous l'avons dit, n'apparaît
jamais sans théorie ; ses premiers mouvements revêtent déjà
une forme sensible par un acte de l'imagination bien qu'il soit

encore inconscient et involontaire. Mais l'influence réciproque
de la connaissance et du sentiment s'affirme dès que la piété
devient l'objet d'une réflexion consciente. L'homme religieux
distingue par la pensée sa piété des autres directions de son

être. La pensée le préserve des égarements et de l'exclusisme
dans lequel sa foi pourrait le faire tomber. 11 doit y avoir une
science vraie de la foi dont la première tâche est d'éloigner de la

foi tous les éléments étrangers qui pourraient la troubler. Elle
doit considérer la foi en soi comme une détermination positive
de l'intérieur de l'esprit. Elle ne se contentera pas d'exposer et

d'ordonner les divers faits de la vie intérieure ; comme toute
autre science elle remontera à un principe d'où elle puisse faire
découler tous les effets produits. Elle se rendra compte de
l'essence de la foi aussi bien en remontant par induction des effets
à la cause qu'en descendant par déduction du principe à ses

manifestations spirituelles.
La conscience religieuse individuelle lui servira sans doute

de point de départ et d'orientation, mais elle devra étendre son

regard à la vie religieuse de l'humanité aussi bien qu'au cercle



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 413

plus étroit de l'histoire du christianisme et plus spécialement
encore du protestantisme. Pour ce travail, les écrits bibliques
et les confessions de foi ont assurément une importance réelle
comme produits de l'originalité créatrice des plus riches
époques de l'histoire ; cependant on se gardera de leur attribuer une
autorité absolue puisqu'ils sont seulement des formes dans

lesquels le principe n'a pas encore trouvé une expression adéquate.
L'esprit religieux ne peut se lier à aucun document historique,
mais il doit conserver son énergie propre et faire valoir le droit
de ce «qui est vivant» vis-à-vis de ce qui est passé. Déjà la

multiplicité des formes que revêt la foi (scholastique, mysticisme,

etc.) montre que son expression n'est pas absolue et que
le milieu et les circonstances individuelles ont exercé sur elle
une influence marquée. Ces formes diverses de la foi, celles de

la Bible aussi bien que celle des réformateurs, ne doivent pas
être confondues avec la foi elle-même, mais elles ne peuvent
être considérées que comme ses symboles. C'est sans doute un
même esprit qui a parlé en diverses langues, mais c'est cet
esprit même que doit rechercher la science de la foi. De là aussi
les rapports naturels dans lesquels elle entrera avec la philosophie

ou le savoir en général. Celui-ci la préservera d'envelopper
l'infini dans l'arbitraire et l'accidentel des représentations
humaines; à son tour la science de la foi empêchera la philosophie
d'universaliser à tel point le principe infini qu'il disparaisse
dans l'abstraction et ruine avec lui la foi elle-même.

IV. — Rapports de la volonté morale avec la piété.

La piété reposant sur une aspiration fondamentale de l'homme
entraîne aussi une direction delà volonté mais essentiellement
intérieure, ayant pour objet Dieu ou l'infini. L'activité morale
en revanche s'applique au monde extérieur et se meut dans la
sphère des rapports des hommes entre eux et avec la nature.
Cependant si les deux sphères doivent être distinguées, elles ne
peuvent pas être séparées. L'homme pieux, en réalisant sa
liberté dans la dépendance de Dieu, cherche à soumettre la
totalité de sa vie et son activité entière à la volonté divine.



414 OTTO PFLEIDERER.

Sinon sa volonté serait une volonté égoïste et par cela même

éloignée de Dieu.
Cette liaison de la piété et de la moralité est attestée par l'histoire

de l'humanité et plus nous remontons en arrière, plus
l'unité est immédiate. La moralité ne forme pas d'abord une

sphère particulière, elle est comme enveloppée dans la piété,
("est aux actes du culte qui sont l'expression immédiale du

sentiment religieux que se l'attachent les origines de la vie
morale. Ainsi l'idée morale du mariage et de la famille remonte au

culte domestique ; le foyer, point central de la vie de famille,
est le plus ancien lieu de culte, le père de famille le plus ancien

prêtre. Hestia, protectrice du foyer domestique et de l'autel,
représente en même temps la communauté morale dans la famille
et l'état et la communauté dans le culte. De même aussi l'unité
de la tribu est consacrée religieusement par la communauté du

culte. Les lieux où le patriarche offrait le sacrifice au nom de la

tribu dont il était le chef, deviennent le centre de réunion de

l'assemblée du peuple. Jupiter e.-t appelé le père des rois ; il est

le conducteur de tous les actes politiques et civils, le protecteur
des traités et du droit. De là l'antique usage du serment. Cette

liaison de la piété et de la moralité, qui s'exprime dans les plus
anciens symboles du culte, se confirme aussi pour les religions
historiques parle fait que les fondateurs de religions nouvelles
sont les législateurs politiques et sociaux. Dans les légions de

Manu, de Zoroastre et de Moïse, les lois religieuses, les rites du

culte ainsi que les préceptes généraux de la morale, les institutions

nationales et politiques sont encore confondus. Et cela se

comprend, car l'homme ne pouvait saisir les lois morales dans

leur abstraction ; ses obligations morales ne pouvait se révéler
à lui autrement que dérivant de la puissance surhumaine dont,

il croyait dépendre. C'est là certainement un noble instinct de
I humanité à son origine.

Cependant cette unité de la religion et de la moralité ne devait

pas subsister, car la moralité a bien son principe iormel,
l'obligation, dans la volonté divine, mais il lui faut un principe matériel

qui ne peut se trouver que dans la nature de l'homme. Elle

doit soulïrir nécessairement de l'absence de ce principe maté-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 415

riel parce que les limites de son domaine seront en partie trop
étendues et en partie trop étroites. Elles seront trop étendues
en ce sens que la moralité religieuse fait entrer dans sa sphère
une foule d'actions qui n'ont eu soi aucune valeur morale (législation

cérémonielle des Juifs, œuvres extérieures du catholicisme,

telles que pèlerinages, aumônes, etc.) ; trop étroites
également en laissant en dehors d'elles beaucoup de rapports
humains qu'elle désigne comme profanes ou indifférents (que
l'on songe au monachisme catholique et à la répulsion du
piétisme protestant contre ce qu'il appelle le monde, c'est-à-dire
les différentes sphères de l'activité morale dans la vie politique,
civile et sociale, dans les sciences, les arts, etc.). Cette exclu-
sisme de la moralité qui la lie à une communauté religieuse
particulière l'empêche d'arriver à la liberté spirituelle et à une
vraie universalité.

Là où les obligations morales sont immédiatement rattachées
à une foi confessionnelle, les plus beaux préceptes de la charité
à l'égard des frères en la foi peuvent s'unir à une intolérance
immoraJe contre les incrédules ou ceux qui croyent d'une autre
manière. Cela se montre dans le paganisme par le caractère
égoïste des peuples prétendus autochtones, par leur haine et
leur mépris contre les « barbares. » Le judaïsme, à son origine,
témoigne aussi de l'imperfection d'une morale particulariste et ce
n'est qu'avec les prophètes que le sentiment de l'humanité paraît
se développer. Même dans le christianisme, religion éminemment

universaliste, le particularisme dogmatique a été la source
d'un fanatisme qui souvent n'apparaît rien moins que moral.

Le sentiment moral naturel rendu à son indépendance réagit
contre une moralité si limitée de même que la raison réagit
contre les limites mensongères que la foi voudrait imposer à la
recherche de la vérité. Chez les Grecs et les Romains nous trouvons

cette émancipation de la volonté morale dans le stoïcisme
qui vise à faire de l'homme lui-même un sujet moral. Mais sa

moralité abstraite ne pouvait être un guide que pour quelques
individualités distinguées. Dans le judaïsme la réaction
commence au temps des prophètes (Ps. LI, 18 ss.), mais elle se
continue et s'accentue avec le christianisme dans la personne de



416 OTTO PFEIDERER.

Jésus et de ses apôtres. Le conflit du Sauveur avec les Pharisiens
(Math. V, 7) a pour objet le droit éternel delà moralité humaine
vis-à-vis de la prétendue moralité imposée par le dogme juif.
Et lorsque dans le catholicisme le christianisme fut devenu

judaïsant, qu'à la place de la moralité générale on eut substitué
les œuvres de l'église, il appartint au protestantisme de rendre
à la morale son indépendance vraie. 11 dégagea le principe
contenu dans l'essence du christianisme, à savoir que la moralité
forme une sphère différente mais non point détachée de la
religion. Ce principe trouve son expression dans la doctrine
évangélique et protestante des rapports de la foi et des œuvres, de

la justification et de la sanctification qui sont tout aussi peu à

confondre qu'à séparer. De nouveau lorsque le protestantisme
fut infidèle à lui-même dans une orthodoxie morte, le rationalisme

releva la distinction protestante entre la religion et la

morale, toutefois en l'exagérant, et en la faussant jusqu'à dissoudre

la religion dans une moralité dépourvue de fondement
religieux. Le « moralisme » de Kant a été dans les temps modernes

ce que fut le stoïcisme à l'égard de la religion grecque et
romaine ; il tend à rendre à la volonté morale sa complète
indépendance. Mais on put voir par les conséquences que Fichte fit
découler de cette tentative que la morale, sous peine de se ruiner

elle-même, doit en revenir à la religion comme à son point
de départ.

En effet, la moralité qui prétend ne reposer qu'en l'homme
lui-même manque du principe absolu ou formel qui lui est

nécessaire. L'obligation morale ne peut résulter de l'idée de

l'espèce humaine puisque l'espèce n'existe que dans les

individus, ni de l'utilité sociale, car une obligation basée sur le

motif de l'utilité n'est pas une obligation absolue. Il peut arriver
des cas où l'individu trouve son intérêt en s'élevant au contraire
au-dessus des droits de l'ensemble. C'est quand l'homme
reconnaît sa dépendance d'une volonté qui le domine lui et ses

semblables, c'est-à-dire de la volonté divine, que la loi morale

se présente à lui comme absolument obligatoire. Sans ce principe

absolu la moralité est également incapable de parvenir à

son but, car ce but est sans contredit non-seulement la vertu



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 417

de l'individu mais le règne du bien dans le monde. Or la
réalisation de ce but n'est possible que si une volonté supérieure et
divine peut renverser les obstacles que ia nature oppose aux
efforts de la volonté humaine. Privé du soutien de cette volonté
divine, l'homme ne peut aboutir qu'à une stupide résignation
Iquiétisme) ou à l'impuissance du désespoir (suicide des

stoïciens). En présentant à la volonté humaine l'idéal du bien

absolu, la religion l'élève à sa vraie hauteur aussi bien qu'elle
lui conserve sa vraie humilité. Elle donne à la moralité le
sérieux aussi bien que la douceur. L'amour ne peut résulter que
de la foi.

Mais il est également vrai que quant aux buts particuliers à

poursuivre et aux diverses activités de la volonté morale, ils
ne peuvent être déduits de ia religion comme telle puisque dans
la religion il s'agit des rapports de Dieu avec l'homme et non
pas de ceux de l'homme avec le monde. Le principe matériel de
la moralité humaine doit donc conserver son droit ; la morale
a son autonomie en ceci qu'elle doit chercher ses lois dans la

propre nature de l'homme. Cette autonomie, loin d'exclure la
théonomie la suppose ; car la moralité sera d'autant plus vraie
qu'on élève plus haut la nature humaine, et on ne peut l'élever
plus haut qu'en trouvant son obligation et sa garantie en Dieu
Mais c'est dans ia nature humaine elle-même que la morale,

trouvera le contenu de ses lois, c'est d'elle qu'elle fera découler
toutes les particularités de son organisation. A son tour, la
volonté morale exercera sur le sentiment religieux une heureuse
influence : elle le préservera de passivité en l'appelant au
combat et au travail de la vie. Elle l'empêchera également de

déguiser son absence de vie sous des formules vides ou des

œuvres extérieures ; enfin elle empêchera l'homme de se laisser
asservir par un hiérarchisme despotique. La conscience morale

rendue à elle-même est l'adversaire naturel de toute autorité

extérieure et étrangère.
La religion et la morale doivent donc se servir de correctif

réciproque et de complément.

i:. «. 187!



418 OTTO PFLEIDERER.

IIIe Division. — La communauté religieuse.

V. — Origine de la communauté religieuse.

C'est de l'idée même de la religion que dépend la réponse
relative à l'origine de la communauté religieuse. Si l'on voit
dans la religion un appendice inutile de la morale, la formation
de la communauté religieuse apparaît comme un tait arbitraire
ou le résultat d'un calcul de la prudence humaine. En identifiant

la religion avec la moralité naturelle, le rationalisme ne

peut expliquer les diverses religions ou communautés
religieuses qu'en y voyant des supercheries cléricales ou des

formes jugées utiles (Kant) pour introduire la pure moralité. A

ce point de vue la vraie religion ne peut être que partout la

même et ses formes particulières doivent prendre fin quand la

morale en est arrivée à sa pleine maturité. Cette conception
que contredit l'histoire des religions a trouvé un adversaire
décidé en Schleiermacher. Dans ses Discours sur la religion, il
montre que la religion que l'on veut appeler naturelle est une
chose fictive, puisque la religion, pour exister, ne peut se

concevoir que comme positive et ayant une forme déterminée (als

bestimmte). Sans doute il y a une religion générale, celle qui
comprend tous les rapports possibles de l'homme avec la

divinité, mais cette religion qui en soi est toujours la même ne

peut être saisie par tous de lv, même manière. Par le fait qu'il y

a des différences naturelles de lieu, de temps et d'individualité
entre les hommes, la religion doit se présenter sous une foule
de (ormes différentes; chacune de ces formes dépend de la
manière dont le principe religieux est entrevu. Une religion
positive prend donc naissance quand l'une des relations de

l'humanité avec l'absolu, est saisie comme le point central auquel
sont rapportées toutes les autres relations. De là résulte un

esprit commun, un caractère particulier qui détermine une

communauté particulière. Lt puisque ces relations avec la
divinité sont d'une infinie diversité et que chacune peut être
considérée comme un foyer central, il en résulte que les religions
positives actuelles ne sont nullement les seules possibles.



LA RELIGION, SON ESSSNCK ET SON HISTOIRE. 419

Chaque homme peut se former sa religion suivant sa nature et

son sentiment particulier ; mais comme nécessairement cette

conception individuelle répond à quelque chose de vrai et qui
appartient à la vie religieuse générale, elle doit trouver de

l'écho dans d'autres consciences et former autour de soi une
communauté religieuse.

Hegel a remarqué qu'une telle explication est loin de

répondre à l'histoire des religions; car si la formation d'une
communauté religieuse ne dépend que de l'attraction exercée par
le sujet individuel sur d'autres sujets, on arrive à l'atomisme
le pins étonnant. La communauté religieuse ne serait ainsi
« qu'un tas de sable amassé ou dispersé sans cesse par le

vent. » Aussitôt que l'attraction ne subsiste plus, la communauté

doit se dissoudre. Rien plus, on enlève ainsi à toute
religion sa valeur spécifique. Les particularités d'une religion
sont purement accidentelles, elles dépendent des impressions
subjectives. Toutes les religions acquièrent la même légitimité,
c'est-à-dire chacune perd au fond sa vérité objective. L'histoire
est aussi niée, car il n'y a histoire que là où il y a progrès de

l'imparfait au parfait. Hegel tente lui-même d'expliquer l'origine

des religions positives. D'après lui, elles sont des moments

particuliers de l'idée même de la religion, moments que cette
idée traverse pour arriver à sa détermination. L'idée de la
religion a son fondement dans l'esprit humain, mais cet esprit
doit réaliser ce qui est en lui par son propre développement ;

les degrés qu'il parcourt dans ce procès religieux sont précisément

les diverses religions. Quand l'esprit a successivement
éloigné toutes les limites qu'il s'est posées et que la conscience
religieuse en est arrivée à se confondre avec l'idée même, il a

atteint la religion absolue. Ainsi l'origine des religions ne doit
pas être cherchée dans un fait extérieur, mais dans le développement

de l'esprit religieux lui-même. Les particularités qui
les distinguent ne sont pas accidentelles et indifférentes; elles
sont un moment spécial dans la marche de l'idée de la religion
et trouvent en elle leur valeur relative. —Ceci est d'une grande
signification relativement à la plus haute des religions, le
christianisme. Pour Schleiermacher, il n'est qu'une détermina-



420 OTTO PFLEIDERER

tion particulière prenant sa place à côté d'autres formes
religieuses d'une valeur égale. Hegel, en revanche, accorde au
christianisme une valeur absolue, car en lui la détermination
est l'idée même et se confond avec elle. Comme religion
absolue, le christianisme a surmonté toutes les limites du
particularisme.

Mais si le principe d'une religion particulière se trouve dans

l'esprit religieux de l'humanité à un moment de son développement,

comment ce principe détermine-t-il un type commun de

piété et embrasse-t-il la foule des individualités? Hegel fait
intervenir ici les facteurs de la nationalité et du peuple. Dans sa

Philosophie de l'histoire, il dit : L'esprit d'un peuple est un esprit
déterminé et individuel qui apparaît dans les diverses sphères de sa

vie morale, de sa science et de sa religion. Le principe actif de la

communauté religieuse esl identique au caractère même d'un peuple.

Et les recherches mythologiques modernes ont démontré

que cela est vrai pour lès religions préhistoriques. La formation
de la communauté religieuse chez les Indous, chez les Egyptiens

et chez les Grecs n'est point partie d'un sujet ou d'une
individualité particulière ; elle coïncide avec le développement
même de la langue et de la culture du peuple.

En revanche, en ce qui concerne les religions historiques ',
qui doivent leur origine à un fondateur déterminé, la formation
de la communauté religieuse doit être plutôt conçue dans le

sens de Schleiermacher, niais son explication doit être
complétée. C'est bien une individualité qui exprime son sentiment
religieux immédiatement par sa vie même et médiatement par
sa parole. Cette individualité religieuse trouve de l'écho dans

d'autres individualités et les groupe autour d'elle. Il serait
impossible en confondant le développement religieux avec le

caractère déterminé d'un peuple de rendre compte de l'universalisme

du christianisme par exemple. Seulement (et c'est ici

qu'il faut compléter Schleiermacher) pourquoi cette manifestation

nouvelle d'un sentiment religieux devient-elle un type

1. Les trois religions monothéiste?, en y joignant la religion de Zoroastre et le

touddhisme



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 421

commun de piété? D'où vient que le fondateur d'une religion
trouve des imitateurs ou des adhérents? S'il y a progrès comme
l'histoire l'atteste, où en trouver la raison Hegel prétend que
tout élément nouveau qui apparaît dans l'histoire n'est à vrai
dire que la manifestation de ce qui était déjà virtuellement
existant. Les héros religieux ne font que mettre au dehors « ce

qui était caché dans l'intérieur de tous ; » ils puisent dans le

trésor commun de l'homme et c'est à cause de cela que d'autres

suivent ce conducteur des âmes. Ils sentent en lui la
puissance irrésistible de leur propre esprit. Mais cette réponse est

insuffisante. L'histoire atteste que c'est bien un élément nouveau

(dans le vrai sens du terme) qu'apportent les fondateurs
des religions. 11 se peut que cet élément soit préparé par le
développement précédent et que celui-ci en révèle le besoin,
mais c'est là un rapport tout négatif. On est forcé de recourir
en conséquence à l'intervention d'un acte créateur et divin, à

une révélation nouvelle.

VI. — Le culle.

Le même procès d'appropriation et de communication qui
donne naissance à une communauté religieuse est aussi la cause
de sa conservation. L'esprit religieux de la communauté s'exprimant

au dehors contribue à vivifier la piété de ses membres.
La communauté trouve son organisme vivant dans le culte. Le
culte se meut dans les formes générales qui servent à reproduire

extérieurement les dispositions intérieures de l'âme, à

savoir dans la parole (prière et discours religieux) et dans les

signes (actes symboliques).
1. Au fond de la prière exprimée par des paroles et qui

devient acte deculte se trouve la prière intérieure ou tacite. Cette
prière intérieure n'est que la vivacité même de l'aspiration
religieuse qui tend à s'épanouir en Dieu. Partant du sentiment
de ses limites le sujet qui prie cherche sa satisfaction et sa
telicité dans l'infini. La vraie prière exprime une confiance
entière, un abandon expansif à la volonté divine. Son but. est
atteint quand elle amène le sentiment intérieur de l'union de



422 OTTO PFLEIDERER.

l'esprit fini avec l'absolu. Cette émotion intérieure se traduit
involontairement à l'extérieur par des gesles, dont la forme n'est

pas accidentelle, mais reproduit les dispositions de celui qui
prie suivant le cercle religieux auquel il appartient. Les Orientaux,

en se prosternant à terre, expriment d'une manière exclusive

le sentiment de dépendance dans lequel l'être de l'homme
apparaît comme le néant vis-à-vis de l'infini. Les Grecs, en
élevant les bras vers le ciel et en renversant la tête en arrière,
représentent le sentiment de liberté humaine qui se croit en

droit d'exiger des dieux la satisfaction de ses désirs; C'est

l'orgueil de Prométhé et des Titans. En revanche, les génuflexions
avec la tête levée vers le ciel, attestent en même temps
l'humilité et la confiance. Les mains jointes symbolisent la
concentration de l'esprit en soi-même. Mais mieux encore que par
des gesles muets, la prière s'épanche au dehors par la parole
et devient ainsi acte de culte. Celui qui prie cesse alors de prier
pour lui-même; il se fait le représentant de toute la communauté

et est chargé de révéler ce qui anime les cœurs de tous.
Par cela même la prière n'est plus l'expression unique d'un
sentiment intérieur; elle suppose déjà la réflexion. Lorsque
cette dernière prend décidément la prépondérance, la prière
devient le discours religieux.

2. La forme primitive du culte en tant qu'il reproduit par
des signes ce qui est à l'intérieur de l'homme religieux, c'est

le sacrifice. La même disposition qui est au fond de la prière
(consécration de soi-même à Dieu) est représentée symboliquement

par un acte extérieur. En offrant h la divinité une partie
de sa propriété, celui qui sacrifie se reconnaît comme obligé
de se donner à elle. Les chrétiens appellent le sacrifice un

acte symbolique, parce qu'ils savent que le seul don agréable
à Dieu, c'est celui du cœur de l'homme. Mais pour le païen et

le juif (au moins dans le mosaïsme) la distinction entre le sym
bole et la chose qu'il représente n'était pas encore faite.

L'homme ne se saisissant pas encore dans son vrai moi, il ne se

voyait que dans ce qui lui appartenait en y comprenant son

corps. En offrant à Dieu ou aux dieux un objet matériel, sa

propriété, il pensait se donner lui-même. Le sentiment de dépen-



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 423

dance qu'exprime le sacrifice peut se modifier suivant qu'en
lui domine la pensée de l'éloignement de Dieu par le péché ou
de sa communion dans la paix. Le sacrifice est alors ou un
sacrifice pour le péché (Sühnopfer) ou un sacrifice d'actions de

grâces.

Les fêtes religieuses, qui dans toutes les religions sont un
élément principal du culte, servent à exprimer la félicité que
l'homme éprouve dans la consécration de soi-même à Dieu.
Leur caractère est d'autant plus élevé et plus spirituel, que
la religion est elle-même plus spirituelle. Dans les religions
inférieures, c'est une réjouissance toute charnelle. Toutes les

religions se servent de la musique ou de l'harmonie des tons

pour représenter l'harmonie du cœur. Les arts en général
(sculpture, peinture, architecture) sont également appropriés
à rendre d'une manière sensible ce qu'il y a d'idéal et de
spirituel dans la piété.

D'autres actes symboliques sont en relation plus ou moins
éloignée avec le sacrifice et le culte qui s'y joint. Les lustrations

que nous trouvons dans toutes les religions païennes, jouent
un rôle important dans le judaïsme, et se sont conservées dans
le christianisme sous la forme du baptême. Elles sont un symbole

de la purification intérieure sans laquelle aucune
communion avec Dieu n'est possible. La circoncision juive doit aussi
être considérée comme ayant un rapport avec le sacrifice ; par
la mutilation d'une partie importante du corps humain, l'homme
reconnaît que son être est la propriété de Dieu. La Pâque juive
à laquelle se rattache la cène chrétienne, se rapporte aussi à la
même pensée bien que le côté du beneficium objectif ait été
exclusivement accentué dans l'église chrétienne.

Quand au rapport entre les deux formes générales du culte,
la parole et les signes, on doit reconnaître que plus la religion
est d'un caractère spirituel plus aussi la parole domine le signe.
Dans les religions naturelles ce dernier est presque exclusif.
On retrouve des traces d'enseignement religieux dans le par-
sisme et dans les temps postérieurs au judaïsme. Des religions
qui précèdent le christianisme, le bouddhisme est celle qui a
le plus cultivé la prédication et c'est grâce à la parole vivante



424 OTTO PFLEIDERER.

qu'il s'est répandu si promptement. Le christianisme l'ait de la

parole la forme centrale de son culte. « La foi vient de ce que
l'on entend. » Quand l'affaiblissement de la foi dans le moyen
âge eut de nouveau donné la prépondérance au signe, ce fut le

principal mérite de la réformation d'avoir remis la parole en

honneur.

IIe Partie — Métaphysique de la religion.

Ire Division. — Dieu et le monde.

Dieu étant posé par le sentiment religieux, la piété ne trouve
pas en elle-même le besoin d'établir la réalité de son existence

par des preuves tirées de la pensée. Mais la réflexion élève des

doutes contre cette certitude religieuse immédiate. De tout
temps la religion a cherché à défendre sa foi en établissant des

preuves de l'existence de Dieu. Ces preuves sont d'ailleurs
autant de considérations à l'appui de la donnée essentielle du
sentiment religieux, et l'aident à reprendre confiance en lui-
même quand la réflexion vient l'émousser.

VIL — Preuves de l'existence d'un Dieu personnel.

Les preuves de l'existence de Dieu se ramènent à quatre
principales qui forment une série ascendante, où chaque degré
fonde une certitude plus immédiate et conduit à un plus riche
résultat.

1. preuve cosmologique. — C'est la plus anciennement
établie. Elle remonte ordinairement à Dieu par la chaîne des effets

et des causes. Se fondant sur ce qu'il ne peut y avoir un regres-
sus in infinitum, et que chaque effet doit nécessairement
dépendre d'une cause antérieure, elle démontre que cet
enchaînement d'effets successifs serait inexplicable sans l'existence
d'un primum movens en dehors d'eux.

Mais ainsi formulée la preuve cosmologique dépasse son
domaine et ne peut avoir la portée qu'elle s'attribue. Car la loi
de la causalité en elle-même ne fait que présenter chaque effet

successifcomme unposterius dérivant d'un prius déterminé. Kant



A RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 425

a objecté avec raison que la loi delà causalité n'a sa valeur que
pour établir l'enchaînement des effets du monde sensible, sans

qu'elle conduise au delà de celui-ci. Ce qui forme en revanche le
nœud de la preuve cosmologique, selon la distinction faite par
Leibnitz, ce n'est pas la loi de la causalité en soi, mais la raison
même de son existence. D'où vient que les divers effets
s'enchaînent de telle manière qu'à une telle action de l'un
réponde une réaction de l'autre? Pourquoi les forces de la

nature sont-elles liées entre elles de telle manière qu'elles ne peuvent

se concevoir indépendamment l'une de l'autre? En supposant

que chacun des éléments du monde fût sa propre cause,
comment ces divers atomes pourraient-ils être amenés à obéir
à une loi générale d'harmonie, à une unité de causes et d'effets?
Cette action réciproque et harmonique des éléments de la
nature suppose incontestablement qu'elle n'a pas en eux son
origine, mais qu'elle doit être rapportée à une réalité primitive, et
à une force première (Urrealitœt und Urkraft) qui domine le

multiple et l'organise. Mais comme l'action de ces éléments du
monde ne peut pas se séparer de leur existence, cette dernière
doit aussi remonter à la même cause qui explique leurs effets

réciproques. Cette réalité primitive nous l'appelons Dieu. Nous

remarquons que la preuve cosmologique ne nous donne encore
qu'une seule détermination de Dieu, sa toute-puissance.

2. preuve téléologique. — L'ensemble des éléments du
monde ne forme pas seulement un tout harmonique, il tend
à la réalisation d'un but à l'accomplissement duquel concourent
les diverses forces. L'ordre général du monde se compose
d'un grand nombre de sphères qui ont sans doute elles-mêmes
leurs buts distincts, mais qui se coordonnent l'une à l'autre
pour réaliser une fin supérieure. Ainsi en particulier on peut
considérer la vie organique commele but de la vie inorganique,
et dans la vie organique la vie animale comme organisée en
vue de la vie spirituelle. La teleologie établit une analogie entre
l'organisme de la nature et les œuvres de l'art humain dont les
diverses parties sont pénétrées par l'idée de l'ensemble, et ne
s'expliquent que par cette idée même. Mais ce but n'a pas
dans la nature d'existence réelle : il doit être réalisé et appar-



426 OTTO PFLEIDERER.

tient au devenir. D'un autre côté comme c'est vers lui que se

dirigent les différentes forces, son existence ne peut être que
celle de la pensée, elle est ideelle. Or une pensée ne peut se

trouver que dans un sujet pensant. Une activité spirituelle et
consciente peut seule se proposer des buts, et tout conduire
en vue de leur réalisation. Le principe intelligent de la nature
ne peut donc être placé qu'en un auteur du monde intelligent
et personnel qui est Dieu.

La force probante de l'argument téléologique a été niée
de deux manières. On conteste qu'il y ait des buts dans la

nature, et on les considère comme les effets nécessaires de

forces agissant aveuglément; ou bien on place la teleologie
dans le monde lui-même, que l'on considère comme une vie
organisée ayant en soi son âme, sans qu'il y ait besoin de

remonter à un principe extra-mondain (uberwelllich). La
première négation part du matérialisme mécanique ou atomisme

qui ne veut voir dans'la vie de la nature que la résultante du

mouvement des atomes se repoussant ou s'attirant en vertu
des forces de pesanteur, d'attraction et de répulsion, etc., qui se

trouvent en eux. Mais une science impartiale de la nature
reconnaît qu'il est impossible d'expliquer aucun procès
physiologique ou aucun produit organique par les seuls attributs
physiques de la matière. La vie organique repose incontestablement

sur un principe directeur; elle ne peut se comprendre
sans un but. Peut-on maintenant placer ce but dans le monde

lui-même Une théorie que nous appelons le pancosrnisme

répond affirmativement. La nature serait, d'après elle, soumise à

des lois établies de toute éternité, en sorte que chaque
existence particulière, chaque espèce existante serait ce qu'elle a

été toujours. Le monde serait ainsi un organisme qui se

conserverait par lui-même en vertu de ses propres forces. Mais la

science expérimentale vient attester au contraire que c'est

successivement que les plus hautes existences de la vie naturelle

apparaissent sur la terre. Elle démontre qu'il fut un temps où

aucune vie organique n'existait sur notre planète, puis un

temps où les végétaux apparaissent seuls avant l'arrivée des êtres

animés el de l'homme. La vie de l'humanité est également une



LA RELIGION. SON ESSENCE BT SON HISTOIRE. WT

histoire, un progrès de l'imparfait au parfait, ce qui contredit
l'immobilité éternelle du pancosmisme. Ce mouvement successif

et progressif ne pourrait-il pas s'expliquer, commele veut
la théorie hylozoïslique, par le développement d'un germe
primitif (cellule) qui aurait contenu en lui aussi bien la matière
que la force qui doit ta développer? Mais pour que la cellule
donne naissanceàla vie organique,il faut nécessairement qu'elle
soit déjà organisée puisqu'il est impossible de faire sortir le
plus du moins. On tourne ainsi dans un cercle vicieux. Une force
qui agit suivant un but déterminé doit ou bien s'être posé
elle-même ce but, c'est-à-dire être elle-même consciente et

spirituelle, ou bien avoir reçu ce but d'un être conscient
et spirituel en dehors d'elle. Car une activité aveugle que
dirige une norme idéelle, c'est là une contradictio in adjeclo,

La teleologie qui domine la nature et que l'on ne peut
contester sans se heurter à des impossibilités manifestes, suppose
donc un principe antérieur au monde, extra-mondain, un être
intelligent dansla pensée duquel les buts ont leur préexistence,
en un mot un créateur du monde. La preuve téléologique ajoute
en conséquence une nouvelle et plus haute détermination à

l'attribut de la toute-puissance qui est donné par la preuve
cosmologique. Cet Etre tout-puissant possède l'intelligence
ordonnatrice ou la sagesse. Remarquons toutefois que par ces
déterminations nous n'avons pas encore atteint la sphère morale,
car en soi la nature est indifférente à l'idée du bien ou du
mal.

3. preuve morale. — Elle se fonde soit sur l'existence de la
loi morale qu'elle fait remonter à un législateur divin, soit sur
l'accomplissement de cette loi dans l'individu et dans l'humanité,

accomplissement dont la possibilité n'est explicable que
par un conducteur du monde.

L'idée de la loi morale s'impose à l'homme avec une nécessité

incontestable. Elle ne peut tirer son origine de la nature,
puisqu'elle entre très souvent en contradiction avec elle, et

qu'ordinairement, dans l'intérêt du devoir, l'homme doit réprimer

ses désirs naturels. Une réflexion impartiale trouve dans ce
fait même le signe d'une puissance supérieure à l'homme qui



128 OTTO PFLEIDERER.

lui aurait impose cette loi comme l'expression de sa volonté
souveraine.

On a objecté que cette loi morale pourrait appartenir à la
nature spirituelle de l'homme comme les désirs et les appétits
inférieurs à sa nature sensible, sans qu'il y ait besoin de remonter
à un principe extra-humain. Mais par là on ne fait que reculer
la difficulté sans la résoudre. Comment expliquer précisément
l'existence d'un tel être conscient et spirituel au milieu des

apparitions sensibles et matérielles La liberté morale ne peut
devoir son origine à la matière qui n'a pas cette liberté. Elle peut
bien commencer avec elle, mais le commencement n'est pas le

principe, et il est logiquement impossible que le principe soit
inférieur à ses effets. Si donc il y a dans l'homme une puissance
qui l'élève au-dessus de tout ce qui l'entoure, on il faut renoncer

à toute explication ou il faut attribuer cette spiritualité
morale à une cause en dehors de lui, à une volonté divine;
l'autonomie humaine est contenue dans la théonomie divine.

Mais ce que l'on doit conclure de l'existence de la loi morale
en l'homme se conclut aussi du développement et de

l'accomplissement de cette loi dans l'individu et dans l'humanité. Car s'il
est incontestable que l'homme est appelé à réaliser sa destination

morale par sa propre liberté, il ne l'est pas moins que cette
liberté n'est pas dès son commencement complète et spontanée,
mais qu'elle doit le devenir. Il faut que la volonté morale sorte
de l'état d'asservissement où la retient la vie naturelle, et elle ne

peut trouver son affranchissement que dans l'assistance d'un
être moralement parfait et supérieur à elle. Il y aurait encore
ici absurdité à faire sortir le plus parfait de ce qui est imparfait,
tandis qu'il est naturel de penser que la même volonté qui a

mis en l'homme l'idée de la loi morale, est aussi le principe de

son développement moral. L'histoire de l'humanité atteste ce

fait d'une manière plus sensible encore que l'histoire de l'individu.

Car précisément à tous les moments où l'esprit religieux
et moral fait un pas en avant et s'approche davantage de son

but idéal, les circonstances présentes et empiriques ne
sauraient expliquer ce qu'il y a de nouveau dans ce progrès moral.
Ce nouveau apparaît comme un don d'en-haut, une nouvelle



LA RELIGION. SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 49

révélation de Dieu. Enfin le terme final de ce développement
moral demeurerait une énigme inexplicable si Dieu n'en était

pas l'auteur. C'est surtout à ce dernier égard que Kant a exposé
la preuve morale. La réalisation du souverain bien étant
proposée comme l'idéal par la nature morale de l'homme,
l'accomplissement de cette tâche dépasse évidemment ses forces
naturelles. Il ne peut y parvenir que par l'aide d'une puissance
morale infinie qui doit mettre également en harmonie l'obéissance

à sa volonté avec la félicité qui dans l'état actuel de l'existence

n'est point encore réalisée.

Nous pouvons voir clairement le progrès que la preuve morale

nous fait faire dans la détermination de Dieu. La puissance

intelligente devient la volonté du bien, une sainte volonté. La

puissance et la sagesse sont mises au service de la sainteté.

4. Preuve ontologique et religieuse.—Tandis que la preuve
qui précède conclut à l'existence de Dieu par l'étude d'une des

faces de l'être humain, la preuve ontologique prend son point
de départ dans l'essence même de l'esprit qui par la réflexion
lui apparaît comme une infinité finie. — La forme première de

cette preuve mais aussi la plus incomplète a été exposée par
Anselme. « Il appartient à la notion de l'Etre parfait qui est
innée dans l'homme de posséder l'existence, car si cet Etre ne

possédait pas l'existence, on pourrait supposer un être plus
parfait que lui. » Kant a objecté avec raison à la manière dont

l'argument ontologique est ainsi présenté que de l'idée même
d'une chose ou de sa simple notion on ne peut conclure à son
existence objective. — La faute d'Anselme a été de partir d'une
idée préconçue de Dieu en lui attribuant comme caractère
certain l'existence, au lieu d'établir bien plutôt que l'existence
de l'idée de Dieu dans l'esprit humain est en soi déjà une preuve
de sa réalité. Descartes a rétabli la vraie portée de la preuve
ontologique. « La conscience de Dieu que l'homme possède,

dit-il, est sans doute ce qu'il y a de divin en lui, mais ce divin
ne pourrait pas lui appartenir s'il n'avait pas pour cause un
Dieu en dehors et au-dessus de l'homme. Si je me demande
comment je puis être en état, moi être fini, de penser une
nature plus parfaite que la mienne, je vois avec clarté que cela



430 OTTO PFLEIDERER.

ne peut venir que d'une existence qui possède réellement une
nature plus parfaite. » Il n'y a en effet dans la vie de la nature
comme telle rien qui l'élève jusqu'à l'infini. A l'exception de

l'homme tout ce qui est vivant est et demeure enveloppé dans
les limites du fini. Dans la pensée et dans le vouloir de l'esprit
humain il y a en revanche un infini qui ne peut trouver son

explication que dans un infini au-dessus de lui. La nature ne

peut engendrer son contraire, l'esprit. La contradiction qui existe

en l'homme entre son esprit infini dans ses aspirations et sa
nature individuellement limitée (parce qu'il n'est pas causa sui) ne

peut se résoudre que par la supposition d'un esprit infini, éternel

et qui s'est posé lui-même. Par là aussi la preuve
ontologique devient preuve religieuse. Comme dans la preuve morale

l'existence de Dieu n'est pas seulement le postulat de

l'existence de la loi morale mais aussi la garantie de son

accomplissement, ainsi l'être humain fini et infini à la fois réclame un
esprit infini non-seulement comme sa cause créatrice mais

encore comnïe la garantie de sa propre conservation et de son
achèvement. L'analyse psychologique de la religion nous a

appris d'ailleurs que la liberté de l'homme ne peut s'accomplir
dans son infinité et s'élever au-dessus des limites qui la

retiennent que si elle se soumet par un lien d'amour à la

dépendance de Dieu. Par cette dépendance même l'homme
sort du fini pour trouver la satisfaction de ses aspirations
infinies. Or, cela n'est possible que si Dieu est un moi, une
personnalité absolue. Si l'homme pieux aime Dieu et se senten fait,

heureux par cet amour même, il a la conscience immédiate que
ce Dieu est un être qui aime et que l'on peut aimer. L'amour
n'est possible que de personne à personne.

La preuve ontologique et religieuse est la plus élevée de

toutes par cela même qu'elle est le résultat d'une conviction
intérieure et vivante. Elle suppose aussi le plus riche contenu
de l'être de Dieu. Le Dieu tout-puissant, sage et saint se détermine

par elle comme l'amour absolu qui dans la nature et dans

le monde moral n'a d'autre but que d'amener sa créature à

jouir de sa propre perfection.
Ainsi l'ordre des preuves que nous avons résumées nous a



1.A RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 431

conduit du monde extérieur à l'intérieur même de l'homme, et
k chaque station du chemin que nous avons parcouru la
connaissance de l'être de Dieu s'est complétée. On peut remarquer
qu'à ces différents degrés de la preuve correspondent aussi
différents degrés de la conscience religieuse dans l'histoire de
l'humanité. Les deux premières preuves, cosmologique et
téléologique, répondent à la notion de Dieu dans le paganisme
oriental et grec. La preuve morale trouve son correspondant
dans la religion légale du judaïsme. Enfin il appartenait au
christianisme de mettre pleinement en lumière la preuve
ontologique et religieuse.

VIII. — Rapports de Dieu avec le monde.

L'auteur s'applique à montrer ici par une critique sérieuse
des divers systèmes philosophiques proposés pour expliquer
les rapports de Dieu et du monde, qu'ils oscillent entre le

panthéisme qui absorbe l'un des termes dans l'autre ou le
déisme qui les isole l'un de l'autre. Le résultat auquel le conduit

sa longue et intéressante excursion à travers le domaine
de la philosophie, c'est que le théisme en maintenant et la réalité

de Dieu et la réalité du monde est seul à même de déterminer

leurs rapports et de légitimer le procès de la création.
Les développements qui vont suivre expriment ses vues
personnelles sur cet important sujet ; elles concordent dans leurs
traits principaux avec les travaux spéculatifs de Lotze, Ulrici
et J. H. Fichte.

Dieu étant conçu comme un esprit personnel dont l'essence

est l'intelligence et la volonté, c'est de la relation entre ces deux
faces de la personne divine que l'on peut faire sortir les
facteurs de la création. Cette relation entre la volonté et l'intelligence

divines consiste avant tout en ce que la volonté infinie
se réfléchit dans l'intelligence comme une infinité de déterminations

possibles, puisque une force (et la volonté en est une)

ne peut se mesurer que d'après ses déterminations. Ces

déterminations possibles étant d'ailleurs celles d'une volonté une

et contenues dans une intelligence une, ne forment point un



A32 OTTO PFLEIDERER.

aggregai sans ordre mais sont.réunies dans le moi divin comme
en un tout, un système. Ce système de buts et de déterminations
possibles qui forme le contenu nécessaire et éternel de
l'intelligence divine est ie monde idéal ou l'idée du monde.

Mais ce monde idéal que contient l'intelligence divine ne peut
point demeurer dans l'idée seulement, car la volonté de Dieu

qui est la source de tout serait ainsi un principe passif. Il faut

que le moi divin devienne un sujet actif, se pose comme une
volonté réelle. Or, un vouloir réel (wirkliches Wollen) est une
volonté du sujet dans un autre sujet. Car si la volonté ne portait

que sur le sujet même, elle ne serait que formelle et sans

contenu ; d'un autre côté, elle ne peut pas être non plus la
volonté d'un autre, car elle se perdrait en lui et se nierait ainsi

elle-même. Elle doit donc se vouloir non dans une pure identité

avec soi-même mais dans un autre. Son activité réelle nu

peut être qu'une communication et une appropriation. Mais

quel est cet autre sujet en qui Dieu doit agir el qu'il doit faire

entrer aussi en lui Cet autre sujet ne peut pas se trouver en

dehors, indépendant de lui, car il serait une négation de l'absolu

en Dieu. Il doit se trouver en lui-même et c'est précisément

le monde idéal qui forme, comme nous l'avons dit plus
haut, le contenu de l'intelligence divine. C'est sur ce monde
idéal que la volonté de Dieu va agir en sorte que ce qui est
dans la pensée, ce qui est seulement une possibilité, devienne

une réalité. C'est là le second moment nécessaire dans l'idée de

la création. Le monde idéal qui est d'abord une pensée divine
et n'existe pas pour soi-même devient par l'activité de la volonté
de Dieu un monde réel qui, bien qu'il soit pour Dieu, constitue
cependant un autre moi vis-à-vis de lui.

Nous n'hésitons pas à avouer ici que, quoique ce passage
de l'idéal au réel soit nécessité par la conception théiste, il n'en

demeure pas moins inexplicable. Il y a entre une existence

pensée et une existence réelle un abîme que ne peut remplir
notre connaissance ; il faut se résigner à reconnaître les limites
du savoir humain. L'analogie de notre propre volonté que l'on
présente comme une énigme semblable à l'énigme de ia création

divine n'est pas complète: car, s'il y a quelque chose de



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 433

profondément mystérieux dans la transition des buts idéaux

que contient l'intelligence humaine à leur réalisation effective,
la volonté de l'homme a toujours devant elle une matière
extérieure, un objet qui est en dehors d'elle et sur lequel elle

s'exerce, tandis que la volonté créatrice divine doit précisément
donner naissance elle-même à cette réalité. — Mais aussi

certainement que nous renonçons à décrire le mystère du passage
de l'idéal divin au monde réel, aussi certainement nous devons

chercher la cause de ce dernier et les facteurs de sa création
dans l'intelligence et la volonté divines, l'intelligence nous
donnant la clef de l'ordre qui règne dans le Cosmos, la volonté
étant le fond de sa vie même. La connaissance de ces facteurs

nous suffit pour établir la relation entre Dieu et le monde
Vouloir aller plus loin, c'est se livrer aux égarements d'une

spéculation vaine et puérile.
Les facteurs de la création étant connus, le résultat de leur

activité est l'existence d'un monde divisé par le temps et l'espace.

Comme nous l'avons dit, il y a en Dieu une multiplicité de

déterminations qui s'offrent à sa volonté infinie et constituent
en lui comme les moments d'un monde idéal. Ces diverses
déterminations sont entre elles dans une unité étroite qui est

l'unité de la nature même de Dieu. Mais si elles doivent devenir

un autre sujet vis-à-vis de Dieu comme le demande la

volonté divine qui n'est autre que la volonté de l'amour, il faut

qu'elles sortent de cette unité primitive et idéale pour se
réaliser. Or, elles doivent d'abord apparaître les unes à l'égard
des autres comme des parlies distinctes, de telle sorte que
chaque partie ne contienne plus le tout en soi comme cela a

lieu dans la pensée divine. C'est là l'essence même de l'espace.

Puis les divers buts contenus dans l'intelligence divine doivent
aussi se séparer et entrer dans un rapport de dépendance les

uns des autres de telle sorte que le but inférieur et le but supérieur

(das Niedere und dar Ilœhere) ne soient plds confondus
l'un avec l'autre, mais que l'inférieur devienne un moyen dont
le supérieur soit le terme. Cette séparation des moyens et des

buts, de l'être réel et du but idéal à atteindre, est l'essence du

temps; car le temps est la forme de tout développement et l'on
C. B. 1871 i»



434 OTTO PFLEIDERER.

ne peut parler de devenir que là où la réalité est encore inadéquate

à son idée. — L'espace et le temps forment donc le caractère

fondamental de l'existence finie dans sa distinction d'avec
l'être divin. C'est par le temps et l'espace que l'existence du
monde forme un autre sujet que le sujet divin. Mais cette
différence n'est point une séparation puisque le monde doit être
l'image du type idéal qui préexiste dans l'intelligence divine.
Son existence n'est point celle de la pure matière mais elle a

son fondement dans la volonté divine; il doit y avoir en lui une
activité, des forces existant en elles-mêmes sans doute, se

développant suivant leurs lois naturelles, mais dominées et
conduites par la puissance harmonique de l'intelligence divine.
Si chaque force agit suivant la détermination de sa propre
nature, il faut se rappeler que cette détermination n'est
autre que celle des buts idéaux que contient l'intelligence
divine.

Cependant il est évident qu'aussi longtemps que l'unité de

l'être fini avec Dieu n'est pas atteinte par l'être fini lui-même,
elle ne peut être la véritable unité voulue de son créateur. Le
monde doit devenir réellement par son développement l'image
de l'unité divine, et l'on ne saurait en conséquence borner
l'activité de Dieu à la création des forces primitives du monde.
Il faut que le monde devienne en réalité son second moi, et pour
cela il faut qu'il fasse entrer continuellement dans le monde
réel les buts toujours plus élevés du monde idéal. Par son
action continue et progressive il doit amener sa création à

accomplir la destinée qu'il lui a assignée. A quel terme tend-
elle? Ce ne peut être que l'achèvement de cette unité réelle
et vraie des créatures entre elles et avec Dieu, qui soit le résultat

et l'accomplissement de leur propre liberté. Ce ne peut-
être qu'une libre communauté d'amour de la créature avec son

créateur ou le Royaume de Dieu. C'est là l'image réalisée du

monde idéal qui se trouve en Dieu. Dieu avait en lui-même la

plénitude des déterminations, mais seulement dans la pensée ;

il leur manquait la réalité. Par la création et l'achèvement du

monde il a trouvé son autre moi en sorte que l'on peut dire
sans danger qu'il s'est enrichi, non dans le sens panthéiste



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 435

comme si son être était devenu plus parfait, mais en tant qu'il
s'est comme doublé dans son image réalisée. Sa propre vie s'est

agrandie en s'épanouissant dans l'amour, dans un amour partagé

par ceux-là mêmes qu'il a créés. Mais ce terme final doit-
il jamais être atteint? Peut-on parler d'un Royaume de Dieu

parvenu à son accomplissement? Oui et non. D'un côté le

procès créateur doit avoir un dernier but et l'accomplir
puisqu'une activité sans but serait absurde ; mais d'un autre côté

on ne peut concevoir cet achèvement comme complet en ce

sens que l'activité divine n'aurait à un moment donné plus rien
à faire. La fin de l'activité divine serait aussi la fin de la vie
divine et, l'immutabilité de l'être divin souffrirait une grave
atteinte. Il semble ainsi que nous soyons en présence d'une
antinomie insoluble Cependant si l'on admet que le but de

toute création divine et de tout développement du monde fini
est une communauté libre des créatures spirituelles avec Dieu,
ne peut-on pas dire que chaque créature a accompli son but

quand elle a contribué pour sa part à cette communauté et y
est entrée Qu'est-ce qui empêche alors de supposer que cette
communauté peut croître à l'infini et embrasser un nombre

infini de membres divers? L'humanité si diverse et si étendue
n'est qu'une sphère dans le monde des esprits ; nous n'avons

pas le droit de limiter à cette sphère les créatures spirituelles
de Dieu.

A la question du but final de la création se joint naturellement

celle de son commencement. Ceux qui dans l'intérêt de la

piété regardent comme nécessaire de statuer un commencement

dans le temps, partent de ce scrupule qu'un monde sans
commencement parait ne pas devoir son existence à Dieu mais
lui être coordonné. S'il en était ainsi, nous devrions, malgré
toutes les difficultés qui s'y opposent, admettre un commencement

dans le temps. Mais ce scrupule vient de que notre
pensée finie se plaît à donner à la cause une priorité sur l'effet et
à envelopper cette dépendance dans la catégorie du temps. Mais

si, comme nous l'avons dit, nous devons renoncer à nous
représenter l'acte lui-même de la création, nous ne serons pas
inconséquents en nous réservant aussi le droit de séparer la



436 OTTO PFLEIDERER.

représentation finie de la pensée elle-même et de distinguer
entre la priorité logique nécessaire et la priorité temporelle très
contestable. Pour nous, la même raison qui parle contre une
fin de la création dans le temps est contraire aussi à un
commencement dans le temps. On placerait ainsi en Dieu une
alternative de repos et d'activité qui lui enlève son caractère
fondamental d'immutabilité. Si l'on suppose comme H. "Weisse

qu'avant la création du monde Dieu travaillait à sa propre
perfection, on ne fait que déplacer la question ; on dénature le
vrai Dieu et on transporte le fini en lui. Puisque c'est dans la
volonté de son amour que nous avons trouvé le motif de sa

création, elle doit avoir eu de toute éternité un autre sujet en
face d'elle pour se communiquer. Les scrupules contre l'idée
d'une création sans commencement temporel disparaîtront si

l'on veut bien considérer qu'en le niant on ne songe point à

attribuer l'éternité au monde lui-même ; cette éternité
demeure la prérogative exclusive de Dieu, et le monde est soumis
complètement au devenir dans le temps. Tout dans le monde a

un commencement, mais le monde lui-même n'en a point; il
doit être éternel comme la volonté de Dieu qui a toujours
voulu un autre moi pour entrer avec lui dans une communion
d'amour.

La relation de Dieu avec le monde n'est pas épuisée par la

doctrine de la création qui ne s'occupe que des origines ; elle

comprend aussi ce que l'on a coutume d'appeler la conserva-
lion et le gouvernement du monde. Le théisme doit ici se mettre
en garde contre deux écueils que nous pourrions spécifier sous

le nom de tendances panthéiste et déiste. En concevant la
conservation du moiftle comme une création continuée en sorte que
l'être du monde soit à chacun de ses moments le produit de la

volonté créatrice divine, on n'accorde ainsi à la créature
aucune existence propre, aucune substance vis-à-vis de Dieu, et

on l'anéanlit dans l'être divin. En revanche, si l'on considère

le monde comme absolument indépendant après sa création et

n'ayant plus besoin de Dieu, on limite le Créateur lui-même et

on l'isole. La doctrine de la création que nous avons développée

nous préserve de ces deux dangers. D'une part elle accorde



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 437

à l'être fini une existence propre, une substantialité indépendante

puisqu'elle est voulue par le Créateur divin. Sa volonté
d'amour ayant posé un autre moi vis-à-vis de lui doit aussi
garantir à cet autre sujet une réelle existence. Mais d'autre part,
en tant que formant un Cosmos, les différentes parties de ce
monde fini doivent être dominées, centralisées et mises en
harmonie par une unité supérieure à elles. Cette unité qui
domine le monde est l'immanence toujours active de la volonté
divine; en conservant l'harmonie dans le monde créé, cette
volonté a d'ailleurs aussi pour but d'en faire successivement

l'image réelle du moi divin ou du monde idéal qui se trouve en
lui. Nous ne parlons donc pas seulement d'une volonté
conservatrice de Dieu maintenant l'ordre dans les forces finies
tout en laissant un libre cours à leur spontanéité : nous y
joignons l'idée d'une volonté progressive et productive. C'est là
une distinction importante. Car, dans son sens étroit, la volonté
conservatrice se confond avec ce que l'on appelle ordinairement

l'ordre de la nature, la loi naturelle ; mais dans son sens

étendu, nous la concevons aussi comme donnant naissance à

des existences nouvelles. On peut constater ces existences
nouvelles aussi bien dans la nature (où des êtres d'une
nature plus élevée succèdent à d'autres inférieurs) que dans

l'histoire, où de nouveaux moments s'élèvent sur les ruines du

passé. Ces nouvelles existences ne se laissent point expliquer
par une action des éléments anciens qui semblent au contraire
se dissoudre pour les produire. Il faut pour les susciter comme
un courant nouveau de l'activité créatrice ; elles ne peuvent
découler que d'une préexistence antérieure à leur réalité elle-

même, et cette préexistence est précisément le monde idéal
dont nous avons fait le contenu de l'intelligence divine. C'est
de ce monde idéal que sortent de nouveaux buts pour revêtir
de nouvelles formes de vie, et à cet égard nous pouvons
pleinement dire avec Hegel que ce sont, des idées qui déterminent
tout progrès dans la nature et dans l'histoire. Seulement nous
ajoutons que ces idées avant leur réalisation finie ne flottent
point dans l'air mais qu'elles ont leur existence dans l'intelligence

d'un Dieu personnel. Ce n'est pas d'elles-mêmes qu'elles



438 OTTO PFLEIDERER.

se réalisent ; elles sont sans doute préparées par le développement

qui précède ; elles n'apparaissent que quand le temps est

accompli et le passé conserve ainsi toujours sa valeur relative ;

mais leur apparition dans l'existence est un acte de l'énergie
de la volonté divine elle-même1.

Ifme Division. — L'homme.

IX. — Le commencement de l'humanité.

Quel a été l'état primitif de l'homme La dogmatique
traditionnelle le considère comme un état de perfection ; elle
suppose dans le premier homme une harmonie complète avec
soi-même et avec Dieu. Mais comme cette supposition est
contredite par son état actuel, elle imagine un fait historique, la

chute, qui aurait mis fin d'une manière soudaine à la perfection

originelle et aurait étendu ses effets à toute la race. Mais

il est impossible de trouver dans cette théorie dogmatique une
explication plausible de l'imperfection présente de l'homme.
D abord une perfection morale originelle contredit la notion
même de moralité. La moralité ne peut pas être un produit de

la nature mais le produit de la liberté, d'une détermination de

la volonté ; elle est un résultat et non un commencement ; une

personnalité pour être morale doit se poser elle-même. L'état
primitif de l'homme ne peut donc avoir été celui de la maturité

morale. Puis avec une perfection originelle, ta chute que
l'on imagine pour y mettre une fin devient une impossibilité.
D'une volonté moralement bonne ne peut sortir le mal, puisque

pour se décider en faveur du mal elle aurait dû déjà
auparavant cesser d'être bonne. Une tentative extérieure est

impuissante si elle ne trouve au dedans un attrait, une
convoitise qui puisse y céder. Enfin, en admettant même une
chute originelle, ses effets ne peuvent s'être étendus à la race

' Nous laissons de côté les considérations émises par l'auteur sur les perfections

métaphysiques de Dieu ; car elles sont identiques à celles de Rothe sur le

même sujet et sont donc connues de nos lecteurs par les excellents résumés de

M. le professeur Astié. (Voir Compte-Rendu de décembre 1870.)



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 439

pour la corrompre radicalement, car une certaine direction
morale habituelle n'est imprimée à d'autres individualités que
par une suite de déterminations de la volonté et non par un
seul acte encore plus ou moins inconscient. Si l'on recourt à

l'idée de la justice divine, on ne fait qu'augmenter la difficulté ;

la conscience proteste et protestera toujours contre l'imputation

d'une faute étrangère ; il est précisément dans la notion
de justice que « chacun souffre pour son propre péché. »

Mais si la dogmatique traditionnelle ne parvient pas par le

fait historique de la chute d'Adam à nous rendre compte de la

présence du mal dans l'humanité, la théorie de l'indétermination

serait-elle plus vraie en faisant de l'état de péché de
l'individu une suite de sa propre chute? D'après elle chaque
homme naîtrait avec une nature innocente dans laquelle le
bien et le mal n'existent que comme possibilité, comme liberté
de choix. Aussi éloignée de l'un que de l'autre, ce sont les

actes seuls que la volonté accomplit qui sont bons ou mauvais.
En soi elle est indifférente et n'est pas influencée par ses

actes.
Mais cette théorie est contredite par la psychologie même. La

vie de l'esprit humain n'est point une succession d'actes
seulement pris clans leur isolement: elle est un développement
successif et intérieur; il y a au fond de tous les actes moraux
une direction constante de la volonté qui ne saurait être regardée

comme l'indétermination. Cette théorie échoue sur le point
où elle prétend s'appliquer; elle ne peut expliquer pourquoi
le mal est un attribut inhérent à la nature humaine (chez les

enfants par exemple) et se manifeste comme une puissance
déterminée.

Une autre théorie, celle de la predetermination, croit éluder
la difficulté en attribuant la corruption actuelle de la volonté
humaine à une chute personnelle antérieure à l'existence
terrestre. Mais l'idée d'une chute de la créature finie dans un
monde intelligible et extra-terrestre est une conlradiclio in
adjeclo. Une créature n'est réelle que dans le temps et l'espace
qui sont la forme du fini ; auparavant elle ne peut être que
comme pensée divine. Il serait également impossible d'expli-



440 OTTO PFLEIDERER.

quer comment cette créature créée moralement bonne aurait
pu pécher el se détourner de son Créateur.

Il faut se résoudre en conséquence à considérer l'état
primitif de l'homme comme renfermant en soi un attrait vers le
mal el le regarder comme une nécessité pour la réalisation de
la personnalité morale. Une innocence complète à l'origine ne
trouve aucune analogie dans l'existence actuelle. L'expérience
révèle bien plutôt que chez les enfants, dès que la vie de l'âme
se manifeste en eux, le péché apparaît avec elle non-seulement
sous forme de désirs sensuels mais d'égoïsme bien caractérisé
(envie, vengeance, etc.). Ce fait ne peut trouver son explication

dans une faute originelle; il atteste que dans la nature de

l'homme le mal existe comme puissance certaine. Si actuellement

ce mrd inhérent à la nature humaine est retenu dans son

développement par l'éducation religieuse et par les rapports
sociaux, ces freins manquant pour l'homme primitif, ce dernier

a dû commencer par les manifestations naïves d'une
volonté naturelle et égoïste qui, aussi longtemps qu'elle est

demeurée inconsciente, n'a point éprouvé ie sentiment pénible
de la culpabilité (de là un bonheur relatif que les traditions de

tous les peuples décrivent comme l'âge d'or). Ce n'est que
lorsque s'est révélée la conscience de la contradiction entre
son état et sa destinée que la lutte qui forme la personnalité
morale a commencé en lui. Sans la loi le péché est mort, mais

quand le commandement est venu, le péché a repris la vie. Si l'on
oppose à ces données formellement établies par l'expérience
qu'une telle conception anéantit l'idée de la condamnation du

péché et fait de la coulpe une illusion incompréhensible, nous

pouvons répondre que loin de présenter le mal sous un jour
favorable, notre théorie lui laisse tout ce qu'il a de contraire à

l'idée de l'homme. Bien qu'il existe subjectivement en l'homme,
il n'en est pas moins objectivement « ce qui ne doit pas être, »

une manière d'être qui doit être surmontée. Celui qui demeure

indifférent à l'égard du péché en tant qu'il n'a pas dans sa

volonté même son origine, celui-là ne l'apas véritablement connu.
La haine contre le mal ne peut résulter que du sentiment qu'il
est haïssable en soi, qu'il est en contradiction avec Dieu et la



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 441

propre idée de l'homme. Car le sentiment de ia coulpe ne naît
pas en réalité du fait que le péché esl en nous, mais de ce qu'il
demeure en nous sans être vaincu et de ce qu'il s'augmente par
notre propre volonté. Ee procès moral a pour but de faire sortir

la personnalité de son état naturel et de lui rendre sa
liberté. De là apparaît aussi sous son vrai jour le rapport de
Dieu avec le mal. Il est faux de prétendre que notre théorie
fait de Dieu l'auteur du mal en ce sens qu'il l'aurait voulu de la
même manière qu'il veutTe bien. Il veut le bien comme ce qui
doit être, c'est-à-dire comme devant être réalisé par la propre
activité de la créature spirituelle ; il ne peut vouloir le mal que
comme ce qui ne doil pas être, c'est-à-dire comme ce qui doit
être rejeté el vaincu par la liberté morale de la créature. Il l'a
permis (si l'on veut employer l'expression favorite de la dogmatique)

non pour lui-même, ce qui serait contraire à l'idée
de sa sainteté, mais pour le développement de sa créature.
Ce que nous avons dit de sa création s'applique ici d'une
manière spéciale à l'homme. Sa volonté toute-puissante a

placé en face de lui un autre être à qui il a accordé une
spontanéité ou la force de devenir soi et de se déterminer par soi-
même. Cet alter ego doit en arriver par sa liberté à entrer avec
lui dans l'union étroite et réelle de l'amour. Or c'est seulement

en partant de son propre moi tel qu'il apparaît d'abord dans

l'égoïsme que la volonté de la créature peut parvenir à l'union
libre et vraie à laquelle elle est appelée. Une unité qui n'aurait
pas pour antécédent une opposition originelle ne serait pas
une vraie unité morale mais une unité physique et brutale. La

religion chrétienne doit donc prendre en la nature de l'homme
son point de départ pour la révélation de l'amour. C'est ce que
fait le Nouveau Testament quand il considère le décret de la

rédemption du péché comme éternel en Dieu. Sila rédemption
a été éternellement voulue de Dieu, ne résulte-t-il pas eo ipso

que l'état d'imperfection originelle a dû aussi être une condition

nécessaire du développement moral de sa créature. Le

supralapsarisme a du reste trouvé de tout temps des partisans
dans l'église chrétienne. Nous osons même dire que tout autre
système rabaisse le christianisme puisqu'il ne serait ainsi qu'un



442 OTTO PFLEIDERER.

«. adjnnctum » propre à combler le vide fait par la chute d'un
homme. La création de l'homme nous apparaît comme bien

plus parfaite quand on la conçoit sous la forme d'un procès
successif qui réalise son but pour elle-même sous la conduite
de Dieu. L'excellence d'une créature qui atteint sa destination

par une lutte personnelle et fondée sur l'amour nous paraît
bien plus réelle et solide que cet état primitif d'innocence

auquel il suffit d'un moment pour s'anéantir.

X. — Rut final de l'humanité.

Puisque nous ne pouvons placer au commencement la
réalisation de l'idée divine de l'homme, il faut la chercher au terme
de son développement. Mais ce terme doit-il être atteint dans

l'existence actuelle ou au-delà? L'homme a-t-il été créé pour
l'immortalité ou pour disparaître après un certain temps de

lutte? —Notre auteur remarque que l'attente d'une immortalité

personnelle a toujours formé un élément essentiel de la foi

religieuse; même dans les religions les plus grossières apparaissent

les traces d'une croyance à l'existence de l'homme après
la mort. Aussi M. Pfleiderer reproduit-il, avec des développements

dans lesquels nous jugeons inutile d'entrer, les preuves
diverses d'où l'on peut déduire l'idée d'une immortalité
personnelle. Il observe que ces preuves comme celles de l'existence
de Dieu forment une série ascendante dont la marche est
semblable et amène à un résultat toujours plus riche.

La preuve psychologique part d'un fait d'expérience, les

rapports entre l'âme et le corps. En établissant l'unité de l'âme,
sa simplicité et son indépendance relative, elle conclut à la
possibilité d'une existence postérieure, à sa séparation d'avec le

corps. — Mais si cette première preuve établit une possibilité,
elle ne nous révèle pas ce que doit être cette durée hypothétique.

Lapreure moralenous conduit déjà plus loin. L'homme porte en
soi l'idée du bien et une aspiration infinie que l'existence actuelle

ne satisfait point. La conscience morale l'assure que le mal qui
s'oppose à la réalisation de sa destinée, la disproportion entre
l'effort et le résultat dans la vie de ce monde, doit trouver une



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 443

solution harmonique dans une autre existence. — Mais encore
manque-t-il dans cette preuve la garantie de la réalisation de

ce qu'elle postule. Elle doit être complétée et achevée par une
dernière preuve, la preuve métaphysique ou religieuse.

C'est en Dieu seul que l'homme peut trouver l'assurance de

sa propre immortalité. Un Dieu personnel, créateur de l'homme
son image, et l'immortalité personnelle de cette image divine, ce

sont là deux idées qui s'appellent nécessairement. Nier l'une
c'est également nier l'autre et le panthéisme n'est que conséquent

quand il conclut à l'anéantissement de la créature. Un
être qui a créé un autre lui-même en l'homme afin que cet alter
ego trouvât sa félicité en lui, se renierait soi-même en le détruisant.

La fidélité divine se doit à elle-même de conserver une
relation durable entre Lui et l'être qu'elle a posé dans son

amour. La perte de l'objet aimé serait sa propre contradiction.
— Qu'on se rappelle ici ce que nous avons dit du but divin qui
a présidé à la création de l'homme. Il l'a créé afin que dans son
être lui-même l'homme reproduisît l'image de l'être divin et

que sa vie s'unît à la vie divine par la libre communion de

l'amour. C'est là ce qui doit fonder ia félicité parfaite de la créature,

quand elle s'est consacrée à Dieu comme un organe de sa

volonté divine ; c'est également ce qui doit être sa sainteté
parfaite quand l'esprit créé en est arrivé à identifier sa volonté
avec celle de Dieu. Mais aussi longtemps que l'homme est
retenu dans les limites de la vie naturelle, ce but n'est point
atteint ; il y a des obstacles qui entravent encore cette communion

parfaite. Il n'est ni pleinement heureux, ni pleinement
saint, ce qu'il doil être cependant et ce qu'il ne peut être qu'en
possédant la vie éternelle.

Il faut se garder du reste d'établir entre cette dernière et

l'existence actuelle un sallus qui n'aurait aucune analogie dans
le procès de la création. Il ne s'agit pas d'une différence qualitative,

puisque dans l'existence actuelle le développement
religieux et moral de l'homme est déjà une préparation à la vie
éternelle : il ne peut être question que d'une différence de

Il ne faut pas non plus se représenter la vie éternelle comme



444 OTTO PFLEIDERER.

un étal de passivité satisfaite, opposé à l'activité terrestre.
L'activité est dans la notion même de la créature consciente
puisqu'elle doit être l'image d'un Dieu vivant et actif. L'homme est

appelé à être l'ouvrier de la création divine. Quand il aura
accompli son propre développement il aura à travailler à celui
des créatures qui ne sont pas encore parvenues an leur ; la

charité réciproque des membres de la communauté terrestre
doit avoir son type parlait dans l'économie céleste.

Il résulte de notre conception du monde que nous ne
pouvons admettre une séparation définitive d'élus el de damnés,
suivant la distinction ordinaire de la dogmatique. Si une punition
éternelle imposée à un péché temporel nous paraît déjà
contraire à la justice divine, il nous est impossible de voir dans la

punition elle-même un but mais bien un moyen pédagogique

par lequel l'amour divin veut amener la liberté humaine à

sortir du mal qui s'attache à elle.

XI. — La Révélation divine.

Dieu ayant créé l'homme pour que cet autre moi entre avec lui
dans une communion libre par l'amour, cette création amène
nécessairement avec elle l'idée d'une révélation divine ou d'une
communication de Dieu avec l'homme. L'existence même du
sentiment religieux nous atteste une révélation originelle que
l'on a appelée avec raison révélation générale. Mais est-elle
suffisante pour amener l'homme à réaliser le plan divin La
dogmatique se fonde, pour démontrer la nécessité d'une révélation
spéciale sur l'obscurcissement amené en la raison humaine par
le péché originel. L'humanité s'étant éloignée de Dieu, il a fallu
un nouvel acte divin pour ramener en lui sa connaissance perdue

; il s'est alors révélé à certaines individualités privilégiées
qui ont déposé cette révélation dans des documents écrits. La
raison humaine radicalement corrompue doit en conséquence
recevoir cette révélation extérieure pour ramener la vie divine
en l'homme.

Le rationalisme, en revanche, s'efforce de démontrer l'intégrité

et la suffisance de la raison humaine pour connaître Dieu



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 445

et s'élever jusqu'à lui. C'est avec raison qu'il oppose au
supranaturalisme dogmatique que des connaissances religieuses
révélées extérieurement ne peuvent que demeurer à jamais étrangères

à l'homme sans qu'il parvienne à se les approprier. Mais
le rationalisme commet cependant la même faute psychologique
que la dogmatique; il réduit aussi la religion à être un ensemble
de connaissances obtenues par déduction logique. —Les deux

points de vue méconnaissent et faussent l'histoire quoique d'une
manière différente. Si pour le supranaturalisme la révélation
divine est un ensemble de doctrines religieuses communiquées
du dehors, on ne comprend pas pourquoi elle laisse s'écouler
tant de siècles avant d'être donnée aux hommes et pourquoi
elle n'esl pas complète dès son origine. Ee rationalisme de son

côté, en ne plaçant qu'au commencement l'action de la causalité

divine, est dans l'incapacité d'expliquer la marche progressive

de l'histoire qui ne peut se comprendre que par le

concours des deux facteurs divin et humain. D'ailleurs le sentiment

religieux lui-même comme sentiment de dépendance devient

incompréhensible si l'on ne recourt pas à l'idée d'une action
divine toujours présente ; une dépendance qui ne se sent pas telle
à chaque moment mais ne se rapporterait qu'au moment passé

de la création, n'en est pas une. La religion étant un rapport
de personne à personne demande aussi une relation vivante et

toujours présente de Dieu avec l'homme, c'est-à-dire une
révélation historique dans le vrai sens du mot, une révélation qui
traverse toute l'histoire. Puisque c'est l'amour qui doit unir Dieu
à l'homme et l'homme à Dieu, il faut que cet amour s'exprime
aussi bien du côté de la personne divine que du côté de la

personne humaine. Et si la révélation, pour répondre à une notion
vraie de religion, doit tenir compte des deux libertés qui doivent

s'unir, elle ne peut être non plus un acte absolu de Dieu ; elle

doit être conditionnée par la nature même de la créature ; elle
doit entrer dans sa propre vie et mettre en œuvre sa spontanéité;

si elle était une communication surnaturelle des connaissances

déterminées, comme la dogmatique le prétend, l'homme
ne pourrait se l'assimiler réellement, elle demeurerait toujours
en dehors de lui. — Nous sommes donc amenés à concevoir la



446 OTTO PFLEIDERER.

révélation comme une influence divine exercée sur le cœur même

de l'homme en lant que le centre de son activité spirituelle.
Mais en quoi donc consiste cette influence divine sur le cœur,

ou en d'autres termes: quelle est l'essence matérielle de la
révélation? Il faut nous rappeler ici le but de la révélation qui
est d'amener l'homme à la complète réalisation de son idée.

Le point de départ c'est le commencement naturel de l'homme,
son égoïsme opposé à Dieu, la fausse liberté qui le détourne de

lui. L'essence de la révélation doit en conséquence consistei
dans l'affranchissement du péché et le rétablissement d'une libre
communion avec Dieu ; elle doit être délivrance et réconciliation.
Chacun reconnaîtra que c'est bien là l'essence de la révélation
chrétienne, mais que ce qui a été réalisé en elle a déjà commencé
avant le christianisme. Toute l'histoire de l'humanité dans le
domaine religieux (avec des différences de degrés in concreto)
est bien un procès d'affranchissement du péché et d'aspiration
àia vraie liberté.

La vraie rédemption doit être conçue comme un drame
intérieur dans l'homme, puisque le péché dont il doit être délivré
lui est intérieur et que la communion divine à laquelle il doit
être ramené ne peut être que le résultat d'une transformation
intérieure opérée en lui. Ce n'est pas du côté de Dieu que la
réconciliation se fait; l'amour de l'Etre infini demeure immuable

; c'est du côté de la créature elle-même. — Mais l'agent de

ce changement en l'homme ne peut être que la causalité divine,
l'amour prévenant que le christianisme appelle la grâce; il
suscite en l'homme la repentance et lui communique une force

impulsive vers le bien. —- Ce que la dogmatique a coutume
d'envisager comme un effet de la révélation (sous le nom
d'appropriation du salut), nous le considérons comme l'essence de la

révélation.
Que faisons-nous, en revanche, de cette révélation passée,

accomplie en dehors de nous-mêmes, de cette œuvre de Christ

qui pour la dogmatique est l'unique et la vraie révélation? Ne

semble-t-il pas que nous lui enlevons précisément son caractère

historique Non, car si nous affirmons que le procès
révélateur doit être intérieur, nous maintenons aussi qu'il a son



LA RELIGION, SON ESSENCE ET SON HISTOIRE. 447

point de départ dans un événement historique. C'est seulement
dans le sein du christianisme qu'a lieu et qu'est possible la
parfaite rédemption. Elle est entrée dans l'humanité avec le
commencement du christianisme, c'est-à-dire avec l'entrée dans le
monde de Jésus de Nazareth, son fondateur. En lui la rédemption

apparaît dans son originalité; chez ceux qui le suivent elle
n'est que communiquée. Mais cette différence n'est réelle qu'à
l'égard de l'origine et non quant à l'essence même. Jésus a reçu
sans communication de la part des hommes ce que nous recevons

par l'intermédiaire de la communauté chrétienne et en
dernière instance par la médiation de son fondateur. Ce n'est

que la différence relative du maître et du prédécesseur aux
disciples et aux successeurs. Jésus est le Rédempteur, non dans
le sens d'une causa prima mais d'une causa secunda aut intermedia.

La cause première doit être cherchée dans la causalité
divine elle-même qui, agissant sur la conscience religieuse de

Jésus, a provoqué autour de lui et après lui une vie de l'esprit
semblable à celle qui l'a animé.

An. Correvon


	La religion, son essence et son histoire

