
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Introduction à la dogmatique [suite]

Autor: Doret, M. / Beck, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE

Dr J.-F. BECK.

(Suite'.)

§ 2. DÉVELOPPEMENT DE LA VRAIE ET DE LA FAUSSE

RELIGION.

La religion se développe par l'appropriation subjective, au

moyen de la raison des affirmations divines, des « témoignages »

divins, communiqués par la conscience. Il se peut faire que, ces

témoignages étant justes, l'appropriation soit plus ou moins
complète ; on aura des différences dans le développement, mais
ces différences ne porteront pas sur le fond, elles ne seront

que des degrés dans le développement de la vraie religion.
D'autre part, il peut arriver ou que l'élément subjectif prenne
une telle place que la raison, cessant d'être simplement
l'organe de l'appropriation des témoignages divins, prétende les

produire elle-même, ou que l'homme accorde le caractère

supramondain à des choses du monde, identifie le divin à la
nature ; on a alors non des degrés dans le vrai, mais le
contraire de la foi, l'incrédulité et la superstition. 11 peut dans une
religion fondée sur ces bases erronées rester quelque élément
de vérité (aucune religion qui veut demeurer une religion ne

1 Voyez la livraison de septembre 1870, pag. W4.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 271

peut renier son but supramondain); mais ces éléments de vérité
sont sans liaison entre eux et demeurent chez elle malgré elle.
C'est à eux qu'elle doit le peu de puissance qu'elle possède

encore.

A. Développement de la vraie religion.

On ne peut affirmer qu'à partir de la révélation première, la
vraie religion ne se soit jamais et nulle part réalisée dans
l'humanité. Comment sans cela, certaines formes religieuses, la

prière, le sacrifice, se seraient-elles conservées dans le
paganisme? comment dans quelque religion que ce soit auraient
persisté, malgré les erreurs d'application, certaines vérités
fondamentales : la justice divine, la rétribution, l'expiation Pourquoi

dans l'histoire des peuples la religion semblerait-elle s'éloigner

d'une époque où la connaissance de la divinité était plus
immédiate et plus pure Le christianisme répond à ces questions

par des données historiques. Il fait remonter l'histoire de

la vraie religion jusqu'aux temps des patriarches et nous montre

le développement de la foi réalisé dans une suite d'hommes
choisis. Il nous fait voir comment sortit de la révélation primitive

le développement d'un pur théisme, tel que la révélation
naturelle n'en a plus produit de pareil.

Dans la communion originelle de l'homme avec Dieu, l'homme
devait reconnaître dans la nature la voix de Dieu, plus facilement

et plus clairement qu'il ne le put plus tard sous l'empire
du péché. Aussi, plus tard, la voix de Dieu, s'élevant contre la
voix du péché, prit un caractère particulier; elle avait été un
témoignage général et vague, elle se « concentra, » se concrétisa en

expressions particulières et distinctes, et se développa en une
suite d'instructions fixes, enchaînées, qui constituèrent une
révélation, elle devint la «Parole de Dieu. »

Le chapitre XI des Hébreux nous donne quelques détails sur
ce sujet. Le vers. 2 nous parle de la foi des patriarches, fondée

sur les témoignages primitifs. Ils sont devenus à leur tour
des témoins vivants de la foi. (XII, 1.) La phrase générale
s'v m/TTst ï'j.'j.rjzuprfh,nm ne signifie pas seulement qu'ils ont reçu un



272 J.-J. BECK.

bon témoignage à propos de leur foi, mais aussi (Cp. vers. 39)

que la foi est la condition du témoignage divin, comme (vers.
33) de l'activité de l'homme. Les vers. 3-7 nous montrent le
développement de la foi chez Abel, Enoc, Noè. Avec Abraham le

simple aapzvpstv devient un xHsitOm, c'est-à-dire un appel précis.
Ce n'est plus ici la foi primitive, c'est (cp. vers. 3) un degré

supérieur de la foi atteint par le travail intérieur. En analysant
les vers. 3-6, nous trouvons l'indication de deux éléments de

la religion, l'un en relation avec la puissance créatrice du

monde, l'autre avec la puissance rémunératrice : l'intelligence
croyante et la disposition morale, l'un appartenant au vosh, l'autre
au mazsvsiv *.

Ce passage nous montre le développement de ces deux

éléments, en sorte que nous aurons à considérer la marche de la

vraie religion à ces deux points de vue.
a) Quand l'intelligence considérant le monde se demande:

d'où vient-il? —la foi lui apprend à le considérer comme la
manifestation d'une puissance personnelle supérieure, un ftpx 9so0.

C'est la forme positive de l'idée, que le vers. 3 exprime par la
forme négative: ce qui existe ne vient pas des ipaivópsv«, des choses

qui se montrent, des forces naturelles qui se donnent à

connaître. C'est le point qui distingue la foi de l'incrédulité. La foi

ne reconnaît pas au monde une phénoménologie qui lui
appartienne; elle voit l'œuvre du supramondain, elle le reconnaît
comme \mô<rz«7n et croit à une 6sï« Sùv«p; préexistant à tous les

phénomènes, essentiellement distincte du monde et placée en
dehors de l'espace et du temps, vers. 4. L'intelligence reconnaît
également la puissance législatrice (le vo-ïv du vers. 3 n'exprime
pas une connaissance abstraite, mais une connaissance àlaquelle
se mêle l'idée que l'œuvre de Dieu a pour l'homme un intérêt
moral), la souveraineté de Dieu. Cette conviction s'exprime par
le sacrifice. L'homme comblé des biens de la nature se sent
redevable d'un tribut au Maître suprême. Quand il a reconnu
que tout lui vient de Dieu il se sent obligé envers lui. Le vrai
sacrifice est l'expression sensible du renoncement à soi-même

' Le -jozïv n'exclut pas l'élément moral, ni le r.TTävsjv l'élément intellectuel.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 273

en faveur de Dieu. Une connaissance de Dieu qui ne conduit

pas au sacrifice est sans force morale. C'est dans cette acceptation

volontaire des droits de Dieu que l'homme trouve la
première application de sa foi, et c'est par là qu'il reçoit dans sa

conscience le sceau divin de la justice, le sentiment qu'il répond
à l'ordre naturel voulu de Dieu. Le <f6ßoc&soü est le trait principal

de la justice de la foi, le principe de la vraie religion.
b) La foi primitive se présente également sous la forme d'une

disposition à se donner. C'est le cas chez Enoc. Pour lui, il ne

s'agit plus simplement de se soumettre au droit de Dieu ; il veut
de plus sùapétrxsa ™ 0ew. C'est un progrès sur le sacrifice et la
justification du vers. 4; siapiaxsw renferme l'idée d'un effort à

faire pour plaire à Dieu et celle de la jouissance qu'on éprouve
à lui plaire; ce n'est pas seulement servir Dieu, mais le chercher

et le posséder. Arrivée à ce point de développement, la foi

ouvre à l'homme un aperçu sur son avenir. Il éprouve la
puissance vivifiante de la communion avec Dieu, la foi reconnaît

que son origine et sa vie n'appartiennent pas au domaine des

choses visibles et qu'elle ne peut pas finir avec le monde matériel

; la mort se présente à elle non comme la fin de la vie,
mais comme un changement dans les conditions de la vie;
mourir c'est changer de lieu, la mort est une uszibsvic, bien
entendu sans donnée précise. C'est l'espérance de l'immortalité
qui se forme. Celle-ci, comme on le voit, n'est pas le dernier
mot de la religion, elle n'est pas le résultat d'un simple
raisonnement, elle est le fruit d'un développement réel de la foi
aboutissant à un commerce personnel avec Dieu.

Il nous manque encore un élément important : le principe
actif, le mobile de ce développement. C'est ce que nous trouvons

indiqué, dans la seconde partie du vers. 6 ; t-ktzs-jsi-j signifie
ici non-seulement croire d'une manière générale, mais avoir
une ferme confiance, une ferme assurance ; c'est l'assurance
d'une rémunération. L'homme voit en Dieu non-seulement sa

souveraine loi, mais son souverain bien. C'est pourquoi il le
cherche. Pour qu'il en soit ainsi il doit voir en lui autre chose

que la force première, le ô-âu.« Oso-j, il doit le reconnaître pour 5

ûjoç, un être personnel (Sn hzi-i). L'homme ne peut trouver son
C. B. 1871. 18



274 J.-J. BECK.

souverain bien que dans une personne. Plus il persévère dans

la foi, plus il croit à la personnalité de Dieu. Dieu est rémunérateur

aussi bien par ses punitions que par ses récompenses, les

unes consistant dans la cessation des rapports avec lui, les autres
dans la communion avec lui. Si le croyant se réjouit par avance
de la récompense, s'il fuit la punition à venir, il est s-olaß-nQsk, et

quant aux moyens de le faire, il y aura pour lui un yprqum%za^Ki7

il en sera instruit; dans sa foi l'homme trouve une règle de

conduite, elle lui donne une sagesse par laquelle il juge tout par
rapport à l'invisible et apprécie le présent à la lumière de la

rémunération à venir.
A ce degré, la foi est une relation avec Dieu, une relation qui

ne se réduit pas à certains actes de piété, mais qui clans sa continuité

peut s'appeler : « marcher avec Dieu, » et, de plus, un
soin constant d'entretenir cette communion.

Ce sont là les traits d'un pur théisme: la foi à un Dieu supérieur

au monde, créateur, gouverneur et rémunérateur. Ce

théisme, l'homme ne l'a pas possédé du premier coup ; il a dû
se former à travers les générations. La Bible nous expose ce

développement en rattachant chacun des progrès accomplis à

un personnage qui devient le porteur d'une vérité religieuse
nouvelle : Abel est le représentant de l'innocence dans la vie de

la nature, Enoc de l'union personnelle avec Dieu, qui porte
avec elle la foi à l'immortalité, Noé de la sagesse antimondaine
qui mène au salut.

Tel est le tableau du développement régulier. Ce développement

s'arrêta bientôt et recula devant l'élément charnel. (Gen.

VI, 1.)

B. Développement de la fausse religion.

Le sentiment religieux est inné dans l'homme ; l'homme ne

peut se débarrasser d'une aspiration vers l'invisible. Il n'y a
donc pas d'incrédulité absolue, sinon dans la bestialité et la
folie. L'incrédulité possède toujours quelques éléments de foi,
seulement cette foi est de la superstition. L'homme peut ou bien
ouvrir le domaine de sa vie intime aux expériences religieuses
et se perfectionner, ou bien leur interdire ce domaine. Dans ce



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 275

dernier cas ce qui reste de religieux en lui, il le supporte, il
n'en use pas. Il demeure passif, ou plutôt, comme l'homme ne

peut jamais demeurer dans un état purement passif, il travaille à

retenir la vérité prisonnière. Il ne permet pas à sa raison de

s'occuper des faits religieux et d'exercer sur eux son activité. Cette

opposition, cette réaction, ne vient pas de la raison; la raison
fait partie de l'organisme religieux de l'homme. Elle doit
provenir d'un principe anti-religieux qui nie l'invisible, principe
qui doit se trouver dans l'organisme humain lui-même, car
l'incrédulité ne vient pas à l'homme du dehors, et chacun sent

qu'il doit pour conserver la foi lutter contre un principe qui lui
est opposé.

1° Quel est cet élément de la nature humaine qui réagit contre

la foi? On désigne comme tel le corps. Il faut distinguer
ici. Le corps en tant qu'instrument, organisme, ne peut être
l'élément que nous cherchons; il n'a rien en lui d'anti-religieux;
la foi ne peut même s'en passer. Christa été a-xoÇsans porterie
principe du péché. Mais il est vrai que la foi doit lutter avec
le corps et qu'elle doit le vaincre pour s'en servir. Le corps
actuel doit donc être le siège du principe du mal, s'il n'est pas
ce principe. D'après Gen. Ill, 3, et Rom. VII, 17-18, le corps
s'est asservi au monde et est devenu siège du péché. La chair
est séparée du principe divin et opposée à lui.

Ce principe mauvais qui abaisse l'homme, agit dans l'homme
contre les lois de sa véritable vie, comme un ïzspo- vo-wi, mais
il agit suivant des lois fixes et une puissance invariable tantôt
en opprimant l'homme (tt^u«) tantôt en le guidant (ì-A-raiu).
(Rom. VII, 5.) Il n'agit pas seulement sur l'élément matériel
de notre nature, il agit également sur l'esprit et attaque le
principe de notre activité spirituelle, d'où le nom de voO,- zf,i

tripxoç. (Col. II, 18.) Il agit selon des lois nécessaires, en sorte
que l'homme se trouve placé entre lui et le principe supérieur
dans une perpétuelle alternative. De quelque côté qu'il se

tourne, il doit repousser une attaque. Pour suivre l'appel d'en-
haut, il doit lutter contre les prétentions inférieures de sa

nature; pour s'abaisser, il doit lutter contre sa nature supérieure.
H a la liberté de choisir le divin, mais non la liberté de le réa-



276 J.-J. BECK.

liser; il lui faut pour cela un secours venu du dehors. (Rom.
VII, 18-24.) Mais le mal ne vient pas simplement de la nature
matérielle : il faut chercher une cause plus profonde.

2° En face de la nûmç est Yamarla qui se manifeste de deux
manières : négativement en s'opposant au témoignage de la

conscience, positivement en favorisant l'énergie du péché. Par
la première, elle empêche les vérités de devenir des vnoazccvst-,

elle est elle-même une ûnôaramç ; par la seconde, elle marche
à la 7t>ot» ; le principe de la vérité ne se développant pas, le principe

du mal va grandissant. (Héb. III, 12-14.) Suivons de plus
près ces deux lignes.

a) La première forme de Yàmazia, forme négative, a sa source
dans la paresse des fonctions morales et rationnelles du cœur
(Luc XXIV, 25 J> avo«-™ xoà ßpoSsic zì) xupSicé). La vérité n'est reçue
que lâchement, et lâchement élaborée, par manque d'activité
et de réceptivité (2 Thess. II, 11-12) et au fond par manque
d'amour pour le supramondain. Quand cette paresse persiste,
l'homme y perd la faculté de sentir et y gagne ladureté du
sentiment. (Héb. III, 13.) L'homme qui ne veut pas croire devient

incapable de croire. Cette torpeur est la conséquence de

l'étourdissement du péché, ayiirri t-â? à^apriaç. Héb. III, 13;
2 Cor. IV, 4.) Cela conduit à une opposition active contre la

vérité, à la -rcki-w.

b) Forme positive de l'incrédulité, foi au contraire de la
vérité. L'homme doit croire quelque chose. Il peut aussi peu se

passer de croire que de penser. L'incrédulité est une foi mal

placée. Philostrate ne veut pas croire en Jésus-Christ: Apollonius

devient son Messie. Julien méprise les prophéties et cherche
à lire l'avenir dans les entrailles des victimes. — Avec le

développement de l'incrédulité, commence aussi un faux développement

dans le domaine moral. La volonté suit la raison dans

l'erreur (2 Thess. II, 12): on prend pour bon ce qui est mauvais,

comme pour vrai ce qui est faux, et cela toujours davantage.

On s'enfonce dans ce qui n'est que vanité. La raison perd
sa propre nature, elle se dépouille de ces éléments cjui rattachent

à l'invisible, elle ne voit plus dans le monde que les réalités

extérieures, sensibles, le p.izouo-j (1 Cor. III, 20: 1 Tim. 1,6;



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 277

2 Pier. II, 18,) elle ne reconnaît plus l'œuvre de Dieu dans la

nature et dans l'histoire ; enfin, pour satisfaire l'inévitable besoin

religieux, elle donne à ses vaines chimères l'éclat de la
spiritualité ; elle spiritualise, elle divinise les choses sensibles, elle

produit une disposition (comme nous avons vu qu'il en est pour
la foi) à se plonger plus avant dans le culte de sa divinité. Ce

mouvement est ce que la Bible appelle un nspm«.zsh> èv y.«.z«.ioznzi

(Eph. IV, 17; Bom. I, 21, sparmóibririuv lv zoiç 5takoyia^.olçavzûv.) L'in-
crédulité envahissant le voû? devient une u.«.r«.mr-aç to-j whç, à la

place du vostv de la foi est un pi voeîv, un « formalisme spirituel »

(1 Tim. I, 6; VI, 5), une ôaoïa. (2 Tim. Ill, 9); l'homme est un
àwrizoç (Luc XXIV, 25; Tite III, 3), plongé dans la papia. (Rom.
I, 22; 1 Cor. 1,20.;

Cette fausse activité de la raison ne peut redevenir le vosïv que
par un ftsTavosìv.

Il ne faut pas d'ailleurs confondre avec l'incrédulité une foi

qui manque de développement ou une foi qui a des faiblesses.
Ici l'homme est infidèle au principe qu'il a accepté tandis que
l'incrédule n'a pas accepté ce principe. L'incrédulité existe

quand le principe mondain est le principe adopté et quand le

principe supérieur est, non oublié parfois, mais méconnu,
repoussé comme principe de vie.

La foi et l'incrédulité sont deux éléments directement opposés
l'un à l'autre ; cependant, ils se trouvent tous deux dans l'homme
et luttent en lui.

Il resterait à voir 3° le développement de l'incrédulité au

point de vue de la raison et du sens moral parallèlement à ce

que nous avons vu pour la foi. Cet article est traité dans la
Propédeutique, §§ 32 à 38.

§ 3. RÉVÉLATION PARTICULIÈRE.

Le paganisme a conservé dans ses théophanies le souvenir
d'une révélation spéciale, distincte de la révélation de la nature
et de la conscience, mais il en a oublié la vraie nature ; ses

théophanies rentrent dans le domaine d'un naturalisme ideali-



278 J.-J. BECK.

sant. Seul le peuple d'Israël possède une idée ferme, nette,
complète de cette révélation. Elle est chez lui populaire,
nationale. Toute son histoire est conçue à ce point de vue.

A. Caractères d'une révélation spéciale.

1° Remarquons touchant la révélation du divin que le divin
en soi ne se développe pas. Dieu est un être simple, un, et

nullement un devenir. Nous n'avons et nous ne pouvons avoir
présentement aucune idée de ce qu'est la vie même de Dieu,
tout essai pour la saisir la réduit sous la catégorie du devenir
et prive la Divinité de son essence même. En tant que la Divinité

a créé un monde distinct d'elle-même, elle est sortie de

son absolu, elle s'est faite immanente dans ce monde où elle
est en tout et pour tout (Eph. IV, 6), sans pourtant cesser d'être
en soi transcendante. La révélation est l'expression de cette
immanence, expression qui revêt les conditions de la vie du
monde, c'est-à-dire le développement dans le temps. La
révélation ne saurait porter sur la nature transcendante de Dieu,
elle porte uniquement sur son immanence.

2° La révélation prenant la forme d'un développement, ce

développement doit porter non-seulement sur le mode de la
révélation, mais aussi sur son contenu, sa puissance morale
et son but. En revêtant cette forme, le divin unit son activité à

celle de l'homme, toutes deux se rencontrent dans le domaine
de la liberté. Aussi ce sont des lois morales qui fixent la
participation du divin à notre vie, son mode de manifestation et sa

puissance d'action.
3° La révélation étant une manifestation de la liberté divine

dans la liberté humaine, elle peut prendre deux directions ; la

progression peut être croissante ou décroissante, le mouvement
se faire en avant ou en arrière. A partir de la chute et dans le

paganisme la révélation s'appauvrit et se réduit aux simples
réactions de la révélation primitive. C'est ce que la Bible
exprime en disant: «Dieu retire son esprit, cache son visage. »

Cette révélation rétrograde est une révélation de « colère » qui
se déroule sous la loi de la justice, elle est la conséquence de la



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 279

résistance opposée par l'homme à l'élément divin. (Bom. XI, 8.)
C'est dans un sens inverse que se produit le développement
progressif de la révélation, application de la loi de l'amour
libre, œuvre de la grâce. Il ne faut pas concevoir ces deux

révélations, ces deux œuvres divines comme étant en contradiction

l'une avec l'autre. L'amour et la colère de Dieu ne sont
point des éléments contraires; les comprendre ainsi c'est leur
ôter leur caractère moral et en faire de simples passions. Ils
doivent trouver leur harmonisation. Ils la trouvent en Dieu
dans sa sainteté, et hors de Dieu dans le fait que sa justice est

sanctifiante, que la « révélation » de colère prépare « la révélation
de grâce » et y conduit.

B. Caractères d'une révélation particulière.

1° Par rapport à la révélation générale. La révélation particulière,

qui doit être une source nouvelle de vie religieuse, doit
avant tout fortifier les éléments qui existent déjà, leur communiquer

une nouvelle puissance d'attraction et d'éducation. Cela

ne veut pas dire qu'elle ne doit rien apporter en dehors de ce qui
peut être immédiatement déduit de la révélation générale, mais

il faut que ces éléments nouveaux s'entent sur les précédents.
Il est également contraire à la nature de la révélation particulière

de lui refuser le surnaturel et d'oublier qu'elle doit
s'harmoniser avec les faits antérieurs.

2° Par rapport à l'état moral de l'humanité. La révélation
particulière apparaît dans un monde où le péché par son développement

est devenu une puissance, dans un aïwv novyphç (Gai. I, 4;
Col. I, 13), où le développement régulier de la vie religieuse a

été brisé (l'incrédulité et la superstition se sont constituées en

systèmes dans le paganisme). Elle a à faire une œuvre différente

de celle qu'aurait accomplie la révélation générale, se

déroulant régulièrement. Nous devons nous attendre à la voir
combattre le péché par des moyens différents. La raison

atteinte de paresse n'a pas acquis et ne peut plus acquérir
le développement qu'elle devait normalement acquérir. La
révélation particulière supplée à ce déficit, elle fait ce que la



280 J.-J. BECK.

raison originelle devait faire. Elle le fait en objectivant la vie

religieuse, en opposant à la contre-religion, à l'incrédulité
positive une religion positive. C'est là une SiaMx» dans

laquelle le divin se présente solidement organisé. Cette organisation

doit embrasser la vie intérieure de l'homme, sa vie naturelle

et l'histoire, et renfermer un enseignement, un culte, une
constitution.

C. Moyens spéciaux de la révélation particulière.

1° Moyens internes. — Ici, la conscience n'est plus seule à

présenter à la raison de l'homme les affirmations divines. C'est
aussi l'œuvre de personnes formées pour cela, de témoins,
d'instituteurs. Chez ceux-ci, la force ne vient pas seulement
d'une énergie plus grande de la conscience, mais aussi de

révélations particulières qui élèvent le témoignage de la
conscience jusqu'à l'inspiration.

2° Moyens externes. — Tandis que la révélation générale
ressort de tout déploiement de vie dans la nature et dans
l'histoire, et que pour elle la puissance divine se montre dans
l'enchaînement et dans tous les phénomènes de la vie, soit sous
la forme de bienfaitrice, soit sous la forme de juge, — dans la

révélation particulière, cette puissance se manifeste en se

concentrant dans un certain temps et un certain espace par des

actes spéciaux. Elle donne lieu ainsi au miracle et à la
prophétie.

Le miracle sert au déploiement de la révélation, dont le point
principal est le salut et le renouvellement du monde. C'est là
son but, et tout fait miraculeux spécial est soumis à ce principe.

a) Apparence du miracle. — Quand on dit que le miracle est

un phénomène extraordinaire et incompréhensible on ne fait
qu'exprimer l'impression subjective produite par le miracle.
Cette qualification lui convient sans doute mais elle convient
également à beaucoup d'autres phénomènes. On ajoute à cela
l'idée que le miracle a une raison téléologique et qu'il est

conforme à un ordre établi. C'est le sens des mots JHSH et zép«;.

Le miracle n'est pas seulement une imposante manifestation



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 281

des forces naturelles, c'est une manifestation cjui a son but et

qui, voulue par un esprit, parle à un esprit. On ne pénètre
cependant pas encore par à dans l'essence du miracle mais on
lui reconnaît déjà un but pédagogique. L'homme, est rendu
attentif : c'est un Saupâmov. S'il le veut, il peut y reconnaître
une force, une intelligence directrice. Tel est l'effet du miracle
sur l'homme qui le considère au point de vue religieux. Il
serait illogique d'attribuer au miracle une cause surnaturelle

quand on considère le divin comme une hypothèse ou
comme étant extérieur au monde. Pourquoi ne lui assignerait-
on pas une cause toute mondaine Mais c'est conséquent pour
qui croit que le surnaturel pénètre le naturel, sans perdre
cependant sa liberté et sa transcendance.

b) Essence du miracle dans la révélation. — Le cours régulier
des événements a pour destination de rappeler à l'homme
l'invisible. Rien ne porte écrit sur son front : « Je suis une œuvre
de Dieu ; » mais l'homme porte cette déclaration gravée dans

son cœur ; aussi dès que l'homme prend conscience de lui-
même il sent cette destination divine des choses. S'il reconnaît

une raison dans le monde ce n'est pas en suite d'un
raisonnement, mais parce qu'il est raisonnable. La raison qui est

en lui le pousse à chercher dans le monde un être raisonnable.
Voir l'œuvre de Dieu dans les événements, reconnaître le principe

créateur agissant partout, ce n'est pas contre la raison,
mais selon la raison. L'application de cette règle ne dépend

pas de la nature des faits; sont-ils extraordinaires ou
ordinaires? Nous ne nous le demandons pas. Cela dépend de notre
degré de communion avec Dieu. Est-elle pauvre, nous ne
verrons le divin nulle part; est-elle profonde, rien ne pourra nous
empêcher de le voir en tout. — Il résulte de là que le divin ne

commence pas avec le surnaturel seulement, comme s'il était
en dehors de la nature et opposé à la nature. Quand on le
considère ainsi, on lui ôte sa réalité et l'on est conduit à l'absurde
et à l'arbitraire. Pour éviter les faits « contre-nature, » on est

amené à ne voir partout que l'application des lois naturelles,
même quand le fait ne se laisse ramener à aucune d'elles. Les

miracles fondamentaux de la révélation, par exemple, sont



282 J.-J. BECK.

dans ce cas ; ils ne se ramènent pas aux lois ordinaires de

l'histoire. Pourtant, dit-on, il est raisonnable d'y voir des faits
naturels. C'est une contradiction. Pour l'éviter, on nie la réalité

matérielle du miracle ; c'est de l'arbitraire. On n'est d'ailleurs

pas d'accord sur ce que l'on doit considérer comme
raisonnable : tel fait l'est pour l'un, qui ne l'est pas pour l'autre,
et quant à la piété, en partant de là, on lui donne pour aliment
non un fait, mais une discussion. Tout le mal vient de ce qu'on
part d'un point de vue anti-religieux, « mondain, » et qu'on
met le divin en dehors du monde, au lieu de le considérer
comme son principe vital. — Le miracle donc est sa
troisième forme et l'expression de sa nature, le miracle (SWpç et
PP-lU'Si est une manifestation de la divinité, c'est-à-dire,
du principe invisible, source de toutes choses et qui anime
tout.

c) Possibilité du miracle. — La question n'est pas : L'homme
peut-il faire des miracles? mais, Dieu peut-il en faire? Les
théories qui repoussent le miracle, partent d'une conception
naturaliste de Dieu ou d'une conception mécanique du monde,
ou encore d'un supranaturalisme qui fait bien de Dieu le Créateur,

mais qui, la création achevée, isole le monde de son
auteur. Dans ces manières de voir, Dieu ne peut agir qu'en
brisant l'ordre établi. Si nous adoptons le point de vue biblique
tel que nous l'avons reconnu nous verrons que le miracle et
le cours ordinaire de la nature partent du même principe,
toujours immanent dans le monde, et qui, sans être le monde, y
demeure comme la puissance créatrice, supérieure, autonome,
l'àtSwç Sûvaptç. Le divin alors est le principe organisateur de

toute la nature, à tous les degrés de la vie créée ; les forces et
et les lois naturelles n'en sont nullement isolées; elles sont les

exposants de son activité organisatrice. (Ps. XXVII, 1 ; Eph. I,
11 ; IV, 6.) La révélation générale et la révélation particulière
ne sont pas non plus isolées de la nature, car elles n'existent
que parce que le divin emploie la nature comme organe de sa

manifestation. Ce principe qui pénètre la nature, est un principe

actif et libre. Dieu crée du nouveau avec l'ancien, dans

lequel il déploie sa puissance, comme dans le renouvellement



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 283

annuel de la terre, comme dans la résurrection d'un mort; l'un
et l'autre sont des miracles ; seulement comme le premier es*

un miracle ordinaire, on le regarde comme un événement
naturel, et l'on réserve le nom de miracle pour les manifestations

particulières de l'activité divine. Les miracles sont non-seulement

destinés à vivifier le sentiment religieux ils sont encore
des moyens positifs d'organisation ils affirment et conditionnent

une nouvelle forme de l'immanence de Dieu dans le

monde, ils signalent l'entrée de nouvelles forces organisatrices
dans la nature. On peut donc se demander : Les miracles ne
sont-ils pas contre-natu re, ne sont-ce pas des infractions aux
lois naturelles existantes? Ces lois ne doivent-elles pas être
d'autant plus stables qu'elles sont l'expression plus adéquate
de la volonté divine — C'est ici qu'il faut distinguer. La
formation d'un être n'a jamais lieu sous les lois qui président plus
tard à son développement, mais sous des lois particulières.
L'enfant par exemple vit dans le sein de sa mère sans souffler
et sans prendre d'aliments, sans les organes qu'il possède plus
tard et qui lui sont indispensables pour son développement.
Peut-on dire que dans la vie embryonnaire le cours régulier
et les lois de la nature sont suspendus On le dira si on prend
pour lois celles que nous voyons régner ordinairement. Or le
miracle appartient aux époques de formation, à la genèse d'une
vie nouvelle, il ne faut pas vouloir lui appliquer les lois du
développement. Il faut le juger d'après les lois qui président aux
créations. — Il faut de plus distinguer entre la forme des

phénomènes naturels et leur principe. Le même principe peut
agir sous des formes diverses. C'est bien la même force
plastique qui agit dans le fœtus et dans l'homme fait. Seulement,
chez le premier, elle agit avec une puissance qu'elle n'aura
pas plus tard, et d'une manière particulière en se concentrant
et en portant son action sur l'être pris in globo. Chez le second
elle est soumise à la loi du lieu et du temps ce qui se faisait
sans organes spéciaux et « en bloc » se fait maintenant par des

organes et successivement. Il en est de même dans le miracle.
La force qui y agit est la même qui se déploie dans la nature ;

mais elle y agit en concentrant sa puissance et en échappant à



284 J.-J. BECK.

la loi de l'espace et du temps. — Le miracle n'appartient pas
au simple développement des choses ; quand celui-ci
commence le miracle cesse. Il est donc absurde de vouloir que
parce que le miracle a eu lieu un temps, il se renouvelle
toujours comme il est faux de croire que dans le miracle les lois
naturelles sont suspendues, tandis qu'elles ne font que changer
de forme.

d) Comment reconnaître le miracle et sa valeur — Au point
de vue négatif, le miracle étant une*chose non conforme aux
lois courantes, il est facile de le reconnaître. Le plus ignorant
peut le faire. Tout le monde voit du premier coup que les
guérisons de Jésus-Christ ne sont pas des guérisons médicales,
on le sent si bien qu'on a inventé la théorie du mythe. Au point
de vue positif, la chose est moins simple. Il ne suffit pas pour
reconnaître le miracle d'un jugement purement logique,
l'élément moral doit entrer en jeu. Les phénomènes naturels ne
font connaître à l'homme la sagesse et la bonté de Dieu, que
parce que l'homme possède une révélation naturelle dans sa

conscience, de même les miracles de la révélation particulière
présupposent pour être compris un certain développement de

connaissances religieuses. Ce développement est nécessaire

pour distinguer les vrais miracles des faux. Quiconque ne
possède pas l'enseignement qui doit accompagner le miracle
divin, qui ne s'arrête qu'au fait intérieur, est dominé par l'esprit
et la puissance de l'erreur. C'est pourquoi Jésus-Christ combat
la recherche des miracles telle que la pratiquaient les Juifs. Il
demande que' ses miracles soient expliqués par ses enseignements

et jugés seulement après. (Math. XII, 2 et suiv.; XVI,
1-4 ; Luc VIII, 11 ; Jean II, 23, 24 ; IV, 48 ; V, 36 ; XIV, 10 ;

Gai. I, 8 ; 2 Thés. II, 9-12.) C'est pourquoi aussi (Math. VII, 16)
il donne comme signe de reconnaissance des faux miracles les

œuvres de ceux qui les font : « Vous les reconnaîtrez à leurs
fruits. » Il présuppose une connaissance, une révélation
antérieure de la volonté divine. C'est par la conscience qu'on
reconnaît un vrai miracle, un miracle divin ; il faut se demander
si on retrouve dans le fait extérieur la même force sanctifiante

que dans la conscience, si on peut y reconnaître l'action sane-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 285

tifiante de Dieu. Les récits de miracles doivent présenter le
même caractère. — Quant à son autorité religieuse, le miracle
ne prouve pas par lui-même qu'un homme est envoyé de Dieu.
Il faut que cet homme porte le sceau de l'Esprit de Dieu ; s'il
ne se conduit pas conformément aux règles de la conscience,
malgré ses miracles son génie et ses titres, il n'a aucune
autorité divine. (Deut. XIII; Mich. Ill, 11, 12; Soph. Ill, 4; Math.

V, 19 ; VII, 15 ; XXIV, 23, 24.) — Les faux miracles ne se
produisent pas accidentellement, ce ne sont pas des victoires du
mal sur le bien. Ils sont mesurés par l'Ordonnateur divin. Ce

sont des contrefaçons de la vérité, de telle sorte qu'on peut en

reconnaître certains éléments et s'y laisser prendre si l'on n'a

pas un grand amour de la vérité. Ce sont des épreuves qui
dans la main de Dieu servent à séparer la balle du froment. Ils
rentrent dans l'économie de la « révélation de colère, » non

comme voulus de Dieu mais comme permis par lui. (Comp.
Apoc. XIII, 17 2 Thess. II, 12 ; Jean III, 19.)

Le divin qui se trouve dans la nature se concentre dans

certains faits et produit le miracle; de même le divin que
renferme l'histoire produit, en se concentrant, la prophétie. Non

que dans l'histoire le divin soit indépendant de l'humain;
l'action de l'homme et l'action de Dieu se mélangent. 1° Dans

l'histoire, les hommes apparaissent bien comme agissant,
mais ils ne font pas l'histoire. Chacun peut le reconnaître dans

sa propre vie. Les choses ne sont pas comme nous les

voudrions, nous agissons non comme il nous plaît, mais comme
nous pouvons en raison des circonstances. Nous devons nous
contenter non de ce que nous faisons, mais de ce qui se fait.
Tout homme est lié par ses propres qualités et dons naturels,
et par un mouvement des choses indépendant de lui et des

autres. Il existe une puissance motrice extérieure aux hommes.

(Ps. XXXIII, 10.) Nous sommes poussés à rechercher les règles
de ce mouvement, c'est-à-dire les lois de l'histoire. Dans ce

développement de la vie humaine qui constitue l'histoire et qui
dépend en partie de la libre activité de l'homme, développement

dont les conditions et le résultat sont fixés par une loi
morale, nous reconnaissons un esprit directeur. Nous le recon-



286 J.-J. BECK.

naissons à cause de notre nature d'êtres moraux, c'est l'immanence

divine dans l'histoire. Il y a un ordre dans le monde,
ordre physique dans la nature, ordre moral dans l'histoire. En
raison de la connaissance qu'un homme peut avoir de cet ordre,
il peut 'prévoir l'avenir. C'est la prophétie au sens général (la
conscience de chaque homme lui prophétise le bonheur et le

malheur). Cette connaissance doit embrasser non-seulement
les faits extérieurs, mais la loi spirituelle qui les dirige; il faut

que l'esprit qui préside à la vie se réfléchisse en nous. Dans les

domaines où il nous échappe, nous ne pouvons plus prophétiser.
L'idée que nous nous faisons de la loi de l'histoire dépend de la
connaissance que nous avons de Dieu, et celle-ci dépend de notre
conscience et de notre activité spirituelle. Noire activité
spirituelle étant entachée de péché, notre prévision a quelque chose

d'indécis et de fragmentaire. De même que la connaissance
certaine de Dieu demande une révélation particulière, une prévision

générale certaine en demande aussi une. Il la faut pour
donner à notre sens spirituel une intelligence assurée de l'ordre
général de lanature et de l'histoire. La révélation étant donnée

sous forine d'enseignement, l'homme comprendra l'ordre établi
dans le monde d'autant mieux qu'il se sera mieux assimilé cet

enseignement. (1 Cor. XV, 1.)—-Quand il s'agit non-seulement
d'éclairer les hommes, mais de former ceux qui donneront aux
hommes cet enseignement, l'esprit révélateur les inspire
temporairement ou d'une manière permanente, et leur donne
l'intelligence des faits historiques; alors ces hommes sont capables
de prévoir certains événements, parfaitement d'accord avec
l'ordre général, mais que la science ne peut annoncer et qui
paraissent pour cela appartenir au domaine de l'accidentel : on
a « la prophétie. » Envisagée ainsi, elle est une sorte de miracle

et sert à faire reconnaître des hommes de Dieu dans ceux
qui ont annoncé ce que l'événement a confirmé. (Ex. les miracles

de Moïse en Egypte.) Le même esprit révélateur, qui au

moment d'un pas nouveau clans la révélation produit des
œuvres nouvelles, produit aussi une connaissance nouvelle.— Mais
la prophétie n'est pas seulement l'annonce d'événements futurs,
ce n'est là que son apparence extérieure, elle est en soi et avant



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 287

tout un témoignage de l'esprit révélateur à l'esprit de l'homme.
Le contenu de ce témoignage n'est pas livré au hasard, il est

formé par certaines vérités du royaume de Dieu. Ces vérités,
de plus, ne sont pas dès l'abord communiquées dans un complet

développement, elles le sont successivement, chaque pas

préparant le suivant. Dans la prophétie le prophète ne voit pas
les événements futurs se dérouler avec leurs détails et les

personnages futurs poser devant lui. Il voit dans l'avenir des types
correspondants à ceux que le présent lui offre : le présent est le

germe de l'avenir, il lui prête ses couleurs et ses traits généraux.
Ces traits généraux se présentant à diverses périodes de

l'histoire, la prophétie en les interprétant peut conclure du présent
à l'avenir. Elle peut cependant renfermer autre chose que ces

types, des éléments nouveaux, des vérités nouvelles en
harmonie avec le dévelopement général de l'histoire.

§ 4. CARACTÈRE HISTORIQUE DE LA RÉVÉLATION PARTICULIÈRE.

Il s'agissait d'établir une vraie religion en face des
innombrables religions d'erreur. Il fallait lui faire une place, et cela
conformément aux lois morales. Cela ne pouvait s'accomplir
que par la vivification de la foi primitive dans le cœur d'un
homme : cet homme fut Abraham. Le cercle de la révélation
s'agrandit plus tard et embrassa une famille de croyants, puis
un peuple et un état. Il est bien entendu cependant que cette
forme encore restreinte n'est qu'un état transitoire ; la foi doit
être l'apanage de tous, la révélation particulière doit s'étendre
sur le monde entier; le messianisme, expression de cette idée,
est le zéloç, la n^npamq de la révélation. Telle est la marche
ordinaire de la révélation, elle commence par un point pour
s'étendre sur les autres ; ici l'élection prépare un royaume de

Dieu universel, la révélation particulière doit se concrétiser,
prendre conscience d'elle-même et pour cela s'isoler du monde
afin de pouvoir ensuite s'y répandre, mais il faudra que dans
cette période transitoire tout soit en harmonie avec l'ensemble
de l'œuvre, que tout soit typique, le présent type de l'avenir,
le matériel type du spirituel.



288 J.-J. BECK.

C'est avec le mosaïsme que l'isolement politique et social
devient complet. Le peuple est mis à part, la loi l'enserre dans
tous les domaines, il est serviteur de l'Eternel, il appartient à

Dieu. Il condamne le monde eteri même temps il est une nation
sacerdotale qui lui porte le salut. D'autre part, le Dieu présent
partout traite avec ce peuple une alliance organisée. Il s'établit
chez lui, le culte est solidement fixé, l'état est une théocratie
complète. Le développement de la foi part du principe d'espérance

qu'elle renferme et qui fait voir à l'homme dans l'invisible

non-seulement sa loi, mais son plus grand bien. Cette
espérance prend corps dans le prophétisme. Cette espérance qui se

tourne vers l'avenir, n'est pas en désaccord avec la loi qui régit
le présent, au contraire elle l'accepte. (Deut. XVIII, 18.) Les

prophètes ne sont pas des réformateurs de la loi, mais selon la
loi. Ils l'interprètent d'après ce principe qu'en elle le particulier

est le type de l'universel, le présent type de l'avenir, le

matériel, l'extérieur, type de l'intérieur, du spirituel. Les
éléments du sacerdoce et de la royauté en particulier, sont
spiritualises et attribués à un personnage qui doit appartenir à

l'humanité tout entière, au Messie.

L'Ancien Testament n'est pas une révélation complète,
l'obligation est légale, le bonheur est en espérance, la réalisation
est un idéal lointain. (Hébr. VII, 19; IX, 8 ; X, 1-3.) Cetterévé-
lation avait deux buts : inspirer une soumission craintive et

respectueuse au nom et à la loi de Dieu, et d'autre part communiquer

une inébranlable confiance clans ses promesses ; deux
sentiments dont l'un conduit à la conscience du péché et au
travail moral, l'autre à l'espérance patiente de voir ce travail
aboutir. (Ps. CXIX.)

Ici comme dans la révélation générale, l'œuvre divine se

trouva en opposition avec l'œuvre du péché. Celui-ci sépara
l'un de l'autre ces deux éléments qui devaient demeurer unis :

la promesse oublia l'accomplissement de la loi, perdit ainsi sa

raison d'être et sa spiritualité, elle donna naissance au faux
messianisme : héritage temporel obtenu par la descendance

charnelle; la loi oublia la promesse, tomba clans le littéralisme
et perdit sa valeur typique. (Rom. II, 17.) Tels sont les deux



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 289

caractères du judaïsme. Là aussi l'œuvre de l'incrédulité domine
l'œuvre de la foi.

§ 5. L'ACCOMPLISSEMENT DE LA RÉVÉLATION.
¦ LE CHRISTIANISME.

Sur le terrain du judaïsme, comme sur celui du paganisme,
le péché avait donc atteint son plus entier développement. Le
mal en était à un point où un pas nouveau dans l'œuvre du

salut pouvait être utile. (Act. XIV, 16 ; XVII, 30 ; Rom." V, 20.)
La révélation qui agit par persuasion doit commencer, pour
gagner l'homme, par lui faire sentir l'insuffisance de ses seules

ressources, ce qui demande non des raisonnements mais des

expériences. L'histoire du monde a concouru à prouver ce fait
les païens ont fait l'épreuve de la faiblesse de l'homme
abandonné à lui-même, les juifs la faiblesse de l'homme sous la loi.
Avec ou sans la loi l'humanité a manqué h sa tâche, nulle part
elle n'a pu vivre de la vie supérieure. Ce n'est pas évidemment
la faute des circonstances ; il faut chercher la raison de ce fait
dans une faiblesse inhérente à l'humanité, un manque d'attraction

pour les choses invisibles, trop d'attrait pour le péché. Il
faudra donc un renouvellement de la force vitale dans l'homme,
un réel affranchissement de la puissance du péché, ce qui
suppose une union du divin avec l'homme, plus intime qu'elle n'avait
existé jusqu'alors même chez les meilleurs. Il ne s'agit plus
simplement de redresser certaines erreurs et de communiquer
certaines vérités. Le sentiment moral n'avait pas disparu, mais
il avait perdu son énergie, la foi s'en allait écrasée sous la
mondanité; il fallait un secours d'en haut pour rompre ces liens, et

c'était pour Dieu le moment d'agir s'il voulait s'appuyer sur un
reste de vie morale. Il ne s'agit plus de loi ni de promesse,
mais il faut une organisation par laquelle la vie divine pénètre
la vie individuelle. C'est le but de la révélation que le divin
pénètre la vie entière et devienne le principe de tout. Un
secours était une nécessité, mais il ne faut pas oublier que cette
nécessité est fondée sur la fidélité de la bonté de Dieu ; c'est une
grâce, non une chose due.

c. R. 1871. 19



290 J.-J. BECK.

Cet accomplissement de la révélation se trouve dans le
christianisme.

Dans le christianisme, la révélation ne se présente plus comme
un témoignage élémentaire ou comme un code de lois, un idéal

promis, mais comme une nouvelle vie, produit de l'esprit
vivifiant, une transformation spirituelle de la vie humaine, personnelle,

allant jusqu'à la Sô?« divine d'après les principes du

développement moral. (2 Cor. III, 6, 8,17; 1 Jean I, 2.) Le principe
divin pénètre l'individu comme esprit et vie par sa propre
essence et avec sa puissance.

a) En raison de sa nature, cette révélation doit avoir des

moyens particuliers. Le principe divin doit pénétrer la vie de

l'individu : cette vérité ne peut être rendue sensible que par
une révélation personnelle, par le spectacle d'un être chez qui
le divin ne se manifeste pas seulement par l'inspiration mais
devienne le centre de l'individualité. Aussi le christianisme
concentre toute la révélation clans la personne de Jésus-Christ.
Jésus-Christ est le principe central et le moyen de la nouvelle vie.
lésus-Christ se présente comme le porteur de l'esprit de Dieu et
de la vie divine, comme possédant la hiiLzr,ç qui est déjà immanente

au monde. (Rom. L 20.) Avec l'entrée de Jésus-Christ
dans les individus, la vie divine, clans sa vraie essence, devient
immanente à l'homme, de sorte que l'homme est «né de Dieu, >>

il est son Tsxvov, non plus seulement son minjpa. La vie de l'homme
devient une vie en Dieu, pour Dieu, de Dieu. Dieu et l'homme,
séparés par la chute se retrouvent en Jésus-Christ, dans sa

personne humaine et divine : il est l'incarnation visible du Dieu
invisible.

b) Cette place faite à Jésus-Christ est en rapport avec sa

personne. Son rôle historique est une conséquence de son rôle

préhistorique antérieur à toute révélation. Christ, d'après
l'Evangile, n'est pas un individu humain, un représentant de

l'espèce mis à part par Dieu pour cette œuvre particulière. Chez

lui, ce n'est pas l'humanité qui est le fond auquel est venu

s'ajouter la divinité. Le fondamental, c'est le divin, et l'humain
l'accidentel. C'est le Aoyoç qui s'est fait chair, c'est-à-dire la

parole divine organisatrice, le porteur primitif de l'esprit et



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 291

de la vie de Dieu, qui se manifeste au monde. Cette nature
humaine qu'il revêt ne lui est* pas étrangère ; elle a été créée

par lui, de lui, pour lui. C'est quelque chose d'homogène avec
Christ. — Cette incarnation du »/o,- est l'organe de la révélation

de la vie de l'esprit de Dieu et le type nouveau de l'homme
chez qui le divin et l'humain se pénètrent harmoniquement. Ce

Myoç possède sur le monde extérieur la puissance que l'homme
pécheur a perdue. — Par cette puissance, il donne au divin une
organisation systématique pour le monde et dans le monde. Il
aura sa parole, ses sacrements, qui sont le premier pas fait dans
l'œuvre de la pénétration de la nature par l'esprit, sa communauté.

c) Ce système, doni le principe est Christ, va créer une
nouvelle histoire dans un monde nouveau. Il reproduit le type qui
l'a créé clans l'individu par la nouvelle naissance, dans l'histoire

par l'église et enfin dans la vie matérielle grâce à sa

dépendance de la vie spirituelle. (1 Cor. XV; Rom. VIII, 18.) C'est
ainsi que la fin de l'histoire du monde doit revenir à son
commencement, avec cette différence que ce qui, au commencement,

n'était qu'ébauché, se trouve maintenant accompli.
k L'image de Dieu » devient, par le christianisme, la « ressemblance

au Fils de Dieu. » (Rom. VIII, 29.) Le monde redevient
« bon » par le fait que Dieu est tout en tout. — C'est la révélation

chrétienne, sans autre, qui accomplit cela. Elle est donc un
système définitif. (Rom. VIII, 20 21 ; Hébr. XII, 28 ; XIII,
14, 15.)

Nous pouvons donc définir ainsi le christianisme : la révélation

posilive d'un système de vie nouveau et supérieur,
l'organisation de la vie de l'esprit de Dieu de la vie éternelle par
l'intermédiaire du '/,6yoç divin apparu dans un individu pour la

formation d'un nouveau monde. Et comme cette vie spirituelle
«t divine est la vérité, la véritable vie, par opposition à la vanité
du monde, le christianisme est la vérité au sens absolu du mot.
(1 Jean V, 6.)



292 J.-J. BECK.

g li. LA JUSTIFICATION DU CHRISTIANISME PAR LUI-MÊME.

1° Ce que nous avons dit sur la manière de comprendre le

miracle suivant qu'on part d'une conception naturaliste ou
mécanique du monde, peut se dire du christianisme, le miracle

par excellence. Dans la vraie conception de Dieu Dieu n'est
immanent que parce qu'il est librement sorti de sa transcendance.

Ces deux formes de sa nature, immanence et transcendance,

s'unissent dans le « principe divin organisateur, » à la fois
transcendant et immanent. Là l'immanence trouve sa source et

sa substance dans la transcendance, et la transcendance son

accomplissement dans l'immanence.
2° Comment le christianisme fait-il reconnaître sa divinité?

— Dans son apparence extérieure, le christianisme se pré
sente comme quelque chose d'irrégulier. C'est là son caractère

permanent. Il repose tout entier sur le miracle. En lui,
les caractères, les événements, les procédés, tout est en dehors
de l'ordinaire. On est bien forcé de le reconnaître. Par là le
christianisme étonne l'homme et le conduit à des recherches
dans lesquelles il rencontre face à face les grandes questions
religieuses. Par son extérieur même il produit une impression
religieuse il parle au cœur et à la conscience. Si l'homme
résiste à cette impression, s'il ne veut considérer le christianisme
qu'extérieurement, au point de vue purement historique, il
manque la direction dans laquelle le christianisme voulait le

pousser, il prend une route où les grandes questions religieuses

ne se présentent plus, et perd ainsi le critère essentiel dans

la connaissance du divin : l'action sur la conscience. Il ramène
le divin au niveau du mondain. Les adversaires du christianisme
font toujours remarquer que Jésus-Christ condamnait l'amour
du miracle. Ce reproche s'adresse directement à eux. Pourquoi
se préoccupent-ils tant et si exclusivement de ce qu'il y a

d'extraordinaire dans le miracle? Ne voir que le fait extérieur, quelles
que soient d'ailleurs les conclusions qu'on en tire, pour ou
contre le christianisme c'est se mettre en désaccord avec le

christianisme lui-même. Celui-ci n'emploie jamais ce moyen de



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 293

persuasion qu'en le pénétrant, comme tout le reste d'esprit
religieux ; il le rattache toujours à un fait intérieur et demande
la p-sràimi«. de l'homme avant de le produire devant lui.

Quant à sa démonstration intime, elle est fondée sur l'immanence

divine. Le christianisme se légitime en se montrant
toujours d'accord avec les éléments divins déjà existants dans le
cœur de l'homme. Il les respecte et les prend pourpoints d'appui.

Nous avons vu qu'il ne réclame pas une foi aveugle, mais

que, s'offrant à la conscience, il donne à chacun des preuves
de sa valeur divine. (Jean I, 42, 47; IV, 29; 1 Cor. XIV, 24.

2 Cor. IV, 2—4.) Quiconque prend cette impression en considération

est conduit à revêtir la foi de disciple, il apprend à se

confier et son développement commence. Le christianisme se

montre par là d'accord avec les traits divins déjà immanents
clans le cœur.— Il en est de même, quand il présente à l'homme
la figure historique de son fondatemele spectacle de son œuvre.
Jésus-Christ a en lui les traits de la nature divine, tels qu'aucun
homme ne les eût pu concevoir (puissance, patience, amour,
vérité, justice, bonté, sagesse, simplicité), et si élevés que tout
cœur ouvert aux choses divines est saisi et édifié par ce spectacle.

Tout en lui est harmonique, il concilie les extrêmes, les
traits divins et les misères de la vie humaine. Il est héros dans
la lutte comme clans la patience. Il veut fonder un royaume divin
et il fréquente les délaissés. Il est fidèle dans les moindres
choses. On trouve accompli et réuni chez lui tout ce que les
hommes ne possèdent qu'en partie; chez lui a pris corps ce

qui chez les meilleurs n'a jamais été qu'un devoir. C'est un
homme qui mérite cent fois la confiance, si le bien mérite
confiance ici-bas. Malgré cette hauteur, grâce à la diversité de ses

attributs, il est en relation avec les différentes individualités,
chacun trouve des points communs avec lui, et chacun, par
comparaison avec lui, comprend tout ce qui lui manque.

Quand l'homme se laisse dominer par cotte impression, il est
évidemment attiré à Jésus-Christ, le Père l'attire. L'enseignement

du Seigneur et le spectacle de ses œuvres agissent de

même et produisent le même effet. Tout dans sa parole porte le

caractère de la charité; s'il repousse toute hypocrisie, il ménage



294 J.-J. BECK.

le moindre germe de foi. Jamais les juifs ni les hommes de leur
temps n'eussent imaginé pareille figure ; l'esprit humain qui l'a
sous les yeux depuis des siècles n'est pas encore parvenu à s'en
faire une juste idée. Quand l'homme s'en approche, des traits
nouveaux et plus beaux encore se révèlent à lui, mais quiconque

en partant du point de vue naturel, jette un regard sur
cette harmonie, y reconnaît au moins un être unique dans

l'ordre naturel, et quiconque reconnaît en Jésus-Christ la
plénitude de ces éléments qui en nous constituent le divin, reconnaît

en lui un êlre unique et divin. — C'est le cas encore pour
l'histoire du christianisme : les apôtres ont reproduit dans une
moindre mesure l'image de leur maître, en possédant non-seulement

des vertus particulièrement élevées, mais aussi cette
harmonie des vertus contraires qui est le signe du divin (crainte
de Dieu et amour de Dieu, zèle et patience, etc.). Cette même

image s'est reproduite dans la foule des convertis, formant une
société intimement unie à Jésus-Christ. Il n'y a plus, dans la
communion avec Jésus-Christ, opposition de races ou diffé -

renées politiques ; ce qui peut demeurer encore d'éléments de

discorde dans la société chrétienne est un reliquat des vieilles
habitudes. Jésus-Christ devient le principe vital de la société

tout entière. Quand elle se pénètre de son esprit, on a un temps
de restauration, une époque de relèvement ; quand elle s'en

éloigne, elle s'abaisse, et l'on voit naître les oppositions et les
luttes. Quiconque considère ces faits, doit reconnaître dans le

christianisme un principe particulier une puissance religieuse
atteignant jusqu'à la vie du monde et qu'on ne retrouve nulle,

part ailleurs. Ce principe est la « concentration du divin. »

Cela conduit à reconnaître dans le christianisme un principe
nouveau et transcendant. On ne le nie que si on a intérêt à

repousser cette transcendance et cette immanence divines. Partant

de cette impression, le croyant commence, dans la communion

de Jésus-Christ, une suite d'expériences qui, mûrissant son

esprit, la lui rendent plus nette et lui font toujours mieux saisir
ce qu'il y a de transcendant dans le christianisme. Le principe
de la vie divine devient en lui une force toujours plus puissante.
Il se sent renouvelé par une vertu divine qui ne se trouve pas



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 295

dans la nature. Par elle, tout est changé en lui ; son passé écoulé
sans elle lui apparaît comme une mort; il marche dans une
lumière où se confondent son présent et son avenir. Sa manière
de juger les choses est transformée, il possède une sagesse
nouvelle forcément différente de celle du monde: les choses

qui lui paraissaient séparées, le ciel et la terre, l'esprit et le

corps, ia colère et l'amour de Dieu, la vie et la mort, etc., se

rapprochent; celles qu'il confondait se distinguent, le divin et
l'humain, l'esprit et l'âme, l'amélioration et la nouvelle
naissance, le bien et le christianisme ; il repoussera ce qu'il recherchait,

il aimera ce qu'il repoussait. C'est ainsi que le christianisme,

après avoir prouvé sa transcendance par son action, la

prouve par la communication d'une science nouvelle. C'est là

une révélation au sens le plus élevé du mot. Sa transcendance
se reconnaît ainsi par degrés, c'est une àmàiiiiç -nvsvp.ot.zoc x«;

(W.u.swç, L'ancienne dogmatique appelait cela le Testimonium

spiritus sancti, expression vague et qui n'exprime pas ce

développement que nous venons de signaler.

[|me poiNT. LES SOURCES.

$ 7. LES DOCUMENTS DE LA RÉVÉLATION.

Tout ce que nous avons dit jusqu'ici est emprunté à un recueil
d'écrits dont la particularité est de retracer sans interruption
l'histoire de la révélation depuis le commencement du monde

jusqu'aux temps avenir. C'est l'Ecriture sainte, la Bible.
On dit que le christianisme a existé avant la Bible. Cela est

juste si l'on entend par christianisme les faits objectifs de la

révélation; ils précèdent le nouveau Testament tout en s'ap-

puyant sur l'Ancien. Cela est faux si l'on entend par là la vie

subjective, la communion religieuse avec Dieu. Dans le

christianisme, celle-ci a toujours l'Ecriture pour source. Jésus-Christ
bâtit sur l'Ancien Testament ; les apôtres et les premiers chrétiens

font de même. — On distingue dans la tractation de ces

livres, le point de vue historique et le point de vue dogmatique.
Le premier embrasse les questions historiques touchant à l'épo-



296 J.-J. BECK.

que, à l'auteur, l'authenticité, l'intégrité, etc.; on aboutit palla

à une foi historique; le second étudie chaque point de

doctrine, et, par ses preuves, produit une fides fiumana. Mais il y a

aussi une manière de juger l'Ecriture qui est indépendante de

ces recherches et qui repose sur le témoignage de l'Esprit de

Dieu. La foi à la divinité de l'Ecriture, la foi qui sauve, ne doit
pas dépendre de preuves historiques. Que l'évangile de
Matthieu soit canonique et renferme une révélation qui oblige la

foi, ou bien qu'il soit de la main de Matthieu, ce sont là deux

questions différentes; l'une relève de l'histoire, l'autre de la
foi. La foi religieuse n'est pas une acceptation à la suite d'une
démonstration logique, c'est une vie dirigée par le divin; le
divin se légitime aux yeux de la foi par la communication
de sa force. C'est contredire l'Ecriture que de vouloir
démontrer sa valeur par les preuves extérieures. Les Ecritures
ne font dépendre la foi d'aucune autorité humaine. (Jean V, 31.)
Jésus-Christ repousse même son propre témoignage, comme
celui de Jean-Baptiste, en tant qu'on veut les faire reposer sur
le nom de leurs auteurs. Ceux-ci ne se légitiment que parce que
le témoignage du Père est en eux. (1 Cor. VII, 10, 12, 25, 40.

Paul ne veut être cru qu'en tant qu'il a l'Esprit de Dieu, et'Tean
1 Ep. IV, 1.) veut qu'on éprouve, non pas les noms, mais les

esprits. Une autorité extérieure, ecclésiastique ou autre, peut
avoir sa valeur, elle peut rendre attentif à l'Ecriture, préserver
des interprétations arbitraires, mais elle ne produit pas la

science de la foi qui vient de l'adhésion du cœur au divin qu'il
a reconnu. Cette foi du cœur et de la conscience à la valeur des

Ecritures n'est pas arrêtée par des difficultés de détail. La

vérité reconnue et scellée intérieurement demeure vérité quand
même les questions de forme sont encore obscures. La foi à

l'Ecriture vient donc de ce que son contenu s'accrédite comme
divin auprès de la conscience.

Comment la Bible établit-elle son rôle dans l'œuvre générale
de la révélation? — C'est la question de l'inspiration.

I. Nécessité au poinl de vue biblique des documents de la

révélation. Il y a toujours dans la relation écrite des faits

historiques ordinaires quelque chose d'accidentel; l'exactitude et le



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 297

complet sont souvent en défaut. La tradition tend à grossir
outre mesure les événements qui lui plaisent, surtout quand
elle embrasse des siècles, et à les dénaturer quand ils sont
contraires à l'esprit courant. La révélation divine devait donc
abandonner son témoignage à l'imprévu si elle voulait s'en tenir
aux procédés ordinaires. Elle ne le pouvait pas, son caractère

s'y opposait; 1° elle se donne comme nécessaire en raison du
péché, de l'abandon de la vérité; 2° elle se propose une œuvre de
restauration universelle, or les faits particuliers sont des pas
vers ce but, des lacteurs de ce tout ; 3° ces faits, comme
enseignements divers, ont dans le système de la révélation une
valeur propre; faits objectifs ils doivent produire un développement

subjectif de la vérité. Une histoire était nécessaire, mais

pour l'écrire, la révélation ne pouvait s'en remettre au monde

qu'elle considère comme entaché d'erreur. Elle devait employer
un moyen relevant du même esprit qu'elle. La parole orale sert
d'intermédiaire à l'esprit dans les communications directes. La
parole écrite sera le porteur des révélations pour ceux qui sont
au loin. La révélation aura donc une parole écrite.

Ce n'est pas à dire que les écrivains eux-mêmes se soient
assigné ce but en écrivant; c'est l'œuvre de Dieu que de fixer le

plan de la révélation et d'en conduire la réalisation. Les hommes
sont dans ce cas des instruments qui agissent avec intelligence
sans doute, mais sans connaissance complète du plan général.

La parole écrite, comme la parole parlée, sert d'organe à la

vérité divine, l'une et l'autre sont la semence de la vie spirituelle
Luc VIII, 11 2, Tim. Ill, 15 ; l'une et l'autre doivent avoir le

même but et par le même esprit de Dieu doivent porter les mêmes
vérités. (2 Thés. II, 15; Rom II, 20.) Le livre de la révélation
ne sera pas seulement un document historique, mais portera
en lui-même une puissance révélatrice.

IL Nos écrits sacrés sont-ils réellement un moyen permanent
de propagation de la révélation, se présentent-ils avec la divine

originalité d'une rie spirituelle supérieure et d'une influence
correspondante

1° L'Ecriture se présente comme œuvre particulière. Elle a

bien quelque analogie avec les autres œuvres littéraires, mais



298 J.-J. RECK.

partout elle conserve son cachet, dans l'expression, les pensées,
la manière de voir sur le monde, l'histoire, la nature, etc., cachet
si particulier qu'avec un peu d'expérience on reconnaît du
premier coup d'œil une parole biblique, et si persistant qu'on le

retrouve d'un bout à l'autre des écrits, dont elle se compose,
comme s'ils n'avaient qu'un auteur. La Bible produit une
impression de pureté, de sainteté, elle se présente comme un
tribunal et porte un sceau indéniable de sainteté, un sens du
divin, un ton qui l'élève au-dessus de tout ce que le monde peul
produire; seule elle donne la conciliation de certains faits, la

noblesse de l'homme et son abaissement, par exemple; seule

elle sait allier dans sa forme la souveraine majesté à la plus
grande simplicité. — H y a dans ces écrits un trait commun qui
les met en dehors de tous les autres, au-dessus de toutes les

divergences provenant des époques et des auteurs divers. On

trouve une idée générale qui en fait un tout ; c'est le développement

d'une religion monothéiste, de sa première page à sa

dernière, de la création du monde au jugement final. Une
même pensée traverse tout. On peut même remarquer que les
écrivains sacrés en appellent de l'un à l'autre et que chaque
écrit s'appuie sur un autre (les Epîtres sur les Evangiles, l'Epî-
tre aux Hébreux sur le Lévitique, etc.j et on ne tarde pas à

découvrir une même harmonie clans les idées, au fond comme à la
surface. — Ce fait constaté, on se demande comment il se fait

que soixante-six écrits répartis sur plus de mille années n'aient
qu'une religion qu'ils exposent tous dans leurs instructions et
leurs récits. Que l'on compare cet accord avec ce qui se passe
dans le domaine scientifique, dans la philosophie, par exemple;
tout, s'y déduit suivant les lois de la logique et pourtant quelle
confusion! Trouve-t-on deux écrivains du même avis à une
même époque? — Ajoutez à cela que la religion exposée dans

ce livre est en plein désaccord avec les dispositions du peuple
chez lequel il est écrit ; et cependant les déclarations de ce
livre ont persisté et se sont fait leur chemin dans le monde:
ce qui, chez Abraham et Moïse, était une conception encore
isolée de la divinité, est devenu la foi des peuples. Toute
nation s'est conservé des livres, mais des livres qui flattent ses



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 299

goûts; ceux-ci ont le caractère contraire. Ils traitent la nation
de peuple au col roide ; l'amour de Dieu envers elle se montre,
disent-ils, par des épreuves; ils combattent l'orgueil, le matérialisme.

Les auteurs sont haïs, persécutés, pour avoir repris les

prêtres et les rois et cependant leurs écrits conservent une
autorité exclusive. (Eccl. XII, 12.) —Si ces livres sont opposés

au monde, ils n'en ont pas moins une profonde connaissance
du péché qui règne dans le monde et mettent admirablement
à nu les plaies de la vie intérieure de tous les temps et de tous
les pays. — En réunissant ces faits, on reconnaît dans ces écrits
l'œuvre d'un esprit étranger au monde, l'œuvre de l'esprit
infini qui gouverne le monde.

2° Touchant la puissance de transformation que possède ia

Bible et la preuve interne de sa divinité, nous aurions à répéter
ce que nous avons dit aux Prolégomènes, § 6. L'Ecriture est

intelligible pour qui la lit avec le sentiment religieux. Elle
s'explique elle-même à mesure qu'on la pratique.

La règle pour cet usage est : « Ce qui se présente à toi comme
la peinture de ton cœur, comme un commandement qui t'est
particulièrement approprié, comme consolation, penses-yet
exécute-le. Tu en reconnaîtras la vérité, car tu y trouveras la
communion avec Dieu; et quant au reste, il viendra en son temps. »

3° A ce témoignage s'en ajoute un troisième, qui tient à la
fois du domaine spirituel et du domaine historique. Le
monothéisme du peuple juif est le témoignage de la puissance de

l'Ancien Testament. Ce monothéisme, qui constitue l'individualité

de ce peuple, est une chose surprenante. Tacite a remarqué
combien il était en contradiction avec les idées d'alors; il n'était
pas moins en contradiction avec les idées du peuple juif, qui,
abandonné à lui-même, court aussitôt aux idoles. C'est quand
ces livres sacrés sont réunis, après l'exil, que le monothéisme
s'établit définitivement chez le peuple juif. Le christianisme se

fonde sur l'Ancien Testament, et celui-ci, malgré les Juifs,
trouve sa correspondance dans le Nouveau. Comment expliquer
ces faits? Il faut y voir ou un jeu du hasard, ou l'œuvre d'un
principe spirituel, œuvre par laquelle cet esprit qui remplit
les Ecritures a pénétré le peuple et l'a formé malgré lui. On est



300 J.J. BECK.

conduit à cette dernière conclusion, quand on voit ce principe
s'affirmer d'autant plus nettement que le peuple lui résiste. Le

judaïsme veut violenter les promesses et créer un messianisme

politique, la nation est renversée, afin que, sur ses ruines,
s'élève le messianisme vrai.

Quant au Nouveau Testament, il trouve un témoignage
semblable de sa valeur et de sa puissance divines dans l'Eglise et
l'histoire du monde ; bien que ce témoignage n'ait pas la forme de

l'autre (le Nouveau Testament n'a pas, comme l'Ancien, organisé

un peuple théocratiquement ; il n'en appelle pas à la
condamnation mais à la grâce, etc.), il n'en est pas moins positif.
Le christianisme a, à travers les temps et dans tous les pays,
•formé une assemblée d'hommes, images de Jésus-Christ, qui,
unis dans un même esprit, renoncent au monde et se consacrent

au royaume spirituel. Partout où le christianisme a

pénétré, il a produit cette communauté ; communauté spirituelle
seule capable de prononcer sur le contenu de l'Ecriture et sa

valeur, puisque, dans les choses de la foi, un témoignage
humain n'est valable qu'en tant qu'il est fondé sur l'expérience
spirituelle des choses divines. Or l'Eghse s'est prononcée, elle
a rendu témoignage à l'Ecriture. — La primitive église a reçu
sa forme et ses enseignements des témoins immédiats du

Seigneur. Les instructions étaient soigneusement choisies. Les

apôtres ne craignent pas de voir leurs écrits mis à l'épreuve.
(Rom. XVI, 17-20 ; Gai. I, 8 ; 1 Cor. XIV, 29; Col. II, 6, 8,18;
1 Thés. V, 19 ; 2 Tim. 1,13 ; II, 1, 2; III, 14-16; IV, 1-5; 1 Jean

II, 18-21 ; 1 Pier. V ; 2 Pier. II, 1.) A la formation de la littérature

du Nouveau Testament présida une communauté
chrétienne, rendue capable par l'esprit qui la pénétrait d'exercer
une saine critique, et qui l'exerça en effet, comme le prouve le

rejet des livres apocryphes. Ce n'est pas là assurément une

preuve d'authenticité pour chaque livre, mais c'est un témoignage

de sa valeur chrétienne rendu par la foi chrétienne,
témoignage que viennent corroborer de siècle en siècle les
expériences d'une nuée de témoins de la vérité. Les restrictions de

quelques-uns, remarquons-le, n'infirment pas ce témoignage.
Chacun trouve dans le canon des parties qui s'adressent moins



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 30!

directement à lui, ou qui sont au-dessus de sa portée. L'individu
n'a pas le droit pour cela de modifier le canon car celui-ci
est fait pour la communauté. Luther, tout en mettant l'épitre
de Jacques au-dessous des autres, se garde bien de la rejeter
du canon.

Le développement de l'église chrétienne n'est pas un témoignage

d'une moindre valeur. La puissance et la faiblesse du

christianisme dépendent de la place faite à ces documents. Les

néglige-t-on on tombe dans les superstitions catholiques ; les
étudie-t-on en dehors de leur esprit, on arrive au fanatisme ;

veut-on les traiter par le rationalisme on aboutit à l'indifférence.

Enfin, chose non moins remarquable, avec l'entrée du Nouveau

Testament dans le monde, le monde se transforme, l'histoire

change de cours, l'esclavage est modifié, la condition de

la femme relevée les droits de l'homme proclamés des liens
se forment entre les nations et on découvre « l'humanité. » Or,
tandis que le monde se transforme ainsi, ces livres demeurent
les mêmes. Leurs descriptions, leurs enseignements sont aussi

actuels, aussi vrais aujourd'hui qu'autrefois. Ils touchent à la

vie intime, à la vie nationale, domestique et générale de nos
générations aussi bien que de» générations passées. — Quand on

voit un livre qui produit des transformations sans se transformer

lui-même, qui change l'histoire en la dominant, toujours
utile, toujours vrai, peut-on faire autrement que de l'attribuer
à cet Esprit qui ne connaît pas de temps ni de transformation,
à l'Esprit de Dieu

S 8. THÉOPNEUSTIE.

1° Comment une parole humaine peut-elle êlre une parole de

Dieu — Les révélations de Dieu sont de deux espèces. Dans
les unes, comme les songes, les extases, les relations que
l'homme soutient par ses sens avec ce qui l'entouresont
suspendues. Celles-là ne constituent pas un témoignage
révélateur certain ni par elles-mêmes ni avec le concours de la
réflexion. L'incrédule aussi a des songes (Pharaon); celui



302 J.J. BECK.

qui est en extase voit des choses qui demandent à être
interprétées. (Act. X, 11, 17 ; XI, 5 ; 2 Cor. XII, 2-4.) Pour constituer

un enseignement, ces révélations doivent être accompagnées

de quelque autre. — D'autres apparitions, voix extérieure
ou intérieure, communications spirituelles, parlent à la
conscience dans son état normal. Dans ce cas, l'homme reçoit une
révélation directe de Dieu ; Dieu lui a parlé, et la parole de

l'homme ainsi inspiré est l'expression de cette révélation. De
là ces termes : « Dieu parle, Dieu met sa parole dans la bouche,

etc. » (1 Tim. IV, 1 ; Math. X, 20.) Cette parole est une
u-w.yl-j-lu; quand on la considère par le côté interne, spirituel,
une omspuv:.; envisagée par le côté extérieur, par rapport à sa

forme.
2° Comment l'Esprit de Dieu communique-t-il à l'homme son

témoignage —- Ces révélations sont si distinctes dans la
conscience que ceux qui les reçoivent ne les confondent ni avec
les bonnes pensées, ni avec leurs propres réflexions. Ils distinguent

les moments de communion ordinaire avec Dieu et les

cas où ils reçoivent un témoignage fixe. (Noinb. XV, 34; XXIII;
XXVII, 5 ; 1 (Jor. VII, 25-40.) Ils demandent de pouvoir parler
i 1 Sam. XVI, 13; XXIII, 10-12; 2 Sam. II, 1 ; Act. 1, 24 ; 1 Pier.
1, 10) ; ils cherchent à comprendre le sens de la révélation et
la réponse se fait attendre (1 Sam. XXVIII, 15; 2 Cor. XII, 8); ils
demeurent incertains; l'Esprit corrige leurs appréciations.
¦ I Sam. XVI, 6-12; Act. X, 13.) Il ne faut donc pas faire de l'inspiration

une simple forme de la.vie spirituelle du témoin.— L'esprit

dans l'inspiration agit sur le cceur, foyer de la vie personnelle

centre de l'organisme spirituel, et devient le souille
vivifiant qui produit les actes de l'âme. L'âme n'est pas une

machine, c'est un organe ; c'est, dans l'inspiration, son propre
principe développé qui la vivifie c'est son activité individuelle
fui est spiritualisée et élevée. Cette conservation du type de

l'âme prouve justement que l'œuvre est faite par l'Esprit de

Dieu. Quand il est immanent dans une âme, l'individualité n'est

pas diminuée, elle est seulement vivifiée, élevée, la chair seule

ost réduite, dominée. L'esprit choisit les hommes en raison du

hut qu'il se propose, de manière à conserver leur individualité.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 303

La Parole de Dieu est autre chez Jean, autre chez Paul, quoique
étant toujours Parole de Dieu. Les hommes ont donc leur
originalité, sans être en opposition entre eux, car ces caractères divers
onl un fond commun. Chacun parle de ce qui le regarde; aucun
n'a la toute science ; il dit ce qu'il sait pour l'avoir reçu
spirituellement. Leurs citations de l'Ancien Testament ne sont pas
machinales et littérales ; ils ne sont pas adorateurs de la lettre ;

ils appliquent avec l'Esprit de Dieu n des circonstances
nouvelles ce que ce même Esprit a dit à propos d'autres circonstances.

C'est pourquoi ils citent librement l'Ancien Testament,
prenant les passages dans leur sens central, citant les LXX ou

rappelant quelquefois le sens et non les mots '.
3° Quelles sont les limites de la connaissance che: l'homme

inspiré — On ne peut les fixer a priori et dire que certains faits

historiques ou naturels doivent lui échapper. Tout dépend de

savoir si ces faits sont en rapport avec le but que poursuit la
révélation. Toute limitation àprioristique est en opposition avec
le caractère de l'Esprit révélateur, qui, étant le même que
l'Esprit créateur, exerce sur tout son empire, et avec l'idée
biblique de la théopneustie : L'esprit illuminant l'âme tout
entière toutes ses fonctions reçoivent ou peuvent recevoir une
énergie nouvelle. — U est des détails qui ne touchent pas au
centre des questions et que l'esprit considère comme sans
valeur. 1 Cor. 1, 15 ; comp. 1 i.) Ce ne sont pas là proprement
des limites. — Ce n'est pas du dehors que vient la limitation de

l'inspiration ; elle vient de l'individualisation de l'esprit.
L'inspiration repose sur une union dynamique de l'Esprit saint avec
l'Ame de l'homme. Le fait de cette union dépend de l'Esprit
saint. L'Esprit saisit une âme. Chez les prophètes de l'Ancien
Testament, l'inspiration est toujours considérée comme quelque

chose de spécial, d'exceptionnel. Après la « crise » les

hommes inspirés redeviennent des hommes ordinaires ; ils
doivent s'approprier le témoignage reçu 11 Pier. 1,10) ; et dans

' Lit ou les LXX n'ont pas reproduit 1« sens de l'Ancien Testament, le Nouveau

Testament ne les cite pas. i Comp. Math. Il, 1-3; lenii SIX, 37; Rom. X.
lî;- XII, Un 1 C,,-,r. XIV, 81.1



304 J.-J. BKClv.

le Nouveau Testament, bien que le Saint-Esprit demeure en

permanence chez le .croyant qui a passé par la nouvelle
naissance et le rende irjs-ou.a-i.xoc, tous ne sont pas choisis pour être

apôtres ou prophètes. (1 Cor. XII, 28 ; Eph. IV, 11.) Ceux-ci
sont des serviteurs spéciaux de l'Esprit au milieu des homme.-

spirituels. (1 Tim. I, 2 et suiv.; Marc XVI, 17.) Les apôtres
eux-mêmes distinguent entre les choses qu'ils disent de leur

propre mouvement ou poussés par l'Esprit. Us doivent
s'approprier aussi ce qu'ils ont dit. (Phil. III, 12-17.) Il y a donc-

dès degrés résultant de l'action exercée par le Saint-Esprit. —

Il y en aura également résultant de l'âme du sujet et de la prise
qu'elle offre à l'esprit. — Il y en aura aussi en raison du but

que poursuit l'Esprit. 1 Cor. XIV, 16 parle d'un ìiìsu h i-^a-miirlv.

et 1 Cor. XII, 8, distingue /.. Sta toO n-jsvpuzo;, -/.'/.zi. -n-ve-ju.K et iv -vvj-
•jLsrrt. Il y a donc divers degrés de théopneustie.

5° De l'autorité de l'Ecriture en raison de cette inspiration. —

Remarquons l'usage' que le Seigneur et les apôtres font de

l'Ancien Testament; nous pourrons en conclure à la valeur du

Nouveau Testament qui ne saurait lui être inférieur. Jamais
dans le Nouveau Testament l'Ancien Testament n'est employé
comme une abstraction, jamais l'idée n'est séparée de l'expression

qui la manifeste. (Math. V, 18.) Les passages des différents
livres sont rapprochés les uns des autres et traités comme étant

tous également inspirés ; quelquefois même c'est un mot qui esl

mis en évidence et sur lequel porte tout particulièrement
l'inspiration. (Math. XXII, 29, 31,43, 45; Jean X, 35; Act. XIII, 22 ;

XXVIII, 25. 26 ; Rom. IX, 17 ; Gal. Ill, 16 ; Héb. I, 5 ; II, 12 :

111,7.) D'où les expressions : « Il est ainsi écrit, l'Ecriture m-

peut être abolie » même sur un point très spécial. (Ps. LXXXII, 2 :

Comp. Jean X, 34.) Toute l'Ecriture est vóm;. 11 y a si peu ck-

différence entre «l'Ecriture» et «la Parole de Dieu» qu'il est dit
« l'Ecriture » au lieu de « l'Esprit ». (Gai. III, 8. 22 ; Rom. IX, 17. i

De quelque manière qu'on interprête 2 Tim. Ill, 16 (niaa ys«V»i

il en ressort que l'Esprit de Dieu a produit toute l'Ecriture.
Aussi l'Ancien Testament, jusque dans ses moindres détails, a

la valeur de la Parole de Dieu. (Act. 1,16; IV, 25-28 ; XIII, 34 ;

Rom. I, 2.) S'il y a une distinction entre l'Esprit et la lettre,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 305

elle n'est pas dans l'Ecriture, c'est le lecteur qui la fait'. Par
le passage Math. V, 18 (iàza xspùa) Jésus-Christ donne à l'Ancien
Testament une valeur normative pour tous les temps, comme
à ses propres paroles. Il s'y soumet lui-même, non-seulement

pour le commencement de son œuvre, mais pour toujours et

quiconque veut occuper une place dans le royaume des cieux
doit s'y soumettre aussi. Il n'accorde à aucun homme inspiré,
si élevé qu'il soit, le droit de s'affranchir peu ou beaucoup de

la loi. C'est à son plein accord avec l'Ecriture qu'on reconnaîtra
la vérité. (Luc XXIV, 44.)— Comme le Nouveau Testament s'unit

à l'Ancien et forme sa a-M^mo-iç il en résulte que l'Ecriture
est suffisante et répond pleinement à tous les besoins d'un
développement spirituel s'accomplissant sous des formes diverses

au travers de l'histoire. La parole écrite doit donc avoir
pour principe l'esprit de vérité et celui-ci doit trouver dans
l'Ecriture son expression parfaite pour que l'humanité tout
entière ait le devoir de demeurer fidèle à l'Ecriture. C'est en

partant de là que le Seigneur et les apôtres emploient l'Ecriture
comme règle, vis-à-vis des amis et des ennemis, des pharisiens
et des sadducèens, du peuple et des disciples, de Dieu, même,
dans la prière (Jean XVII, 12), et de Satan. (Luc XVI, 31; Jean V,
37, 45; VII, 14, 38; XVII, 17.) C'est par l'Ecriture que Jésus

forme ses disciples, et le couronnement de son œuvre est de

la leur faire pleinement comprendre. (Luc XXIV, 44. 49.) Quand
les apôtres ont reçu le saint-Esprit, l'Ecriture n'en demeure

pas moins le témoignage de Dieu, le fondement de leurs
affirmations. Elle est le livre où se forme l'homme accompli.
(2 Tim. Ill, 14; Act. XXIV, 14; Rom. XV, 4; 1 Cor. X, 11 ;

2 Pier. I, 19.) Elle embrasse l'avenir. (Luc XXI, 22 ; Act. III, 21 ;

Rom. I, 25, 27; X. 11, 12; 1 Jean II, 7, 24; 1 Pier. I, 23 et
toute l'Apocalypse.)

N'y a-t-il pas dans la Bible beaucoup de passages qui révèlent

1 Lettre et esprit ne s'excluent pas nécessairement; ils se complètent comme
le corps et l'âme. S'il est dit que le ypip.u.a tue, il r>'est pas dit qu'il soit mort.
Il a une puissance spirituelle qui porte la condamnation, aussi, quand même le

vifioq agit par son ypippa, il est ¦Kvivp.azixot;. (Rom. VII, 14.)

c. R. 1871. 20



306 J.-J. BECK.

l'esprit du monde et non celui de Dieu? On reproche à l'Ancien

Testament des anthropopathismes indignes de la divinité.
Mais comment voir dans certaines expressions de véritables
anthropopathismes quand la Bible a de Dieu un point de vue
si élevé? — On avance les passions de David par exemple,
on lui reproche de souhaiter du mal à ses ennemis. Mais

comment faire ce reproche à un semblable caractère et ne pas
chercher ailleurs l'explication de ces sentiments? L'Ancien
Testament n'a pas la notion de la réconciliation du monde avec
Dieu, aussi leurs relations sont celles de la justice; de plus l'Ancien

Testament ne montre pas la possibilité de la nouvelle
naissance, aussi chez les hommes pieux de l'ancienne alliance
certains mouvements naturels du cœur ne sont pas supprimés
mais seulement soumis à l'ordre divin. La haine de l'ennemi,
par exemple, n'est pas supprimée, mais par la défense de la

vengeance personnelle, par les devoirs à remplir envers l'adversaire

ce sentiment est limité, émondé, de sorte que ce qu'il
aurait de passionné en est retranché et que l'aversion naturelle
en vient à demander à Dieu son assistance. Au reste il n'en est

ainsi que lorsqu'il s'agit non d'adversaires personnels, mais
d'ennemis de Dieu. Ce n'est qu'avec Jésus-Christ qu'apparaît
une nouvelle nature, et il est à remarquer que le Seigneur
n'oppose pas ses préceptes à ceux de l'Ancien Testament comme
le vrai au faux, mais comme l'accompli à l'élémentaire. — Il est

évident, en outre, que l'Ecriture raconte beaucoup de faits
entachés de péché. Elle ne cesse pas pour cela d'être la Parole
de Dieu. La révélation doit tout mettre au jour et le péché en

particulier. Du reste, le mal n'apparaît que condamné pai
l'Esprit, toujours considéré du point de vue moral le plus
élevé et présenté dans un but pédagogique.

Le but de l'Ecriture est de former des hommes de Dieu avec
les hommes, et de le faire par une voie libérale. Elle est tout
entière dirigée dans un sens éducatif: d'une parties différentes
vérités se présentent claires sous des applications variées qui
les rendent vivantes, d'autre part l'homme reste chargé du soin

d'étudier, de s'approprier chaque vérité par le mazsi vosiv, par une
sorte de gymnastique spirituelle. C'est ainsi que l'Ecriture



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 307

éprouve et forme les hommes fidèles et laisse l'impiété
s'embarrasser dans ses propres filets.

Pour tous, cependant, même pour les fidèles, il y a et il y
aura toujours dans la Bible des parties obscures et même des

parties sans importance, parce qu'elle ne s'adresse pas à

certains « chercheurs de vérité » d'une certaine époque, mais à

tous les chercheurs de vérité, de tous les temps.
Quant aux variantes, sur leur grand nombre beaucoup peuvent

être fixées, beaucoup qui restent indécises ne changent
pas le sens, et celles, peu nombreuses, qui le modifient, ne le
font jamais de manière à se mettre en contradiction avec
l'ensemble de l'Ecriture.

M. Doret, pasteur.


	Introduction à la dogmatique [suite]

