
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Dieu et le mal ou le problème de la théodicée

Autor: Ritter, Charles / Strauss, D.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU ET LE MAL

LE PROBLEME DE LA THEODICEE.

PAR

D.-F. STRAUSS.

Quoique le Compte-Rendu soit surtout destiné à faire connaître

les publications actuelles, il ne saurait s'interdire absolument

toute excursion dans le domaine de la littérature théologique

des cinquante dernières années. Il le doit d'autant moins

que la première moitié de notre siècle a été beaucoup plus
féconde par la théologie que ne semble jusqu'ici devoir l'être la
seconde. Aucune partie de la Dogmatique de D. F. Strauss

n'ayant été jusqu'ici traduite en français, nous croyons qu'on
ne lira pas sans intérêt la traduction d'un court paragraphe
de ce livre important. Nous avons quoique à regret supprimé
les notes de l'original cjui auraient trop surchargé un fragment
si court. La Dogmatique de Strauss ayant déjà trente ans cie

date (1840-41), nous devons à nos lecteurs de leur dire que
cet ouvrage représente encore aujourd'hui les vues de l'auteur
et que la traduction de ces pages a été autorisée par lui.

Charles Ritter.

Le mal est le trouble manifesté dans la vie et dans ses
fonctions. Or, si nous considérons Dieu comme la vie exempte de

trouble, et, pour autant qu'il est amour, comme le dispensateur



260 D.-F. STRAUSS.

de tous les biens, nous rencontrons immédiatement cette
difficulté : Comment le mal dans le monde pourrait-il dériver de

]ui Ce trouble étant le principal obstacle de la vie, on ne sait

pas tout d'abord comment il proviendrait du même principe :

il est tout naturel qu'on ait cherché à trouver pour le mal un
auteur particulier qui serait aussi hostile au principe du bien

que les effets de l'un et de l'autre sont contradictoires. De là le
dualisme, cet abandon désespéré de toute théodicée, qui dans
l'ancienne église a marqué les doctrines des marcionites et des

manichéens et a reparu dans le moyen âge chez les cathares
et autres sectes hérétiques. Cette théorie était aussi peu
satisfaisante pour le cœur que pour la raison ; mais elle avait des

points d'appui considérables dans le monde de l'expérience :

c'étaient ces appuis qu'il fallait lui enlever.
La solution la plus ordinaire du problème consistait à déduire

le mal de la liberté des créatures raisonnables, des anges et
des hommes : de cette manière il n'avait sa source ni en Dieu,
ni en un mauvais principe indépendant de Dieu. Mais ici il faut
établir dans la question du mal une distinction profonde. Le

trouble est ressenti tantôt dans la conscience du moi, qui est

propre à la créature raisonnable, tantôt dans le simple sentiment

inférieur de la vie, qui lui est commun avec tous les êtres

vivants : le mal est soit moral, soit physique. Le premier, le
mal moral, qui par rapport à Dieu prend le nom de péché, était
donc le produit immédiat de la libre résolution du premier
homme, et, en remontant plus haut, de Satan ; le mal physique
était déduit aussi de la même source, seulement d'une manière
moins immédiate : Dieu l'avait établi comme punition du péché.
De là vint la distinction établie, par l'église, du mal de la coulpe
et du mal de la punition ; le premier avait pour auteur non pas

Dieu, mais l'homme ou le diable, tandis que l'autre devait son

origine à la fois à Dieu et aux créatures libres. A la vérité cette
théorie ne semblait expliquer le mal physique que chez

l'homme : la douleur et la mort étaient pour lui la conséquence
de la chute; mais cette doctrine devenait tout à fait insuffisante

pour expliquer la souffrance qui pèse sur tous les êtres sensibles

et dénués de raison, lesquels ne peuvent se l'être attirée



DIEU ET LE MAL. 261

par une faute morale. Or, nous avons vu plus haut que, d'après
les Pères de l'église, sans la chute d'Adam, les bêtes n'auraient
probablement pas été sujettes à la mort; en tout cas ellesne se

seraient pas dévorées et persécutées les unes les autres et
n'auraient pas été tourmentées par les hommes, comme elles le sont
maintenant. Partant de ce point de vue, on ne se fit aucun scrupule

de considérer aussi le mal physique auquel sont soumises
les créatures dépourvues de raison comme malum pœnœ, c'est-à-
dire comme punition du péché des hommes. Mais l'absurdité
d'une semblable conception ne pouvait échapper à des penseurs
sérieux, et l'on en vint à restreindre aux créatures raisonnables
la distinction du mal en malum culpœ et malum pœnœ. On renonçait

ainsi à expliquer le mal physique pour les créatures privées
de raison ; et même pour les créatures raisonnables la conception

du mal physique envisagé comme punition ne devait pas
tarder à sembler insuffisante, alors même qu'on recourait à

l'idée du perfectionnement par la douleur ou qu'on transformait
la peine en moyen de discipline el d'éducation. Cette doctrine
ne pouvait plus paraître satisfaisante du jour où l'on sortirait
des généralités et où, dans des cas individuels, on examinerait
le rapport du moyen employé à son but prétendu.

Pour ce qui concerne le mal moral, il semblait plus facile de

dégager la responsabilité divine. Si l'homme n'avait pas été

créé méchant, mais était devenu coupable par un acte de sa

libre volonté, il n'y avait plus rien à objecter au mot de Platon :

«m«. Hophao, Oshç &y«izioç. Mais comme rien ne peut arriver contre

la volonté de Dieu et que le mal n'est certainement pas un
produit de sa volonté on était amené tout naturellement à

l'idée d'une permission du mal par Dieu, permission qu'on
distinguait comme volonté seconde et ultérieure de sa
volonté primitive toute dirigée vers le bien. Mais pourquoi
permet-il le mal? pourquoi n'a-t-il pas plutôt créé l'homme de
manière qu'il ne pût pas pécher? C'est, répondait-on, parce
qu'une obéissance contrainte n'a pas de valeur morale, parce
que la vertu n'est possible que dans la liberté. Blâmer le Créateur

de ce qu'il nous a créés avec la possibilité du péché, c'est
préférer la nature privée de raison et de volonté à la nature



262 D.-F. STRAUSS.

libre et raisonnable. Ou bien, et pour parler avec Leibnitz, Dieu

veut le bien d'une volonté antécédente, mais d'une volonté
subséquente il veut le meilleur, et quelquefois le mal physique
comme moyen; quant au mal moral, il ne fait que le permettre
comme condition sine qua non du meilleur. En effet, la volonté
antécédente de Dieu a pour objets le bien ou le mal en soi,

indépendamment de leurs rapports mutuels; elle est un simple
et absolu vouloir du bien et non-vouloir du mal. Mais d'après
la nature des choses, telle qu'elle est conçue dans l'entendement

divin, plusieurs maux sont attachés aux biens et plusieurs
biens aux maux; la volonté divine, qu'à cet égard on peut
appeler médiate, choisit les combinaisons de biens et de maux
clans lesquelles la plus forte somme des uns est obtenue avec
la plus petite somme des autres; et la volonté subséquente fait
de ce choix un décret. Ainsi Dieu voulait, en vertu de sa volonté
antécédente, communiquer à l'espèce humaine la plus grande
somme du bien qui était possible en cet endroit de l'univers :

ce plus grand bien se trouvait être la raison et la liberté, qui
toutefois entraînaient inévitablement la possibilité du mal. Dieu
les choisit à cause de la somme de bien plus grande qui devait

en résulter, et permit le mal qu'elles entraînaient, non pas
comme moyen, mais comme accessoire inévitable ' de ce
bien. — Mais d'abord cette théorie n'établit pas que Dieu n'ait
pas voulu le mal ; car s'il avait voulu décidément et absolument

que le mal n'existât pas, toute la constitution de l'univers et
des êtres spirituels qu'il renferme aurait dû, — comme le dit
Schleiermacher, — se régler d'après cette volonté toute-puissante,

et l'univers serait tout autre qu'il n'est. En outre, si Dieu,
voulant faire de l'homme un être libre et moral, lui a laissé par
ce motif même la possibilité de se décider pour le mal, ne
pouvait-il pas, — comme Bayle le remarque à bon droit, — empêcher

l'accomplissement du mal, soit en disposant les choses de

manière que l'homme ne fût jamais tenté au delà de ses forces,
soit en lui refusant le concursus tcutes les fois qu'il voudrait
commettre un péché? En cette hypothèse les bonnes résolutions

' Concomitance, ou xv.zi napaxoXo-JQ-rwu, comme disaient déjà les stoïciens.



DIEU ET LE MAL. 263

et les bonnes actions de l'homme resteraient encore libres et

méritoires, puisque Dieu ne les créerait pas, mais se bornerait
à ne pas les empêcher, tandis qu'il empêcherait les mauvaises.
A ce point de vue donc, Dieu reste responsable,- sinon de la

possibilité du mal dans l'humanité, du moins de sa réalisation.
De là, dès les temps les plus anciens, les efforts des docteurs

chrétiens pour contester au mal physique et surtout au mal
moral la réalité et l'existence indépendante. Si, à la manière de

Platon et de Philon, on concevait Dieu comme le Bien et comme
l'Etre, le mal devait être défini commele Non-Etre. En opposition

avec le dualisme d'après lequel le mal dans le monde avait

pour principe une substance propre, on faisait remarquer que
le mal n'apparaît jamais comme tel, mais comme une limite ou

une négation du bien. On ne voulait pas dire par là que le mal
n'existe pas, mais seulement qu'il n'a rien de positif, qu'il est

un défaut, mais n'en détermine pas moins la qualité des choses

auxquelles il est mêlé. L'absence de bien — en cela devait
consister le mal — fut conçue non-seulement comme négation,
c'est-à-dire manque d'un attribut incompatible avec la définition
de l'objet, mais comme privation, c'est-à-dire manque d'un
attribut appartenant à la définition de l'objet.

Toutefois admettons que le mal soit un simple non-être, une
non-action du bien : la question qui se pose est précisément de

savoir pourquoi le bien ou l'être divin s'est ainsi limité et n'a

pas préféré créer un monde d'absolue réalité sans négation ni

privation. Mais ce ne serait pas là, peut-on répondre, créer un
monde, ce serait produire un autre Dieu : l'imperfection les

limites de tout genre sont inséparables de la notion de monde
et de créature. Ou plutôt supposé qu'on pût concevoir un monde
sans limite et sans négation, ce serait le monde le plus imparfait
qu'il soit possible d'imaginer. Ce serait un tableau sans ombres,
un morceau de musique sans mélange de tons hauts et de tons
bas, un discours sans pauses, un vers sans syllabes brèves
mêlées aux longues, un poème sans contrastes, un drame sans

scélérat, une insupportable monotonie : ainsi s'expriment de

concert les chrétiens spéculatifs et les philosophes. La perfection

de l'ensemble réclame l'inégalité dans les détails, afin que



264 D.-F. STRAUSS.

les divers degrés de perfection soient manifestés : la nature
divine est assez riche pour les réaliser tous. Eh bien un degré
de bonté et de perfection consiste dans cette constitution d'un
être d'après laquelle il ne peut jamais déchoir du bien ; un autre
degré, qui appartient également à la perfection du tout, est

occupé par les êtres qui peuvent déchoir, et parmi lesquels
quelques-uns déchoient en réalité, soit dans le sens physique
de la décomposition et de la mort, soit dans le sens moral du

péché. Pour ce qui est de la mort physique, la dissolution des

corps d'animaux et tout ce qui s'y rattache est si peu un mal et

une conséquence du péché que bien plutôt elle appartient au

plan divin primitif, puisque sans elle l'évolution, le développement

toujours nouveau de la vie naturelle serait impossible.
Pour que le feu naisse, il faut que l'air se corrompe; pour que
le lion puisse vivre, il faut que l'âne meure. De même, dans le
domaine moral, ni la tolérance, ni la justice vengeresse ne

pourraient mériter de louanges si l'injustice n'existait pas. Ici
les chrétiens spéculatifs empruntaient aux stoïciens l'idée que,
sans l'antithèse du mal, le bien ne pourrait apparaître, et que
sans la résistance que le mal lui oppose, il ne pourrait pas
devenir réellement ce qu'il est. Les plaintes sur l'imperfection du
monde proviennent donc d'une étude qui se borne aux détails :

dans l'ensemble, telle chose qui en soi paraît mauvaise se trouve
être bien calculée et sert à augmenter la perfection du tout.
Mais ce qui est bon dans l'ensemble, c'est-à-dire d'après la vraie
manière de considérer les choses, pourrait-il donc être mauvais
dans le détail, qui ne doit jamais être considéré en dehors de sa
relation avec l'ensemble? Bien n'est mauvais en soi, rien n'est
mauvais que d'une manière relative, — à telle place où nous ne
nous attendions pas à le trouver, tandis qu'à une autre place la
même chose serait bonne. Ainsi la fierté, qui chez l'homme est

regardée comme un défaut, est tenue pour une qualité dans le
cheval. Et cet attribut, à la place où nous le blâmons, devrait être
qualifié, non de mauvais, mais d'anormal ou de déplacé. Que
si nous observons de quelle manière nous arrivons à trouver
quelque chose de déplacé en tel ou tel endroit de l'univers, nous
nous convaincrons bientôt qu'un tel jugement est purement sub-



DIEU ET LE MAL. 265

jectif, qu'il n'est pas fondé dans les objets eux-mêmes. Nous

sommes en effet amenés à ce résultat par notre habitude de

comprendre tous les individus d'une espèce sous la même notion
générale, danslaquelle nous concentrons toutes les perfections que
nous trouvons dispersées et diversement partagées entre les
individus. Nous nous imaginons que chaque individu de cette
espèce devrait posséder lui-même toutes ces perfections à la fois,
et si nous remarquons chez lui l'absence de l'une d'elles ou
de plusieurs, nous appelons cela une lacune ou un défaut. Mais

au fond une telle notion générale est une pure abstraction, d'où
l'on ne peut rien conclure : dans la pensée et la volonté divines,
chaque individu n'est doué que de la mesure de perfection qu'il
possède réellement. Quand nous sommes en présence d'un
aveugle, nous le comparons aux autres hommes qui voient clair,
ou à lui-même tel qu'il était quand il possédait encore la vue, —
nous faisons de même quand nous voyons un homme en proie
aux convoitises de la chair, — et nous jugeons que la cécité
dans le premier cas, la sensualité clans le second, sont contraires
à la nature de ces hommes, que l'une est un mal physique et
l'autre un mal moral. Mais, au contraire, si la volonté divine ou
l'enchaînement des causes et des effets a produit chez un individu

la cécité, chez un autre la convoitise sensuelle, — il faut,

dire que la vue dans le premier cas, l'empire de soi à un
moment donné dans le second, appartiennent aussi peu à la nature
de cet individu que la vue à une pierre ou la raison à une bête :

la soi-disant privation n'est donc en réalité qu'une simple négation,

qui ne peut être l'objet d'aucun blâme.

Ici, dans la doctrine de Spinoza que nous venons de résumer,
la théodicée arrive au point où, en cherchant son triomphe
suprême dans l'anéantissement de la notion du mal, elle court
le danger de s'anéantir elle-même et de se dissoudre dans l'in-
différentisme. On connaît les accusations qui ont été adressées à

cette doctrine au point de vue de la morale; mais ces accusations

ne sont pas une réfutation. Nous allons essayer de trouver
par la voie scientifique une issue meilleure, et nous recourrons
dans ce but, comme nous l'avons fait une fois déjà, à l'aide de

Jacob Bœhme qui forme ici aussi le complément naturel de



266 D.-F. STRAUSS.

Spinoza. Il est absolument nécessaire à l'homme — dit J. Bœhme
— qu'il apprenne à se connaître lui-même, quelle est sa constitution,

d'où lui viennent les bons et les mauvais penchants, quelle
a été la source ou l'agent du mal en Satan, en l'homme et en
toutes les créatures : telle est en effet la discordance de toutes
choses, tout se mord, se bat, se repousse, se froisse et se

combat, telle est l'animosité dans toutes les créatures ; chaque
être est en désaccord avec lui-même, ce qu'on peut voir non-
seulement dans les créatures vivantes, mais encore dans les

étoiles, les éléments, les terres, les pierres, les métaux, les

feuilles, le gazon et le bois : en tout est le venin, en tout la
méchanceté. Il se trouve d'ailleurs que les choses doivent être
ainsi ; sans cela il n'y aurait ni vie, ni mouvement, ni couleur,
ni vertu, ni mince, ni épais, ni aucune espèce de sensation,
mais tout serait un pur néant. Par une contemplation supérieure
on découvre que toutes ces choses viennent de Dieu, qu'elles
font partie de sa propre essence, que tout cela est lui-même et

qu'il l'a créé et tiré de soi-même, que le mal est étroitement lié
à toute forme et à tout mouvement, que le bien l'est à l'amour,
et que le pénible et le désagréable le sont à la joie. Le mal en

effet ou l'adversaire cause le bien c'est-à-dire fait que la
volonté retourne à sa source primitive, en d'autres termes à Dieu,
et que le bien, devenant volonté bonne, désire une satisfaction,
car une chose qui en soi n'est que bonne et n'a aucun tourment
ne désire rien, parce qu'elle ne connaît rien de mieux ni en elle,
ni pour elle, qu'elle puisse désirer. Nous pouvons donc
philosopher sur la volonté propre de Dieu et dire qu'il n'a rien à

désirer, car il n'a rien en lui ni pour lui qui pût lui donner

quelque chose. C'est pourquoi sortant de lui-même il se projette
dans d'autres êtres, dans des centra, afin que la résistance naisse

dans ce qui est émané, et que le bien devienne, dans le mal,
sensible, agissant et voulant. De là lutte et angoisse; l'âme tout
entière est amenée à briser les sens et la volonté propre des

sens, qui sont les centra naturels, et, pour échapper aux
douleurs d'un état de déchirement et de combats, à se plonger de

nouveau dans le repos éternel, c'est-à-dire dans la propre
volonté de Dieu, d'où elle est sortie.



DIEU ET LE MAL. 267

On ne saurait refuser à ces vues de Bœhme une réelle
supériorité sur la doctrine de Spinoza. Chez ce dernier philosophe,
le scandale vient de ce que le mal et le bien, dans son système,
sont tranquillement juxtaposés : l'un et l'autre sont dans leur
droit et subsistent dans leur intégrité. Ce qui importe donc avant
tout, c'est de vivifier cette masse morte, de la faire passer par
un procès où l'infériorité du mal à l'égard du bien soit constatée,
où le mal soit condamné d'une manière réelle. Par contraste
avec la rigide immobilité du spinozisme, tout chez Bœhme est

en mouvement et en fermentation, et c'est.là que commence
le procès de la négation réelle du mal. Le mal n'existe que
pour amener à quelque chose cjui n'est plus lui-même, pour se

détruire. La vie une et absolue doit rayonner dans des centra
particuliers, et c'est par là qu'elle arrive à la pleine possession d'elle-
même ; mais elle ne peut y arriver et retourner ensuite à soi

qu'en étant refoulée de ces centra dans lesquels elle était devenue

étrangère à elle-même. Hegel exprime la même vue lorsqu'il
dit : Aussi certainement que l'identité absolue de l'idée avec elle-
même est en même temps absolue distinction d'avec elle-même,
que l'affirmation devenant possible par la négation de la

négation est en même temps absolue négativité, — aussi certainement,

aussi nécessairement avec le bien est posé le mal. Mais

puisque à la première négation doit s'ajouter la seconde pour
réaliser l'identité de l'idée comme affirmation absolue, le mal
est défini à la fois comme nécessaire et comme ne devant pas
être, ce qui veut dire non que la dissonnance ne doit pas se

produire, mais bien qu'elle doit être supprimée. Ici on ne sépare
plus comme on le faisait dans la doctrine d'après laquelle le mal
est permis par égard pour la liberté et la nature morale de

l'homme, on ne sépare plus la réalité du mal de sa possibilité
et on ne demande plus que Dieu empêche la première tout en

maintenant la seconde ; l'essentiel est précisément ici le
senliment réel et conscient du mal comme aussi de la douleur

physique, sentiment qui prépare la réalisation du bien moral
et du plaisir physique.

Revenons maintenant à l'assertion de Spinoza d'après laquelle
la notion générale de la nature humaine, qui nous sert de me-



268 D.-F. STRAUSS.

sure pour juger les autres et nous juger nous-mêmes, serait
une abstraction vide qui ne trouverait point de place dans la

contemplation de l'être absolu. Ce que nous venons d'exposer
suffirait déjà à la réfuter, mais il est en outre facile de voir
qu'elle se réfute d'elle-même au point de vue même de Spinoza.
Si en effet chaque homme est voulu de Dieu, tel qu'il est, à sa

place, et s'il est clans sa nature de se former cette notion générale

et de se juger d'après cette notion, il est évidemment voulu
de Dieu qu'il se mesure à cette notion. Dieu sans doute ne veut

pas —ou, pour parler sans métaphore, il n'est pas conforme à la

nature de la substance — que tous les individus humains arrivent
à réaliser ce type idéal de l'homme: autrement ils arriveraient
tous en effet à le réaliser. Mais il est conforme à la nature de

la substance que tous se comparent intérieurement à ce type,
se jugent à cette mesure ; et c'est précisément par là qu'ils sont
hommes. Dans la nature, l'idée ne fait que se déverser dans la

multiplicité des êtres ; dans le monde spirituel, de cet état où

elle était étrangère à elle-même, elle se réfléchit en soi : en

d'autres termes l'individu humain pense l'idée de l'humanité et

se compare à elle, et c'est de cette comparaison que proviennent

tous les progrès spirituels et moraux de l'homme.
Arrivé à ce point, nous voyons que notre solution s'accorde,

sans que nous y ayons visé, avec celle de Schleiermacher, qui
a cherché aussi une issue pour échapper à la funèbre immobilité

de l'indifférentisme spinoziste. Pour résoudre la contradiction

manifestée par ee double fait : D'un côté tout ce qui est

réel n'a pu être produit que par la volonté créatrice de Dieu,
de l'autre Dieu ne saurait être l'auteur du mal, il emploie le
raisonnement suivant. Ce qui clans le mal est réel et par
conséquent vient de Dieu, la libre activité des sens et la conscience
de Dieu qui s'y joint, cela n'est pas péché. Ce qui constitue

proprement le péché, c'est d'un côté la faiblesse de la
conscience religieuse, laquelle, pas plus que toute autre négation,
n'est une pensée divine et ne doit être attribuée à Dieu, et de

l'autre le fait qu'en présence de la volonté impérative de Dieu

nous avons conscience de cette faiblesse comme d'un péché.
Cette conscience de notre faiblesse est sans doute voulue de



DIEU ET LE MAL. 269

Dieu; mais elle n'est pas voulue pour elle-même, elle est voulue

par rapport à la rédemption, c'est-à-dire non pas comme
mal, mais comme élément poussant au bien, comme élément
de progrès. Tel est le résumé de la pensée de Schleiermacher,
dont il est facile de voir l'accord avec la nôtre.

Quant au gouvernement du monde, il faut, d'après tout ce

qui vient d'être exposé et ce que nous avons déjà dit dans le

chapitre sur Dieu, il faut le concevoir non pas comme la direction

de l'univers par une intelligence placée en dehors de lui,
mais comme la raison immanente aux forces cosmiques et à

leurs relations mutuelles ; et si l'on dit que la Providence préside

aux destinées de l'humanité, des peuples et des individus,
le sens vrai de cette formule est que, grâce à l'action universelle

de l'esprit sur la nature, le développement de l'espèce
humaine s'accomplit en grand conformément à sa notion, et

que la contingence des actes individuels et des accidents naturels

vient toujours se fondre dans l'universelle nécessité ; quant
à l'individu, il ne saurait être placé dans aucune situation telle

que l'esprit ne puisse en devenir maître, de manière à la
transformer et à en tirer une image originale et digne de lui.


	Dieu et le mal ou le problème de la théodicée

