Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Dieu et le mal ou le probleme de la théodicée
Autor: Ritter, Charles / Strauss, D.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIEU ET LE MAL

0ovU

LE PROBLEME DE LA THEODICEE.
PAR

D.-F. STRAUSS.

Quoique le Compte-Rendu soit surtout destiné a faire connai-
tre les publications actuelles, il ne saurait s’interdire absolu-
ment toute excursion dans le domaine de la littérature théolo-
gique des cinquante derniéres années. [l le doit d’autant moins
que la premiére moitié de notre siecle a été beaucoup plus fé-
conde par la théclogie que ne semble jusqu’ici devoir 1'étre la
seconde. Aucune partie de la Dogmatique de D. F. Strauss
nayant été jusqu’ici traduite en francais, nous croyons qu’on
ne lira pas sans intérét la traduction d’un court paragraphe
de ce livre important. Nous avons quoique a regret supprimeé
les notes de 'original (ui auraient trop surchargé un fragment
si court. La Dogmatique de Strauss ayant déja trente ans de
date (1840-41), nous devons & nos lecteurs de leur dire que
cet ouvrage représente encore aujourd’hui les vues de V’auteur
et que la traduction de ces pages a été autorisée par lui.

CHARLES RITTER.

Le mal est le trouble manifesté dans la vie et dans ses fonc-
tions. Or, si nous considérons Dieu comme la vie exempte de
trouble, et, pour autant qu’il est amour, comme le dispensateur



2060 D.-F. STRAUSS.

de tous les biens, nous rencontrons immeédiatement cette diffi-
culté : Comment le mal dans le monde pourrait-il dériver de
jui ? Ce trouble étant le principal obstacle de la vie, on ne sait
pas tout d’abord comment il proviendrait du méme principe :
il est tout naturel qu’on ait cherché a trouver pour le mal un
auteur particulier qui serait aussi hostile au principe du bien
que les effets de I'un et de l'autre sont contradictoires. De 1 le
dualisme, cet abandon désespéré de toute théodicée, qui dans
I'ancienne église a marqué les doctrines des marcionites et des
manichéens et a reparu dans le moyen age chez les cathares
et autres sectes hérétiques. Cette théorie était aussi peu satis-
faisante pour le cceur que pour la raison; mais elle avait des
points d’appui considérables dans le monde de ’expérience :
c’etaient ces appuis qu’il fallait lui enlever.

La solution la plus ordinaire du probleme consistait & déduire
le mal de la liberté des créatures raisonnables, des anges et
des hommes : de cette maniére il n’avait sa source ni en Dieu,
ni en un mauvais principe indépendant de Dieu. Mais ici il faut
établir dans la question du mal une distinction profonde. Le
trouble est ressenti tantdt dans la conscience du moi, qui est
propre A& la créature raisonnable, tantot dans le simple senti-
ment inférieur de la vie, qui lui est commun avec tous les étres
vivants : le mal est soit moral, soit physique. Le premier, le
mal moral, qui par rapport & Dieu prend le nom de péché, était
donc le produit immeédiat de la libre résolution du premier
homme, et, en remontant plus haut, de Satan ; le mal physique
était déduit aussi de la méme source, seulement d’'une maniére
moins immédiate : Dieu l'avait établi comme punition du péché.
De 14 vint la distinction établie, par I'église, du mal de la coulpe
et du mal de la punition ; le premier avait pour auteur non pas
Dieu, mais 'homme ou le diable, tandis que I'autre devait son
origine a lafois a4 Dieu et aux créatures libres. A la vérité cette
théorie ne semblait expliquer le mal physique que chez
Vhomme : la douleur et la mort étaient pour lui la conséquence
de la chute; mais cetie doctrine devenait tout i fait insuffisante
pour expliquer la souffrance qui pése sur tous les étres sensi-
bles et dénués de raison, lesquels ne peuvent se I'étre attirée



DIEU ET LE MAL. 261

par une faute morale. Or, nous avons vu plus haut que, d’aprés
les Péres de I’église, sans la chute d’Adam, les bétes n’auraient
probablement pas été sujettes & la mort; en tout cas ellesne se
seraient pas dévorées et persécutées les unesles autres et n’au-
raient pas été tourmentées parles hommes, comme elles le sont
maintenant. Partant de ce point de vue, on ne se fit aucun scru-
pule de considérer aussi le mal physique auquel sont soumises
les créatures dépourvues de raison comme malum pene, c’est-a-
dire comme punition du péché des hommes. Mais 'absurdité
d’une semblable conception ne pouvait échapper & des penseurs
sérieux, et ’on envint a restreindre aux créatures raisonnables
la distinction du mal en malum culpe et malum pene. On renon-
cait ainsi & expliquer le mal physique pour les créatures privées
de raison ; et méme pour les créatures raisonnables la concep-
tion du mal physique envisagé comme punition ne devait pas
tarder & sembler insuffisante, alors méme qu’on recourait &
I'idée du perfectionnement par la douleur ou qu’on transformait
la peine en moyen de discipline et &'éducation. Cette doctrine
ne pouvait plus paraitre satisfaisante du jour ot 'on sortirait
des généralités et o1, dans des cas individuels, on examinerait
le rapport du moyen employé & son but prétendu.

Pour ce qui concerne le mal moral, il semblait plus facile de
dégager la responsabilité divine. Si I’homme wavait pas été
créé méchant, mais était devenu coupable par un acte de sa
libre volonté, il n’y avait plus rien & objecter au mot de Platon :
aitior Slouévov, Bsdg dvaitiog. Mais comme rien ne peut arriver con-
tre la volonté de Dieu et que le mal n’est certainement pas un
produit de sa volonté, on était amené tout naturellement a
idée d’'une permission du mal par Dieu, permission qu’on
distinguait comme volonté seconde et ultérieure de sa vo-
lonté primitive toute dirigée vers le bien. Mais pourquoi per-
met-il le mal? pourquoi n’a-t-il pas plutdt créé 'homme de
maniére qu'il ne pit pas pécher? C’est, répondait-on, parce
(qu'une obéissance contrainte n’a pas de valeur morale, parce
que la vertu n’est possible que dans la liberté. Blamer le Créa-
teur de ce qu’il nous a créés avec la possibilité du péché, c’est
préférer la nature privée de raison et de volonté & la nature



262 D.-F. STRAUSS.

libre et raisonnable. Ou bien, et pour parler avec Leibnitz, Dieu
veut le bien d'une volonté antécédente, mais d’une volonté
subséquente il veul le meilleur, et quelquefois le mal physique
comme moven; quant au mnal moral, il ne fait que le permettre
comme condition sine qua non du meilleur. En effet, la volonté
antécédente de Dieu a pour ohjets le bien ou le mal en soi, in-
dépendamment de leurs rapports mutuels; elle est un simple
et absolu vouloir du bien et non-vouloir du mal. Mais d’apres
la nature des choses, telle (qu’elle est congue dans l'entende-
ment divin, plusieurs maux sont attaches aus biens et plusieurs
biens aux maux; la volonté divine, qu’a cet égard on peut ap-
peler médiate, choisit les combinaisons de biens et de maux
dans lesquelles la plus forte somme des uns est obtenue avec
la plus petite somme des autres; et la volonté subséquente fait
de ce choix un décret. AinsiDieu voulait, en vertu de sa volonté
antécédente, communiguer & 'espéce humaine la plus grande
somme du bien qui était possible en cet endroil de l'univers :
ce plus grand bien se trouvait étre la raison et la liberté, qui
toutefois entrainaient inévitablement la possibilité dumal. Dieu
les choisit & cause de la somme de bhien plus grande qui devait
en résulter, et permit le mal qu’elles entrainaient, non pas
comme moyen, mals comme accessoire inévitable' de ce
bien. — Mais d’abord cette théorie n’établit pas que Dieu n’ait
pas voulu le mal; car §’il avait voulu décidément et absolument
que le mal n’existit pas, toute la constitution de 'univers et
des étres spirituels qu’il renferme aurait dii, — comme le dit
Schleiermacher, — se régler d’aprés cette volonté toute-puis-
sante, et 'univers serait tout autre qu’il n’est. En outre, si Dieu,
voulant faire de ’homme un étre libre et moral, lui a laissé par
ce motif méme la possibilité de se décider pour le mal, ne pou-
vait-il pas, — comme Bayle le remarque & hon droit, — empé-
cher 'accomplissement du mal, soit en disposant les choses de
maniére que 'homme ne fat jamais tenté au dela de ses forces,
soit en lui refusant le concursus tcuies les fois qu’il voudrait
commettre un péché? En cette hypothése les honnes résolutions

t Concomitance , ou %72 Tugox0lo¥Tw, comme disaient déja les stoiciens.



DIEU ET LE MAL. 263

et les bonnes actions de ’homme resteraient encore libres et
méritoires, puisque Dieu ne les créerait pas, mais se bornerait
4 ne pas les empécher, tandis qu’il empécherait les mauvaises.
A ce point de vue done, Dieu reste responsable, sinon de la
possibilité du mal dans 'humanité, du moins de sa réalisation.

De 14, dés les temps les plus anciens, les efforts des docteurs
chrétiens pour contester au mal physique et surtout an mal
moral la réalit¢ et 'existence indépendante. Si, 4 la maniere de
Platon et de Philon, on concevait Dieu comme le Bien et comme
I'Etre, le mal devait étre défini commele Non-Etre. En opposi-
tion avec le dualisme d’aprés lequel le mal dans le monde avait
pour principe une substance propre, on faisait remarquer que
le mal n’apparait jamais comme tel, mais comine une limite ou
une négation du bien. On ne voulait pas dire par 14 que le mal
n’existe pas, mais seulement ¢u’il n’a rien de positif, qu’il est
un défaut, mais n’en détermine pas moins la qualité des choses
auxquelles il est mélé. L’absence de bien — en cela devait
consister le mal — fut con¢ue non-seulement comme negation,
c’est-a-dire manque d’un attribut incompatible avec la définition
de l'objet, mais comme privation, c’est-a-dire manque d’un
attribut appartenant a la définition de 1’objet.

Toutefois admettons ue le mal soit un simple non-étre, une
non-action du bien : la question qui se pose est précisément de
savoir pourquoi le bien ou I’étre divin s’est ainsi limite et n’a
pas préféré créer un monde d’absolue réalité sans négation ni
privation. Mais ce ne serait pas la, peut-on répondre, créer un
monde, ce serait produire un autre Dieu: l'imperfection, les
limites de tout genre sont inséparables de la notion de monde
et decréature. Ou plutot supposé qu’on piit concevoir un monde
sans limite et sans négation, ce serait le monde le plus imparfait
qu’il soit possible d’imaginer. Ce serait un tableau sans ombres,
un morceau de musique sans mélange de tons hauts et de tons
bas, un discours sans pauses, un vers sans syllabes breves
meélées aux longues, un poéme sans conlrastes, un drame sans
scélérat, une insupportabie monotonie: ainsi s’expriment de
concert les chrétiens spéculatifs et les philosophes. La perfec-
tion de ’ensemble réclame 'inégalité dans les détails, afin que



264 D.-F. STRAUSS.

les divers degrés de perfection soient manifestés : la nature
divine est assez riche pour les réaliser tous. Eh bien! un degré
de bonté et de perfection consiste dans cette constitution d’un
étre d’aprés laquelle il ne peut jamais déchoir du bien; un autre
degré, qui appartient également a la perfection du tout, est
occupé par les étres qui peuvent déchoir, et parmi lesquels
quelques-uns décholent en réalité, soit dans le sens physique
de la décomposition et de la mort, soit dans le sens moral du
péché. Pour ce qui est de la mort physique, la dissolution des
corps d’animaux et tout ce qui s’y rattache est si peu un mal et
une conséquence du péché que bien plutdt elle appartient au
plan divin primitif, puiscque sans elle I’évolution, le développe-
ment toujours nouveau de la vie naturelle serait impossible.
Pour que le feu naisse, 1l faut que lair se corrompe; pour que
le lion puisse vivre, il faut que 'Ane meure. De méme, dans le
domaine moral, ni la tolérance, ni la justice vengeresse ne
pourraient mériter de louanges si 'injustice n’existait pas. Ici
les chrétiens spéculatifs empruntaient aux stoiciens l'idée que,
sans 'antithése du mal, le bien ne pourrait apparaitre, et que
sans la résistance que le mal lui oppose, il ne pourrait pas de-
venir réellement ce qu’il est. Les plaintes sur 'imperfection du
monde proviennent donc d’une étude qui se borne aux détails :
dans I’ensemble, telle chose qui en soi parait mauvaise se trouve
étre bien calculée et sert & augmenter la perfection du tout.
Mais ce qui est bon dans ’ensemble, c’est-a-dire d’aprés la vraie
maniére de considérer les choses, pourrait-il donc étre mauvais
dans le détail, qui ne doit jamais étre considéré en dehors de sa
relation avec Pensemble? Rien n’est mauvais en soi, rien n’est
mauvais que d’une maniére relative, — & telle place ou1 nous ne
nous attendions pas & le trouver, tandis qu’a une autre place la
méme chose serait bonne. Ainsi la fierté, qui chez ’homme est
regardée comme un défaut, est tenue pour une qualité dans le
cheval. Et cet attribut, & la place oiinousle blamons, devrait étre
qualifié, non de mauvais, mais d’anormal ou de déplacé. Que
si nous observons de quelle maniére nons arrivons a trouver
quelque chose de déplacé en tel ou tel endroit de ’'univers, nous
nous convaincrons bientdt qu’un tel jugement est purement sub-



-

DIEU ET LE MAL. 265

jectif, qu’il n’est pas fondé dans les objets eux-mémes. Nous
sommes en effet amenés a ce résultat par notre habitude de com-
prendre tousles individus d’une espéce sous la méme notion gé-
nérale, danslaquelle nous concentrons toutes les perfections que
noustrouvons dispersées et diversement partagées entre les indi-
vidus. Nous nous imaginons que chaque individu de celte es-
péce devrait posséder lui-méme toutes ces perfections a la fois,
et si nous remarquons chez lui 'absence de I'une d’elles ou
de plusieurs, nous appelons cela une lacune ou un défaut. Mais
au fond une telle notion générale est une pure abstraction, {’olt
I'on ne peut rien conclure : dans la pensée et la volonté divines,
chaque individu n’est doué que de la mesure de perfection qu’il
posséde réellement. Quand nous sommes en présence d’un
aveugle, nous le comparons aux autres hommes qui voient clair,
ou & lui-méme tel qu’il était quand il possédait encore la vue, —
nous faisons de méme quand nous voyons un homme en proie
aux convoitises de la chair, — et nous jugeons que la cécité
dans le premier cas, la sensualité dans le second, sont contraires
a la nature de ces hommes, que I'une est un mal physique et
I'autre un mal moral. Mais, au contraire, si la volonté divine ou
’enchainement des causes et des effets a produit chez un indi-
vidu la cécité, chez un autre la convoitise sensuelle, — il faut
dire que ta vue dans le premier cas, ’empire de soi & un mo-
ment donné dans le second, appartiennent aussi peu & la nature
de cet individu que la vue & une pierre ou laraison a une béte:
la soi-disant privation n’est donc en réalité qu'une simple néga-
tion, qui ne peut étre I'objet d’aucun blame.

Ici, dans la doctrine de Spinoza que nous venons de résumer,
la théodicée arrive au point o, en cherchant son triomphe
supréme dans l'anéantissement de la notion du mal, elle court
le danger de s’anéantir elle-méme et de se dissoudre dans I'in-
différentisme. On connaitles accusations (ui ont été adressées a
cette doctrine au point de vue de la morale; mais ces accusa-
tions ne sont pas une réfutation. Nous allons essayer de trouver
par la voie scientifique une issue meilleure, et nous recourrons
dans ce but, comme nous I’avons fait une fois déja, a l'aide de
Jacob Beehme qui forme ici aussi le complément naturel de



2606 D.-F. STRAUSS.

Spinoza. Il est absolument nécessaire & ’homme — dit J. Beehme
—qu’ilapprenne & seconnaitre lui-méme, quelle est sa constitu-
tion, d’ottlui viennent les bons et les mauvais penchants, quelle
a éle la source ou I'agent du mal en Satan, en ’homme et en
toutes les créatures: telle est en effet la discordance de toutes
choses, tout se mord, se bat, se repousse, se froisse et se
combat, telle est ’animosité dans toutes les créatures; chaque
étre est en désaccord avec lui-méme, ce qu’on peut voir non-
seulement dans les créatures vivantes, mais encore dans les
étoiles, les éléments, les terres, les pierres, les métaux, les
feuilles, le gazon et le bois : en tout est le venin, en tout la
méchanceté. Il se trouve d’ailleurs que les choses doivent étre
ainsi; sans cela il n’y aurait ni vie, ni mouvement, ni couleur,
ni vertu, ni mince, ni épais, ni aucune espece de sensation,
mais tout serait un pur néant. Par une contemplation supérieure
on découvre que toutes ces choses viennent de Dieu, qu’elles
font partie de sa propre essence, que tout cela est lui-méme et
qu’il I'a créé et tiré de soi-méme, que le mal est élroilement lié
& toute forme et & tout mouvement, que le bien 'est & Pamour,
et que le pénible et le désagréable le sont & la joie. Le mal en
effet ou l'adversaire cause le bien, c’est-a-dire fait que la vo-
lonté retourne a sa source primitive, en d’autres termes & Dieu,
et que le bien, devenant volonté bonne, désire une satisfaction
car une chose qui en soi n’est que bonne et n’a aucun tourment
ne désire rien, parce qu’elle ne connaitrien de mieux ni en elle,
ni pour elle, qu'elle puisse désirer. Nous pouvons donc philo-
sopher sur la volonté propre de Dieu et dire qu’il n’a rien &
désirer, car il n’a rien en lui ni pour lui qui ptt lui donner
quelque chose. G’est pourquoi sortant de lui-méme il se projette
dans d’autres étres, dans des cenira, afin que la résistance naisse
dans ce qui est émané, et que le bien devienne, dans le mal,
sensible, agissant et voulant. De 14 lutte et angoisse; ’ame tout
entiére est amenée 4 briser les sens et la volonté propre des
sens, qui sont les centra naturels, et, pour échapper aux dou-
leurs d’un état de déchirement et de combats, & se plonger de
nouveau dans le repos éternel, c’est-a-dire dans la propre vo-
lonté de Dieu, d’ou elle est sortie.



DIEU ET LE MAL. 267

On ne saurait refuser & ces vues de Boehme une réelle supé-
riorité sur la doctrine de Spinoza. Chez ce dernier philosophe,
le scandale vient de ce que le mal et le bien, dans son systéeme,
sont tranquillement juxtaposés: 'un et lautre sont dans leur
droit et subsistentdans leur intégrité. Ce quiimporte donc avant
tout, c’est de vivifier cette masse morte, de la faire passer par
un proces ou 'infériorité dumal & I’égard du bien soit constatée,
ou le mal soit condamné d’une maniere réelle. Par contraste
avec la rigide immobilité du spinozisme, tout chez Boehme est
en mouvement et en fermentation, et c’est 1a que commence
le procés de la négation réelle du mal. Le mal n’existe que
pour amener a quelque chose quin’est plus lui-méme, pour se
détruire. La vie une et absolue doit rayonner dans des centra par-
ticuliers, et c’est parla qu’ellearrive 4 la pleine possession d’elle-
meéme ; mais elle ne peut y arriver et retourner ensuite & soi
qu’en étant refoulée de ces cenira dans lesquels elle était deve-
nue étrangeére a elle-méme. Hegel exprimelaméme vuelorsqu’il
dit : Aussi certainement que l'identité absolue de I'idée avec elle-
meéme est en méme temps absolue distinction d’avec elle-méme,
que Yaffirmation devenant possible par la négation de la né-
gation est en méme temps absolue négativité, — aussi certaine-
ment, aussi nécessairement avec le bien est posé le mal. Mais
puisque & la premiére négation doit s’ajouter la seconde pour
réaliser I'identité de l'idée comme affirmation absolue, le mal
est défini & la fois comme nécessaire et comme ne devant pas
étre , ce qui veut dire non que la dissonnance ne doit pas se
produire, mais bien qu’elle doit étre supprimsée. Ici on ne sépare
plus comme on lefaisait dans la doctrine d’aprés laquelle le mal
est permis par égard pour la liberté et la nature morale de
I’homme, on ne sépare plus la réalité du mal de sa possibilité
et on ne demande plus que Dieu empéche la premiere tout en
maintenant la seconde ; I'essentiel est précisément ici le sen-
liment réel et conscient du mal comme aussi de la douleur
physique, sentiment qui prépare la réalisation du bien moral
et du plaisir physique.

Revenons maintenant & I'assertion de Spinoza d’aprés laquelle
la notion générale de la nature humaine, qui nous sert de me-



2638 D.-F. STRAUSS.

sure pour juger les autres et nous juger nous-mémes, serail
une abstraction vide qui ne trouverait point de place dans la
contemplation de I’étre absolu. Ce que nous venons d’exposer
suffirait déja & la réfuter, mais il est en outre facile de voir
qu’elle se réfute d’elle-méme au point de vue méme de Spinoza.
Si en effet chaque homme est voulu de Dieu, tel qu’il est, & sa
place, et s’il est dans sa nature de se former cette notion géné-
rale et de se juger d’apres cette notion, il est évidemment voulu
de Dieu qu’il se mesure & cette notion. Dieu sans doute ne veut
pas —ou, pour parler sans métaphore, il n’est pas conforme & la
nature de la substance — que tousles individus humains arrivent
a réaliser ce type idéal de '’homme: autrementils arriveraient
tous en effet & le réaliser. Mais il est conforme & la nature de
la substance que tous se comparent intérieurement a ce type,
se jugent & cette mesure; et c’est précisément par 1& qu’ils sont
hommes. Dans la nature, I'idée ne fait que se déverser dans la
multiplicité des étres ; dans le monde spirituel, de cet état ol
elle était étrangére 4 elle-méme, elle se réfléchit en soi: en
d’autres termes I'individu humain pense I'idée de '’humanité et
se compare & elle, et c’est de cette comparaison que provien-
nent tous les progres spirituels et moraux de ’homme.

Arrivé 4 ce point, nous voyons que notre solution s’accorde,
sans que nous y ayons visé, avec celle de Schleiermacher, qui
a cherché aussi une issue pour échapper a la funébre immobi-
lité de l'indifférentisme spinoziste. Pour résoudre la contradic-
tion manifestée par ce double fait: D’'un coté tout ce qui est
réel n’a pu étre produit que par la volonté créatrice de Dieu,
de l'autre Dieu ne saurait étre l'auteur du mal, il emploie le
raisonnement suivant. Ce qui dans le mal est réel et par con-
séquent vient de Dieu, la libre activité des sens et la conscience
de Dieu qui s’y joint, cela n’est pas péché. Ce qui constitue
proprement le péché, c’est d’'un coté la faiblesse de la cons-
cience religieuse, laquelle, pas plus que toute autre négation,
n’est une pensée divine et ne doit étre attribuée & Dieu, et de
Pautre le fait qu’en présence de la volonté impérative de Dieu
nous avons conscience de cette faiblesse comme d’un péché.
Cette conscience de notre faiblesse est sans doute voulue de



DIEU ET LE MAL. 269

Dieu; mais elle n’est pas voulue pour elle-méme, elle est vou-
lue par rapport a la rédemption, c’est-a-dire non pas comme
mal, mais comme élément poussant au bien, comme élément
de progrés. Tel est le résumé de la pensée de Schleiermacher,
dont il est facile de voir 'accord avec la notre.

Quant au gouvernement du monde, il faut, d’aprés tout ce
qui vient d’étre exposé et ce que nous avons déja dit dans le
chapitre sur Dieu, il faut le concevoir non pas comme la direc-~
tion de 'univers par une intelligence placée en dehors de lui,
mais comme la raison immanente aux forces cosmiques et a
leurs relations mutuelles ; et si ’on dit que la Providence pré-
side aux destinées de I’humanité, des peuples et des individus,
le sens vrai de cette formule est que, grice a P'action univer-
selle de I’esprit sur la nature, le développement de l'espéce
humaine s’accomplit en grand conformément 4 sa notion, et
que la contingence des actes individuels et des accidents natu-
rels vient toujours se fondre dans 'universelle nécessité; quant
alindividu, il ne saurait étre placé dans aucune situation telle
que l'esprit ne puisse en devenir maitre, de maniére ala trans-
former et & en tirer une image originale et digne de lui.




	Dieu et le mal ou le problème de la théodicée

