
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Microcosme [suite]

Autor: Brocher, Henri / Lotze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MICROCOSME

H. LOTZE :

VII. l'histoire.

Nous ne connaissons du passé qu'une petite portion, celle

qui nous touche du plus près; de l'avenir, nous ne pouvons
rien savoir. Mais ce sont précisément les périodes qui se dérobent

à nos regards qui ont pour nous le plus d'attraits ; cela
tient sans doute à ce que nous pouvons nous les représenter à

notre gré; nous ne craignons pas d'être péniblement désillusionnés

par l'apparition d'une réalité contraire à nos vœux. Ce

phénomène psychologique explique pourquoi nous trouvons
chez tous les peuples des traditions religieuses relatives au
commencement et à la fin du monde. Dans les croyances
chrétiennes, ces deux époques se présentent sous la forme de la
création et du jugement dernier.

Le progrès scientifique n'a point détruit l'idée de création ; il
l'a seulement modifiée, peut-être même précisée. La théorie
du développement des forces naturelles n'exclut point l'action
de Dieu : elle montre seulement comment cette action s'opère.
Le terme divin est repoussé, il n'est pas supprimé.

1 Microcosmus, Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit.

Versuch einer Anthropologie, von Hermann Lotze. Dritter Band. — 7» Die
Geschichte. — S» Der Fortschritt. — 9° Der Zusammenhang der Dinge. Leipzig,
S. Hirzel, 1864. Voir le Compte-Rendu, septembre et décembre 1870. — Pour

ce troisième volume, nous avons dû nous servir de la première édition, la

seconde n'étant pas encore publiée.



220 H. LOTZE.

Les forces invisibles de la nature par lesquelles on explique
l'action de Dieu sur la matière, rendent-elles aussi compte de

la création de l'homme et du monde de l'esprit? Quoi qu'il en

soit, nous avons besoin de croire que Dieu n'agit pas seulement

par le jeu des forces de la nature, mais que sa volonté intervient
aussi d'une manière surnaturelle, en quelque sorte saccadée.
Ce besoin toutefois tend à s'affaiblir. Il se justifiait quand on

croyait que Dieu, après avoir organisé le monde, s'en était
retiré. On voulait le voir revenir de temps en temps, pour donner
des impulsions nouvelles. Le désir n'est plus aussi fondé aussitôt

que l'on conçoit. Dieu comme agissant sur le monde sans

interruption. Il a toutefois encore une raison d'être. Nous avons
de la peine à concilier l'esprit de suite et de conséquence avec
la liberté. Or, si Dieu n'est pas libre, il est difficile d'admettre

que nous le soyons. C'est pour sauver la liberté de l'homme

que nous voulons nous représenter Dieu comme agissant sans

suite, d'une manière saccadée.
Ce raisonnement est peut-être défectueux. Mais il reste

vrai que nous sentons le besoin de distinguer entre le domaine
de la nature, de la nécessité et celui de l'histoire, de l'esprit, de

la liberté. Cette liberté à laquelle nous avons besoin de croire,
il faut lui faire place. Il ne faut pas oublier seulement que l'esprit

n'exclut point la nature ; il en est plutôt le couronnement.
L'homme est esprit, mais il est aussi, et il est avant tout, nature;
il se dégage lentement de cette dernière, dont il est un produit.
L'esprit reçoit ses matériaux, les impulsions et les impressions,
de la nature ; mais il exerce sur eux une influence sui generis
et les modifie. Il agit sur la nature; mais il agit bien plus
encore sur la pensée.

Ainsi la nature ne contient pas seulement de la matière
soumise aux lois de la nécessité ; elle renferme aussi un élément
libre, qui reste d'abord enveloppé, et qui se dégage et se
manifeste qnandson heure est venue, quand les conditions nécessaires

à sa naissance sont accomplies. Et nous ne savons pas
s'il n'y a pas encore d'autres éléments qui attendent, dans le
silence et l'obscurité, que leur jour soit arrivé. Tous ces
éléments peuvent être libres en eux-mêmes, bien que leur



MICROCOSMS. 221

naissance et les circonstances dont elle doit être accompagnée
soient soumises à des lois.

M. Lotze se demande ensuite comment les êtres organisés se

sont produits. Il conclut que l'état actuel de la science ne permet

pas de résoudre encore ce problème; les réponses données

jusqu'ici, celle du matérialisme en particulier, sont insuffisantes

et arbitraires.
Après la création, notre auteur passe à l'histoire et recherche

quel en est le but. Serait-ce, comme on le répète souvent,
l'éducation de l'humanité? Bien des objections peuvent être
opposées à cette solution. Peut-il être question de l'éducation d'un
ensemble composé d'une pluralité d'êtres, de telle sorte que
les peines profiteraient à d'autres qu'à ceux qui les ont méritées

et subies? Et pourquoi l'humanité doit-elle passer par une
éducation? Ici, il n'y a qu'une réponse à faire : les choses sont
ainsi parce qu'elles sont ainsi, ou, si on le préfère, parce que
Dieu les a ainsi voulues. Il est généralement reconnu que les

expériences des pères sont le plus souvent perdues pour les

enfants; et quand ceux-ci héritent des institutions conquises

par leurs prédécesseurs, ils les laissent le plus souvent dépérir,
faute de comprendre les causes qui les ont fait créer.

Suivant certains auteurs, l'histoire aurait pour but la réalisation

de l'idée de l'humanité. M. Lotze est peu sympathique à

cette solution, qui se distingue de la précédente en ce qu'elle
sacrifie complètement les individus à une abstraction. Il cherche

à en montrer l'inanité en expliquant comment l'esprit de

l'humanité ne peut être autre chose que la somme de tous les

esprits individuels qui coexistent ou se succèdent. Dans chaque

individu, il y a des éléments qu'il possède en commun avec ses

semblables et d'autres qui lui sont particuliers. Les derniers
se neutralisent réciproquement; les premiers, au contraire, se

soutiennent, s'épanouissent, et constituent le développement
de l'humanité.

Mais l'école pour qui l'histoire est la réalisation de l'idée de

l'humanité se place à un autre point de vue. Pour elle, l'esprit
de l'humanité, au lieu d'être la somme des tendances communes

à tous les individus, est une force distincte qui pénètre toute



222 H. LOTZE.

l'humanité. Elle ne voit pas que cette force distincte, ne pouvant
se manifester que clans les individus et devant se combiner dès

lors avec leurs particularités, aura bien de la peine à

produire une action commune. Cette seconde opposition conduit à

admettre une éducation divine de l'humanité, comme la
première suppose une unité d'action résultant d'une unité préétablie

de certaines circonstances. La conception idéaliste, toutefois,

nie qu'on doive prendre l'un ou l'autre des deux partis.
Comme elle est très séduisante, M. Lotze croit devoir la serrer
de près.

Toute idée suppose un être qui en a conscience, qui enjouitl
Cet être est-il Dieu, est-il l'humanité tout entière ou quelqu'un
de ses représentants privilégiés? L'humanité n'a de l'idée, de

l'histoire qu'une connaissance très incomplète; et nous
répugnons à croire que l'histoire et ses souffrances n'aient pas d'autre
but que de procurer un spectacle à Dieu. Cette conception, du

reste, ne nous laisserait plus ni règle de conduite, ni devoir à

accomplir. Nous avons également de la peine à croire que l'histoire

ne soit destinée qu'à être considérée philosophiquement
par quelques penseurs.

On objectera qu'une idée peut exister sans être conçue de

personne. Des forces peuvent agir à l'insu de tout le monde:
elles n'en agissent pas moins. On aurait raison s'il s'agissait de

forces qui seraient des moyens; mais il est difficile d'en dire
autant du but, à moins de tomber clans le mysticisme. Un bien
ne peut être un bien s'il n'y a personne pour en jouir, et l'idée
doit avoir une valeur, renfermer un élément de bien.

On a dit aussi que l'histoire est un poëme de Dieu; mais
c'est là une simple comparaison qui n'explique ni n'apprend
rien.

Pour d'autres encore, l'histoire ne serait que néant et vanité.
Le seul progrès véritable consiste à nous abîmer dans le sein
de Dieu et du monde supraser.sible. La réalité de cette conception

nous est attestée par beaucoup de faits pratiques. Cette
manière de voir est dangereuse, en ce qu'elle tue toute activité
et finit par s'annihiler elle-même. Car ce qui donne de la valeur
à la retraite, ce sont les expériences qu'on a faites dans le monde.



MICROCOSME. 223

Et pourtant tout n'est pas faux dans ce point de vue. Peut-être
l'histoire n'a-t-elle pas d'autre but que de nous fournir une
occasion d'agir et de nous procurer la jouissance qui découle de

l'action, indépendamment du résultat. Nous ne perdrions alors

pas complètement notre récompense, quand même nous ne
recueillerions pas les fruits de ce que nous avons semé. L'idée de la
solidarité humaine se présente dès lors sous un tout autre aspect.
Nos ancêtres ont joui en y travaillant des conquêtes actuellement
accomplies; nous jouissons nous-mêmes en travaillant de l'héritage

que nous préparons à nos successeurs; dès lors, les
générations qui se suivent sont vraiment solidaires ; on peut parler
d'une humanité. Cette conception ne nous donne peut-être pas
tout ce que nous pouvons désirer; elle nous donne pourtant
quelque chose. En particulier, elle explique et complète les autres
conceptions, celle de l'éducation de l'humanité et celle du
développement de l'idée de l'humanité. Elle commence à nous
expliquer l'histoire, que nous comprendrons mieux quand nous
l'aurons passée en revue.

Notre auteur aborde cette élude. Il pose d'abord une question

qui a préoccupé les penseurs de tous les temps. Quelle
est l'origine des premiers germes de la civilisation? Les uns
la cherchent dans une tradition surnaturelle et directe de la

divinité, et rattachent à cette idée celle d'un état primitif d'innocence

et de bonheur, auquel la chute aurait mis fin. A cette
conception, on en a opposé une autre, suivant laquelle l'humanité
aurait commencé par un état de bestialité, dont l'expérience et
la souffrance l'auraient fait sortir. Les deux conceptions peuvent
se concilier en partie, en admettant un progrès interrompu par
des rechutes. Mais l'action surnaturelle de la divinité est en
contradiction avec les faits constatés jusqu'ici. Il faut chercher
l'origine de la civilisation dans les besoins, ces nécessités
inconscientes internes sous l'empire desquelles nous agissons. Les
besoins sont au fond les mêmes chez tous les hommes, mais ils se

manifestent différemment, à cause de la variété des circonstances.
Toutefois les relations des hommes entre eux finiront par rétablir

l'unité; une sélection s'opérera; les formes qui répondront le
mieux au besoin général supplanteront et excluront les autres.



224 H. LOTZE.

Les individualités puissantes cependant exercent une grande
influence quand elles savent se faire soutenir par les besoins

généraux. Toute initiative part des individus; les masses
représentent l'inertie, le veto, stérile en lui-même, mais contre lequel
il faut éviter de venir se briser. L'importance des individualités,
très grande en tous temps, diminue cependant avec chaque progrès

de la civilisation. Cela tient à ce que les individualités
actives deviennent toujours plus nombreuses et se font mutuellement

concurrence. On peut remarquer ce fait dans les sciences

comme dans la politique et la religion.
L'action des individualités introduit dans le développement de

l'histoire des éléments incalculables moins importants toutefois

qu'on ne serait disposé à le croire. L'action des individus

suppose la réceptivité des masses, qui elle, conserve sa

régularité. C'est là ce qui fait que l'histoire a des lois, qui restent
les mêmes tout en se manifestant de diverses manières
suivant les circonstances; c'est pour cela que le développement
de l'humanité peut s'opérer suivant un plan déterminé. La

variété des manifestations amenée par la différence des

circonstances est la raison pour laquelle les hommes tirent si peu
de parti de l'histoire et ne cherchent les lois du développement
social que pour de courtes périodes, où les circonstances
restent les mêmes; alors, nonobstant des différences de détail

qui rappellent la liberté, on retrouve, dans les grands traits,
une régularité qui témoigne en faveur de la nécessité. C'est

cette régularité qui donne à la statistique son importance
et son intérêt. La régularité de la statistique morale est le

résultat d'une loi qu'il faut chercher; elle n'est pas la loi
elle-même, comme on semble souvent le croire, quand même

on ne le dit pas.
La régularité statistique se concilie-t-elle avec la liberté? La

liberté existe, mais seulement dans une sphère circonscrite par
des lois nécessaires; elle suppose la faculté d'être influencée

par des motifs qui ont un caractère de nécessité, et qui sont

par ce fait un élément de prédestination. En d'autres termes,
la liberté suppose la nécessité. En outre, les résultats statistiques

sont le produit d'une infinité de facteurs, dont il faudrait



MICROCOSME. 225

distinguer les effets avant de dire qu'ils ne laissent aucune place
à la liberté.

D'autre part, cette régularité que l'on cherche dans les courtes

périodes, on la trouve aussi quand on considère les traits
généraux dans les grandes phases de l'histoire. Ainsi, on parle
d'un élément constant et d'un élément d'opposition dans le
développement de l'histoire, d'une thèse, d'une synthèse et d'une
antithèse. Mais ce sont là des faits constatés et non des lois. Le

principe de permanence représente l'élément traditionnel qui
est à la base de l'histoire. Or, pour qu'il puisse y avoir tradition,
il faut une certaine réceptivité et certaines circonstances
soumises à des lois. Le principe d'opposition vient de ce que
l'homme satisfait certains besoins au détriment des autres ; ces
derniers se font alors sentir, tandis que les premiers sont assouvis

et réduits au silence ; c'est ainsi que nous sommes poussés
d'un extrême dans l'autre. En outre, l'homme se fatigue et il a

besoin de changement. Ce ne sont pas seulement les formes de la

civilisation qui se modifient, les peuples aussi vieillissent et meurent,

bien que cette marche des choses ne soit pas nécessaire.
M. Lotze croit en effet qu'un peuple en décadence peut se relever,
quoique nous n'ayons aucun exemple d'un cas semblable.

D'où viennent les nombreux points de ressemblance que
présentent les civilisations des différents peuples? d'une
transmission qui s'opérerait entre eux ou de l'identité partielle de

leurs circonstances. Les deux causes peuvent avoir agi
simultanément, mais M. Lotze donnerait la préférence à la tradition,
dont il relève le caractère capricieux, qui conserve des détails

insignifiants pour laisser perdre des éléments de première
importance.

Passant aux conditions intérieures de notre développement
historique, notre auteur distingue l'unité de l'espèce humaine
de l'unité de son origine. La première est l'expression d'un
besoin respectable et incontestable de notre nature; l'autre est

un moyen fort douteux et sans portée pratique de procurer
satisfaction à ce besoin. L'unité doit être cherchée dans l'avenir
et non dans le passé. D'ailleurs, l'état actuel de la science ne

permet pas encore de résoudre ces problèmes.
C. R. 1871. 15



226 H. LOTZE.

Une question qu'il ne faut pas confondre avec l'unité d'origine

est celle-ci : Est-il vrai que les hommes naissent avec les

mêmes dispositions, et que les différences que nous constatons
entre eux proviennent exclusivement de la variété de leurs
circonstances? La science a raison d'admettre l'identité d'origine ;

car, en le faisant, elle s'impose le devoir de chercher la cause
des différences. En admettant l'hypothèse opposée, elle faillirait
peut-être à sa mission. Toutefois la science n'est pas sûre de

pouvoir nous fournir l'explication poursuivie, et nous ne
devons pas prendre un problème posé pour un théorème démontré.

L'unité des dispositions originales est une manifestation de

notre besoin d'égalité, c'est un postulat de la foi, et non pas un
résultat de la science. Il ne faut pas oublier non plus que les

hommes peuvent posséder les mêmes éléments psychiques,
mais les avoir autrement combinés; et que c'est probablement
dans la variété des combinaisons que gît la différence. En outre,
la diversité doit être cherchée dans le désir, qui poursuit le

bien, plutôt que dans l'intelligence, qui cherche le vrai.
L'admission de l'identité des dispositions originales a aussi

des inconvénients ; elle compromet la liberté et la spontanéité
humaines, et l'action propre de l'homme.

Celte influence de l'homme sur lui-même et sur les autres
est effacée par l'action de la nature clans les premiers temps de

l'histoire et reparaît plus tard, quand les premiers obstacles

sont surmontés, alors seulement commence la vie sociale.

L'action humaine doit être provoquée par des occasions, et

bien souvent, l'occasion qui fait continuer est toute autre que
celle cjui fait commencer. Ces occasions se trouvent dans le

monde extérieur, dans la nature et dans la société. Mais les

circonstances ne font pas tout; il faut aussi certaines qualités
du moi, entre autres une certaine réceptivité. C'est pour cela

que des circonstances identiques peuvent produire des effets

très différents.
La civilisation exige des rapports très fréquents entre les

hommes, par conséquent une certaine densité de population,
et pour cela un climat favorable. M. Lolze explique ensuite le

caractère des différents peuples du globe par leur histoire ; il



MICROCOSME. 227

conclut en disant qu'il n'y a d'histoire proprement dite, c'est-à-
dire de développement que pour une très petite partie de

l'humanité. Il entreprend plus loin d'esquisser à grands traits la
marche de l'histoire. La plus haute antiquité nous fait voir, sur
les rives fortunées de certains fleuves, des sociétés civilisées

qui présentent à peu près tous les mérites et les inconvénients
de la nôtre. Ces peuples, soumis en général au prêtre et au

despote par la complication de leurs circonstances, ont à se

défendre contre des nomades, exclusivement destructeurs,
mais restés libres par la simplicité de leur vie.

Le développement de la civilisation a été confié à deux races,
l'indo-germanique et la sémitique, qui se sont disputé à

plusieurs reprises l'empire du monde. Les sémites dominent
encore par les religions.

Parmi les indo-germains, citons d'abord les Grecs; leur mérite

consiste à avoir su prendre conscience d'eux-mêmes et du

mondo, à avoir créé la méthode scientifique. La recherche de

la vérité est leur fort ; mais elle est aussi leur faible, parce
qu'elle leur fait oublier l'application, et que chez eux,
l'intelligence détruit la volonté. C'est ce qui les livre aux Bomains,
qui leur étaient supérieurs par le sentiment du possible et par
cet esprit de mesure qui avait pourtant déjà mis la Grèce au-
dessus de l'Orient. En outre, les Romains vivaient, non pas
dans le présent seulement comme les Grecs, mais pour l'avenir;

delà leur constance. De là aussi leur grandeur extérieure,
à laquelle ils ne surent pas accommoder leurs circonstances
intérieures. Cette faute les perdit, et l'histoire entre clans une
nouvelle phase, caractérisée par le christianisme né chez les

Hébreux, chez les sémites par conséquent.
Plus encore que les Romains, les Hébreux ont l'esprit tourné

vers la pratique et l'avenir. Peu soucieux de questions purement

théoriques, de l'explication du monde et de ses origines,
par exemple, ils ne se préoccupent que de la réalisation de la
destinée humaine; celle-ci consiste à réconcilier l'homme avec
son créateur, à en faire un collaborateur de Dieu. C'est là l'idée
que le christianisme a adoptée pour son fondement. L'homme a

besoin de l'aide de Dieu, et le sentiment de sa faiblesse fait sa.



228 H. LOTZE.

force, en le déterminant à chercher cette aide. Dès lors les
relations sont rétablies entre le monde supérieur et le nôtre, entre

Dieu et chacun de nous individuellement considéré. Le
christianisme s'adresse à l'individu et compte sur lui pour
modifier les institutions sociales qui ont besoin de l'être. De là sa

tolérance provisoire pour bien des abus qu'il fera disparaître
plus tard.

Le christianisme a cru devoir se rapprocher de l'antiquité
pour se mettre a sa portée. Ce contact l'a souillé et a causé sa

décadence.
Les Germains, qu'on peut considérer comme les principaux

représentants du christianisme, sont au moment de leur apparition

sur la scène de l'histoire un peuple enfant, qui ne sait

pas ce qu'il se veut. Aussi donnent-ils à l'histoire ce caractère
de liberté, de variété et de désordre qui est le trait distinctif du

moyen âge. L'unité sociale est détruite, ou plutôt réduite à l'état

d'une simple aspiration représentée par le Saint Empire.
Celui-ci, en effet, a toujours été une idée plus qu'une réalité.
Les efforts faits pour arriver à l'unité partent, non pas du sommet

de la hiérarchie sociale, de l'empereur, mais de la base,
des populations ; en Italie, à l'aide des épaves de la civilisation
antique, ils aboutissent à constituer les communes et une foule
de petits organismes politiques. Au nord, ils ont une autre
conséquence ; les individus se groupent par la subordination du
faible au fort, et c'est ainsi que se forme le système féodal.
L'église vient compléter ces résultats ; mais elle ne tarde pas à

s'opposer au progrès, qu'elle avait secondé dans le principe.
C'est alors que survint la réforme. Le réveil de la conscience
et de l'esprit critique a malheureusement un caractère
essentiellement négatif; jusqu'ici au moins, il s'est montré impuissant

à trouver les bases positives d'un nouvel ordre de choses.
Nous ne sommes pas arrivés au bout de l'histoire. La civilisation

actuelle est-elle destinée à se développer indéfiniment, ou
à périr à son tour? Question d'avenir, à laquelle il est impossible

de répondre avec certitude. Il faut reconnaître toutefois

que la civilisation moderne, par son étendue, son intensité, par
cette solidarité internationale qui est Fessence.de la tendance



MICROCOSME. 229

humaniste, présente plus de garanties de stabilité qu'on n'en
avait dans l'antiquité. En outre, la vie sociale, en se compliquant,

en imposant toujours plus de restrictions aux caprices
individuels, fait l'éducation de l'homme. Les motifs naturels
des actions s'épurent jusqu'à risquer d'être détruits. De là ces
caractères blasés, pour lesquels tout a été examiné et trouvé
léger. La nature humaine reste la même, mais elle est plus
bridée'; elle se rend compte de ce qui lui manque; jamais peut-
être elle ne s'est plus sentie au-dessous de sa tâche. On fait le

mal, mais on le désapprouve et on le cache. De là l'hypocrisie,
dont la nécessité est peut-être un progrès. Il y a donc lieu
d'avoir bon espoir pour l'avenir ; mais il ne faut rien exagérer.
L'humanité reste toujours la même, et ne réalise qu'imparfaite
ment son idéal compliqué. Le mal et la souffrance existeront
toujours, parce que nous en aurons toujours besoin. S'ils étaient
supprimés, l'humanité serait un troupeau jouissant sans
conscience, comme au point de départ de l'histoire. Examinons
maintenant les résultats de ce développement dont nous venons
d'indiquer la marche.

VIII. LE PROGRES.

Les différentes branches de la civilisation sont dans le principe

intimement unies. Elles se développent séparément à

diverses époques et dans divers pays; mais elles existent en

germe de tout temps et partout. Aussi ne peut-on considérer
un des éléments en faisant complètement abstraction des

autres. La science en particulier exerce une influence marquée
sur les autres branches ; aussi commençons-nous par elle.

La science prend avec le temps trois formes successives :

1° La forme mythologique ou poétique. L'esprit se représente
les choses à son image ; il met l'âme partout et en fait la cause
de tout. Ce trait se retrouve dans les conceptions populaires
même des époques les plus avancées ; on en rencontre des traces

chez les esprits les plus cultivés ; il constitue un des
éléments de la forme que la science prendra plus tard ; c'est grâce



230 H. LOTZE.

à ce fait que nous admettons que dans le phénomène il y a quelque

chose qui échappe à nos sens et que l'esprit doit ajouter.
Mais la mythologie jouit de ses additions sans en soupçonner
l'insuffisance, sans se clouter des lacunes et des contradictions
qui s'y trouvent et que l'avenir révèle. Nous désirons que
les choses répondent à nos besoins, qu'elles soient bonnes et
belles ; c'est ce qui pousse les peuples enfants à les expliquer
d'une manière satisfaisante, sans regarder plus loin.

2° Vient ensuite, dans le développement de l'humanité comme
clans celui de l'individu, une période historique. Au lieu de

compléter les choses, on cherche aies connaître ; on étudie leur
nature; c'est le réalisme de l'âge mûr. Pour y arriver, il faut
sacrifier bien des illusions; mais ce renoncement n'est pas
dénué de compensations.

3° Survient enfin une troisième période, que nous appellerons
la période métaphysique, et dont Socrate est généralement
considéré comme l'initiateur. Elle est caractérisée par les deux
découvertes fondamentales que voici :

a) Tous les objets de l'observation, toutes les créations de la

pensée peuvent se ramener à un petit nombre de types généraux.

b) Les types restent immuables, malgré les innombrables
changements que subissent leurs manifestations sous l'influence
des circonstances.

Dès lors deux problèmes se posent :

a) Quels sont les procédés à employer pour connaître la
vérité?

b) Dans quelle mesure pouvons-nous, en suivant ces procédés,

connaître la vérité
La marche que notre esprit doit suivre pour connaître un

objet ne correspond point nécessairement à celle que l'objet a

suivie dans sa formation. La pensée doit être adaptée à la fois

au sujet pensant et à l'objet pensé ; mais elle satisfait peut-être
à ces deux conditions par des qualités d'ordre différent. L'esprit

connaissant n'est pas au centre du monde; il est en face

des conséquences plutôt que des principes. Aussi, pour arriver
à découvrir la vérité, a-t-il besoin d'une foule d'opérations préa-



MICROCOSME. 231

labiés qui ne répondent à aucune phase du développement de

la chose elle-même. On pourrait même dire que la marche de

la connaissance des choses doit être inverse de celle de la
genèse des choses ; car c'est la cause cjui produit l'effet, mais c'est
l'effet qui révèle la cause. Or il y a là un danger ; nous sommes
exposés à prendre la construction grâce à laquelle nous arrivons

à connaître les objets pour la construction des objets eux-
mêmes. L'antiquité en particulier a très souvent confondu
l'analyse logique avec l'analyse métaphysique ; de là une grande
stérilité et beaucoup d'erreurs. Souvent en particulier on prend
des notions admises pour des réalités existantes. Il faut que
nous arrivions à concevoir ce qui existe ; mais nous concevons
bien des choses qui n'existent pas, et bien des choses existent

que nous ne concevons pas. Aristote lui-même n'a pas suffisamment

distingué entre les qualités d'une chose et les caractères
qui constituent la notion que nous avons de cette chose. Si je
suppose B plus petit que A et plus grand que C, ce sont là des

conceptions de mon esprit, mais non des éléments essentiels
de B ; ces rapports existent dans ma pensée, sans qu'il y ait en
Brien qui y corresponde.

Une autre opposition, celle qu'il y a entre le monde des

apparences et celui des réalités, a été pressentie seulement par
l'antiquité; elle a été formulée et appuyée de motifs moraux
par le christianisme. Cette religion présente le monde des
réalités invisibles comme accessible au sentiment et à la foi, mais
non pas à la connaissance. Et pourtant, nous aurions besoin de

le connaître, puisque de lui dépend la conduite quenous avons à

tenir. On a essayé du reste d'expliquer les préceptes de conduite
proposés à la foi, et cette tentative a produit la dogmatique.

Nous nous retrouvons en face des deux questions posées en

commençant, et do t nous formulerons la seconde en ces
termes: La réalité répond-elle à nos impressions? La chose nous

importe peu. Nous appelons semblables deux causes qui
produisent sur nous les mêmes effets ; elles sont semblables pour
nous, et il nous est bien indifférent qu'elles ne le soient pas à

d'autres égards. Le réalisme déclare qu'il nous est impossible
de connaître l'essence des choses ; l'idéalisme oppose à cette



232 H. LOTZE.

assertion l'identité de l'être pensé et de la pensée. M. Lotze
travaille à démontrer l'inanité de cette prétention, que l'idéalisme
élève plus qu'il ne la soutient. La foi religieuse se place au même

point de vue que le réalisme, puis qu'elle représente le monde

comme l'ensemble des pensées ou des volontés de Dieu, et se

dispense ainsi d'expliquer ce qu'il est en lui-même.
Remarquons du reste que la pensée ne saurait produire d'elle-

même, en d'autres termes concevoir, ce que les sens ne lui
révèlent pas; nous comprenons ici sous le mot de sens aussi bien
le sentiment que la sensation. Notre auteur conclut en disant :

L'essence des choses ne consiste pas en pensée, et la pensée
n'est pas en état de la comprendre. Mais la pensée n'est pas
tout l'esprit; celui-ci contient d'autres facultés qui saisiront
peut-être ce qui échappe à la pensée. Le rôle de cette dernière
consiste à combiner les éléments fournis par ces autres facultés,

à servir de régulateur, mais non pas de moteur.
M. Lotze parle ensuite de la jouissance et du travail. Dès que

l'homme est au monde, il éprouve des besoins qu'il faut satisfaire,

et qui font naître le travail sans qu'on ait le temps
d'attendre les révélations de la science. La pratique devance
nécessairement la théorie, elle contribue à son développement
avant d'en être secondée à son tour.

On s'est souvent demandé si notre prétendue domination de

la nature n'implique pas une dépendance toujours plus grande
de cette même nature? Chaque besoin satisfait n'en fait-il pas
naître une foule d'autres à sa place? Chaque travail accompli
n'en rend-il pas une foule d'autres nécessaires? De là bien des

plaintes et des doutes sur la réalité du progrès. Mais ces plaintes

et ces doutes ne peuvent partir que de ceux qui n'ont pas
appris à trouver la jouissance dans le travail, qui en est à la
fois la source et le repoussoir. Ceux-là seulement regrettent la
simplicité primitive.

La famille patriarcale, qui vit en rapports directs avec la
nature et avec Dieu et se suffit à elle-même, présente le tableau
assurément attrayant d'un tout harmonique et complet. Mais

pour en apprécier le charme, il faut une sensibilité qu'une
culture avancée pourra seule faire naître.



MICROCOSME. 233

La première forme du travail, c'est l'occupation, la conquête
qui moissonne où elle n'apoint semé, et qui cependant restelong-
temps seule en honneur; cela tient à ce qu'elle suppose un
développement, superficiel il est vrai, mais plus complet et plus
harmonique que celui qui accompagne les autres formes de
travail. Aussi ces derniers travaux, dont on ne comprend pas encore
les mérites, éducatifs ou autres, sont-ils abandonnés aux esclaves.

Il a fallu les temps modernes pour faire comprendre la vocation,

à laquelle on consacre savie et qui donne à chacun sa place
dans le monde en groupant et organisant les individus. Mais en
même temps, la vie s'est compliquée et elle a donné à la simplicité

le caractère de la misère. En outre, l'emploi des machines,
combiné avec la division du travail, exclut toujours plus le
développement complet et harmonique de l'homme. La conciliation

du travail et de la jouissance devient aussi clans des cas

nombreux plus difficile. Bien des individus en outre se trouvent
isolés, et doivent chercher une compensation dans diverses
sociétés et dans le mouvement coopératif. En somme il semble que
le résultat du progrès soit de séparer les affaires et les plaisirs,
et de faire soupirer, pendant le travail, après une autre vie à

laquelle on se livrera dès qu'on le pourra. Cette autre vie, on
la trouvera dans le culte du beau et de l'art, dont nous allons
maintenant nous occuper.

Pour l'Orient, le beau c'était le grand; pour les Hébreux en

particulier, c'était le sublime. Les Grecs sont remarquables
par la clarté, qui était le caractère de leur langue comme de leur
pays; aussi distinguent-ils très bien et savent-ils rendre les
objets tels qu'ils sont. Déjà chez Homère, nous avons à faire à des

gens qui réussissent à s'entendre, par ce qu'ils savent s'expliquer

et daignent s'écouter. Leur langue est limpide, ondoyante,
nuancée. Celle des Romains est plus raide, mais plus rigoureuse;
elle laisse de côté bien des particules expressives; mais elle
arrive à donner, parla construction des phrases, au moins autant
d'énergie et de précision à la pensée. Le style romain est avant
tout correct; il l'est en tous cas beaucoup plus que le Grec. La
correction n'est pas seulement grammaticale; elle est aussi

logique. Elle s'étudie à donner à chaque chose sa valeur propre,



234 H. LOTZE.

à trouver l'expression la plus adéquate à l'idée. Aussi trouve-1-
elle souvent des formules proverbiales qui se conservent à

travers les âges. Le genre de beauté propre aux Romains est

désigné par le mot élégance.

L'antiquité vivait clans le monde visible, bornée et contente.
Le christianisme vint troubler sa quiétude en la mettant en face
de l'infini, en ouvrant le monde suprasenible. Désormais, à chaque

chose visible on cherche un sens et un but supérieur. La
question : que faut-il faire pour être sauvé? se pose. De là des

aspirations d'une grandeur désordonnée qui se calmeront plus
tard. Le moyen âge n'était pas favorable à l'art; il était plein de

poésie sans doute, mais il ne réussissait pas à l'exprimer. Il est

trop préoccupé de symbolisme, trop pressé de chercher un sens

mystique aux formes visibles pour s'arrêter à ces formes, en jouir
et les embellir. La langue reste imparfaite; la conversation est

trop peu développée pour qu'il puisse y avoir ni littérature, ni
éloquence. Lapoésie que renfermait le moyen âge n'aété comprise

et exprimée que par les siècles qui ont suivi.
Dans les temps modernes, l'art s'est réveillé; mais au lieu de

pénétrer la vie comme dans l'antiquité, il reste en dehors; c'est

un asile où l'on va se réfugier de temps à autre. Au lieu
d'employer la peinture à décorer nos parvis, à les utiliser au profit
de l'esthétique, nous entassons des tableaux dans des galeries,
contrairement à toutes les règles du goût. Cette position
exceptionnelle faite à l'art est un obstacle à son développement.
L'antiquité vivait clans son sein comme dans une athmosphère; elle

en avait l'habitude et se pliait sans peine à ses exigences.
Aujourd'hui, la position est changée. Nous n'avons pas seulement
à rendre le beau que nous trouvons autour de nous; il nous
faut d'abord le créer, le concevoir, pour en chercher ensuite

l'expression. C'est pour cela que l'art moderne a quelque
chose de moins général, de plus individuel, et qu'il vise au
spirituel plus qu'au vrai beau.

Ce qu'il y a du reste de plus esthétique dans les temps
modernes, c'est la critique, qui est née en Italie, qui a passé en

France par suite des circonstances politiques et qui a fait naître
dans ce dernier pays la plus belle prose connue.



MICROCOSME. 235

M. Lotze nous parle ensuite de la vie religieuse. L'Orient est
la patrie de la religion et du cjuiétisme; pour lui, le monde est
un grand tout, où chacun de nous a sa place et sa conduite
fatalement marquées. Pour l'Occident au contraire, le monde est

un ensemble de lois générales. Ces lois existent, mais elles nous
sont inconnues et il faut les chercher. A ce point de vue déjà,
le monde se présente à nous comme une tâche à accomplir.
Bientôt on sent que la réalité même n'est pas ce qu'elle devrait
être, et qu'il faut la conformer à un idéal que nous concevons.

On a dit qu'un peu de philosophie éloigne de Dieu et que
beaucoup de philosophie y ramène. Peut-être en doit-on dire
autant de la tendance occidentale. Aussitôt que notre conscience

s'éveille, nous nous demandons: Où allons-nous? d'où venons -

nous? que sommes-nous? qu'est ce monde où nous nous
trouvons? quels sont nos devoirs? L'observation de la nature peut
nous répondre sur bien des points ; mais elle ne suffit pas à

nous renseigner sur nos devoirs. Ici, laconnaissancedel'homme,
de la société est indispensable. Nous voyons en effet la religion
se développer toujours avec la société. Les sauvages adorent
des fétiches; il faut les civilisations de l'Egypte, de l'Inde, pour
créer des systèmes religieux qui embrassent la nature
entière. Le rapport de l'homme et de la nature est assez bien
compris en Egypte; l'Inde au contraire, s'abîmant dans la
contemplation du moi, anéantit la nature d'abord, pour anéantir
ensuite l'homme. La Perse évite cet écueil en se représentant
le monde comme l'opposition de deux principes en lutte jusqu'à
la fin des temps. Les Grecs ont cherché Dieu dans le phénomène

extérieur, avant dele trouver dans la loi interne. Lesens

esthétique, qui les pousse à embellir toujours plus leur divinité,

conduit les esprits d'élite à la conception monothéiste.

Quant à la religion du peuple, elle a toujours manqué
d'organisation et d'unité. Du reste, le Grec ne voyait rien au-dessus

d'une belle existence terrestre.
Le sentiment religieux n'a pris nulle part autant d'essor que

chez les Hébreux; ceux-ci n'ont emprunté aux autres peuples
de l'antiquité que des accessoires peu importants. Leur système

repose sur l'opposition de Dieu, dont la nature n'est qu'une



236 H. LOTZE.

manifestation, et de l'homme. Tout est bien en sortant des

mains de Dieu ; c'est la liberté de l'homme qui est la cause de

tout mal. Aussi le mal n'est-il pas nécessaire, et peut-il
disparaître. Mais pour le supprimer, il faut remplir ses devoirs,
accomplir la volonté de Dieu, toutes choses dont l'individu isolé
est incapable. La société et son organisation théocratique sont
nécessaires pour cela. Ce qui manquait à ce peuple et le fit
échouer, c'est qu'il croyait pouvoir se justifier lui-même, par
ses œuvres.

Arrivant au christianisme, M. Lotze demande à distinguer,
ce que la théologie ne permet pas de faire, entre l'enseignement
moral et les faits historiques qui, dit-on, l'auraient accompagné.
C'est dans l'enseignement moral qu'il voit l'élément essentiel
du christianisme. Celui-ci regarde moins aux œuvres qu'à la
sainteté des dispositions ; il s'occupe moins de la société et plus
de l'individu que le judaïsme. L'individu est pour lui le temple
de Dieu, le fondement de la société, et cette conception le
dispense de construire des théories sociales. Cette vie n'est que la

préparation à une autre, supérieure, dont on ne nous dit
cependant que ce qui est nécessaire à inspirer la pratique, sans
donner aucune satisfaction à la curiosité. La base de la morale
chrétienne, c'est la nécessité d'accomplir la volonté de Dieu,
mais non l'attrait du bien pris en lui-même. Il a pour mobile,
non pas une idée abstraite, mais l'amour. Cependant, comme
chaque ordre est accompagné d'une promesse, il faut mettre le
christianisme au nombre des systèmes eudaimonistes. On a

prétendu que c'était le rabaisser, et qu'une morale purement
désintéressée était plus sublime. On peut avoir raison. Mais il
n'y a qu'un pas du sublime au ridicule comme à l'inanité; et la
morale désintéressée pourrait bien franchir, sinon le premier,
au moins le second. Le désintéressement n'est jamais qu'apparent

; il implique toujours au moins la recherche de la dignité
propre. L'eudaimonisme de l'humilité qui ne se suffit point à

elle-même et cherche sa justification en Dieu vaut bien
l'eudaimonisme de la suffisance. Le premier est assez sublime par
l'esprit de sacrifice qu'il enfante.

Tout le monde admet le fond moral du christianisme. L'op-



MICROCOSME. 237

position que cette religion rencontre porte sur les circonstances

historiques au milieu desquelles cette doctrine aurait été

annoncée, et dont l'église exige l'admission. La Bible exercera
toujours une grande influence sur les esprits. Mais le sens

figuré dans lequel elle est écrite, et qui exigera toujours une
interprétation, ne permet pas de la prendre à la lettre. Les miracles

en particulier ont complètement perdu leur sens par les

changements survenus dans la conception du monde. La
dogmatique moderne n'a pas compris le parti qu'elle pouvait tirer
des progrès de la philosophie pour le développement de l'idée
chrétienne; aussi ses efforts n'aboutissent-ils qu'à une anarchie

tempérée par la stérilité.
Le christianisme a le mérite d'avoir réussi seul à créer

l'église, c'est-à-dire une communauté de croyants qui l'élève
au-dessus de toutes les divergences de nationalité, de sexe, de

position sociale, pour fonder la communauté de conduite. On

comprend que ni le polythéisme, ni la religion des Indous qui
fait renoncer à la vie et à l'action, ne pouvaient résoudre ce

problème. Fondée sur les croyances libres et sur l'amour,
l'église se dénature dès qu'elle prend un caractère obligatoire et
exclusif. Elle a eu le tort de prétendre réaliser ce qu'elle ne
devait que préparer, de S3 donner pour posséder la vérité quand
elle devait seulement la chercher. Quel est l'avenir qui lui est

réservé? Nous n'en savons rien; nous ne pouvons qu'exprimer
nos espérances et nos désirs. Puisse la dogmatique devenir plus
modeste, laisser tomber les interprétations arbitraires de points
inexplicables, et se borner aux choses qui sont vraiment nécessaires

et sur lesquelles il sera plus facile de s'entendre! Puisse
la communauté prendre au gouvernement de l'église une part
plus active qu'elle ne l'a fait jusqu'ici! S'il devait en être autrement,

il vaudrait mieux que l'église tombât que de rester dans

le faux. Cette suppression serait une crise grave, mais une crise
salutaire. Elle n'entamerait pas le besoin religieux qui est éternel

; mais elle ferait tomber les obstacles qui s'opposent au

développement et à la franche satisfaction de ce besoin; elle
permettrait, à une époque plus ou moins éloignée, de fonder de

nouvelles sociétés dans de meilleures conditions.



238 H. LOTZE.

L'auteur termine son tableau des résultats du progrès en parlant

de la vie publique et de la société proprement dite.
On est habitué à considérer la famille comme le point de

départ et la base de la société. Mais la famille est une base

insuffisante, parce qu'elle ne repose que sur l'instinct. Tant que la

société se considère comme la continuation de la famille, elle

garde un caractère instinctif, ce qui l'empêche d'arriver à la

pleine intelligence des droits et des devoirs des hommes entre
eux. De là une certaine brutalité, qui se manifeste surtout
clans le droit criminel.

Avec le temps, la société prend de l'extension ; le sentiment
de parenté se perd ; le lien social se trouve désormais dans
l'unité de langue, de mœurs, d'idées ; la base sociale est la
coutume inconsciente. Mais cette base est encore insuffisante ; elle
est en particulier fort peu favorable au progrès. Il faut que les

différentes nations soient entrées en contact, aient appris à

comparer leurs coutumes diverses, pour qu'on arrive à la connaissance

des règles des relations humaines. Mais pour accomplir
cette œuvre, il faut beaucoup de temps ; il faut que les peuples
nomades s'établissent dans des demeures fixes, et restent
encore longtemps organisés sur la base de la race. Plus tard, un
nouvel élément social s'établit. La nécessité de défendre contre
les attaques extérieures ces champs qu'on a défrichés et fertilisés,

combinée avec l'incapacité de s'entendre clans laquelle se

trouvent encore les individus qui composent les masses, fait
accepter le despotisme. Toutefois, pour l'accomplissement de

ses plans, le despote a besoin de ses subordonnés ; aussi les

ménagera-t-il et respectera-t-il plus qu'on ne le pense la coutume
nationale ; aussi règnera-t-il plus encore qu'il ne gouvernera.
C'est au moins ce qui est arrivé clans les empires de l'Asie
occidentale. Dans l'Asie orientale, au Pérou et au Mexique, nous
trouvons une organisation politique plus exigeante et plus
indiscrète. Les empires n'ont pu résister à l'invasion européenne,

parce qu'ils reposaient sur la tradition, sur des sentiments

vagues, et non sur la connaissance expérimentale et rationnelle
des principes généraux du droit. D'ailleurs, l'individu y était
sacrifié à l'état ; aussi, quand elles eurent été brisées par un



MICROCOSME. 239

choc extérieur, ces sociétés ne purent-elles renaître de leurs
atomes, parce que ceux-ci étaient sans vie.

A Sparte, l'individu n'est pas seulement protégé par l'état,
suivant l'idéal de la théorie moderne ; il est encore élevé, dirigé
et complètement réclamé par lui. Ce système donnait des

individualités, non pas libres, mais puissantes, des individualités
qui possédaient par conséquent certains éléments de bonheur.
On aboutissait de la sorte à une organisation énergique, mais
bornée et sans aspirations élevées. Dans ces conditions il n'y
avait pas grand mérite à éviter ces fautes qui perdent celui qui
les commet, mais qui contribuent au salut de l'humanité.

Athènes, au contraire, nous offre l'exemple d'un développement

rapide, qui amène une mort prématurée, mais féconde

pour la postérité. La Grèce tout entière nous donne le spectacle

de l'éveil de la conscience politique. Dans ce pays, l'état
n'est pas la forme naturelle de la société ; c'est une œuvre d'art,
dont les matériaux ont été fournis par la nature, mais ont été

ordonnés par l'esprit en vue du bien divin et humain révélé à

la conscience publique. Aussi est-ce en Grèce que se pose la
question : Le droit est-il naturel ou conventionnel En d'autres

termes, le pouvoir législatif est-il ou n'est-il pas subordonné au
droit? Il est impossible de répondre à cette question par un oui
ou un non. Les Grecs avaient raison de dire que le droit est

conventionnel ; mais ils avaient tort de ne pas voir qu'il est en

même temps naturel, et que par conséquent la société ne peut
pas le violer impunément. Il ne faut pas non plus présenter les

institutions humaines comme de nature divine et par conséquent

immuable. Le droit est un ordre naturel, mais un ordre
naturel plus ou moins bien reconnu par l'homme. Il faut
s'entendre sur cette reconnaissance imparfaite, et c'est là ce qui
rend la convention nécessaire. Les Grecs ont non pas compris,
mais senti les deux termes de la question ; ils les ont sentis au
moins jusqu'aux sophistes, qui ont amené la décadence.

Les Grecs respectaient beaucoup moins que nous l'individualité;

pour eux, l'homme était l'échantillon d'une espèce.
Cela tient en grande partie à ce qu'ils n'y voyaient que le
sentiment et l'intelligence, à ce qu'ils ignoraient cette volonté qui



2/»0 H. LOTZE.

résiste aux suggestions des deux premiers facteurs, et qui est

pour les temps modernes le siège spécial de la personnalité. Ils
ne voyaient pas la liberté de pensée de bon œil, même dans les

temps et les lieux où ils la permettaient. Cette tendance à

absorber l'individu dans l'espèce répond du reste à un besoin

permanent du cœur humain ; on y trouve le repos et la consolation

; on s'y délasse de la vie isolée et laborieuse de l'individu.

La société et l'état, la réunion des'individus poursuivant leurs
intérêts particuliers et celle des individus poursuivant des
intérêts généraux, trop scindées de nos jours, étaient confondues

en Grèce ; aussi les luttes sociales y devenaient-elles des luttes
politiques, et mettaient-elles en danger l'existence de l'état.
C'est ainsi que Sparte est morte du triomphe exclusif de

l'aristocratie, comme Athènes d'un excès de démocratie.
Les Romains nous ont donné l'idée du droit. Ils sentaient

qu'il devait y avoir un fondement éternel du juste; mais ils
n'entreprenaient pas de le chercher. Le droit était pour eux la
conformité de ia raison pratique avec elle-même. Or cette raison

pratique se manifeste, non pas toute d'une fois, mais par
une multitude d'appréciations favorables ou défavorables sur
des points de détail, et qui peuvent s'accorder ou se contredire.
Partant de ces appréciations isolées, et suivant la loi de

l'induction qui est celle de toute vraie science, ils s'élevaient à la
conception de principes qui réglaient certains rapports de )a

vie. De ces principes, ils en tiraient par le même procédé d'autres

plus généraux encore. Ils se rapprochaient ainsi, d'étage
en étage, du sommet de la pyramide, du principe suprême qui
est le point de départ de tout droit, et qu'ils n'ont cependant
jamais réussi à formuler. Leur méthode est donc l'induction,
qui part du particulier et ne tient au général qu'autant qu'il
explique le particulier. Ce trait de caractère se fait sentir aussi
d'un autre côté. Les Romains se préoccupent avant tout des

droits bien acquis des individus ; ces droits doivent être sacrifiés

en partie pour faire place à la société ; mais la société ne
les crée pas, elle les garantit seulement en les limitant. C'est
ainsi que les choses se passent, sinon toujours dans l'histoire,



MICROCOSME. 241

au moins dans l'idée de ce peuple. Aussi les Romains ont-ils
beaucoup plus développé le droit privé que le droit public. Il est

plus facile de déterminer les droits des divers particuliers, que
d'organiser la société civile, c'est-à-dire d'établir les droits des

diverses classes d'individus. Voilà pourquoi le droit privé esl à

Rome déduit de lanature des choses par des experts, tandis que
le droit public présente un caractère positif et conventionnel.
L'individualisme dont nous avons parlé n'excluait du reste

pas le dévouement àia patrie commune ni le respect de l'ordre.
C'est pour cela sans doute que le césarisme n'est jamais tombé
aussi bas que le despotisme oriental, et qu'en somme, malgré
bien des actes arbitraires dans le détail, il a laissé subsister
le droit.

Nous avons dit que c'est l'individu qui se crée à lui-même
ses droits, et que la société se borne à les lui garantir. Mais la
société ne les garantit qu'à qui elle veut. Aussi n'y a-t-il, dans
les premiers temps de la société romaine, de droits que pour
les citoyens. La sphère d'action delà justice s'étend lentement ;

mais dans la Rome ancienne, elle n'a jamais compris tous les

hommes, puisqu'elle a toujours laissé subsister l'esclavage, qui
est la négation de tous les droits.

Après Rome, la société se dissout ; elle se recompose, un

peu sous l'influence de l'église, et plus encore par l'action de

l'autocratie dynastique. Cette dernière toutefois comprend la

solidarité qui la rattache à ceux qu'elle domine; aussi, bien

souvent au moins, cherche- t-elle son intérêt dans celui de son

peuple.
L'autocratie dynastique repose, non pas sur des principes,

mais sur des faits historiques ; aussi la lutte s'établira-t-elle
bientôt entre l'organisation réelle, donnée à la société par des

nécessités extérieures, et l'organisation réclamée par des
aspirations générales.

L'humanité est prédestinée à l'unité ; les Romains l'avaient
compris et le christianisme l'avait confirmé. Mais on a prétendu
que cette tendance à l'unité se trouvait en contradiction avec
toutes les institutions qui réunissent les hommes en groupes
distincts, la famille, la nation, l'église, la propriété privée. Le

C. R. 1871. 16



242 H. LOTZE.

reproche résulte des deux fautes commises par l'idéalisme
doctrinaire. D'abord, on oublie les moyens à force de considérer
le but. On ne peut pas mettre tous les hommes en relations
immédiates les uns avec les autres ; il faut les réunir en petits
groupes, entre lesquels on établira des rapports. C'est ainsi
seulement que l'unité humaine s'établira. La seconde faute
consiste à croire que les actes de l'homme sont déterminés par des

conceptions purement intellectuelles, tandis qu'ils sont toujours
enfantés par des besoins. Cette observation s'applique aussi

aux institutions. Quand on établit des distinctions entre les hommes,

on le fait, non pas pour établir des distinctions, mais pour
donner satisfaction à des besoins, réels ou imaginaires, et
souvent aussi légitimes, si ce n'est plus, que le besoin d'unité. Ce

dernier, en effet, n'est pas l'unique mobile des actions humaines.

Les droits étant les obligations d'un être à l'égard d'un autre
être, ils supposent quelqu'un qui les reconnaisse ; ils supposent
en d'autres termes la société. C'est là leur condition extérieure.
Leurs conditions intérieures se trouvent dans les exigences de

l'existence et du développement de l'être auxquels ils
appartiennent. Il importe de distinguer entre les nécessités qui obligent

l'homme à se limiter pour respecter les droits d'autrui, et
les limites positives, mises à un moment donné sous la pression
de ces nécessités. Les limites varient avec le développement de

l'homme et les autres circonstances, en particulier avec la
manière dont les nécessités en question sont comprises et reconnues.

L'élément historique du droit est très important; rien ne

représente mieux toutes ces circonstances au milieu desquelles
l'homme grandit et dont il ne se dégage jamais complètement.
Car si les circonstances ne restent pas toujours les mêmes, il
y a toujours des circonstances. D'ailleurs, les modifications ne

s'opèrent que lentemenl, et le passé exerce toujours une
influence sur le présent. De là la nécessité de concilier le progrès
et la tradition.

La société, avons-nous dit, limite l'individu. Mais pour éviter
la souffrance et l'irritation qui en résultent, elle doit s'efforcer,
d'abord, de réduire ces limitations au minimum, ensuite de les



MICROCOSME. 243

présenter, non pas comme un droit qu'elle s'attribue, maiscomme

une nécessité dont elle est l'organe. En outre, chacun doit pouvoir

sortir du groupe social auquel il appartient, sauf à

s'acquitter auparavant des obligations qu'il aura pu contracter.
L'Etat ne doit pas non plus ne tenir aucun compte des opinions
de ses ressortissants, sous prétexte que ceux-ci sont libres de

s'en aller; la minorité conservatrice ne doit pas non plus imposer

ses convenances à la majorité novatrice. Il ne faut pas en

particulier prétendre que les voix doivent être pesées et non

pas comptées. Quel moyen a-t-on en effet de les peser? De

quel droit dira-t-on que cette voix vaut plus que telle autre Le

comptage présente déjà d'assez grandes difficultés, et peut
occasionner des innovations à faux. Le seul moyen d'éviter les
inconvénients qui en résultent, consiste à ralentir la marche des

réformes. Alors, la persistance dont les réclamations ont besoin

pour se faire rendre justice est une garantie de leur sérieux.
Sans doute ou peut garder longtemps une opinion fausse sans

se mettre en contradiction avec soi-même. Si cela arrive, c'est

un mal sans doute, mais un mal sans remède.
La société prend historiquement la forme des divers états.

Ce n'est pas une raison pour confondre les deux choses. Car
les états passent, et la société demeure. Cette dernière prend
un caractère toujours plus cosmopolite par la communauté
de certaines idées, de certaines institutions, ainsi que des

rapports internationaux. Il est difficile de dire si ces relations
sont un développement des étals cjui se retrouve dans la
société, ou une influence de la société, qui fait sentir aux états
le caractère artificiel de leurs limites.

Un premier facteur de la société, c'est l'unité de langue; il faut
d'abord s'entendre. Vient ensuite la communauté des mœurs
et de la nature intellectuelle. Tous ces éléments, qu'on trouve
chez les nomades qui y ajoutent encore l'unité de race, ne
suffisent pas à constituer un état. Il faut de plus un territoire, qui
donne un domicile commun, un but commun au travail et qui
permet de rester, quant à la satisfaction des premiers besoins,
indépendant de l'étranger.

On a aussi besoin d'ungouvernement commun, qui représente



244 H. LOTZE.

la continuité historique. Il faut surtout la conviction commune
que le développement social doit s'opérer par l'entente des

populations et du gouvernement, entente dont le contenu variera
suivant les circonstances.

Un groupe d'individus auquel manquent, complètement ou
en partie, les conditions d'unité énumérées, aura bien de la

peine à constituer un état.
Il est à désirer que, sans porter préjudice à l'unité des principes

fondamentaux de la morale, la société renferme toujours
plusieurs états qui se développent par leur opposition et leur
diversité. M. Lotze estime que le meilleur gouvernement est

celui qui répond le mieux aux circonstances. Il ne craint pas
toutefois d'exprimer ses préférences pour la forme monarchique,
qui met le pouvoir exécutif au-dessus des luttes de classes et de

partis. Le progrès de la civilisation et ia division du travail
augmentent de jour en jour la diversité des intérêts ; et la république,

facilement réalisable dans une nation homogène, composée

exclusivement de bergers, d'agriculteurs ou de commerçants,

devient à peu près impossible dans nos sociétés compliquées.

Un grand nombre de souffrances sociales ont leur source
dans l'imperfection des relations internationales. Notre auteur
admet l'opinion suivant laquelle les traités ne restent valables

qu'autant que les parties contractantes veulent les respecter.

Il appelle de ses vœux la formation d'un aréopage international,

tout en constatant que la réalisation de ce désir présente
beaucoup plus de difficultés qu'on ne le croit en général.

ix. l'harmonie des choses.

Que sommes-nous? Qu'est le monde? quels sont nos devoirs?
Sur ces trois questions éternelles, M. Lotze entreprend de donner

les réponses auquelles il est arrivé. Il les donne comme des

opinions individuelles, sans autre prétention que de se résumer
et de procurer peut-être une satisfaction d'esprit au lecteur.

Jusqu'ici, nos recherches ont abouti à un triple résultat.



MICROCOSME. 245

Nous avons reconnu par la pensée la nécessité de certaines
vérités; par l'observation, nous avons constaté l'existence de

certaines réalités données; par le sens moral, nous avons appris
à apprécier les biens.

Les vérités nécessaires nous apprennent les conséquences
des suppositions que nous faisons; elles nous disent, non pas ce

qui est, mais ce qui doit être forcément si quelque chose d'autre
est. Les prémisses, sans lesquelles les vérités nécessaires sont
sans application et sans valeur, doivent être posées, non pas

par la pensée abstraite, mais par l'observation. De leur côté,
les données de cette dernière faculté n'ont aucun caractère de

nécessité. Enfin, les idées du bien ne suffisent pas à expliquer
le monde ; nous ne pouvons nous les représenter que comme
des formes contingentes de la réalité. Quel est maintenant le

rapport qui relie les biens aux réalités et surtout aux nécessités?

Il est impossible de répondre avec certitude à cette question.
De là les lacunes de nos connaissances, et les doutes de notre
vie. Nous avons besoin cependant de ramener cette trinité à

l'unité, de tout faire sortir d'un seul germe. M. Lotze croit trouver

la source de toutes choses dans le sentiment du bien. De

cette croyance comme de toutes les croyances, il ne peut pas
donner de démonstration positive. Il essaiera seulement d'écarter

les objections qu'on pourrait y faire.
Nous voyons les choses qui composent le monde, d'abord

comme fixes et constantes, puis comme soumises à des
modifications superficielles et partielles, enfin comme complètement
pénétrées par le changement. Nous comprenons dès lors que
si nous savons ce que les choses sont dans telles ou telles
circonstances données, nous ignorons ce qu'elles sont en elles-

mêmes, puisque nous ne trouvons rien de stable en elles. Notre

esprit a besoin de trouver dans les choses un élément
permanent, et il arrive à se convaincre que leur essence se trouve
dans l'influence qu'elles exercent l'une sur l'autre. Nous ne
pouvons nous représenter ce que serait une chose qui n'aurait aucune
action sur les autres. Nous ne connaissons donc des choses que
leurs relations réciproques. En d'autres termes, tout est relatif;
l'absolu n'existe pas clans le monde visible.



246 H. LOTZE.

Il importe de distinguer entre les relations par lesquelles les
choses agissent les unes sur les autres et les relations établies entre

elles par notre esprit seulement. L'essence des choses semble
devoir résider clans les rapports exercés à l'exclusion des rapports
pensés, bien que ces derniers doivent aussi renfermer quelque
chose de réel. La distinction des deux catégories de rapports est
très importante, parce que les uns sont l'expression de lois
empiriques, de réalités et les autres de lois logiques, de possibilités.
D'autrepart, dès que nous concevons comme réalisables les

rapports que nous avons d'abord conçus comme possibles, nous ad-

mettonsquenotrepensée et la réalitésont dominées par lesmêmes
lois. Une loi de la pensée, considérée comme agissant dans le
monde réel, attache certaines conséquences à certaines relations
qui existent ou peuvent exister entre deux êtres. Or pour qu'il
y ait loi et non pas simplement constatation d'un phénomène
isolé, il faut que les diverses causes qui produisent un effet et

l'effet lui-même appartiennent au même ordre de choses, au

même ensemble. 11 faut que les attributs différents par lesquels
ces divers éléments se distinguent, soient des formes différentes
d'une qualité commune; par exemple des couleurs, des
grandeurs qui diffèrent, mais qui ont ceci de commun qu'elles sont
toutes des couleurs ou des grandeurs. Cette idée paraît simple;
la pratique l'admet sans discuter, mais la philosophie l'a révoquée

en doute. Tous les êtres font partie d'un même monde,
sont les manifestations diverses d'une même substance ; c'est

pour cela qu'ils obéissent aux mêmes lois. Les lois ne sont pas
en dehors des choses, mais en elles ; ou mieux encore, elles ne

sont rien autre que la manière dont les choses se comportent.
Sous des apparences variées les choses se comportent d'une
manière identique, parce qu'elles sont identiques en elles-
mêmes.

Après avoir parlé des lois suivant lesquelles s'opèrent les

relations possibles entre les choses, M. Lotze s'occupe des

conditions qui font passer ces relations de l'état possible à l'état
réel. Il montre comment ces conditions aussi doivent être
cherchées dans les choses et non pas en dehors d'elles ; comment

en particulier la théorie de l'harmonie préétablie ne fait que



MICROCOSME. 247

compliquer la question. Avec ce système en effet, on n'a pas
besoin de rendre compte de la manière dont les choses agissent
directement les unes sur les autres. Mais il faut expliquer
comment les choses agissent sur Dieu et comment Dieu réagit sur
les choses. Ce que nous croyons être les influences de choses

diverses les unes sur les autres, ne sont que les conséquences
des modifications d'une même substance qui embrasse tout.

Cette substance commune de toutes choses doit-elle être cherchée

dans le corps ou dans l'esprit
11 faut distinguer entre la nature de nos représentations et

leur contenu. La notion du grand n'est pas plus grande que
celle du petit ; celle du triangulaire n'est pas triangulaire, celle
de l'étendue n'est pas étendue. La notion de l'espace est pro-
fined en nous parla rencontre d'impressions ou de modifications
de notre esprit qui en elles-mêmes restent, parfaitement étrangères

à l'espace. Si pour que nous puissions concevoir l'espace,
il n'est pas nécessaire qu'il existe dans notre esprit, il n'est pas
nécessaire non plus qu'il existe dans le monde extérieur. Qu'est
ce donc que l'espace? La possibilité de la coexistence d'une
pluralité, possibilité qui n'a pas de limites, un état d'un esprit qui
conçoit plusieurs êtres coexistants. L'espace suppose donc
l'esprit; il n'en est qu'une des modifications. Des esprits faits
autrement que le nôtre pourront concevoir la coexistence d'une

pluralité sous une autre forme. Cependant, pour que nous
concevions les choses sous la forme de l'espace, il faut qu'il y ait
en elles quelque chose qui y réponde, qu'elles aient au moins la
faculté de prendre cette forme.

L'espace est l'expression de cette série commune, de cet
ordre général auquel tous les êtres appartiennent. Il ne suffit pas

que cet ordre existe ; il faut encore qu'il se manifeste à ceux

qui le conçoivent. Or les âmes diffèrent les unes des autres, à

certains égards au moins, et leur conception de l'espace différera

aussi. Nous voyons tous le même monde ; mais dans le

détail, nous le voyons différemment. Aussi nos idées du monde

ne sont-elles ni identiques ni absolument sans rapport.
Quant aux choses qui remplissent le monde, M. Lotze estime

qu'elles agissent les unes sur les autres directement en vertu



248 H LOTZE.

de leur unité de substance ; il rejette l'hypothèse d'intermédiaires

insensibles qui rempliraient l'espace. Il y a sans doute des

influences médiates ; mais celles-ci, bien loin d'exclure les
influences immédiates, en sont un composé. Les choses agissent
les unes sur les autres directement, en raison de leur unité de

substance. Aussi les changements que nous constatons ont-ils
leur lieu dans les choses mêmes et non pas dans l'espace
environnant.

Ici deux'questions se présentent : Comment les choses
peuvent-elles changer tout en restant ce qu'elles sont'' L'auteur
renvoie la réponse à plus tard ; il se borne pour le moment à

constater qu'il est dans l'essence des choses de pouvoir se
modifier tout en restant les mêmes. Ce qui ne peut supporter de

changement sans être détruit est un attribut, mais non pas un
sujet.

La seconde question est celle-ci : Peut-il encore être question
d'une action? N'avons-nous pas plutôt un simple pâtir qui se

communique d'une chose à l'autre en vertu de l'unité du monde
et des lois universelles qui le régissent? Cette action que l'opinion

courante admet et qui suppose en quelque sorte un choc

extérieur n'existerait donc pas? Cette objection est jusqu'à un
certain point fondée. Nous ne pourrons non plus y répondre

que plus tard. En attendant, nous devons conserver le mot
action, qui exprime autre chose que ce que l'opinion courante
entend par là, mais qui exprime pourtant quelque chose.

L'auteur donne du chapitre sur le monde de l'espace et le

monde suprasensible un résumé que nous condenserons encore
et formulerons comme suit.

Les choses sont des causes, immuables en elles-mêmes, de

manifestations variables.
L'influence que les choses exercent les unes sur les autres

est indépendante de toute transmission dans l'espace ; ce ne
sont pas les choses qui sont dans l'espace, c'est l'espace qui est

en elles, comme une forme de leur apparition.
L'ordre suprasensible a son lieu, non pas entre les choses,

mais dans les choses; il n'est que l'expression de l'unité
existante dans l'essence des choses et dans les lois qui les régissent



MICROCOSME. 219

Tous les rapports entre les choses ont leur lieu dans l'esprit de

celui qui les conçoit.
Nous abordons ensuite la question des rapports du réel et de

l'esprit. Jusqu'ici, nous avons cherché comment les choses
peuvent être ce qu'elles sont. Jusqu'ici en outre, nous n'avons
rencontré que des apparitions, qui sont les manifestations variées
du réel; mais nous n'avons rien trouvé qui fût réel. Nous
contenterons-nous de confesser que le fond des choses nous restera
éternellement inconnu? Peut-être serons-nous forcés de nous

y résigner. Mais nous voulons faire tous nos efforts pour nous
assurer qu'il n'y a vraiment pas d'autre issue.

Remarquons qu'il y a deux manières d'ignorer. On peut
connaître le genre auquel une chose appartient et ne pas savoir à

quelle espèce du genre la rattacher. On peut aussi éprouver un
besoin, et n'avoir aucune notion ni générale ni spéciale delà chose

qui peut satisfaire ce besoin. Notre ignorance du fondsdes choses

appartient évidemment à la seconde catégorie. L'auteur montre
qu'on ne peut pas dire des choses qu'elles sont ni des qualités
sensibles ni des qualités suprasensibles ; on ne peut pas dire

qu'elles sont des qualités. En ferons-nous l'objet d'une
pensée? Cela encore serait insuffisant. Car l'objet d'une pensée
n'existe pas toujours dans le monde réel, comme cela est impliqué

dans la notion des choses. Ferons-nous des choses des idées

actives? Non, car il faut aux choses une activité propre,
différente de celle que nous donnons à nos idées, et qui est toute
apparente. Or ici, nous rencontrons des difficultés insurmontables.
Les idées en effet peuvent différer et se contredire sans se nuire.
Les choses, au contraire, entrent en lutte les unes avec les

autres, de telle sorte qu'il y a peut-être contradiction à supposer

des idées actives dans le sens clans lequel les choses le

sont.
La question de savoir quelle est l'essence des choses est

intimement liée avec cette autre, que nous avons déjà mentionnée

plus haut : Comment les choses peuvent-elles changer tout en

restant les mêmes? Nous ne pouvons dire comment cela se

fait, et cependant, il faut que cela soit. Il n'y a de permanent
dans les choses que la conséquence de leurs divers états. Or,



250 H. LOTZE.

nous ne pouvons nous représenter les divers états d'une même
chose que sous deux formes. Ce seront ou les combinaisons
variées d'une pluralité, ou les modifications de notre moi,
duquel il nous est impossible de ne pas admettre l'unité. Le
second cas ne paraît pas pouvoir s'étendre du moi au non moi.
Ce qui fait l'unité en nous, c'est la conscience. Ce qui serait
sans conscience, et c'est ainsi que nous nous représentons
en général les choses, devrait donc être sans unité. Quant au

premier cas, qui suppose une pluralité, il ne peut évidemment

pas servir à expliquer l'unité des choses.

M. Lotze revient ensuite sur une autre difficulté déjà touchée
et renvoyée à plus tard. Nous avons dit plus haut qu'il n'y a

proprement pas d'agir, mais seulement un pâtir, un souffrir
(leiden). Or le souffrir ne peut pas être attribué à un être
inconscient ; et ce qui n'est pas même capable de souffrir n'a pas
d'existence en lui-même et pour lui-même. Il n'est qu'une
conception d'autrui. Or jusqu'ici, nous n'avons reconnu aux
choses que la faculté de changer tout en restant les mêmes ;

nous ne leur avons pas attribué la conscience, nous ne
pouvons donc pas ron plus leur attribuer d'existence propre.

Aux termes de toutes ces tentatives, nous nous trouvons en
face de trois hypothèses qui s'excluent réciproquement, tout en
aboutissant au même résultat final.

1° Ou nos notions de choses ne sont que des formes sous
lesquelles se révèlent des réalités insondables en elles-mêmes.

2° Ou nous devons renoncer à nous faire une idée des choses,

et tâcher d'expliquer le monde sans elles.
3° Ou enfin, nous devons compléter la nature des choses, de

manière à les faire répondre à ce que nous avons besoin qu'elles

soient.
Les trois hypothèses amènent à la conclusion que les choses

ne sont que des modifications de notre pensée. Ces modifications

sont produites peut-être dans notre pensée par la substance

éternelle. Cela expliquerait l'unité des lois qui se retrouvent

dans leur diversité. Nous arrivons de la sorte à dire qu'il
n'y a de réel que l'esprit, que tout ce qui est réel est esprit.
Cette dernière assertion renferme le complément mentionné



MICROCOSME. 251

dans la troisième hypothèse. Une fois admis que toutes les
choses ne sont que des manifestations de l'esprit, nous pouvons
leur reconnaître une existence en elles-mêmes et pour elles-
mêmes.

Ici se place la question de la transcendance et de l'immanence.

Les esprits, et les choses qui en sont la manifestation,
sont-ils ou non en dehors de l'infini, de Dieu? M. Lotze se

prononce en faveur de l'immanence et montre qu'il n'y a rien à

gagner avec la transcendance. Les partisans de ce dernier
système s'y rattachent comme au seul moyen de sauver la réalité
des esprits et des choses. Mais cette réalité consiste, non pas à

être en dehors de Dieu, mais dans le fait d'exister pour soi-

même, d'avoir non pas la plénitude, mais au moins le germe de

la conscience. M. Lotze attribue ce germe de conscience b îous
les êtres. C'est là ce qui distingue son opinion de l'idéalisme,
qui a trouvé sa formule dans l'hypothèse deuxième.

Il nous reste une objection à écarter. Nous avons fait de l'esprit
l'essence et le point de départ de tout. Ne nous mettons-nous
pas par là en contradiction avec l'opinion courante, pour
laquelle l'esprit est le résultat suprême d'un long développement?
Peut-être, mais la faute en est à l'opinion courante, qui
confond deux choses qu'il convient de distinguer : l'esprit en lui-
même, que nous comparerons à une capacité, et la masse des

choses qui avec le temps viennent remplir cette capacité. L'esprit

comme capacité est là dès le principe; mais il est d'abord

vide, et c'est pour cela qu'on le croit absent.
Abordons enfin, dans l'avant-dernier chapitre de ce long

ouvrage, le problème de la personnalité de Dieu. M. Lotze en effet

préfère l'idée de Dieu, comme plus complète et plus satisfaisante,

à la notion abstraite de l'infini métaphysique. Il ne craint

pas de se transporter ainsi du domaine de la science dans celui

de la foi. Toute science en effet repose sur un acte de foi,
sur l'acceptation d'un mystère, c'est-à-dire d'une assertion qu'on
ne peut ni prouver ni réfuter et qui est pourtant le point de

départ de toutes les autres assertions. Notre auteur, toutefois,
voit une grande différence entre la foi religieuse et la foi
scientifique; nous n'avons pas à examiner ici si c'est à tort ou à rai-



252 H. LOTZE.

son. Suivant lui, la foi religieuse affirmerait des réalités ; la foi

scientifique ne nous donnerait que des lois nécessaires, qui
règlent les rapports et les conséquences des réalités, mais qui
n'ont pas d'existence en dehors de ces réalités. La foi scientifique

n'est que la nature de l'esprit, à laquelle l'esprit ne peut
pas se soustraire ; elle ne peut nous fournir que des lois
logiques. La foi religieuse est une intuition qui donne aux lois
logiques la matière auxquelles elles doivent s'appliquer ; une
intuition, il est vrai, cjui est intérieure et relative aux choses

suprasensibles: Il ne faut pas s'exagérer la valeur de ces

intuitions; nous pouvons les rapprocher encore plus que nous ne
l'avons fait jusqu'ici des intuitions extérieures ou sensations.
La sensation n'est qu'une modification du moi : en elle-même,
elle ne nous apprend rien sur le monde extérieur. Pour arriver
à ce résultat, pour devenir une véritable expérience, elle a

besoin d'être complétée par la pensée. Il en est de même des

révélations intimes que nous recevons directement de Dieu ; elles

ne nous donnent que des indices qu'il faut compléter ; et c'est

en les complétant que nous nous approprions la vérité. Parmi
ces indices, les uns seront interprétés, les autres ne le seront

pas. Les premiers seuls pourront être communiqués à autrui,
et servir de base à une action commune. Les autres pourront
avoir plus d'importance que les premiers, mais ils n'en auront
que pour l'individu qui les a perçus; et nous les laisserons pour
cela de côté.

On a cherché à démontrer scientifiquement les postulats de
la foi religieuse ; on a essayé par exemple de fournir des preuves

de l'existence de Dieu. M. Lotze passe en revue ces diverses

preuves, en montre l'insuffisance, mais n'essaie pas d'en
fournir d'autres. Il ne croit pas l'entreprise possible. La seule
voie à suivre, dit-il, c'est de prendre l'idée du Dieu personnel
comme donnée, et de se contenter d'écarter les objections qu'on
y fait.

Notre âme a besoin de considérer l'absolu comme une
personne. De là les efforts des religions primitives pour transformer

les réalités naturelles en personnalités. Quand on a

commencé à se rendre compte des conditions de la personnalité, on



MICROCOSME. 253

s'est demandé si ces conditions étaient compatibles avec la
notion de l'être absolu. Plusieurs penseurs ont cru devoir répondre

négativement, et modifier en conséquence l'idée qu'ils se

faisaient de la divinité. C'est ainsi qu'on est arrivé à se représenter

Dieu comme l'ordre absolu. On ne songeait pas que l'ordre

est inséparable de la chose ordonnée, qu'il n'est qu'un simple

effet. Le besoin d'une cause ordonnatrice n'y trouve dès

lors aucune satisfaction.
Les paroles disent toujours plus ou moins que la pensée

qu'elles doivent exprimer. L'ordre universel suppose, nous
l'avons vu, la substance universelle; cette substance est l'ordonnateur.

Reste à savoir si elle a, ou non, conscience de ses
actes. En répondant non, nous préparerions bien des difficultés à

la théorie, chargée d'expliquer le gouvernement du monde par
une force aveugle. Nous enlèverions en outre à la pratique un
de ses appuis les plus précieux : nous avons besoin de nous
représenter la source de nos devoirs comme une personne, que
nous puissions aimer et respecter. La théorie qui remplace le
Dieu personnel par l'ordre du monde est. donc loin de simplifier

la question.
Après avoir mentionné et écarté d'autres tentatives faites

pour se passer de la personnalité de Dieu, M. Lotze aborde
l'objection que voici : Le moi, dit-on, n'existe que par opposition
au non-moi. Or l'être absolu contient tout; il exclut toute idée
de non moi. Donc il ne peut être pour lui question de moi, de

personnalité.
Serrons cette objection de près. Le moi, dit-on, suppose le

non-moi. Cette assertion peut s'entendre de trois manières.
1° Le moi ne se comprend que lorsqu'on l'oppose au non-moi.
2° Nous ne sentons le moi qu'en sentant le non-moi.
3° Le moi est un produit du non-moi.
Il est fort possible que nous ne puissions comprendre le moi

qu'en l'opposant au non-moi ; mais il n'en résulterait pas que
le moi n'existe que par opposition au non-moi. Nous avons dit
plus haut qu'il faut bien se garder de confondre les conditions et
la marche de notre connaissance des choses avec celle de

l'existence même des choses.



254 H. LOTZE.

Est-il vrai que le sentiment du moi suppose celui du non-moi?
La langue, indice de l'instinct populaire, ne témoigne pas en

faveur de cette opinion ; elle a créé un terme propre pour
désigner le moi, tandis que pour le non-moi, elle n'a qu'une
négation. Dans la langue, c'est donc le non-moi qui suppose le
moi. Les investigations faites jusqu'ici nous ont conduit au
même résultat. Pour qu'il y ait moi, il suffit qu'il y ait le sentiment

de souffrance et de jouissance, abstraction faite de toute
cause extérieure. Tous les autres éléments de la conscience, le
non-moi y compris, ne sont que des additions, des développements

postérieurs.
L'affirmation qui nous préoccupe, avons-nous dit en

troisième lieu, peut s'entendre en ce sens que le moi serait un

produit du non-moi. C'est ici que nous allons rencontrer les

plus grandes difficultés. Si cette troisième interprétation était
juste, l'être absolu, qui ne peut être le produit de rien, ne

pourrait exister. Heureusement que le principe n'est rien moins

que prouvé. Tout n'est pas faux pourtant en lui. Si le moi
existe par lui-même, et indépendamment du non-moi, dans

les hommes au moins, il n'existe ainsi qu'en puissance. Pour
se manifester et se développer, il a besoin d'une occasion fournie

par le non-moi, par une influence du dehors. Il faut une

cause extérieure pour souffrir, un but extérieur pour agir.
Mais cela tient à ce que nous sommes des créatures
dépendantes, qui n'avons de spontanéité, de moi, que dans une mesure
très restreinte. Le moi absolu est dans d'autres conditions. Il a

son existence par lui-même ; il est la source aussi bien des

autres moi que des circonstances extérieures qui les font sortir
de leur silence. Il ne peut avoir besoin d'une occasion du

dehors, puisqu'il n'y a rien hors de lui. Le moi suppose donc le

non-moi chez les êtres finis. Mais rien ne nous oblige ni ne

nous autorise à supposer qu'il en soit ainsi de l'être infini, du

principe de toute spontanéité. La créature finie agit au moyen
de certaines forces et suivant certaines lois qu'elle ne s'est pas
données à elle-même. Aussi trouve-t-elle clans son moi quelque

chose qui n'est pas son moi. Les deux éléments ne se

distinguent jamais complètement l'un de l'autre. La personalité



MICROCOSME. 255

est en nous très incomplète ; elle ne peut avoir toute sa plénitude

qu'en l'être absolu, qui est lui-même la source de toutes ses
modifications.

On croit en général que Dieu est soumis aux lois de la pensée
comme à celles de la justice. Cela tient à ce que nous avons de

la peine à concevoir qu'il en puisse être autrement. Mais ici
encore, nous étendons à Dieu ce qui est vrai de nous seulement.
Il est incompatible avec la nature de l'être absolu d'être subordonné

à quoi que ce soit. Les lois nécessaires de la vérité, par
exemple, n'existent pas pour elles-mêmes. Elles supposent par
conséquent Dieu, source de toute réalité et de toute pensée. Il
serait inexact pourtant de dire que Dieu fait la vérité; il est la

vérité que la pensée conçoit. Et ce que nous disons de la
vérité, peut se dire aussi du beau, du juste, etc.

La croyance courante se représente aussi la création comme
un travail. Mais le travail suppose une résistance du monde

extérieur, dont il ne peut être question avec Dieu. La création
est seulement la volonté de Dieu. Il ne peut pas même être

question d'une action de Dieu, parce qu'entre l'action et la

volonté, il y a une distinction à faire qui ne peut se présenter en

Dieu.
Il ne faut pas non plus séparer en Dieu la volonté de l'intelligence,

comme on le fait quand on se représente Dieu imaginant
plusieurs mondes possibles et choisissant parmi eux celui que
sa volonté réalisera. Que serait en effet le monde imaginé de

Dieu et non réalisé par lui? Les imaginations de l'homme peuvent

avoir leur existence indépendante de la réalité. Elles existent

dans la pensée de celui qui les conçoit sans exister dans la

réalité. Mais on ne peut pas faire la même distinction entre la

pfensée de Dieu et la réalité, parce que les deux choses n'en
font qu'une.

L'opinion courante considère Dieu, non-seulement comme le

créateur, mais aussi comme le conservateur et le régulateur du

monde. Ces deux dernières attributions impliquent l'existence
de causes perturbatrices, qu'on ne saurait chercher ailleurs

que dans la liberté des êtres finis. Car si le monde n'était qu'un
enchaînement nécessaire de causes et d'effets, il suffirait de l'a-



256 H. LOTZE.

voir créé, et il n'y aurait pas lieu à conserver ni à régulariser.
D'autre part, l'intervention de ces êtres finis et libres qui ap -

portent de nouveaux facteurs dans le cours des choses paraît
incompatible avec l'omnipotence et l'omniscience de Dieu. M.
Lotze ne voit qu'un moyen de se débarrasser de cette difficulté.
C'est d'envisager le temps comme une simple apparence sans
existence réelle. Suivant notre auteur, les choses se présentent
à nous comme se succédant, tandis qu'en réalité, elles sont
simultanées. Le monde est un ensemble de causes déterminantes

qui s'ajoutent les unes aux autres et constituent de la sorte
une chaîne. Nous, êtres finis, nous sommes des anneaux de

cette chaîne. Nous appelons passé les éléments qui nous
déterminent et avenir ceux que nous contribuons à déterminer. Le

présent n'est que le point de la série où nous nous trouvons
nous-mêmes, le seul que notre vue bornée nous permette
devoir. Mais Dieu, qui est absolu et qui soutient tout, embrasse

d'un regard l'ensemble de la chaîne et perçoit distinctement
chacun de ses anneaux. Le passé, le présent, l'avenir paraissent
simultanés à ses yeux. Les actes libres ont leur place dans cette
série. Ce sont des réalités dont l'omniscience tient compte non

pas comme des choses qui seront, mais comme des choses qui
sont, qui interviendront en leur lieu, tandis que pour nous,
êtres finis, elles interviennent en leur temps. Dès lors, les

difficultés soulevées par la prévision de l'avenir disparaissent.

Aux yeux de la foi religieuse, il y a un bien suprême, qui est

notre but ; le monde créé par Dieu est le moyen employé pour
atteindre ce but ; la vérité éternelle est la règle suivant laquelle
cette réalisation s'opère. Comment ramener à l'unité ces trois
facteurs? Avant de répondre, M. Lotzo constate qu'il rencontre
en chemin un problème auquel on n'a donné jusqu'ici aucune
solution satisfaisante, et qu'il renonce lui-même à expliquer.
C'est l'existence du mal dans le monde.

Nous appelons bien les formes de notre volonté et de nos
sentiments que notre conscience approuve. Nous rencontrons en

outre des objets et des impressions que nous trouvons avantageux

et agréables; nous les appelons bien quand ils répondent



MICROCOSME. 257

à un besoin durable, nous les disons utiles quand ils procurent
seulement une satisfaction partielle.

Qu'est-ce qui fait qu'une chose est bonne ou agréable? Cela

tient-il à une seule qualité ou à un élément qui a son existence
indépendante? On admet en général que l'utile et l'agréable ne
sont que des qualités d'autres choses, tandis que le beau et le
bon existent par eux-mêmes. Laissons de côté le beau, et voyons
en quoi consiste le bien.

Ce qui rend une action bonne, c'est la volonté d'où elle
procède. Cette volonté doit être une soumission à un ordre,
soumission libre et pénible à la fois. Cela n'empêche pas que ce ne
soit une condition essentielle du bien de contribuer au bonheur
de quelqu'un, de nous-même ou d'autrui. Le bien en soi, le but de

lous nos actes, c'est la félicité, cette tendance d'un esprit qui
se connaît, se sent et se veut. Tout le reste, sentiments, résolutions,

actes, ne portele nom de bien que d'une manière impropre

et dérivée.Pour nous,êtresfinis, le bien prend laforme d'ordres

qui nous conduisent à lui sans que nous voyions comment.
Dieu se trouve dans d'autres conditions. Les moyens ne l'empêchent

pas de voir le but. Le monde se présente à lui sous sa

vraie forme. Cette forme, c'est l'amour ; l'amour poursuit
certains buts, les biens ; il les poursuit par certains moyens, qui
sont les réalités, et suivant certaines lois, qui sont les vérités
nécessaires. Toutes les idées morales ne sont que des chemins

qui conduisent au bien, à l'amour; toutes les vertus, tous les
héroïsmes ne sont rien sans l'amour. C'est de l'amour qu'est
sorti le monde; mais il n'est pas possible de prouver par déduction

pourquoi l'amour a dû créer le monde que nous voyons.
Tout ce que nous pouvons faire, c'est de prendre le monde
tel qu'il est, et d'expliquer suivant le procédé d'induction
comment il procède de l'amour. Les biens, les réalités et les

vérités en dérivent, bien que M. Lotze renonce à fournir la

preuve de cette assertion, au moins pour ce qui concerne les

vérités.
Dans la pratique, comme dans la théorie, la sagesse consiste

à mettre chaque chose à sa place, à ne pas négliger ce qui est

petit et d'autre part à ne pas le prendre pour grand. Or le parti¬

ci. R 1871. 17



258 H. LOTZE.

culier vaut mieux que l'individu, et le général mieux que l'espèce.
Le bien qui découle d'un fait vaut mieux que le fait en lui-même.
Ce ne sont là que diverses applications du principe en vertu
duquel le but vaut mieux que le moyen.

L'essence du monde ne se trouve ni dans la matière, ni dans
les idées. Il faut la chercher dans le Dieu personnel qui est
esprit, et dans les esprits personnels qu'il a créés. Eux seuls sont
le lieu dans lequel se trouvent le bien et les biens. C'est pour
eux qu'existe cette apparence qu'on appelle le monde de

l'espace et de la matière.
Le monde dans son ensemble est miracle et poésie ; la prose

est dans le détail La mission de l'homme n'est pas de s'oublier

dans la contemplation de l'infini, mais de cultiver la

science du détail qui seule peut nous guider vers le but.

Henri Brocher.

Nota. M. Brocher est encore l'auteur de l'analyse intitulée : Les principes du

droil et de la morale, de J. H. de Kirclimann. C'est par oubli que son nom n'a

pas été indiqué.


	Microcosme [suite]

