Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Microcosme [suite]

Autor: Brocher, Henri / Lotze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICROCOSME

PAR

H. LOTZE".

VII. L’HISTOIRE.

Nous ne connaissons du passé qu’une petite portion, celle
qui nous touche du plus prés; de l'avenir, nous ne pouvons
rien savoir. Mais ce sont précisément les périodes qui se déro-
bent & nos regards qui ont pour nous le plus d’attraits; cela
tient sans doute & ce gue nous pouvons nous les représenter a
notre gré; nous ne craignons pas d’étre péniblement désillu-
sionnés par 'apparition d’une réalité contraire & nos veeux. Ce
phénoméne psychologique explique pourguoi nous trouvons
chez tous les peuples des traditions religieuses relatives au
commencement et a la fin du monde. Dans les croyances chré-
tiennes, ces deux époques se présentent sous la forme de la
création et du jugement dernier.

Le progrés scientifique n’a point détruit I'idée de création ; il
a seulement modifiée, peut-étre méme précisée. La théorie
du développement des forces naturelles n’exclut point Paction
de Dieu: elle montre seulement comment cette action s’opére.
Le terme divin est repoussé, il n’est pas supprimé,

' Microcosmus, [leen mur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit.
Versuch einer Anthropologie, von Hermann Lotze. Dritter Band. — 7° Die Ges-
chichte. — 8¢ Der Fortschritt. — 90 Der Zusammenhang der Dinge. Leipzig,
S. Hirzel, 1864. Voir le Compte-Rendu, septembre et décembre 1870. — Pour
ce troisiéme volume, nous avons di nous servir de la premiére édition, la
seconde n’étant pas encore publiée.



220 H. LOTZE.

Les forces invisibles de la nature par lesquelles on explique
laction de Dieu sur la matiére, rendent-elles aussi compte de
la création de 'homme et du monde de Pesprit? Quoi qu’il en
soit, nous avons besoin de croire que Dieu n’agit pas seulement
par le jeu des forces de la nature, mais que sa volonté intervient
aussi d’'une maniere surnaturelle, en quelque sorte saccadée.
Ce besoin toutefois tend a s’affaiblir. Il se justifiait quand on
croyait que Dieu, aprés avoir organisé le monde, s’en était re-
tiré. On voulait le voir revenir de temps en temps, pour donner
des impulsions nouvelles. Le désir n’est plus aussi fondé aussi-
Lot que 'on congoit Dieu comme agissant sur le monde sans
interruption. Il a toutefois encore une raison d’étre. Nous avons
de la peine a concilier I’esprit de suite et de conséquence avec
la liberté. Or, si Dieu n’est pas libre, il est difficile d’admettre
que nous le soyons. (’est pour sauver la liberté de 'homme
que nous voulons nous représenter Dien comme agissant sans
suite, d’une maniére saccadée.

Ce raisonneraent est peut-étre défectueux. Mais il reste
vrai (que nous sentons le besoin de distinguer entre le domaine
de lanature, de la nécessité et celui de 'histoire, de I’esprit, de
la liberté. Cette liberté & laquelle nous avons besoin de croire,
il faut lui faire place. Il ne faut pas oublier seulement que I'es-
prit n’exclut point la nature; il en est plutot le couronnement.
L’homme est esprit, mais il est aussi, et il est avant tout, nature;
il se dégage lentement de cette derniere, dont il est un produit.
L’esprit recoit ses matériaux, les impulsions et les impressions,
de la nature; mais il exerce sur eux une influence sus generis
et les modifie. Il agit sur la nature; mais il agit bien plus en-
core sur la pensee.

Ainsi la nature ne contient pas seulement de la matiere sou-
mise aux lois de la nécessité ; elle renferme aussi un élément
libre, qui reste d’abord enveloppé, et qui se dégage et se ma-
nifeste ¢nand son heure est venue, quand les conditions néces-
saires a sa naissance sont accomplies. Et nous ne savons pas
§’il n’y a pas encore d’autres éléments qui attendent, dans le
silence et I’obscurité, que leur jour soit arrivé. Tous ces
éléments peuvent étre libres en eux-mémes, bien que leur



MICROGOSME. 221

naissance et les circonstances dont elle doit étre accompagnée
solent soumises a des lois.

M. Lotze se demande ensuite comment les étres organisés se
sont produits. Il conclut que I’état actuel de la science ne per-
met pas de résoudre encore ce probleme; les réponses données
jusqu’ici, celle du matérialisme en particulier, sont insuffisan-
tes et arbitraires.

Apreésla création, notre auteur passe i histoire et recherche
quel en est le but. Serait-ce, comme on le répéte souvent, 1’é-
ducation de 'humanité ? Bien des objections peuvent étre op-
posées & cette solution. Peut-il étre question de I'éducation d’un
ensemble composé d’une pluralité d’étres, de telle sorte que
les peines profiteraient & d’autres qu’a ceux qui les ont méri-
tées et subies? Kt pourquoi 'humanité doit-elle passer par une
éducation? Ici, il n’y a qu’une réponse A faire : les choses sont
ainsi parce qu’elles sont ainsi, ou, si on le prefere, parce (ue
Dieu les a ainsi voulues. Il est généralement reconnu que les
expériences des peres sont le plus souvent perdues pour les
enfants; et quand ceux-ci héritent des institutions conquises
par leurs prédécesseurs, ils les laissent le plus souvent dépérir,
faute de comprendre les causes qui les ont fait créer.

Suivant certains auteurs, 'histoire aurait pour but la réalisa-
tion de l'idée de 'humanité. M. Lotze est peu sympathique &
cette solution, qui se distingue de la précédente en ce qu’elle
sacrifie complétement les individus & une abstraction. Il cher-
che & en montrer l'inanité en expliquant comment l'esprit de
I’humanité ne peut étre autre chose que la somme de tous les
esprits individuels qui coexistent ou se succédent. Dans chaque
individu, il y a des éléments qu’il posséde en commun avec ses
semblables et d’autres qui lui sont particuliers. Les derniers
se neutralisent réciproquement ; les premiers, au contraire, se
soutiennent, s’épanouissent, et constituent le développement
de ’humanité.

Mais P’école pour qui histoire est la réalisation de I'idée de
’humaniié se place & un autre point de vue. Pour elle, I'esprit
de ’humanité, au lieu d’étre la somme des tendances commu-
nes & tous les individus, est une force distincte qui pénétre toute



299 H. LOTZE.

Phumanité. Elle ne voit pas ¢ue cette force distincte, ne pouvant
se manifester que dans les individus et devant se combiner dés
lors avec leurs particularités, aura bien de la peine & pro-
duire une action commune. Cette seconde opposition conduit a
admetire une éducation divine de I'’humanité, comme la pre-
miere suppose une unité d’action résultant d’une unité preééta-
blie de certaines circonstances. La conception idéaliste, toute-
fois, nie qu’on doive prendre 1'un ou l'autre des deux partis.
Comme elle est tres séduisante, M. Lotze croit devoir la serrer
de prés.

Toute idée suppose un étre (ui en a conscience, qui en jouitl
Cet étre est-il Dieu, est-il I’humanité tout entiere ou quelqu’un
de ses représentants privilégiés? L’humanité n’a de l'idée, de
I’histoire ¢u’une connaissance trés incompléte; et nous répu-
gnons a croire que 'histoire et ses souffrances n’aient pas d’autre
but que de procurer un spectacle & Dieu. Cette conception, du
reste, ne nous laisserait plus ni régle de conduite, ni devoir & ac-
complir. Nous avons également de la peine & croire gque I'his-
toire ne soit destinée qu’a éire considérée philosophiguement
par quelques penseurs.

On objectera qu’'une idée peut exister sans étre conc¢ue de
personne. Des forces peuvent agir a 'insu de tout le monde:
elles n’en agissent pas moins. On aurait raison 8’il s’agissait de
forces qui seraient des moyens; mais il est difficile d’en dire
autanl du but, & moins de tomber dans le mysticisme. Un bien
ne peut étre un bien s'il n’y a personne pour en jouir, et 'idée
doit avoir une valeur, renfermer un élément de bien,

On a dit aussi que lhistoire est un poéme de Dieu; mais
c'est 14 une simple comparaison qui n’explique ni n’apprend
rien.

Pour d’autres encore, I'histoire ne serait que néant et vanité.
Le seul progres véritable consiste & nous abimer dans le sein
de Dieu et du monde suprasenrsible. La véalité de cette concep-
tion nous est attestée par beaucoup de faits pratiques. Uetle
maniére de voir est dangereuse, en ce (u’elle tue toute activité
et finit par s’annihiler elle-méme. Car ce qui donne de la valeur
a la retraite, ce sont les expériences qu’on a faites dansle monde.



MICROCOSME. 223

Et pourtant tout n’est pas faux dans ce point de vue. Peut-étre
I’histoire n’a-t-elle pas d’autre but que de nous fournir une oc-
casion d’agir et de nous procurer la jouissance qui découle de
Paction, indépendamment du résultat. Nous ne perdrions alors
pas complétement notre réecompense, quand méme nous ne re-
cueillerions pas les fruits de ce que nous avons semé. L’idée dela
solidarité humaine se présente dés lors sous un tout autre aspect.
Nos ancétres ont joui en y travaillant des conquétes actuellement
accomplies; nous jouissons nous-mémes en travaillant de I’héri-
tage que nous préparons & nos successeurs; des lors, les géné-
rations qut se suivent sont vraiment solidaires; on peuat parler
d’une humanité. Cette conception ne nous donne peut-étre pas
tout ce que nous pouvons désirer; elle nous donne pourtant
quelquechose. En particnlier, elle explique et compléte les autres
conceptions, celle de I’éducation de ’humanité et celle du dé-
veloppement de P'idée de Phumanité. Elle commence & nous
expliquer I’histoire, que nous comprendrons mieux quand nous
laurons passée en revue.

Notre auteur aborde cette étude. Il pose d’abord une ques-
tion qui a préoccupé les penseurs de tous les temps. Quelle
est Yorigine des premiers germes de la civilisation? Les uns
la. cherchent dans une tradition surnaturelle et directe de la
divinité, et rattachent & cette idée celle d’un état primitif d’inno-
cence et de bonheur, auquel la chute aurait mis fin. A cette con-
ception, on en a opposé une autre, suivant laquelle 'humanité
aurait commence par un état de bestialité, dont 'expérience et
la souffrance l'auraient fait sortir. Les deux conceptions peuvent
se concilier en partie, en admettant un progreés interrompu par
des rechutes. Mais I'action surnaturelle de la divinité est en con-
tradiction avec les faits constatés jusqu’ici. Il faut chercher
Porigine de la civilisation dans les besoins, ces nécessités incon-
scientes internes sous I'empire desquelles nous agissons. Les
besoins sont au fond les mémeschez tous les hommes, mais ils se
manifestent différemment, & cause dela variétédescirconstances.
Toutefois les relations des hommes entre eux finiront par réta-
blir 'unité ; une sélection s’opérera; les formes qui répondront le
mieux au besoin général supplantieront et excluront les autres.



9224 H. LOTZE,

Les Individualités puissantes cependant exercent une grande
influence quand elles savent se faire soutenir par les besoins
généraux. Toute initiative part des individus; les masses repré-
sentent l'inertie, le veto, stérile en lui-méme, mais contre lequel
il faut éviter de venir se briser. L’importance des individualités,
trésgrande en tous temps, diminue cependant avec chaque pro-
gres de la civilisation. Cela tient & ce que les individualités ac-
tives deviennent toujours plus nombreuses et se font mutuelle-
ment concurrence. On peut remarquer ce fait dans les sciences
comme dans la politique et la religion.

L’action des individualités introduit dans le développement de
Uhistoire des éléments incalculables moins importants toutefois
quon ne serait disposé & le croire. L’aclion des individus
suppose la réceptivité des masses, qui elle, conserve sa ré-
gularité. C’est 14 ce qui fait que I’histoire a des lois, qui restent
les mémes tout en se manifestant de diverses maniéres sui-
vant les circonstanbes; c’est pour cela que le développement
de '’humanité peut s’opérer suivant un plan déterminé. La
variété des manifestations amenée par la différence des cir-
constances est la raison pour laguelle les hommes tirent si peu
de parti de I'histoire et ne cherchent les lois du développement
social que pour de courtes périodes, out les circonstances res-
tent les mémes; alors, nonobstant des différences de détail
qui rappellent la liberté, on retrouve, dans les grands traits,
une régularité qui témoigne en faveur de la nécessité. Clest
cette régularité qui donne a la statistique son importance
et son intérél. La régularité de la statistique morale est le
résultat d’une loi qu’il faut chercher; elle n’est pas la loi
elle-méme, comme on semble souvent le croire, quand méme
on ne le dit pas.

La régularité statistique se concilie-t-elle avec la liberté? La
liberté existe, mais seulement dans une sphére circonscrite par
des lois nécessaires; elle suppose la faculté d’étre influencée
par des motifs qui ont un caractére de nécessité, et qui sont
par ce fait un élément de prédestination. En d’autres termes,
la liberté suppose la nécessité. En outre, les résultats statisti-
ques sont le produit d’une infinité de facteurs, dont il faudrait



MIGROCOSME. 2925

distinguer les effets avant de dire qu’ils ne laissent aucune place
a la liberté.

D’autre part, cette régularité que I’on cherche dans les cour-
tes périodes, on la trouve aussi quand on considére les traits
généraux dans les grandes phases de 'histoire. Ainsi, on parle
d’un élément constant et d’un élément d’opposition dans le dé-
veloppement de I'histoire, d’une thése, d’une synthese et d’'une
anlithése. Mais ce sont 1a des faits constatés et non des lois. Le
principe de permanence représente I'élément traditionnel qui
est & la base de ’histoire. Or, pour qu’il puisse y avoir tradition,
il faut une certaine réceptivité et certaines circonstances sou-
mises & des lois. Le principe d’opposition vient de ce que
I’homme satisfait certains besoins au détriment des autres; ces
derniers se font alors sentir, tandis que les premiers sont assou-
vis et réduits au silence ; c¢’est ainsi que nous sommes poussés
d’un extréme dans 'autre. En outre, 'homme se fatigue et il a
besoin de changement. Ce ne sont pas seulement les formes de la
civilisation qui semodifient, les peuples aussi vieillissent et meu-
rent, bien que cette marche des choses ne soit pas nécessaire.
M. Lotze croit en effet qu’un peuple en décadence peutse relever,
quoique nous n’ayons aucun exemple d’un cas semblable.

D’ou viennent les nombreux points de ressemblance que
présentent les civilisations des différents peuples ? d’une trans-
mission qui s’opérerait entre eux ou de Yidentité partielle de
leurs circonstances. Les deux ceuses peuvent avolr agi simul-
tanément, mais M. Lotze donnerait la préférence & la tradition,
dont il releve le caractére capricieux, qui conserve des détails
insignifiants pour laisser perdre des éléments de premiere
importance.

Passant aux conditions intérieures de notre développement
historique, notre auteur distingue I'unité de I’espece humaine
de l'unité de son origine. La premiére est I'expression d’un
besoin respectable etincontestable de notre nature; 'autre est
un moyen fort douleux et sans portée pratique de procurer sa-
tisfaction & ce besoin. L’unité doit étre cherchée dans l'avenir
et non dans le passé. D’ailleurs, I'état actuel de la science ne
permet pas encore de résoudre ces problemes.

C. R. 1871. 15



226 H. LOTZE.

Une question qu’il ne faut pas confondre avec 'unité d’ori-
gine est celle-ci: Est-il vrai que les hommes naissent avec les
mémes dispositions, et que les différences que nous constatons
entre eux proviennent exclusivement de la variété de leurs cir-
constances? La science a raison d’admettre I'identité d’origine ;
car, en le faisant, elle s’impose le devoir de chercher la cause
des différences. En admettant I’hypothése opposée, elle faillirait
peut-étre a sa mission. Toutefois la science n’est pas stre de
pouvoir nous fournir ’explication poursuivie, et nous ne de-
vons pas prendre un probléme posé pour un théoréme démon-
tré. L’unité des dispositions originales est une manifestation de
notre besoin d’égalité, c¢’est un postulat de la foi, et non pas un
résultat de la science. Il ne faut pas oublier non plus que les
hommes peuvent posséder les mémes éléments psychiques,
mais les avoir autrement combinés; et que c’est probablement
dans la variété des combinaisons que git la différence. En outre,
la diversité doit étre cherchée dans le désir, qui poursuit le
bien, plutot que dans Pintelligence, qui cherche le vrai.

L’admission de l'identité des dispositions originales a aussi
des inconvénients ; elle compromet la liberté et la spontanéité
humaines, et 'action propre de ’hnomme.

Cette influence de 'homme sur lui-méme et sur les autres
est effacée par I'action de la nature dans les premiers temps de
I'histoire et reparait plus tard, uand les premiers obstacles
sont surmontés, alors seulement commence la vie sociale.

L’action humaine doit étre provoquée par des occasions, et
bien souvent, 'occasion (ui fait continuer est toute autre cue
celle qui fait commencer. Ces occasions se trouvent dans le
monde extérieur, dans la nature et dans la société. Mais les
circonstances ne font pas tout; il faut aussi certaines qualités
du moi, entre autres une certaine réceplivité. C’est pour cela
que des circonstances identicques peuvent produire des effets
trés différents.

La civilisation exige des rapports trés fréquents entre les
hommes, par conséquent une certaine densité de populalion,
et pour celaun climat favorable. M. Lotze explique ensuite le
caractére des différents peuples du globe par leur histoire; i



MICROCOSME. AT

conclut en disant qu’il n’y a d’histoire proprement dite, c’est-a-
dire de développement (ue pour une trés petite partie de ’hu-
manité. Il entreprend plus loin d’esquisser & grands traits la
marche de 'histoire. La plus haute antiquité nous fait voir, sur
les rives fortunées de certains fleuves, des sociétés civilisées
qui présentent & peu pres tous les mérites et les inconvénients
de la notre. Ces peuples, soumis en général au prétre et au
despote par la complicatioh de leurs circonstances, ont a se
défendre contre des nomades, exclusivement destructeurs,
mais restés libres par la simplicité de leur vie.

Le développement de la civilisation a été confié & deux races,
Pindo-germanique et la sémitique, qui se sont disputé & plu-
sieurs reprises 'empire du monde. Les sémites dominent en-
core par les religions.

Parmi les indo-germains, citons d’abord les Grecs; leur mé-
rite consiste & avoir su prendre conscience d’eux-mémes et du
monde, & avoir créé la méthode scientifique. La recherche de
la vérité est leur fort; mais elle est aussi leur faible, parce
qu’elle leur fait oublier I'application, et que chez eux, l'in-
telligence détruit la volonté. C’est ce qui les livre aux Romains,
(ui leur étaient supérieurs par le sentiment du possible et par
cet esprit de mesure qui avait pourtant déja mis la Grece au-
dessus de 1’Orient. En outre, les Romains vivaient, non pas
dans le présent seulement comme les (Grecs, mais pour l'ave-
nir; dela leur constance. De la aussi leur grandeur extérieure,
& laquelle ils ne surent pas accommoder leurs circonstances in-
térieures. Cette faute les perdit, et I'histoire entre dans une
nouvelle phase, caractérisée par le christianisme né chez les
Hébreux, chez les sémites par conséquent.

Plus encore que les Romains, les Hébreux ont 'esprit tourné
vers la pratique et Yavenir. Peu soucieux de questions pure-
ment théoriques, de 'explication du monde et de ses origines,
par exemple, ils ne se préoccupent que de la réalisation de la
destinée humaine; celle-ci consiste 4 réconcilier Yhomme avec
son createur, & en faire un collaborateur de Dieu. (Cest 1a I'idée
que le christianisme a adoptée pour son fondement. L'homme a
besoin de l'aide de Dieu, et le sentiment de sa faiblesse fait sa



228 H. LOTZE.

force, en le déterminant & chercher cette aide. Dés lors les re-
lations sont rétablies entre le monde supérieur et le notre, en-
tre Dieu et chacun de nous individuellement considéré. Le
christianisme s’adresse a I'individu et compte sur lui pour mo-
difier les institutions sociales qui ont besoin de I’étre. De 14 sa
tolérance provisoire pour bien des abus qu’il fera disparaitre
plus tard.

Le christianisme a cru devoir se rapprocher de l'antiquité
pour se mettre 4 sa portée. Ce contact I'a souillé et a causé sa
décadence.

Les Germains, qu’on peut considérer comme les principaux
représentants du christianisme, sont au moment de leur appa-
rition sur la scéne de I’histoire un peuple enfant, qui ne sait
pas ce qu’il se veut. Aussi donnent-ils & I’histoire ce caractére
de liberté, de variété et de désordre qui est le trait distinctif du
moyen age. L’unité sociale est détruite, ou plutot réduite al’é-
tat d’'une simple aspiration représentée par le Saint Empire.
Celui-ci, en effet, a toujours été une idée plus gqu’une réalité.
Les efforts faits pour arriver & 'unité partent, non pas du som-
met de la hiérarchie sociale, de I’empereur, mais de la base,
des populations ; en Italie, & ’aide des épaves de la civilisation
antique, ils aboutissent & constituer les communes et une foule
de petits organismes politiques. Au nord, ils ont une autre con-
séquence ; les individus se groupent par la subordination du
faible au fort, et c’est ainsi que se forme le systéme féodal. L’é-
glise vient compléter ces résultats; mais elle ne tarde pas a
s’opposer au progrés, qu’elle avait secondé dans le principe.
(’est alors que survint la réforme. Le réveil de la conscience
et de l'esprit critique a malheureusement un caractére essen-
tiellement négatif ; jusqu’ici au moins, il s’est montré impuis-
sant & trouver les bases positives d’'un nouvel ordre de choses.
Nous ne sommes pas arrivés au bout de I’histoire. La civilisa-
tion actuelle est-elle destinée & se développer indéfiniment, ou
& périr & son tour? Question d’avenir, a laquelle il est impos-
sible de répondre avec certitude. Il faut reconnaitre toutefois
que la civilisation moderne, par son étendue, son intensité, par
cette solidarité internationale qui est I'essence.de la tendance



MICROCOSME. 229

humaniste, présente plus de garanties de stabilité qu’on n’en
avait dans l'antiquité. En outre, la vie sociale, en se compli-
quant, en imposant toujours plus de restrictions aux caprices
individuels, fait ’éducation de 'homme. Les motifs naturels
des actions s’épurent jusqu’a risquer d’étre détruits. De 1a ces
caracteres blasés, pour lesquels tout a été examiné et trouvé
léger. La nature humaine reste la néme, mais elle est plus bri-
dée; elle se rend compte de ce qui lui manque; jamais peut-
étre elle ne s’est plus sentie au-dessous de sa tache. On fait le
mal, mais on le désapprouve et on le cache. De 12 I’hypocrisie,
dont la nécessité est peut-étre un progres. Il y a donc lieu d’a-
voir bon espoir pour l'avenir; mais il ne faut rien exagérer.
L’humanité reste toujours la méme, et ne réalise qu’imparfaite
ment son idéal compliqué. Le mal et la souffrance existeront
toujours, parce que nous en aurons toujours besoin. S'ils étaient
supprimeés, ’humanité serait un troupeau.jouissant sans con-
science, comme au point de départ de I'histoire. Examinons
maintenant les résultats de ce développement dont nous venons
d’indiquer la marche.

VIII. LE PROGRES.

Les différentes branches de la civilisation sont dans le prin-
cipe intimement unies. Elles se développent séparément a di-
verses époques et dans divers pays; mais elles existent en
germe de tout temps et partout. Aussi ne peut-on considérer
un des éléments en faisant complétement abstraction des au-
tres. La science en particulier exerce une influence marquée
sur les autres branches ; aussi commengons-nous par elle.

La science prend avec le temps trois formes successives :

10 La forme mythologique ou poétique. L’esprit se représente
les choses a4 son image ; il met ’'Ame partout et en fait la cause
de tout. Ce trait se retrouve dans les conceptions populaires
méme des époques les plus avancées; on en rencontre des tra-
ces chez les esprits les plus cultivés ; il constitue un des élé-
ments de la forme que la scieuce prendra plus tard; c’est grice



230 H. LOTZE.

4 ce fait que nous admettons que dansle phénomeéneilya quel-
que chose qui échappe & nos sens et que l'esprit doit ajouter.
Mais la mythologie jouit de ses additions sans en soupgonner
Iinsuffisance, sans se douter des lacunes et des contradictions
qui s’y trouvent et que I'avenir révéle. Nous désirons «ue
les choses répondent & nos besoins, qu’elles soient bonnes et
belles ; c’est ce qui pousse les peuples enfants a les expliquer
d’une maniére salisfaisante, sans regarder plus loin.

20 Vient ensuile, dans le développement de 'humanité comme
dans celui de l'individu, une période historique. Au lieu de
compléter les choses, on cherche 4dles connaitre ; on étudie leur
nature; c’est le réalisme de ’age mtr. Pour y arriver, il faut
sacrifier bien des illusions; mais ce renoncement n’est pas dé-
nué de compensations.

3° Survient enfin une troisiéme période, que nous appellerons
la période métaphysique, et dont Socrate est généralement con-
sidéré comme linitiateur. Elle est caractérisée par les deux dé-
couvertes fondamentales que voici :

a) Tous les objets de 'observation, toutes les créations de la
pensée peuvent se ramener 4 un petit nombre de types géne-
raux.

b) Les types restent immuables, malgré les innombrables
changements (ue subissent leurs manifestations sous I'influence
des circonstances.

Dés lors deux problémes se posent:

@) Quels sont les procédés & employer pour connaitre la vé-
rité ?

b) Dans quelle mesure pouvons-nous, en suivant ces procé-
dés, connaitre la vérité ?

La marche que notre esprit doit suivre pour connaitre un
objet ne correspond point nécessairement & celle que I'objet a
suivie dans sa formation. La pensée doit étre adaptée & la fois
au sujet pensant et & ’objet pensé ; mais elle satisfait peut-étre
4 ces deux conditions par des qualités d’ordre diftérent. L’es-
prit connaissant n’est pas au centre du monde; il est en face
des conséquences plutdt que des principes. Aussi, pourarriver
3 découvrir la vérité, a-t-il besoin d’une foule d’opérations préa-



MICROCOSME, 931

lables qui ne répondent & aucune phase du développement de
la chose elle-méme. On pourrait méme dire que la marche de
la connaissance des choses doit étre inverse de celle de la ge-
nese des choses ; car c’est la cause qui produit I'effet, mais c’est
Veffet qui révele la cause. Or il ya la un danger ; nous sommes
exposes & prendre la construction grace & laquelle nous arri-
vons & connaitre les objets pour la construction des objets eux-
mémes. L’antigqnité en particulier a trés souvent confondu I'a-
nalyse logique avec l'analyse métaphysique; de 14 une grande
stérilité et beaucoup d’erreurs. Souvent en particulier on prend
des notions admises pour des réalités existantes. Il faut que
nous arrivions & concevoir ce qui existe ; mais nous concevons
bien des choses qui n’existent pas, et bien des choses existent
que nous ne concevons pas. Aristote lui-mémen’a pas suffisam-
ment distingue entre les qualités d’ane chose et les caractéres
qui constituent la notion que nous avons de cette chose. Si je
suppose B plus petit que A et plus grand que G, ce sont la des
conceptions de mon esprit, mais non des éléments essentiels
de B; ces rapports existent dans ma pensée, sans qu’il y ait en
Brien qui y corresponde.

Une autre opposition, celle qu’il y a entre le monde des ap-
parences et celul des réalités, a été pressentie seulement par
Lantiquité ; elle a été formulée et appuyée de motifs moraux
par le christianisme. Cette religion présente le monde des réa-
lités invisibles comme accessible au sentiment et a la foi, mais
non pas a la connaissance. Et pourtant, nous aurions besoin de
le connaitre, puisque de lui dépend la conduite que nous avons &
tenir. On a essayé du reste d’expliquer les préceptes de conduite
proposés a la fol, et cette tentative a produit la dogmatique.

Nous nous retrouvons en face des deux questions posées en
commencant, et do :t nous formulerons la seconde en ces ter-
mes: La réalité répond-elle & nos impressions? La chose nous
importe peu. Nous appelons semblables deux causes qui pro-
duisent sur nous les mémes effets ; elles sont semblables pour
nous, et il nous est bien indifférent qu’elles ne le solent pas &
d’autres égards. Le réalisme déclare qu'il nous est impossible
de connaitre P'essence des choses; I'idéalisme oppose a cette



232 H. LOTZE.

assertion I'identité de 1’étre pensé et de la pensée. M. Lotze tra-
vaille & démontrer I'inanité de cette prétention, que l'idéalisme
éleve plus qu’il ne la soutient. La foi religieuse se place au méme
point de vue que le réalisme, puis qu’elle représente le monde
comme I’ensemble des pensées ou des volontés de Dieu, et se
dispense ainsi d’expliquer ce qu’il est en lui-méme.

Remarquons du reste que la pensée ne saurait produire d’elle-
méme, en d’autres termes concevoir, ce que les sens ne lui ré-
vélent pas; nous comprenons ici sous le mot de sens aussi bien
le sentiment que la sensation. Notre auteur conclut en disant:
L’essence des choses ne consiste pas en pensee, et la pensée
n’est pas en état de la comprendre. Mais la pensée n’est pas
tout T'esprit; celui-ci contient d’autres facultés qui saisiront
peut-étire ce qui échappe a la pensée. Le role de cette derniére
consiste & combiner les éléments fournis par ces autres facul-
tés, & servir de régulateur, mais non pas de moteur.

M. Lotze parle ensuite de la jouissance et du travail. Des que
I’homme est au monde, il éprouve des besoins qu’il faut satis-
faire, et qui font naitre le travail sans qu’on ait le temps d’at-
tendre les réveélations de la science. La pratique devance né-
cessairement la théorie, elle contribue & son développement
avant d’en étre secondée a son tour. -

On s’est souvent demandé si notre prétendue domination de
la nature n’implique pas une dépendance toujours plus grande
de cette méme nature? Chaque besoin satisfait n’en fait-il pas
naitre une foule d’autres a sa place? Chaque travail accompli
n’en rend-il pas une foule d’autres nécessaires? De 1a bien des
plaintes et des doutes sur la réalité du progrés. Mais ces plain-
tes et ces doutes ne peuvent partir que de ceux qui n’ont pas
appris a trouver la jouissance dans le travail, qui en est & la
fois la source et le repoussoir. Ceux-la seulement regrettent la
simplicité primitive.

La famille patriarcale, qui vit en rapports directs avec la na-
ture et avec Dieu et se suffit & elle-méme, présente le tableau
assurément attrayant d’un tout harmonique et complet. Mais
pour en apprecier le charme, il faut une sensibilité qu’une cul-
ture avanceée pourra seule faire naitre.



MICROCOSME, 233

La premiere forme du travail, ¢’est I'occupation, la conquéte
qui moissonne ou elle n’apoint semé, et qui cependant restelong-
temps seule en honneur; cela tient & ce qu’elle suppose un dé-
veloppement, superficiel il est vrai, mais plus complet et plus
harmonique que celui qui accompagne les autres formes de tra-
vail. Aussi ces derniers travaux, dont on ne comprend pas encore
les mérites, éducatifs ou autres, sont-ils abandonnés aux escla-
ves. [1a fallu les temps modernes pour faire comprendre la voca-
tion, &laquelle on consacre savie et qui donne & chacun sa place
dans le monde en groupant et organisant les individus. Mais en
meéme temps, la vie s’est compliquée ot elle adonné & la simpli-
cité le caractere de la misere. En ouire, ’emploi des machines,
combiné avec la division du travail, exclut toujours plus le dé-
veloppement complet et harmonique de 'homme. La concilia-
tion du travail et de la jouissance devient aussi dans des cas
nombreux plus difficile. Bien des individus en outre se trouvent
isolés, et doivent chercher une compensation dans diverses so-
ciétés et dans le mouvement coopératif. En somme il semble que
le résultat du progres soit de séparer les affaires et les plaisirs,
et de faire soupirer, pendant le travail, aprés une autre vie a
laquelle on se livrera dés qu’on le pourra. Cette autre vie, on
la trouvera dans le culte du beau et de art, dont nous allons
maintenant nous occuper.

Pour 1’Orient, le beau c’était le grand; pour les Hébreux en
particulier, c¢’était le sublime. Les Grecs sont remarquables
par la clarté, qui était le caractére de leur langue comme de leur
pays; aussi distinguent-ils trés bien et savent-ils rendre les ob-
jets tels qu’ils sont. Déja chez Homére, nous avons & faire & des
gens qui réussissent & s’entendre, par ce qu’ils savent s’expli-
quer et daignent s’écouter. Leur langue est limpide, ondoyante,
nuancée. Celle des Romains est plus raide, mais plus rigoureuse;
elle laisse de coté bien des particules expressives; mais elle ar-
rive & donner, parla construction des phrases, au moins autant
d’énergie et de précision & la pensée. Le style romain est avant
tout correct; il 'est en tous cas beaucoup plus que le Grec. La
correction n’est pas seulement grammaticale; elle est aussilo-
gique. Elle s’étudie & donner a chaque chose sa valeur propre,



234 H. LOTZE.

a trouver 'expression la plus adéquate a I'idée. Aussitrouve-t-
elle souvent des formules proverbiales qui se conservent a tra-
vers les dges. Le genre de beauté propre aux Romains est dé-
signé par le mot élégance.

L’antiquité vivait dans le monde visible, bornée et contente.
Le christianisme vint troubler sa quiétude en la mettant en face
de I'infini, en ouvrant le monde suprasenible. Désormais, & cha-
que chose visible on cherche un sens et un but supérieur. La
question : que faut-il faire pour étre sauvé? se pose. De 14 des
aspirations d’une grandeur désordonnée qui se calmeront plus
tard. Le moyen age n’était pas favorable a1'art; il était plein de
poésie sans doute, mais il ne réussissait pas & 'exprimer. Il est
trop préoccupe de symbolisme, trop pressé de chercher un sens
mystique aux formes visibles pour s’arréter a ces formes, en jouir
et les embellir. La langue reste imparfaite; la conversation est
trop peu développée pour gu’il puisse y avoir ni littérature, ni
éloquence. Lapoésie que renfermait le moyen 4ge n’aété com-
prise et exprimée QUe par les siécles qui ont suivi.

Dans les temps modernes, Part s’est réveillé; mais au lieu de
pénétrer la vie comme dans 'antiquité, il reste en dehors; c’est
un asile ou1 'on va se réfugier de temps & autre. Au lieu d’em-
ployer la peinture & décorer nos parvis, a les utiliser au profit
de ’esthétique, nous entassons des tableaux dans des galeries,
contrairement a toutes lesrégles du gout. Cette position excep-
tionnelle faite & P’art est un obstacle a son développement. L’an-
tiquité vivait dans son sein comme dans une athmosphere; elle
en avait I'habitude et se pliait sans peine & ses exigences. Au-
jourd’hui, la position est changée. Nous n’avons pas seulement
4 rendre le beau que nous trouvons autour de nous; il nous
faut d’abord le créer, le concevoir, pour en chercher ensuite
Iexpression. (est pour cela que lart moderne a quelque
chose de moins général, de plus individuel, et qu’il vise au spi-
rituel plus qu’au vrai beau.

Ce qu’il y a du reste de plus esthétique dans les temps mo-
dernes, c’est la -critique, qui est née en Italie, qui a passé en
France par suite des circonstances politiques et qui a fait naitre
dans ce dernier pays la plus belle prose connue.



M1CROGOSME. 235

M. Lotze nous parle ensuite de la vie religieuse. L’Orient est
la patrie de la religion et du quiétisme; pour lui, le monde est
un grand tout, ol chacun de nous a sa place et sa conduite fa-
talement marquées. Pour ’Occident au contraire, le monde est
un ensemble de lois générales. Ces lois existent, mais elles nous
sont inconnues et il faut les chercher. A ce point de vue déja,
le monde se présente & nous comme une tiche a accomplir.
Bientdt on sent que la réalité méme n’est pas ce qu’elle devrait
étre, et qu’ll faut la conformer & un idéal que nous concevons.

On a dit gu’un peu de philosophie éloigne de Dieu et que
beaucoup de philosophie y raméne. Peut-étre en doit-on dire
autant de latendance occidentale. Aussitdot que notre conscience
s’éveille, nous nous demandons: O allons-nous? d’oli venons-
nous? que sommes-nous? qu'est ce monde ot nous nous trou-
vons ? quels sont nos devoirs ? L’observation de la nature peut
nous répondre sur bien des points; mais elle ne sulffit pas a
nous renseignersurnos devoirs. Ici, laconnaissancede’homme,
de la société est indispensable. Nous voyons en effet la religion
se développer toujours avec la société. Les sauvages adorent
des fétiches; il faut les civilisations de 'Egypte, de I'Inde, pour
créer des systemes religieux qui embrassent la nature en-
tiere. Le rapport de 'homme et de la nature est assez bien
compris en Egypte; 'Inde au contraire, s’abimant dans la con-
templation du moi, anéantit la nature d’abord, pour anéantir
ensuite 'homme. La Perse évite cet écuell en se représentant
le monde comme 'opposition de deux principes en lutte jusqu’a
la fin des temps. Les Grecs ont cherché Dieu dans le phéno-
meéne extérieur, avant de le trouver dans la loi interne. Le sens
esthétique, qui les pousse & embellir toujours plus leur divi-
nité, conduit les esprits d’élite & la conception monothéiste.
Quant & la religion du peuple, elle a toujours manqué d’orga-
nisation et d’unité. Du reste, le Grec ne voyait rien au-dessus
d’une belle existence terrestre.

Le sentiment religieux n’a pris nulle part autant d’essor que
chez les Hébreux; ceux-ci n’'ont emprunté aux autres peuples
de I'antiquité que des accessoires peu importants. Leur systeme
repose sur 'opposition de Dieu, dont la nature n’est gqu’une



236 H. LOTZE.

manifestation, et de ’homme. Tout est bien en sortant des
mains de Dieu; c’est la liberté de I’'homme qui est la cause de
tout mal. Aussi le mal n’est-il pas nécessaire, et peut-il dispa-
raitre. Mais pour le supprimer, il faut remplir ses devoirs,
accomplir la volonté de Dieu, toutes choses dont 'individu isolé
est incapable. La société et son organisation théocratique sont
nécessaires pour cela. Ce qui manquait & ce peuple et le fit
échouer, c’est qu’il croyait pouvoir se justifier lui-méme, par
ses ceuvres.

Arrivant au christianisme, M. Lotze demande & distinguer,
ce que lathéologie ne permet pas de faire, entre ’enseignement
moral et les faits historiques qui, dit-on, Pauraient accompagné.
(’est dans ’enseignement moral qu’il voit ’élément essentiel
du christianisme. Celui-ci regarde moins aux ceuvres qu’a la
sainteté des dispositions; il s’occupe moins de la société et plus
de Pindividu que le judaisme. L’individu est pour lui le temple
de Dieu, le fondement de la société, et cette conception le dis-
pense de construire des théories sociales. Cette vie n’est que la
préparation 4 une autre, supérieure, dont on ne nous dit ce-
pendant que ce cjui est nécessaire & inspirer la pratique, sans
donner aucune satisfaction 4 la curiosité. La base de la morale
chrétienne, c’est la nécessité d’accomplir la volonté de Dieu,
mais non ['attrait du bien pris en lui-méme. Il a pour mobile,
non pas une idée abstraite, mais 'amour. Cependant, comme
chaque ordre est accompagné d’une promesse, il faut mettre le
christianisme au nombre des systémes eudaimonistes. On a
prétendu que c’était le rabaisser, et qu’une morale purement
désintéressée était plus sublime. On peut avoir raison. Mais il
n’y a qu'un pas du sublime au ridicule comme 2 I'inanité; et la
morale désintéressée pourrait bien franchir, sinon le premier,
au moins le second. Le désintéressement n’est jamais qu’appa-
rent; il implique toujours au moins la recherche de la dignité
propre. L’eudaimonisme de I'humilité qui ne se suffit point &
elle-méme et cherche sa justification en Dieu vaut bien I’eudai-
monisme de la suffisance. Le premier est assez sublime par
I'esprit de sacrifice qu’il enfante.

Tout le monde admet le fond moral du christianisme. L’op-



MICROCOSME, 937

position que cette religion rencontre porte sur les circonstan -
ces hisloriques au milieu desquelles cette doctrine aurait été
annoncée, et dont ’église exige 'admission. La Bible exercera
toujours une grande influence sur les esprits. Mais le sens fi-
guré dans lequel elle est écrite, et qui exigera toujours une in-
terprétation, ne permet pas de la prendre a la lettre. Les mira-
cles en particulier ont compliétement perdu leur sens par les
changements survenus dans la conception du monde. La dog-
matique moderne n’a pas compris le parti qu’elle pouvait tirer
des progrés de la philosophie pour le développement de l'idée
chrétienne ; aussi ses efforts n’aboutissent-ils qu’a une anarchie
tempérée par la stérilité.

Le christianisme a le mérite d’avoir réussi seul a créer 1'é-
glise, c’est-ad-dire une communauté de croyanis qui 1'éléve
au-dessus de toutes les divergences de nationalité, de sexe, de
position sociale, pour fonder la communauté de conduite. On
compfend que ni le polythéisme, ni la religion des Indous qui
fait renoncer & la vie et & l'action, ne pouvaient résoudre ce
probleme. Fondée sur les croyances libres et sur 'amour, 1'é-
glise se dénature des qu’elle prend un caractére obligatoire et
exclusif. Elle a eu le tort de prétendre réaliser ce qu’elle ne
devait que préparer, de s2 donner pour posséder la vérité quand
elle devait seulement la chercher. Quel est Vavenir qui lul est
réserveé ? Nous n’en savons rien; nous ne pouvons qu’exprimer
nos espérances et nos désirs. Puisse la dogmatique devenir plus
modeste, laisser tomber les interprétations arbitraires de points
inexplicables, et se borner aux choses qui sont vraiment néces-
saires et sur lesquelles il sera plus facile de s’entendre! Puisse
la communauté prendre au gouvernement de I’église une part
plus active qu’elle ne l'a fait jusqu’ici! S’ll devait en étre autre-
ment, il vaudrait mieux que I’église tombat que de rester dans
le faux. Cette suppression serait une crise grave, mais une crise
salutaire. Elle n’entamerait pas le besoin religieux qui est eter-
nel ; mais elle ferait tomber les obstacles qui s’opposent au de-
veloppement et 2 la franche satisfaction de ce besoin; elle per-
mettrait, & une époque plus ou moins éloignée, de fonder de
nouvelles sociétés dans de meilleures conditions.



238 H. LOTZE.

L’auteur termine son tableau des résultats du progrés en par-
lant de la vie publique et de la société proprement dite.

On est habitué a considérer la famille comme le point de dé-
part et la base de la société. Mais la famille est une base insuf-
fisante, parce qu’elle ne repose (ue sur l'instinct. Tant que la
société se considére comme la continuation de la famille, elle
garde un caractére instinctif, ce qui '’empéche d’arriver & la
pleine intelligence des droits et des devoirs des hommes entre
eux. De ld une certaine brutalité, qui se manifeste surtout
dans le droit criminel.

Avec le temps, la société prend de I'extension; le sentiment
de parenté se perd; le lien social se trouve désormais dansl’u-
nité de langue, de mceeurs, d’idées; la base sociale est la cou-
tume inconsciente, Mais cette base est encore insuffisante; elle
est en particulier fort peu favorable au progrés. Il faut que les
différentes nations soient entrées en contact, aient appris 4 com-
parer leurs coutumes diverses, pour qu’on arrive & la connais-
sance des reégles des relations humaines. Mais pour accomplir
cette ceuvre, il faut beaucoup de temps; il faut que les peuples
nomades s’établissent dans des demeures fixes, et restent en-
core longtemps organisés sur la base de la race. Plus tard, un
nouvel élément social s’établit. La nécessité de défendre contre
les attaques extérieures ces champs qu’on a défrichés et ferti-
lisés, combinée avec I'incapacité de s’entendre dans lacuelle se
trouvent encore les individus qui composent les masses, fait
accepter le despotisme. Toutefois, pour Paccomplissement de
ses plans, le despote a besoin de ses subordonnés; aussiles
ménagera-t-il et respectera-t-il plus qu’on ne le pense la coutume
nationale ; aussi régnera-t-il plus encore qu’il ne gouvernera.
(’est au moins ce qui est arrivé dans les empires de I'Asie oc-
cidentale. Dans I’Asie orientale, au Pérou et au Mexique, nous
trouvons une organisation politique plus exigeante et plus in-
discrete. Les empires n’ont pu résister & l'invasion européenne,
parce qu’ils reposaient sur la tradition, sur des sentiments va-~
gues, et non sur la connaissance expérimentale et rationnelle
des principes généraux du droit. D’ailleurs, lindividu y était
sacrifié & ’état ; aussi, quand elles eurent été brisées par un



MICROCOSME. 239

choc extérieur, ces sociétés ne purent-elles renaitre de leurs
atomes, parce que ceux-ci étaient sans vie.

A Sparte, l'individu n’est pas seulement protégé par 'état,
suivant I'idéal de la théorie moderne ; il est encore élevé, dirige
et complétement réclamé par lui. Ce systéme donnait des indi-
vidualités, non pas libres, mais puissantes, des individualités
qui possédaient par conséquent certains éléments de bonheur.
On aboutissait de la sorte & une organisation énergique, mais
bornée et sans aspirations élevées. Dans ces conditions il n’y
avait pas grand mérite & éviter ces fautes qui perdent celui qui
les commet, mais cui contribuent au salut de 'humanité.

Athenes, au contraire, nous offre 'exemple d’un développe-
ment rapide, qui améne une mort prématurée, mais féconde
pour la postérité. La Grece tout entiére nous donne le specta-
cle de I’éveil de la conscience politique. Dans ce pays, 'état
n’est pas la forme naturelle de la société ; ¢’est une ceuvre d’art,
dont les matériaux ont été fournis par la nature, mais ont été
ordonnés par l'esprit en vue du bien divin et humain révéle a
la conscience publique. Aussi est-ce en Gréce que se pose la
question : Le droit est-il naturel ou conventionnel ? En d’autres
termes, le pouvoir législatif est-il ou n’est-il pas subordonné au
droit? Il est impossible de répondre & cette question parun oui
ou un non. Les Grecs avaient raison de dire que le droit est
conventionnel ; mais ils avaient tort de ne pas voir qu’il est en
méme temps naturel, et que par conséquent la société ne peut
pas le violer impunément. Il ne faut pas non plus présenter les
institutions humaines comme de nature divine et par conseé-
quent immuable. Le droit est un ordre naturel, mais un ordre
naturel plus ou moins bien reconnu par 'homme. Il faut s’en-
tendre sur cette reconnaissance imparfaite, et c’est & ce cui
rend la convention nécessaire. Les Grecs ont non pas compris,
mais senti les deux termes de la (uestion ; ils les ont sentis au
moins jusqu’aux sophistes, qui ont amené la décadence.

Les Grecs respectaient beaucoup moins cque nous l'indivi-
dualité; pour eux, 'homme était I'échantillon d’une espéce.
Cela tient en grande partie & ce qu’ils n’y voyaient que le sen-
timent et l'intelligence, & ce qu'ils ignoraient celte volonté qui



240 H. LOTZE.

résiste aux suggestions des deux premiers facteurs, et qui est
pour les temps modernes le siége spécial de la personnalité. Ils
ne voyaient pas la liberté de pensée de bon ceil, méme dans les
temps et les lieux ou ils la permettaient. Cette tendance a ab-
sorber l'individu dans l’espéce répond du reste & un besoin
permanent du cceur humain; on y trouve le repos et la conso-
lation; on s’y délasse de la vie isolée et laborieuse de l'indi-
vidu. |

La société et I’état, la réunion des’individus poursuivant leurs
intéréts particuliers et celle des individus poursuivant des in-
térets généraux, trop scindées de nos jours, étaient confondues
en Grece ; aussi les luttes sociales y devenaient-elles des luttes
politiques, et mettaient-elles en danger l'existence de ['état.
(’est ainsi que Sparte est morte du triomphe exclusif de aris-
tocratie, comme Athénes d'un exces de démocratie.

Les Romains nous ont donné l'idée du droit. Ils sentaient
qu’il devait y avoir. un fondement éternel du juste; mais ils
n’entreprenaient pas de le chercher. Le droit était pour eux la
conformité de la raison pratique avec elle-méme. Or cette rai-
son pratique se manifeste, non pas toute d’'une fois, mais par
une multitude d’appréciations favorables ou défavorables sur
des points de détail, et gui peuvent s’accorder ou se contredire.
Partant de ces appréciations isolées, et suivant la loi de I'in-
duction qui est celle de tonte vraie science, ils s’élevaient & la
conception de principes qui réglaient certains rapports de la
vie. De ces principes, ils en tiraient par le méme procédé d’au-
tres plus géﬂéraux encore. Ils se rapprochaient ainsi, d’étage
en étage, du sommet de la pyraumide, du principe supréme qui
est le point de départ de tout droit, et yu’ils n’ont cependant
jamais réussi a formuler. Leur méthode est donc I'induction,
qui part du particulier et ne tient au général qu'autant qu’il
explique le particulier. Ce trait de caractére se fait sentir aussi
d’un autre coté. Les Romains se préoccupent avant tout des
droits bien acquis des individus; ces droits doivent étre sacri-
fiés en partie pour faire place a la société ; mais la société ne
les crée pas, elle les garantit seulement en les limitant. (Yest
ainsi que les choses se passent, sinon toujours dans I’histoire,



MICROCOSME. 241

au moins dans l'idée de ce peuple. Aussi les Romains ont-ils
beaucoup plus développé le droit privé que le droit public. Il est
plus facile de déterminer les droits des divers particuliers, que
d’organiser la société civile, c’est-a-dire d’établir les droits des
diverses classes d’individus. Voild pourquoi le droit privé est &
Rome déduit de lanature des choses par des experts, tandis que
le droit public présente un caractéere positif et conventionnel.
L’individualisme dont nous avons parlé n’excluait du reste
pas le dévouement & la patrie commune ni le respect de’ordre.
C’est pour cela sans doute que le césarisme n’est jamais tombé
aussi bas que le despotisme oriental, et qu’en somme, malgré
bien des actes arbitraires dans le détail, il a laissé subsister
le droit.

Nous avons dit que c’est I'individu qui se crée a lui-méme
ses droits, et que la société se borne 4 les lul garantir. Mais la
société ne les garantit qu’a qui elle veut. Aussi n’y a-t-il, dans
les premiers temps de la soci¢té romaine, de droits que pour
les citoyens. La sphére d’action de la justice s’étend lentement ;
mais dans la Rome ancienne, elle n’a jamais compris tous les
hommes, puisqu’elle a toujours laissé subsister 'esclavage, qui
est la négation de tous les droits.

Apres Rome, la société se dissout; elle se recompose, un
peu sous l'influence de I'église, et plus encore par l'action de
lautocratie dynastique. Cette derniére toutefois comprend la
solidarité qui la rattache & ceux qu’elle domine; aussi, bien
souvent au moins, cherche-t-elle son intérét dans celui de son
peuple.

L’autocratie dynastique repose, non pas sur des principes,
mais sur des faits historiques; aussi la lutte s’établira-t-elle
bientot entre I'organisation réelle, donnée a la société par des
nécessités extérieures, et 'organisation réclamée par des aspi-
rations générales.

L’humanité est prédestinée a 'unité; les Romains Pavaient
compris et le christianisme 'avait confirmé. Mais on a prétendu
que cette tendance a l'unité se trouvait en contradiction avec
toutes les institutions qui réunissent les hommes en groupes
distincts, la famille, la nation, Péglise, la propriété privée. Le

c. R. 1871. 16



242 H. LOTZE,

reproche résulte des deux fautes commises par 'idéalisme doc-
trinaire. D’abord, on oublie les moyens & force de considérer
le but. On ne peut pas mettre tous les hommes en relations
immeédiates les uns avec les autres; il faut les réunir en petits
groupes, entre lesquels on établira des rapports. C’est ainsi
seulement que 'unité humaine s’établira. La seconde faute con-
siste & croire que les actes de ’homme sont déterminés par des
conceptions purement intellectuelles, tandis u’ils sont toujours
enfantés par des besoins. Cette observation s’applicque aussi
aux institutions. Quand on établit des distinctions entre les hom-
mes, on le fait, non pas pour établir des distinctions, mais pour
donner satisfaction a4 des besoins, réels ou imaginaires, et sou-
vent aussi légitimes, si ce n’est plus, que le besoin d’unité. Ce
dernier, en effet, n’est pas I'unii ue mobile des actions humai-
nes.

Les droits étant les obligations d’un étre & I’égard d’un autre
étre, ils supposent guelgqu’un qui les reconnaisse ; ils supposent
en d’autres termes la société. (Cest la leur condition extérieure.
Leurs conditions intérieures se trouvent dans les exigences de
lexistence et du développement de V’étre auxquels ils appar-
tiennent. Il importe de distinguer entre les nécessités qui obli-
gent ’homme & se limiter pour respecter les droits d’autrui, et
les limites positives, mises & un moment donné sous la pression
de ces nécessités. Les limites varient avec le développement de
I’homme ect les autres circonstances, en particulier avec la ma-
niere dont les nécessités en question sont comprises et recon-
nues. L’élément historique du droit est trés important ; rien ne
représente mieux toutes ces circonstances au milieu descquelles
I’homme grandit et dont il ne se dégage jamais complétement.
Car si les circonstances ne restent pas toujours les mémes, il
v a toujours des circonstances. D’ailleurs, les modifications ne
s’operent (ue lentemen!, et le passé exerce toujours une in-
fluence sur le présent. De 1a la nécessité de concilier le progreés
et la tradition.

La société, avons-nous dit, limite 'individu. Mais pour éviter
la souffrance et Uirritation ¢ui en résultent, elle doit s’efforcer,
d’abord, de réduire ces limitations au minimum, ensuite de les



MICKROCOSME. 243

présenter, non pas comme un droitjuw’elle s’atlribue, maiscomme
une nécessité dont elle est 'organe. En outre, chacundoit pou-
voir sortir du groupe social auquel il appartient, sauf & s’ac-
(uitter auparavant des obligations qu’il aura pu contracter.
[’Etat ne doit pas non plus ne tenir aucun compte des opinions
de ses ressortissants, sous prétexte que ceux-ci sont libres de
s’en aller; la minorité conservatrice ne doit pas non plus impo-
ser ses convenances & la majorité novatrice. Il ne faut pas en
particulier prétendre que les voix doivent étre pesées et non
pas comptées. Quel moyen a-t-on en effet de les peser? De
quel droit dira-t-on que cette voix vaut plus que telle autre ? Le
comptage présente déja d’assez grandes difficultés, et peut occa-
sionner des innovations a faux. Le seul moyen d’éviter les incon-
vénients qui en résultent, consiste a ralentir la marche des ré-
formes. Alors, la persistance dont les réclamations ont besoin
pour se faire rendre justice est une garantie de leur sérieux.
Sans doute on peut garder longtemps une opinion fausse sans
se mettre en contradiction avec soi-méme. Si cela arrive, c’est
un mal sans douate, mais un mal sans remede.

La société prend historiquement la forme des divers états.
(e n’est pas une raison pour confondre les deux choses. Car
les états passent, et la société demeure. Cette derniére prend
un caractére toujours plus cosmopolite par la communauté
de certaines idées, de certaines institutions, ainsi que des
rapports internationaux. Il est difficile de dire si ces relations
sont un développement des états (ui se retrouve dans la
sacicte, ou une influence de la société, qui fait sentir aux états
le caractére artificiel de leurs limites.

Un premier facteur de lasociéte, c¢’est unité de langue; il faut
d’abord s’entendre. Vient ensuite la communauté des meeurs
et de la nature intellectuelle. Tous ces éléments, (u'on trouve
chez les nomades qui y ajoutent encore 'unité de race, ne suf-
fisent pas & constituer un état. Il faut de plus un territoire, qui
donne un domicile commun, un but commun au travail et qai
permet de vester, quant a la satisfaction des premiers besoins,
mdépendant de 'étranger.

On a aussi besoind’ungouvernement commun, ¢uireprésente



244 H. LOTZE.

la continuité historique. Il faut surtout la conviction commune
que le développement social doit s’opérer par 'entente des po-
pulations et du gouvernement, entente dont le contenu variera
suivant les circonstances.

Un groupe d'individus auquel manquent, complétement ou
en partie, les conditions d’unité énumérées, aura bien de la
peine a constituer un état.

Il est & désirer que, sans porter préjudice & 'unité des prin-
cipes fondamentaux de la morale, la société renferme toujours
plusieurs états qui se développent par leur opposition et leur
diversité. M. Lotze estime que le meilleur gouvernement est
celui qui répond le mieux aux circonstances. Il ne craint pas
toutefois d’exprimer ses préférences pour la forme monarchique,
qui met le pouvoir exécutif au-dessus des luttes de classeset de
partis. Le progrés de la civilisation et la division du travail aug-
mentent de jour en jour la diversité des intéréts ; et la républi-
que, facilement réalisable dans une nation homogéne, compo-
sée exclusivement de bergers, d’agriculteurs ou de commer-
cants, devient & peu prés impossible dans nos sociétés compli-
quees.

Un grand nombre de souffrances sociales ont leur source
dans I'imperfection des relations internationales. Notre auteur
admet l'opinion suivant laquelle les traités ne restent vala-
bles qu’autant que les parties contractantes veulent les respec-
ter. Il appelle de ses veeux la formation d’un aréopage interna-
tional, tout en constatant que laréalisation de ce désir présente
beaucoup plus de difficultés qu’on ne le croit en général.

IX. L’HARMONIE DES CHOSES.

Que sommes-nous? Qu’est le monde ? quels sont nosdevoirs?
Sur ces trois questions éternelles, M. Lotze entreprend de don-
ner les réponses auquelles il est arrivé. I1les donne comme des
opinionsindividuaelles, sans autre prétention que de se résumer
et de procurer peut-&tre une satisfaction d’esprit au lecteur.

Jusqu'ici, nos recherches ont abouti & un triple résultat.



MICROCOSME. 245

Nous avons reconnu par la pensée la nécessité de certaines
vérités; par I'observation, nous avons constaté ’existence de
certaines réalités données ; par le sens moral, nous avons appris
4 apprécier les biens.

Les vérités nécessaires nous apprennent les conséquences
des suppositions que nous faisons; elles nous disent, non pas ce
(qui est, mais ce qui doit etre forcément si quelque chose d’autre
est. Les prémisses, sans lesquelles les vérités nécessaires sont
sans application et sans valeur, doivent étre posées, non pas
par la pensée abstraite, mais par I'observation. De leur coté,
les données de cette derniere faculté n’ont aucun caractére de
nécessité. Enfin, les idées du bien ne suffisent pas & expliquer
le monde¢ ; nous ne pouvons nous les représenter que comme
des formes contingentes de la réalité. Quel est maintenant le
rapport cuirelie les biens aux réalités et surtout aux nécessités?
Il est impossible de répondre avec certitude & cette question.
De 1& les lacunes de nos connaissances, et les doutes de notre
vie. Nous avons besoin cependant de ramener cette trinité
I'unité, de tout faire sortir d’un seul germe. M. Lotze croit trou-
ver la source de toutes choses dans le sentiment du bien. De
cette croyance comme de toutes les croyances, il ne peut pas
donner de démonstration positive. Il essaiera seulement d’écar-
ter les objections qu’on pourrait y faire.

Nous voyons les choses qui composent le monde, d’abord
comme fixes et constantes, puis comme soumises & des modi-
fications superficielles et partielles, enfin comme complétement
pénétrées par le changement. Nous comprenons des lors (ue
si nous savons ce (ue les choses sont dans telles ou telles cir-
constances données, nous ignorons ce qu’elles sont en elles-
meémes, puisque nous ne trouvons rien de stable en elles. No-
tre esprit a besoin de trouver dans les choses un élément per-
manent, et il arrive & se convaincre que leur essence se trouve
dans l'influence qu’elles exercent I’'une sur I'autre. Nous ne pou-
vons nousreprésenter ce que serait une chose quin’aurait aucune
action sur les autres. Nous ne connaissons donc des choses que
leurs relations réciproques. En d’autres termes, tout est relatif ;
Pabsolu n’existle pas dans le monde visible.



246 H. LOTZE.

Il importe de distinguer entre les relations par lesquelles les
choses agissent les unes surles autres et les relations établies en-
tre elles par notre esprit seulement. L’essence des choses semble
devoir résider dansles rapports exercésa I’exclasion des rapports
pensés, bien (ue ces derniers doivent aussi renfermer quelque
chose de réel. La distinction des deux catégories de rapports est
trésimportante, parce queles uns sont ’expression de lois empi-
riques, de réalités et les autres de lois logiques, de possibilités.
D’autrepart, dés que nous concevons comme réalisables les rap-
ports que nous avons d’abord cong¢us comme possibles, nous ad-
mettonsquenotrepenséeetlaréalitésont dominées parlesmémes
lois. Une loi de la pensée, considérée comme agissant dans le
monde réel, attache certaines conséquences a certaines relations
qui existent ou peuvent exister entre deux étres. Or pour qu’il
y ait loi et non pas simplement constatation d’un phénomeéne
isolé, il faut que les diverses causes qui produisent un effet et
I'effet lui-méme appartiennent au méme ordre de choses, au
méme ensemble. 11 faut que les attributs différents par lesquels
ces divers éléments se distinguent, soient des formes différentes
d’'une qualité commune; par exemple des couleurs, des gran-
deurs qui différent, mais qui ont ceci de commun qu’elles sont
toutes des couleurs ou des grandeurs. Cette idée parait simple;
la pratique 'admet sans discuter, mais la philosophie I’a révo-
quée en doute. Tous les étres font partie d’'un méme monde,
sont les manifestations diverses d’une méme substance ; ¢’est
pour cela qu’ils obéissent aux mémes lois. Les lois ne sont pas
en dehors des choses, mais en elles ; ou mieux encore, elles ne
sont rien autre que la maniére dont les choses se comportent.
Sous des apparences variées les choses se comportent d’une
maniére identiqque, parce qu’elles sont idenliques en elles-
meémes. ;

Apres avoir parlé des lois suivant lesquelles s’opérent les re-
lations possibles entre les choses, M. Lotze s’occupe des con-
ditions qui font passer ces relations de I’état possible & I'état
réel. Il montre comment ces conditions aussi doivent étre cher-
chées dans les choses et non pas en dehors d’elles ; comment
en particulier la théorie de ’harmonie préétablie ne fait que



MICROCOSME. 247

complicquer la question. Avec ce systeme en effet, on n’a pas
besoin de rendre compte de la maniere dont les choses agissent
directement les unes sur les autres. Mais il faut explijuer com-
ment les choses agissent sur Dieu et comment Dieu réagit sur
les choses. Ce que nous croyons étre les influences de choses
diverses les unes sur les autres, ne sonl que les conséquences
des modifications d'une méme substance qui embrasse tout.

Cette substance commune de toutes choses doit-elle étre cher-
chée dans le corps ou dans l'esprit?

Il faut distinguer entre la nature de nos representations et
leur contenu. La notion du' grand n’est pas plus grande que
celle du petit ; celle du triangulaire n’est pas triangulaire, celle
de létendue n’est pas étendue. La notion de Pespace est pro-
jined en nous parla rencontre d’impressions ou de modifications
de notre espril qui en elles-mémes restent parfaitement étran-
geres & 'espace. Si pour que nous puissions concevoirl’espace,
il nest pas nécessaire (u’il existe dans notre esprit, il n’est pas
nécessairenon plus qu’il existe dans le monde extérieur. Qu’est
ce donc que V'espace? La possihilité de la coexistence d’une plu-
ralité, possibilité qui n’a pas de limites, un état d’un esprit qui
concoil plusieurs étres coexistants. L’espace suppose donc I'es-
prit; il n’en est qu’une des modifications. Des esprits faits au-
trement que le notre pourront concevoir la coexistence d’une
pluralité sous une autre forme. Cependant, pour que nous con-
cevions les choses sous la forme de lespace, il faut qu’l y ait
en elles quelque chose qui y réponde, qu’elles aient au moins la
faculté de prendre cette forme.

L’espace est 'expression de cette série commune, de cet or-
dre général auyuel tous les étres appartiennent. Il ne suffit pas
que cel ordre existe; il faut encore qu’il se manifeste & ceux
qui le concoivent. Or les Ames différent les unes des autres, &
certains égards au moins, et leur conception de 'espace diffé-
rera aussi. Nous voyons tous le méme monde ; mais dans le dé-
tail, nous le voyons difféeremment. Aussi nos idées du monde
ne sont-elles ni identigues ni absolument sans rapport.

Quant aux cheses qui remplissent le monde, M. Lotze cstime
qu'elles agissent les unes sur les autres directement en vertu



248 H LOTZE.

de leur unité de substance; il rejette I’hypothese d’intermédiai-
res insensibles qui rempliraient Pespace. [l y a sans doute des
influences médiates ; mais celles-ci, bien loin d’exclure les in-
fluences immédiates, en sont un composé. Les choses agissent
les unes sur les autres directement, en raison de leur unité de
substance. Aussi les changements que nous constatons ont-ils
leur lieu dans les choses mémes et non pas dans I’espace en-
vironnant.

Ici deux questions se présentent: Comment les choses peu-
vent-elles changer tout en restant ce gu’elles sont? L’auteur
renvoie la réponse & plus tard; il se borne pour le moment &
constater qu’il est dansl'essence des choses de pouvoir se mo-
difier tout en restant les mémes. Ce qui ne peut supporter de
changement sans étre détruit est un attribut, mais non pas un
sujet.

Laseconde ¢uestion est celle-ci: Peut-il encore étre question
d’une action ? N’avons-nous pas plutoét un simple patir qui se
communigue d’une chose & autre en vertu del’unité du monde
et des lois universelles qui le régissent? Cette action que I’opi-
nion courante admet et qui suppose en quelque sorte un choc
extérieur n’existerait donc pas? Cette objection est jusqu’a un
certain point fondée. Nous ne pourrons non plus y répondre
que plus tard. En attendant, nous devons conserver le mot ac-
tion, qui exprime autre chose que ce que l'opinion courante
entend par la, mais qui exprime pourtant quelque chose.

L’auteur donne du chapitre sur le monde de P'espace et le
monde suprasensible un résumé que nous condenserons encore
et formulerons comme suit.

Les choses sont des causes, immuables en elles-mémes, de
manifestations variables.

L’influence que les choses exercent les unes sur les autres
est indépendante de toute transmission dans 1’espace; ce ne
sont pas les choses qui sont dans 'espace, c’est 'espace qui est
en elles, comme une forme de leur apparition.

I’ordre suprasensible a son lieu, non pas entre les choses,
mais dans les choses; il n’est que l'expression de 'unité exis-
tante dans 1’essence des choses et dans les lois qui les régissent



MICROCOSME, 249

Tous les rapports entre les choses ont leur lieu dans Pesprit de
celui qui les congoit.

Nous abordons ensuite la question des rapports du réel et de
Iesprit. Jusqu’ici, nous avons cherché comment les.choses peu-
vent étre ce qu’elles sont. Jusqu’ici en outre, nous n’avons ren-
contré que des apparitions, qui sont les manifestations variées
duréel ; mais nous n’avons rien trouveé qui fit réel. Nous conten-
terons-nous de confesser que le fond des choses nous restera
éternellement inconnu? Peut-étre serons-nous forcés de nous
y résigner. Mais nous voulons faire tous nos efforts pour nous
assurer qu’il n’y a vraiment pas d’autre issue.

Remarquons qu’il y a deux manieres d’ignorer. On peut con-
raitre le genre auquel une chose appartient et ne pas savoir a
quelle espéce du genre la rattacher. On peut aussi éprouver un
besoin, et n’avoir aucune notion ni générale ni spéciale delachose
quipeut satisfaire ce besoin. Notre ignorance du fondsdes choses
appartient évidemnment & la seconde catégorie.L’anteur montre
qu’on ne peut pas dire des choses qu’elles sont ni des qualités
sensibles ni des qualités suprasensibles ; on ne peut pas dire
qu’elles sont des qualités. En ferons-nous l'objet d’'une pen-
sée? Cela encore serait insuffisant. Car l'objet d’une pensée
n’existe pas toujours dans le monde réel, comme cela est impli-
qué dans la notion des choses. Ferons-nous des choses des idées
actives? Non, car il faut aux choses une activité propre, diffé-
rente de celle (que nous donnons & nos idées, et qui est toute ap-
parente. Or ici, nous rencontrons des difficultés insurmontables.
Les idées en effet peuvent différer et se contredire sans se nuire.
Les choses, au contraire, entrent en lutte les unes avec les
autres, de telle sorte u’il y a peut-étre contradiction a suppo-
ser des idées actives dans le sens dans lequel les choses le
sont.

La question de savoir quelle est ’essence des choses est in-
timement liée avec cette autre, que nous avons déja mentionnée
plus haut: Comment les choses peuvent-elles changer toul en
restant les mémes? Nous ne pouvons dire comment cela se
fait, et cependant, il faut que cela soit. Il n’y a de permanent
dans les choses que la conséquence de leurs divers états. Or,



250 H. LOTZE.

nous ne pouvons nous représenter les divers états d’'une méme
chose que sous deux formes. Ce seront ou les combinaisons
variées d’une pluralité, ou les modifications de notre moi, du-
quel il nous est impossible de ne pas admettre 'unité. Le se-
cond cas ne parait pas pouvoir s’étendre du moi au non moi.
(e qui fait 'unité en nous, c’est la conscience. Ce (ui serait
sans consclence, et ¢’est ainsi que nous nous représentons
en général les choses, devrait donc étre sans unité. Quant au
premier cas, qui suppose une pluralité, il ne peut évidemment
pas servir 4 expliquer 'unité des choses.

M. Lotze revient ensuite sur une autre ditficulté déja touchée
ct renvoyée a plus tard. Nous avons dit plus haut qu’il n’y a
proprement pas d’agir, mais seulement un patir, un souffrir
(leiden). Or le souffrir ne peut pas étre attribué a un étre in-
conscient ; el ce qui n’est pas méme capable de souffrir n’a pas
d’existence en lui-méme et pour lui-méme. II n’est gqu’une
conception d’autrui, Or jusqu’ici, nous n’avons reconnu aux
choses que la faculté de changer tout en restant les mémes ;
nous ne leur avons pas atiribué la conscience, nous ne pou-
vons donc pas ron plus leur attribuer d’existence propre.

Aux termes de toutes ces tentatives, nous nous trouvons en
face de trois hypothéses qui s’excluent réciproquement, tout en
aboutissant au méme résultat final.

1° Ou nos notions de choses ne sont que des formes sous les-
quelles se révelent des réalités insondables en clles-meémes.

2° Ou nous devons renoncer a nous faire une idée des cho-
ses, el ticher d’expliquer le monde sans elles.

3° Ou enfin, nous devons compléter la nature des choses, de
maniére a les faire répondre & ce ue nous avons besoin qu’el-
les soient.

Les trois hypotheses aménent & la conclusion que les choses
ne sont que des modifications de notre pensée. Ces modifica-
tions sont produites peut-étre danz notre pensée par la subs-
tance éternelle. Cela expliquerait 'unité des lois qui se retrou-
vent dans leur diversité. Nous arrivons de la sorte & dire gqu'il
n’y a de réel que l'esprit, que tout ce qui est réel est esprit.
Cette derniére assertion renferme le complément mentionne



MICROCOSME. 251

dans la troisitme hypothése. Une fois admis que toutes les
choses ne sont que des manifestations de I’esprit, nous pouvons
leur reconnaitre une existence en elles-mémes et pour elles-
mémes.

Ici se place la question de la transcendance et de 'imma-
nence. Les esprits, et les choses qui en sont la manifestation,
sont-ils ou non en dehors de Vinfini, de Dieu? M. Lotze se pro-
nonce en faveur de 'iinmanence et montre qu’il n’y a rien &
gagner avec la transcendance. Les partisans de ce dernier sys-
téme s’y rattachent comme au seul moyen de sauver la réalité
des esprits et des choses. Mais cette réalité consiste, non pas &
étre en dehors de Dieu, mais dans le fait d’exister pour soi-
méme, d’avoir non pas la plénitude, mais au moins le germe de
la conscience. M. Lotze attribue ce germe de conscience & tous
les étres. C’est 12 ce qui distingue son opinion de I'idéalisme,
qui a trouveé sa formule dans Uhypothése deuxiéme,

Il nous reste une objection & écarter. Nous avons fait de 'esprit
I'essence et le point de départ de tout. Ne nous mettons-nous
pas par 14 en contradiction avec 'opinion courante, pour la-
quelle esprit est le résultat supréme d’un long développement?
Peut-étre, mais la faute en est & 'opinion courante, qui con-
fond deux choses qu’il convient de distinguer : ’esprit en lui-
méme, que nous comparerons & une capacité, et la masse des
choses qui avec le temps viennent remplir cette capacité. L’es-
prit comme capacité est 14 dés le principe; mais il est d’abord
vide, et c’est pour cela qu’on le croit absent.

Abordons enfin, dans avant-dernier chapitre de ce long ou-
vrage, le probléme de la personnalité de Dieu. M. Lotze en eflfet
préfere 1'idée de Dieu, comme plus compléte et plus satisfai-
sante, & la notion abstraite de I'infini métaphysique. Il ne craint
pas de se transporter ainsi du domaine de la science dans ce-
lui de la foi. Toute science en effet repose sur un acte de foi,
sur acceptation d’un mystére, c'est-a-dire d’une assertion qu’on
ne peut ni prouver ni réfuter et qui est pourtant le point de
départ de toutes les autres assertions. Notre auteur, toutefois,
voit une grande différence entre la foi religieuse et la foi scien-
tifique; nous n'avons pas & examiner ici si c’est atort ou & rai-



252 H. LOTZE.

son. Suivant lui, la foi religieuse affirmerait des réalités; la foi
scientifique ne nous donnerait que des lois nécessaires, qui
reglent les rapports et les conséquences des reéalités, mais qui
n’ont pas d’existence en dehors de ces réalités. La foi scientifi-
que n'est que la nature de I'esprit, & laquelle 'esprit ne peut
pas se soustraire; elle ne peut nous fournir que des lois logi-
ques. La foi religieuse est une intuition qui donne aux lois lo-
giques la matiere auxquelles elles doivent s’appliquer ; une in-
tuition, il est vrai, qui est intérieure et relative aux choses
suprasensibles: Il ne faut pas s’exagérer la valeur de ces intui-
tions; nous pouvons les rapprocher encore plus que nous ne
I’avons fait jusqu’ici des intuitions extérieures ou sensations.
La sensation n’est qu'une modification du moi: en elle-méme,
elle ne nous apprend rien sur le monde extérieur. Pour arriver
4 ce résultat, pour devenir une véritable expérience, elle a be-
soin d’étre complétée par la pensée. Il en est de méme des ré-
vélations intimes que.nous recevons directement de Dieu ; elles
ne nous donnent que des indices qu’il faut corpléter ; et c’est
en les complétant (que nous nous approprions la vérité. Parmi
ces indices, les uns seront interprétés, les autres ne le seront
pas. Les premiers seuls pourront étre communiqués & autrui,
et servir de base & une action commune. Les autres pourront
avolr plus d’importance que les premiers, mais ils n’en auront
que pour l'individu qui les a percus ; et nous les laisserons pour
cela de coté.

On a cherché & démontrer scientifiquement les postulats de
la foi religieuse ; on a essayé par exemple de fournir des preu-
ves de I'existence de Dieu. M. Lotze passe en revue ces diver-
ses preuves, en montre l'insuffisance, mais n’essaie pas d’en
fournir d’autres. Il ne croit pas I’entreprise possible. La seule
vole a suivre, dit-il, c’est de prendre I'idée du Dieu personnel
comme donnée, et de se contenter d’écarter les objections (qu’on
y fait.

Notre d&me a besoin de considérer ’absolu comme une per-
sonne. De la les efforts des religions primitives pour transfor-
mer les réalités naturelles en personnalités. Quand on a com-
mencé a se rendre compte des conditions de la personnalité, on



MICROCOSME. 253

s’est demandé si ces conditions étaient compatibles avec la no-
tion de 'étre absolu. Plusieurs penseurs ont cru devoir répon-
dre négativement, et modifier en conséquence I'idée qu’ils se
faisaient de la divinité. C’est ainsi qu’on est arrivé 4 se repré-
senter Dieu comme ordre absolu. On ne songeait pas que lor-
dre est inséparable de la chose ordonnée, qu’il n’est qu’un sim-
ple effet. Le besoin d’une cause ordonnatrice n’y trouve dés
lors aucune satistaction.

Les paroles disent toujours plus ou nioins que la pensée
gu’elles doivent exprimer. L’ordre universel suppose, nous 'a-
vons vu, la substance universelle; cette substance est I’ordon-
nateur. Reste & savoir si elle a, ou non, conscience de ses ac-
tes. En répondant non, nous préparerions bien des difficultés &
la théorie, chargée d’expliquer le gouvernement du monde par
une force aveugle. Nous enléverions en outre & la pratique un
de ses appuis les plus précieux : nous avons besoin de nous re-
présenter la source de nos devoirs comme une personne, que
nous puissions aimer et respecter. La théorie qui remplace le
Dieu personnel pdr 'ordre du monde est donc loin de simpli-
fier la question.

Apres avoir mentionné et écarté d’autres tentatives faites
pour se passer de la personnalité de Dieu, M. Lotze aborde 'ob-
jection que voici: Le moi, dit-on, n’existe que par opposition
au non-moi. Or I’étre absolu contient tout; il exclut toute idée
de non-moi. Donc il ne peut étre pour lui question de moi, de
personnalité.

Serrons cette objection de prés. Le moi, dit-on, suppose le
non-moi. Cetie assertion peut s’entendre de trois manieres.

1¢ Le moi ne se comprend que lorsqu’on 'oppose au non-moi.

2° Nous ne sentons le moi qu’en sentant le non-moi.

3° Le moi est un produit du non-moi.

Il est fort possible que nous ne puissions comprendre le moi
qu’en l'opposant au non-moi; mais il n’en résulterait pas que
le moi n’existe que par opposition au non-moi. Nous avons dit
plus haut qu’il faut bien se garder de confondre les conditions et
la marche de notre connaissance des choses avec celle de
'existence méme des choses.



9254 H. LOTZE.

Est-il vrai que le sentiment du moi suppose celui du non-moi?
La langue, indice de l'instinct populaire, ne Lémoigne pas en
faveur de cette opinion ; elle a créé un terme propre pour dé-
signer le moi, tandis que pour le non-moi, elle n’a qu’une né-
gation. Dans la langue, c’est donc le non-moi qui suppose le
moi. Les investigations faites jusqu’ici nous ont conduit au
méme résultat. Pour qu’il y ait moi, il suffit qu’il y ait le senti-
ment de souffrance et de jouissance, abstraction faite de toute
cause extérieure. Tous les autres éléments de la conscience, le
non-moi y compris, ne sont que des additions, des développe-
ments postérieurs.

L’affirmation qui nous préoccupe , avons-nous dit en troi-
sieme lieu, peut s’entendre en ce sens jue le moi serait un
produit du non-moi. (Cest icl que nous allons rencontrer les
plus grandes difficultés. Si cette troisiéme interprétation était
juste, l'étre absolu, qui ne peut étre le produit de rien, ne
pourrait exister. Heureusement que le principe n’est rien moins
que prouvé. Tout n’est pas faux pourtant en lui. Si le moi
existe par lui-méme, et indépendamment du non-moi, dans
les hommes au moins, il n’existe ainsi qu’en puissance. Pour
se manifester et se développer, il a besoin d’une occasion four-
nie par le non-moi, par une influence du dehors. Il faut une
cause extérieure pour souffrir, un but extérieur pour agir.
Mais cela tient & ce que nous sommes des créatures dépen-
dantes, quin’avons de spontanéité, de moi, (que dans une mesure
trés restreinte. Le moi absolu est dans d’autres conditions. Il a
son existence par lui-méme ; il est la source aussi bien des au-
tres moi ue des circonstances extérieures ¢ui les font sortir
de leur silence. Il ne peut avoir besoin d’'une occasion du de-
hors, puisqu’il n’y a rien hors de lui. Le moi suppose donc le
non-moi chez les étres finis. Mais rien ne nous oblige ni ne
nous autorise a supposer qu’il en soit ainsi de l'étre infini, du
principe de toute spontanéité. La créature finie agit au moyen
de certaines forces et suivant certaines lois qu’elle ne s’est pas
données a elle-méme. Aussi lrouve-t-elle dans son moi (uel-
que chose qui n’est pas son moi. Les deux éléments ne se
distinguent jamais complétement 'un de 'autre. La personalité



MICROCOSME. 255

est en nous trés incomplete ; elle ne peut avoir toute sa pleéni-
tude qu’en I'étre absolu, qui est lui-méme la source de toutes ses
modifications.

On croit en général que Dieu est soumis auxlois de la pensée
comme a celles de la justice. Cela tient & ce que nous avons de
la peine & concevoir qu’il en puisse étre autrement. Mais ici
encore, nous étendons & Diea ce qui est vrai de nous seulement.
Il est incompatible avec la nature de I’étre absolu d’étre subor-
donné & quoi que ce soit. Les lois nécessaires de la vérité, par
exemple, n’existent pas pour elles-mémes. Elles supposent par
conséquent Dieu, source de toute réalite et de toute pensée. Il
serait inexact pourtant de dire que Dien fait la vérité; il est la
vérité que la pensée concgoit. Et ce que nous disons de la vé-
rité, peut se dire aussi du beau, du juste, etc.

La croyance courante se représente aussi la création comme
un travail. Mals le travail suppese une résistance du monde
extérieur, dont il ne peut étre question avec Dieu. La création
est seulement la volonté de Dieu. Il ne peut pas méme étre
question d’une action de Dieu, parce qu’entre Paction et la vo-
lonté, il y a une distinction & faire qui ne peut se présenter en
Dieu.

Il ne faut pas non plus séparer en Dieu la volonté de l'intelli-
gence, comme on le fait quand on se représente Dieu imaginant
plusieurs mondes possibles et choisissant parmi eux celui que
sa volonté réalisera. Que serait en effet le monde imaginé de
Dieu et non réalisé par lui? Les imaginations de 'homme peu-
vent avoir leur existence indépendante de laréalité. Elles exis-
tent dans la pensée de celui qui les concoit sans exister dans la
réalité. Mais on ne peut pas faire la méme distinction entre la
pensée de Dieu et la réalité, parce que les deux choses n’en
font qu'une.

[’opinion courante considére Dieu, non-seulement comme le
créateur, mais aussi comme le conservateur et le régulateur du
monde. Ces deux derniéres attributions impliquent 'existence
de causes perturbatrices, qu’on ne saurait chercher ailleurs
que dans la liberté des étres finis. Car si le monden’était qu’un
enchainement nécessaire de causes et d’effets, il suffirait de l’a-



256 H. LOTZE,

voir créé, et il n’y aurail pas lieu & conserver ni & régulariser.
D’autre part, l'intervention de ces étres finis et libres qui ap-
portent de nouveaux facteurs dans le cours des choses parait
incompatible avec 'omnipotence et 'omniscience de Dieu. M.
Lotze ne voit qu'un moyen de se débarrasser de cette difficulté.
(’est d’envisager le temps comme une simple apparence sans
existence réelle. Suivant notre auteur, les choses se présentent
4 nous comme se succédant, tandis qu’en réalité, elles sont si-
multanées. Le monde est un ensemble de causes déterminan-
tes qui s’ajoutent les unes aux autres et constituent de la sorte
une chaine. Nous, étres finis, nous sommes des anneaux de
cette chaine. Nous appelons passé les éléments qui nous déter-
minent et avenir ceux que nous contribuons & déterminer. Le
présent n’est que le point de la série ol nous nous trouvons
nous-mémes, le seul que notre vue bornée nous permelte de
voir. Mais Dieu, qui est absolu et qui soutient tout, embrasse
d’un regard 'ensemble de la chaine et percoit distinctement
chacun de ses anneaux. Le passé, le présent, 'avenir paraissent
simultanés & ses veux. Les actes libres ont leur place dans cette
série. Ce sont des réalités dont 'omniscience tient compte non
pas cornme des choses cui seront, mais comme des choses qui
sont, qui interviendront en leur liea, tandis que pour nous,
élres finis, elles interviennent en leur temps. Dés lors, les
difficultés soulevées par la prévision de l'avenir disparais-
sent.

Aux yeux de la foi religieuse, il y a un bien supréme, qui est
notre but; le monde créé par Dicu est le movenemployé pour at-
teindre ce but; la verité éternelle est la regle suivaut laquelle
cette réalisation s’opére. Comment ramener & 'unité ces trois
facteurs? Avant de répondre, M. Lotz> constate qu’il rencontre
en chemin un probléme auquel on n’a donné jusqu’ict aucune
solution satisfaisante, et qu’ﬂ renonce lui-méme & expliquer.
(est I'existence du mal dans le monde.

Nous appelons bien les formes de notre volonté et de nos sen-
timents que notre conscience approuve. Nous rencontrons en
outre des objets et des impressions (que nous trouvons avanta--
geux et agréables; nous les appelons bien ¢(uand ils répondent



MICROCOSME. 257

a un besoin durable ; nousles disons utiles quand ils procurent
seulement une satisfaction partielle.

Qu’est-ce qul fait qu’une chose est bonne ou agréable? Cela
tient-11 & une seule qualité ou & un élément qui a son existence
indépendante? On admet en général que l'utile et 'agréable ne
sont que des qualités d’autres choses, tandis que le beau et le
bon existent par eux-mémes. Laissons de coté le beau, et voyons
en quoi consiste le bien.

Ce qui rend une action bonne, c’est la volonté d’ou elle pro-
céde. Cette volonté doit éire une soumission & un ordre, sou-
mission libre et pénible & la fois. Cela n’empéche pas que ce ne
soit une condition essentielle du bien de contribuer au bonheur
de quelqu’un, de nous-méme ou d’autrui. Le bien en soi, le bul de
tous nos actes, c’est la félicité, cette tendance d’un esprit qui
se connait, se sent et se veut. Tout le reste, sentiments, résolu-
tions, acles, ne porte le nom de bien que d’'une maniéreimpro-
pre et dérivée.Pour nous, étresfinis, le bien prend laforme d’or-
dres qui nous conduisent & lui sans que nous voyions comment.
Dieu se trouve dans d’autres conditions. Les moyens ne 'empé-
chent pas de voir le but. Le monde se présente & lui sous sa
vraie forme. Cetle forme, c’est 'amour ; 'amour poursuit cer-
tains buts, les biens ; il les poursuit par certains moyens, qui
sont les réalités, et suivanl certaines lois, qui sont les vérités
nécessaires. Toutes les idées morales ne sont que des cheming
qui conduisent au bien, & 'amour; toules les verlus, tous les
héroismes ne sont rien sans 'amour. C’est de 'amour qu’est
sorti le monde; mais il n’est pas possible de prouver par déduc-
tion pourquoi 'amour a du créer le monde que nousvoyons.
Tout ce que nous pouvons faire, c’est de prendre le monde
tel qu’il est, et d’expliquer suivant le procédé d’induction
cominent il procéde de 'amour. Les biens, les réalités et les
vérités en dérivent, bien que M. Lotze renonce & fournir la
preuve de cette assertion, au moins pour ce qui concerne les
vériteés.

Dans la pratique, comme dans la théorie, la sagesse consiste
4 mettre chaque chose a sa place, & ne pas négliger ce qui est
petit et d’autre part & ne pasle prendre pour grand. Or le parti-

c. R. 4871, 17



253 H. LOTZE.

culiervaut mieux que 'individu, etlegénéral mieux uel’espéce.
Le bien quidécoule d’un fait vaut mieux que le fait en lui-méme.
Ce ne sont 1a que diverses applications du principe en vertu
duquel le but vaut mieux que le moyen.

I’essence du monde ne setrouve ni dans la matiere, ni dans
lesidées. Il faut la chercher dansle Dieu personnel qui est es-
prit, et dans les esprits personnels qu’il a créés. Eux seuls sont
le lieu dans lequel se trouvent le bien et les biens. C’est pour
eux (u’existe cette apparence qu’on appelle le monde de l'es-
pace et de la matiere.

Le monde dans son ensemble est miracle et poésie ; la prose
est dans le détail La mission de ’homme n’est pas de s’ou-
blier dans la contemplation de Pinfini, mais de cultiver la
science du détail qui seule peut nous guider vers le but.

HENRI BROCHER.

NoTA. M. Brocher est encore 'auteur de P'analyse intitulée : Les principes diu
droit et de la morale, de J. H. de Kicchmaun. Cest par oubli que son nom n’a
pas été indiqué.




	Microcosme [suite]

