
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Histoire de la dogmatique protestante : de Semler à Schleiermacher

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE
HE LA

DOGMATIQUE PROTESTANTE

DE SEMLER A SCHLEIERMACHER1.

Le XVIII' siècle allemand et le rationalisme

Deux questions se posent au sujet du rationalisme : est-il m
fait nouveau et moderne? A-t-il pris naissance dans le ser,

même de la théologie ou n'est-il que l'application à cette science
d'une tendance appartenant à d'autres domaines intellectuels'''

Le rationalisme est aussi ancien que la dogmatique
chrétienne. Il n'en saurait être autrement parce que le christianisme
a donné l'éveil à un esprit de réflexion et d'examen, à un
besoin de vérité et de convictions qui réclame la plus complète
liberté à l'endroit des doctrines et des traditions arbitraires.
L'histoire entière est là pour démontrer que, dès qu'une théologie

élève la moindre prétention à être scientifique elle implique

le rationalisme en principe En proclamant le droit de.-

convictions individuelles, en soumettant les idées traditionnelles
aune révision, la réformation offrit tout naturellementaujirin-
cipe rationaliste l'occasion de s'accuser.

Mais si jusqu'alors les aspirations et. les résultats du rationalisme

avaient été entachés d'hétérodoxie; s'ils n'avaient été ad-

1 Geschichte der protestantischen Dogmatik, in ihrem Zusammenhange milde
Theologie überhaupt von Dr. W. Gass. Vierter Band. Die Aufklärung unii de'

Rationalismus. Die Dogmatik der philosophischen Schulen. Schleiermacher und
seine Zeit : Berlin, Druck und Verlag von Georg Reimer. 1867



92 DE SEMLER A SCHLEIEHMACHEK.

mis qu'en dehors de la communion ecclésiastique, tout change
avec le XVIIIe siècle. La tendance est admise dans le sein de

l'église et s'y propage; la théologie critique légitime et groupe
ses aspirations et ses résultats ; la Bible et l'histoire sont
soumises à un sévère travail de révision, sans tenir compte de la

doctrine de l'inspiration ni des confessions de foi. La méthode
rationaliste n'avait jamais été appliquée avec une pareille
rigueur, ni sur une échelle de cette étendue ; jamais ses

conséquences n'avaient été aussi importantes. Malgré ses tentatives
antérieures le rationalisme est donc quelque chose de nouveau.
Il est sorti tout naturellement du sein même de notre culture
moderne.

Reste à savoir s'il est un produit de la théologie ou une
concession faite à l'humanitarisme moderne et au XVIIIe siècle
allemand? Cette seconde question n'est pas moins complexe que
la première. Tout le développement antérieur du protestantisme

avait incontestablement préparé et provoqué l'avéne-
ment du rationalisme. Il fut une tentative de porter remède

aux maux divers et nombreux qui compromettaient l'avenir de

la théologie. A d'autres égards le rationalisme pénétra du
dehors dans la science théologique et cela d'autant plus aisément

que celle-ci n'était en mesure ni de le repousser ni de le
dominer. Deux courants se rencontrent dans le rationalisme et
cherchent à se pénétrer. Pour ce qui la concerne, la théologie
se livre à la critique de ses documents el de ses doctrines sans

prévoir les résultats auxquels elle aboutira. L'influence
extérieure de l'atmosphère scientifique environnante, lui apporte une
certaine somme d'idées exprimées sous forme philosophique
ou populaire qu'elle a mission de s'approprier. Nous avons
donc d'une part la matière théologique proprement dite avec
ses difficultés inhérentes et persistantes, de l'autre des résultats

approximatifs et partant aisés à comprendre..Plus on mettra

de promptitude et de zèle à s'approprier ces derniers, plus
l'union sera superficielle. La haute mission du rationalisme
consiste justement à faire disparaître le dualisme qui existait de

fait entre la culture générale et la culture spécialement
chrétienne. Seulement la réconciliation ne saurait avoir lieu aux



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 93

dépens de l'élément proprement chrétien qui serait échangé

contre des idées tout à fait abstraites et générales. D'autre part,
ce dernier élément doit, aussi êlre exprimé sous la forme qui
lui est particulière. C'est ici qu'on courait le danger de donner
dans les écarts et de devenir superficiel et même faux.

Nous reconnaissons donc que la théologie et son étude
devaient être inévitablement soumises à un travail de révision

pour aboutir à une transformation. Le rationalisme est un
phénomène non pas ecclésiastique mais surtout scientifique; sous

ce dernier rapport il est d'origine protestante, et c'est surtout
dans les églises de la réformation qu'il a sa signification. Le

protestantisme aspire à réunir la foi et l'esprit de recherche, la

piété et la connaissance, l'esprit de soumission qui s'associe

aux idées religieuses, et les allures indépendantes de la science.

Quoi d'étonnant que ces divers facteurs cessent parfois de

fonctionner en bonne harmonie pour chercher à s'exclure ou à

dominer l'un sur l'autre? Voilà pourquoi le rationalisme ne fait

que pulluler dans le catholicisme, tandis qu'il a joué dans le

protestantisme un rôle important et permanent. C'est qu'il
répond d'une manière saisissante au devoir qui incombe aux
enfants de la réforme de se mettre au clair sur la valeur de la foi
traditionnelle et de ses bases.

Le rationalisme sous la forme qu'il a prise au XVIIIe siècle
n'est pas sorti des écoles; à divers égards il doit être considéré
comme une phase transitoire. Mais qu'on se garde bien de

croire que la tendance doive disparaître avec le système historique

dans lequel elle avait momentanément pris corps.
Du reste, il est reconnu de tous que le rationalisme du XVIIP

siècle a exercé l'heureuse influence d'un vent d'orage qui purifie
l'atmosphère. Sous son souffle l'édifice vermoulu de latradition
scientifique s'est écroulé ; les hypothèses courantes et les
préjugés ont été répudiés ou rectifiés; grâce à sa sécheresse et à

son prosaïsme, on a vu régner plus de rigueur et d'impartialité
dans les études théologiques. Toutes les disciplines bibliques
ont été renouvelées et assises sur de nouvelles bases. Grâce au

rationalisme, la polémique a cédé le pas à la symbolique, la
théologie biblique est venue prendre place entre l'exégèse et la



94 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

dogmatique; même lorsqu'il s'est trompé et qu'il est tombé dans

l'exagération le rationalisme a exercé son influence comme
ferment; aussi grâce à lui les études théologiques sont-elles
arrivées à un degré de maturité jusque-là inconnu.

Reste toujours la question de principe. Le rationalisme peut
se concevoir en dehors de la religion révélée. Il se propose
alors de substituer à la religion historique les principes d'une

religion rationnelle acquise par la méthode empirique ou
àprioristique. Le déisme peut faire son apparition sur les confins de

la théologie, mais il n'arrive à s'établir dans son sein que pour
fort peu de temps. Supposons qu'il pût réussir à satisfaire les

besoins religieux et pratiques dans le sein d'une grande
communauté, — ce que nous contestons, — ce produit delà raison?

n'ayant rien en lui-même de spécifiquement chrétien, ne saurait

prétendre à aucune valeur dogmatique. Nous trouvons cependant

une tendance du même genre dans le sein de la théologie
chrétienne ; dès que le rationalisme a cessé rie puiser à la

source de la révélation, dès qu'il s'est détourné des documents

historiques et du souffle religieux qui les anime pour recourir
aux procédés exclusivement rationnels, il est devenu faux; il a

été refuté par le développement de la théologie, et même de la

philosophie. C'est là un des côtés faibles du rationalisme dont
nous avons à retracer l'histoire. En prétendant exploiter la
liberté et la raison comme le piétisme avait cultivé la piété, il
tomba dans les abstractions et se perdit dans le vide. Mais le
rationalisme peut aussi se rendre mieux compte de son principe.

Il pénètre alors jusqu'aux profondeurs de la vie
chrétienne ; il se laisse saisir par ia puissance des idées et des faits
de l'Évangile ; ii cherche par la comparaison et la critique des

sources à s'approprier la foi chrétienne, c'est-à-dire une

croyance compatible avec les résultats généraux des sciences.
Le rationalisme chrétien peut à son tour prendre des directions
différentes suivant qu'il montre plus ou moins de réceptivité
pour l'idée chrétienne et pour la puissance des faits en religion.
Il est hors d'état de trouver une pierre de touche infaillible
pour découvrir ce qui est définitivement d'accord avec la raison

ou ce qui la contredit, parce qu'une telle appréciation dé-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 95

pend de la conscience scientifique dans chaque moment donné.
Il trouve aussi son contrepoids dans l'autorité qu'exerce
naturellement sur lui le contenu inépuisable de la littérature
biblique.

En dépit de ces graves difficultés et de ces hésitations
inévitables, les droits d'une théologie à la fois rationnelle et
chrétienne ne sauraient être niés. Elle a sa raison d'être dans le
besoin d'embrasser tous les domaines de la pensée dans une seule
et même conception. 11 n'y a qu'un moyen d'en finir avec les

prétentions de la théologie rationnelle. Il faut soutenir hardiment

la valeur normative de tout le contenu biblique et de ces

portions qui ont été fixées par les symboles; il faut comprendre
l'autorité de l'Ecriture et des confessions de foi de manière à

tenir en échec toute tentative de libre recherche. Une théologie

qui se tient par principe dans de pareilles limites n'agit pas
d'une manière absolument irrationnelle; il y a en effet des

époques où des raisons pratiques l'ont contrainte de prendre cette
attitude. Mais elle se laisse enchaîner par une série de

déterminations, et elle se refuse le droit de présenter la doctrine
chrétienne sous des formes nouvelles répondant à de nouveaux
besoins scientifiques. L'inspiration et l'autorité des confessions
de foi ont satisfait et satisfont encore aujourd'hui les besoins

pratiques de l'autorité. La théologie scientifique dans l'acception

nouvelle du terme ne saurait leur être soumise : une de

ses plus précieuses conquêtes consiste à s'être élevée au-dessus
de ces règles-là. C'est à ce signe qu'on reconnaît depuis un siècle

son développement plein de vie, malgré les épreuves, les

changements qu'elle a subis, les oppositions qu'elle a rencontrées.

ffe rationalisme du XVIIIe siècle s'est montré incontestablement

étroit et borné, mais cela n'implique nullement qu'il ait
été défectueux à tous, égards et qu'il doive être répudié. Nous
n'entendons pas lui faire là un simple compliment qu'on ne

peut refuser à aucune tendance théologique en signalant sa
valeur relative. Cette déclaration implique une solution dogmatique

qui dépend de deux points. Maintient-on d'une part la
doctrine de l'incarnation de Dieu, et partant la divinité de Christ



96 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

dans l'acception seule logique de ce dogme et d'autre part la

corruption innée de la nature humaine? Il faut alors nécessairement

regarder le rationalisme comme une déviation de la foi

chrétienne, quelle que soit d'ailleurs la valeur de son principe
scientifique. Celui qui part au contraire d'une notion dynamique
de la révélation parfaite de Dieu et de ses rapports avec le

monde par Jésus-Christ, et du fait de la domination du péché
et du besoin de rédemption qui en découle, celui-là doit considérer

le rationalisme d'un tout autre œil. Il doit sans doute
continuer de lutter avec lui et franchir ses étroites limites ; cependant

il n'a nul besoin de le répudier ; il est encore moins
appelé à faire grand cas des conceptions qui l'accompagnent
ordinairement et de ses dispositions religieuses, mais il ne saurait

lui contester plus longtemps ses droits, au point de vue à

la fois théologique et chrétien.

Semler donna le branle au grand mouvement qui devait
aboutir à la transformation de la théologie du XVI0 siècle.

Esprit plus vif et étendu que profond et ferme, il ne trace pas un

large sillon ; mais, se portant avec une ardeur extrême sur
divers sujets, il ébranle tout sans arriver jamais à un résultat
définitif. D'une puissance de travail illimitée, il prend plaisir,
dans cette guerre de partisans qu'il fait autour des forteresses
de l'orthodoxie, à se plonger dans les plus vastes recherches.
Mais s'il est un admirateur enthousiaste de l'érudition, qu'Userait

disposé à déclarer toute-puissante, Semler est impropre
aux travaux de la science proprement dite. Aussi est-ce avec
raison qu'on le distingue des rationalistes systématiques qui
firent leur apparition déjà de son temps. A certains égards il
les dépasse et anticipe certains résultats auxquels ils n'arriveront

que plus tard à la suite d'un travail long et pénible, à d'autres

il reste loin derrière eux. En mettant tous les dogmes sur
le môme pied, dès qu'ils servent au but de la religion chrétienne.
il se rapproche du déisme, tandis que sa piété personnelle
incontestable le ramène vers les éléments positifs et le contraint
de répudier les conséquences radicales qu'on voudrait tirer de

ses principes. Il ne réussit jamais à ramener à l'unité d'une



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 97

tendance supérieure et unique les nombreux efforts auxquels
il se livre. Peut-être ne sentait-il pas le besoin de cette concentration

qui n'était nécessaire ni dans sa position ni pour son

genre d'activité. Des milliers d'étincelles s'échappent de Semler,
dit Tholuck. Seulement elles se dispersent au loin dans toutes
les directions, trouvant partout un aliment sans que ses idées

nouvelles rencontrent en lui le précieux appui qu'offre toujours
une personnalité de premier ordre. Tout cela démontre de la

façon la plus concluante que la théologie avait grand besoin de

passer par le creuset de la critique.
Ernesti, esprit conservateur qui voyait probablement plus

loin qu'il ne le laissa paraître, fit valoir en exégèse, d'une
manière un peu trop exclusive, les droits de l'interprétation
grammaticale et historique. Ceux qui le suivirent déclarèrent par
cela même vouloir faire de l'exégèse indépendamment de toute
préoccupation dogmatique. Les théologiens qui reçurent leur
impulsion de Semler se sentirent portés vers certaines idées

nouvelles recommandées par la critique et devant rompre le

charme des autorités traditionnelles. Tandis que Semler se

préoccupe surtout des résultais, Ernesti porte son attention sur la
mélhode.

La première conséquence du mouvement des esprits fut de

détrôner la dogmatique qui avait longtemps tenu le sceptre. En
face d'un horizon religieux plus étendu et des assauts de la

critique, les hommes qui s'occupaient encore de théologie
systématique furent mis en demeure de résister aux attaques de

l'esprit nouveau ou de lui faire des concessions. Le célèbre
orientaliste Michaelis (Jean-David), Heilmann etWalch se rangent

à la première alternative, tout en battant en retraite sulle

terrain de la théologie biblique, tandis que Seiler, Carpzow
et Sartorius vont jusqu'à défendre l'ancienne dogmatique
ecclésiastique, en la modifiant, il est vrai, beaucoup plus profondément

qu'ils ne paraissent s'en douter. Tout en conservant l'ancien

point de vue, Dœderlein entre dans la voie des concessions,
en présentant une dogmatique accommodée aux besoins du
temps. A mesure qu'il devint plus puissant le rationalisme se

montra exigeant à l'égard de ces hommes sages et intelligents
C. R. 1871. 7



9h DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

qui travaillaient à ménager une transition entre l'ancien point
de vue et les nouveaux besoins de l'époque. Aussi les conservateurs

comme Morus et Reinhard furent-ils contraints de recourir

à la polémique et de réagir contre la tendance nouvelle. Il
faut choisir ; il n'y a de vraiment conséquent que les rationalistes

et les supranaturalistes. La raison ne peut rien admettre

qui lui soit contraire, mais elle ne doit pas exclure de la
révélation tout ce qu'elle ne comprend pas parfaitement. En face

d'un rationalisme qui ne veut rien apprendre de la révélation,
Reinhard a le droit d'insister sur la nécessité de la promulgation

biblique et de la base historique du salut. Storr, plus
perspicace que le prédicateur Reinhard, formule dans toute sa

rigueur le supranaturalisme biblique qui, au moyen d'un procédé
de décalque, prétend tirer toute la dogmatirjue de la Bible seule,
considérée comme un code religieux. Le christianisme est une
doctrine surnaturelle et révélée qui présente des vérités supra-
sensibles et inaccessibles à la raison ; par conséquent il faut

puiser dans la Bible exclusivement pour en faire l'exposition et

la preuve. En insistant exclusivement sur l'autorité de l'Ecriture
ce supranaturalisme oblige les rationalistes à soumettre les
documents de la révélation à une critique toujours plus sévère.

Zacharie et Suskind essayèrent d'exposer la théologie biblique

dont le système de Storr avait vivement fait sentir le
besoin. L'intérêt pour les questions religieuses porta des laïques
à publier des dogmatiques populaires et des ouvrages d'apologétique,

tandis que Herder et Lessing se faisaient remarquer
comme théologiens parmi les écrivains classiques de

l'Allemagne.

Le lien qui réunissait les éléments divers du système orthodoxe

était brisé sans retour. Le rationalisme avait hérité de
l'ancienne théologie sa tendance intellectualiste, qui consiste à

mettre l'accent sur l'élément de la connaissance en religion ; le

supranaturalisme avait conservé le culte des faits et insisté sur
les éléments spécifiquement chrétiens avec ou sans des

emprunts faits au piétisme.
Plusieurs écrivains, théologiens ou critiques (Tœllner,Bahrdt,

Teller et Eberhard, Grüner et Lœffler, Henke et Eckermann)



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 99

systématisent plus ou moins les tendances qui se font jour de

toutes parts. Le rationalisme conserve encore les cadres de la

théologie dogmatique mais le caractère intérieur et réel du
système est complètement changé. Le rationalisme a maintenu
fidèlement la foi au Dieu vivant et à son intervention dans les

choses de ce monde qui avaient été affaiblies par l'esprit du

déisme et par leXV.IIl0 siècle allemand. Quand il s'agit d'exposer

la foi en Dieu, ses attributs, on ne peut méconnaître le

sérieux, la fidélité et une certaine vivacité de la pensée. La Providence

est présentée comme rationnellement et moralement
nécessaire : elle forme la base générale de la religion, sur laquelle
on voit s'élever la révélation, institution spéciale, abondamment
bénie. Son but est de procurer une pleine et entière sûreté, une

vigueur tout à fait satisfaisante à cette aspiration, inhérente àia
nature rationnelle, soit de connaître Dieu, soit de lui ressembler.
Jésus-Christ a atteint ce double but par ses enseignements et

par ses exemples. Sa mort a fourni la preuve de la vérité de son

œuvre; elle a fondé d'une manière victorieuse et définitive
l'alliance de l'amour fraternel et de la confiance salutaire en Dieu.
La doctrine de Jésus est un vrai trésor de sagesse et de piété;
elle est en même temps la norme pour apprécier la doctrine
apostolique. Ces enseignements de Jésus donnent aux vérités rationnelles

leur plus belle confirmation ; elles offrent à l'activité
morale le plus puissant mobile. Tous les théologiens rationalistes

sont d'accord pour maintenir la valeur intellectuelle et
morale de la religion chrétienne. Ce dernier élément est
néanmoins sacrifié sous bien des rapports. Comme l'orthodoxie, qui
avait vu dans la foi quelque chose de trop exclusivement
intellectuel, le rationalisme voit dans la religion une science. Aussi
le but principal de la révélation est-il de fixer, de présenter sous
une forme objective cet te connaissance religieuse inhérente à la
raison humaine. Il n'est pas question de fonder les vérités
religieuses sur une base historique, ni de les déduire d'une
conscience religieuse plus profonde. Onn'ajamais expressément
renoncé aux idées évangéliques de nouvelle naissance, de grâce et
de rédemption, mais elles pâlissent et tombent dans l'oubli. Il
est en effet indubitable que ces idées ont, au début du christia-



100 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

nisme et dans les époques suivantes, joué un si grand rôle,
qu'aujourd'hui le plus important est d'insister sur la consciencieuse

observation de la justice prescrite par l'Evangile et sur
l'espérance de la vie éternelle. Le christianisme est appelé non

pas à relever et à rétablir, mais à perfectionner et à compléter.
Comme il n'y a pas de péché à surmonter pour atteindre ce but,
le besoin des idées chrétiennes ne se fait pas sentir ; on ne se

doute pas de ce qui a fait de l'Evangile une puissance appelée à

renouveler la vie. Les doctrines chrétiennes sont juxta posées,
mais non déduites les unes des autres. On ne se borne pas, ce qui
était nécessaire, à adoucir les anciennes antithèses du péché, et

de la grâce, on les fait disparaître. Le défaut principal du
rationalisme c'est de nous présenter ainsi une conception informe,
lâche, trop souvent accompagnée d'une idée assez triviale de

la vie.
Quant aux principales doctrines ecclésiastiques sur lesquelles

porte la critique, on y voit le produit d'influences étrangères ou
du moins ne faisant pas partie de l'essence même de l'Evangile.
La théorie de la trinité vient du platonisme ; celle du péché
originel, d'Augustin; certaines idées eschatologiques s'expliquent
par une influence persistante du judaïsme. Le défaut capital de

tout le rationalisme antérieurement à Kant, c'est le moralisme
ou le pélagianisme religieux.

Il

La dogmatique des écoles philosophiques.

1. Le Kantisme.

La révolution théologicjue a commencé en soumettant les
matériaux bibliques à un examen nouveau et plus attentif. Dans
cette première phase, la philologie, appelée à rendre d'importants

services, joua tout naturellement le premier rôle. Mais en
débutant ainsi par l'examen des détails, dont elle réussit à se

débarrasser aisément, sous prétexte qu'ils n'étaient que des



HISTOIRE DK LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 101

idées temporaires, étroites et locales, la critique se trouva bien-
lot en face d'idées religieuses fort générales. Ici la philologie
n'était plus compétente: l'intervention de la philosophie devenait

indispensable.
Au fond, c'était toujours la critique qui dominait, en se

bornant à changer d'allié; après avoir fait invasion dans le domaine
de Ja théologie elle se disposait à envahir celui de la philosophie.
Ne se contentant plus de l'accord superficiel statué par l'école
de Wolf entre la foi et la raison, on se metà examiner les titres
des deux puissances qui ont signé au protocole. Cette philosophie

et ce christianisme, qui sont censés d'accord, sont-ils eux-
mêmes authentiques? Et cette vertu tant vantée par la
philosophie populaire est-elle bien digne de son nom? Le criticisme
envahit ainsi tous les domaines; il s'agit pour lui de découvrir
un principe moral plus sévère et d'examiner si la raison qui
prétend juger de tout ne doit pas s'imposer à elle-même des

limites.
Le résultat des travaux de Kant fut de détrôner la raison

théorique au profit de la raison pratique. D'une part il répudie
le dogmatisme de la raison pour ne maintenir que ses droits
critiques ; d'autre part il constitue un moralisme qui prétend
ne s'approprier les vérités religieuses que parce qu'elles sont
morales. Au fait, sous le nom de Religion dans les limites de la

raison pure, c'est une morale rationnelle que le sage de Kœnigsberg

nous expose. Toutefois la morale doit aboutir à la religion ;

elle ne peut manquer de s'élever jusqu'à l'idée d'un législateur
moral dont la volonté doit être le but suprême et de la création
et de l'homme, ce qui lui permet de rendre finalement heureux
celui qui atteint la dignité morale convenable. Voilà par quel
bout il est permis de pénétrer dans le domaine du christianisme,
de s'en approprier en toute liberté les idées les plus importantes,

sans se demander d'ailleurs si elles se justifient au point de

vue théologique comme au point de vue moral.
On est agréablement surpris d'entendre proclamer que le

problème moral est le point de départ du christianisme, en
face de tant de philosophes populaires qui n'avaient su en tirer
que quelques aphorismes sur les choses divines et humaines.



102 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

De quelque façon qu'on veuille l'expliquer, il est constant que
le péché perd les hommes ; il implique dans la nature humaine
la présence d'un principe mauvais dont la révélation veut nous

guérir radicalement.
Kant ne s'attache pas à reconstruire philosophiquement la

doctrine ecclésiastique du péché originel, mais il en développe
une analogue. Au point de vue de la raison on ne saurait

trouver l'origine du péché parce qu'il coïncide entièrement

avec le problème de la liberté ; mais au point de vue du temps
on peut le dériver d'une chute. Quant à son essence le péché
doit nécessairement porter le caractère de toute transgression
particulière et concrète, c'est-à-dire il doit être libre et imputable.

Mais considéré comme originel il ressemble à un fait,

intelligible qui embrasse en lui la somme des culpabilités
humaines. C'est seulement ainsi qu'on peut réussir à accorder
l'idée de la liberté de choix et l'admission dans un certain

sens, d'une disposition native. Il est avant tout indispensable
de ne pas se faire illusion, mais d'appeler la chose par son

vrai nom, de la constater sans crainte : l'homme possède bien
la déplorable disposition à faire prédominer ses mauvais
penchants sur la loi morale.

C'est donc un pélagianisme approfondi que Kant enseigne ;

il maintient en effet le principe de la liberté tout en échappant
à l'étroitesse ordinaire du pélagianisme vulgaire, pour admettre

un fait, le péché général et une puissance mauvaise. C'est

toujours le péché qu'il cherche dans le péché; il veut le saisir
dans toute sa réalité comme disposition morale qui s'impose
de fait. Kant se rend compte de toute l'importance morale du

péché. On lui a reproché à cet égard de s'être beaucoup trop
rapproché de la conception orthodoxe, et on a voulu voir dans

ce fait une influence de son âge avancé. A ce mauvais principe

inné en l'homme la doctrine chrétienne oppose la
puissance du bien incarnée dans une personne. L'intelligence
et la raison ne sauraient résister au mal ; il ne faut rien moins

qu'un principe moral. L'humanité tout entière est, à la vérité,
appelée à combattre le mal, mais nous ne pouvons nous
représenter cet idéal d'une humanité agréable à Dieu que comme



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 3 03

une personnalité. Grâce à cette personnalité le bon principc-
n'est pas seulement présent, mais actif, mais victorieux de?

plus grandes difficultés. C'est ainsi qu'on arrive à l'idée d'un
fils de Dieu ayant existé avant son apparition terrestre, dans

lequel Dieu a aimé le monde, et au moyen duquel il a donné

aux hommes le pouvoir de devenir enfants de Dieu. La réalité
d'un pareil type réside, indépendamment de toute expérience,
dans la raison législatrice. Du moment où cette personnalité
idéale a fait historiquement son apparition, ainsi cjue l'Evangile

nous enseigne à le croire en présentant Jésus comme le

saint de Dieu, l'antique opposition se trouve vaincue; cette
personnalité est, quant aux dispositions, un parfait représentant
de la justice, et un moyen de nous élever nous-mêmes à cette
hauteur morale, si nous consentons à la suivre.

Reste à savoir comment cette transition s'accomplit?
cumulent la lutte entre le mal peut-elle se terminer victorieusement

chez nous? Encore ici Kant s'empare de quelques
doctrines chrétiennes qu'il présente comme servant à enveloppe)
certaines vérités morales. Chez le pécheur lui-même la
difficulté de s'élever jusqu'à la justice est extrême. En aucun
temps il ne peut répondre aux exigences de la loi ; il peut bien
avoir la volonté de faire le bien, mais elle demeure constamment

faible et hésitante ; pour nous garantir l'espérance de la

vie éternelle, il faudrait qu'elle fût persistante et qu'elle allai
sans cesse en progressant. Et puis, chaque homme, au débul
de son existence, n'a-t-il pas trouvé en lui la disposition au
mal Il ne peut se débarrasser de cette culpabilité primitive :

même après avoir changé de cœur, il ne peut faire que les
anciens péchés n'aient pas été commis. 11 faut donc l'intervention

d'un fait nouveau qui sépare le second état du premier
par une espèce de compensation d'expiation. L'homme est
bien toujours sous le coup de la sentence céleste mais il ne
serait pas conforme à la justice divine de l'exécuter soit avant,
soit après l'amélioration intervenue cjui, du moins en intention
et virtuellement, a assuré le triomphe du bon principe.
L'expiation doit donc s'accomplir au moment même où s'effectue
le changement de dispositions. Voici comment la chose se



104 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

passe. L'homme qui se réforme, en rompant avec le mal, fait
un sacrifice douloureux dans l'intérêt du bien ; il prend sur
lui de grandes souffrances, tout autant de choses qui au fond
auraient dû tomber sur le vieil homme comme châtiment de

ses péchés. C'est ainsi que nous arrivons à l'idée de la
satisfaction. Il y a cependant une différence notable: la doctrine
chrétienne présente le fils de Dieu comme celui duquel
procède la force pour s'élever à une justice nouvelle. Christ est

la personnification de la vie nouvelle, née de la mort de

l'ancienne. Pour tous ceux cjui croient, il prend sur lui leur
culpabilité, il satisfait à la justice divine-par ses souffrances, et

comme leur avocat il leur assure l'espérance de pouvoir
apparaître justifiés devant le juge suprême, par sa mort soufferte
une fois pour toutes. La justification se fonde sur la satisfaction

; elle prend la forme d'une sentence miséricordieuse de

pardon, et cela se conçoit sans peine : restant toujours au-dessous

de l'idéal qui n'est réalisé en nous que d'intention et

d'une manière fort approximative, nous n'avons droit à rien ;

c'est par grâce que nous obtenons tout.
Le kantisme enseigne qu'une foi révélée, reposant sur le

respect d'une Ecriture sainte, est indispensable à la communauté
religieuse ; mais comme si l'idéalisme moral se sentait mal h

l'aise sur ce terrain il a hâte de l'abandonner. A la rigueur en
effet la religion n'exige cju'une conduite morale irréprochable,
tout ce qu'elle présente de plus, n'a pas de valeur en soi, mais

uniquement par rapport au but final et suprême. L'homme, il
est vrai, par suite d'une faiblesse particulière à sa nature, ne
s'en tient pas exclusivement à cette norme morale : il y ajoute
des prescriptions et des ordonnances pour le culte qui doivent
s'appuyer sur la Bible et sur la tradition ; tandis qu'il devrait
s'en tenir à la simple religion rationnelle, il se forme une religion

ecclésiastique. Le mal étant inévitable, que doit faire le

philosophe? Il s'élèvera du degré inférieur ou supérieur, en
d'autres termes, il interprétera la foi ecclésiastique à la lumière
de la foi morale. C'est ainsi que Kant arrive à sa fameuse
exégèse morale de la sainte Écriture.

Reste à savoir comment le criticisme distinguera entre la



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 105

vraie et la fausse religion. Le rationalisme de Kant se maintient
dans les limites de l'intelligence humaine ; au lieu donc de nier
comme le naturisme, la possibilité de la rédemption, il y voit
une méthode divine d'introduire la vraie religion. Il consent
bien à ce que dans la religion chrétienne il y ait un élément

positif à côté de l'élément naturel, mais à condition que les
deux poursuivent le même but et que le premier soit subordonné

au second. Dès l'instant en effet où un article quelconque

de la foi historique ou ecclésiastique serait une condition
du bon plaisir divin, nous retomberions dans le culte des

ordonnances et des préceptes qui engendre l'exaltation religieuse
et les mômeries. L'homme se fabrique alors arbitrairement son
Dieu et son culte ; il se fait de l'observation des ordonnances
créées par lui-même des'devoirs primant le premier de tous,
qui consiste en une conduite morale irréprochable. L'unique
remède pour échapper au mécanisme religieux et aux travers
de la prêtrise c'est de n'admettre pour unique juge dans les
choses de la foi qu'une bonne conscience, ou un jugement moral

qui se juge lui-même.
Kant, qui avait débuté par des dispositions conciliantes, finit

ainsi par une polémique vive et même amère. On ne peut
refuser à son livre sur la religion un esprit vraiment réformateur.
Prenant dignement place parmi les partis en présence, le
philosophe s'oppose aussi bien aux libres penseurs et aux naturistes
qu'aux orthodoxes étroits et aux piétistes. Son point de vue
est un rationalisme qui reconnaît la haute valeur d'une révélation.

Son idéal religieux est plus relevé, plus saisissant que celui

du XVIIIe siècle allemand qui tout en parlant sans cesse de

morale, dépouillait la religion chrétienne de tout idéal moral.
Kant ne veut pas comme ses prédécesseurs réduire le christianisme

à l'élément purement rationnel, mais à l'élément moral.
Sous ce rapport il a exercé une influence des plus bienfaisantes

; la raison pratique a plus d'une fois travaillé dans l'intérêt
du christianisme.

Une faut cependant pas se faire d'illusion. Bien des circonstances

ont affaibli cette alliance du kantisme avec l'église et la

théologie. D'abord la paix ne peut se signer que sur le terrain



106 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

pratique et moral. La révélation n'est qu'une simple possibilité
incontestable qui ne manquera pas d'être contestée dès que la
raison cessera de proclamer son incompétence dans le domaine

suprasensible. En second lieu, la religion est dépouillée de sa

haute dignité et de son indépendance. Elle est bien nécessaire,
mais seulement pour venir au secours de l'impératif catégorique

qui ne saurait rester seul, pour que le devoir moral puisse
être aussi envisagé comme prescription divine.

La religion ne peut ainsi renoncer à son rôle de faculté
spéciale de l'esprit humain pour descendre au rang de simple
auxiliaire de la morale, et tout cela encore en vertu d'une
faiblesse de l'humanité qui ne sait pas s'établir sur les hauteurs
du moralisme pur et simple. L'homme religieux se sent élevé

au-dessus des barrières naturelles de l'existence ; la vie illimitée

de l'esprit est ouverte à sa vue. D'après Kant, en dernière
analyse, il n'y a pas d'autre vrai Dieu que la conscience ; la
religion consiste à se soumettre à la loi morale ; elle ne nous
introduit plus clans la communion avec Dieu.

Cette erreur capitale est riche en conséquences. Pour Kant
le christianisme est à la fois naturel et révélé ; il est en même

temps une religion morale et rationnelle et une religion positive.

Mais les éléments moraux et rationnels sont seuls éternels
et permanents; tous les autres sont transitoires. Les conséquences

auxquelles Kant aboutit seraient irréprochables dès qu'on
serait obligé de lui concéder sa notion de la religion. Du moment
où la religion ne se distinguerait plus de la morale que d'une
manière formelle ; dès l'instant où elle cesserait de s'occuper
de ce que Dieu a fait pour l'homme ou dans l'homme pour
n'être plus qu'un auxiliaire de la morale, chargé d'amener les

hommes à faire leur devoir, elle serait de fait détrônée : une
prescription quelconque n'apparaîtrait plus que comme une
intervention inconvenante, l'invasion d'une sphère dans laquelle
la religion n'a rien à voir. Mais dès le moment où la religion a

pour mission non-seulement d'amener l'accomplissement du

devoir mais d'établir la communion avec Dieu, tout change
d'aspect. Elle est appelée à fournir les preuves de ces événements

historiques au moyen desquels la communion avec Dieu a été



HISTOIRE DF. LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 107

établie ; ce n'est plus alors par faiblesse humaine qu'on est

amené à s'approprier spirituellement les effets de cette action
divine ; cette assimilation constitue la vie même de la religion ;

si elle ne contemplait pas les grandes œuvres de Dieu, dans la

nature et dans l'histoire, la religion serait privée de tout élan,
d'enthousiasme et de vie. Il est bien vrai que ces éléments
historiques et positifs demeurent toujours contestables, mais la

tentative de Kant de les réduire à des éléments moraux vagues,
indéterminés, est une abstraction inadmissible. Ajoutons que
Kant en distinguant entre le vrai culte divin et les mômeries
consistant en statuts, préceptes et cérémonies, n'a pas suffisamment

rendu justice au protestantisme. Ce n'est pas de la raison

pure que Kant a appris cette distinction capitale, mais bien de

la raison protestante. Car si trop souvent en pratique les églises
de la réformation ont fait dépendre le salut de l'orthodoxie dans

la formule intellectuelle, on a toujours insisté sur le but
religieux à atteindre, au moyen d'une science pratique et non par
des cérémonies et des observances.

Il est humiliant pour l'esprit humain d'être obligé de reconnaître

qu'il est forcé d'exagérer ses plus pures intentions pour qu'elles

produisent de l'effet. Il y a quelque chose de vraiment grandiose

dans le sérieux moral de Kant : il a été l'apôtre d'une foi
morale qui devait servir à expliquer et à faire apprécier la
valeur de la foi positive. Malheureusement sa notion de la
religion, qui prétend être la seule vraie, est à son tour tellement
raide et légale, quelle ne lui permet pas de jeter un regard jusque

dans les profondeurs delà vie religieuse.
Deux théologiens, Tieftrunk et Charles Louis Nitzsch,

cherchèrent à sauvegarder les vérités principales du christianisme,
en se rattachant au point de vue philosophique de Kant. Ils
représentent la tendance positive parmi les kantiens. J. W.
Schmid et Ammon sont des rationalistes plus prononcés : avec
eux la tendance critique reprend le dessus.

Pendant que la théologie se transformait sous l'influence de

Kant la philosophie poursuivait sa marche en avant. Jacobi

essaya de mettre des bornes au criticisme ; par des moyens
nouveaux il prétendit arriver à la certitude non pas seulement



108 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

dans la sphère morale et pratique, mais dans le domaine
théorique et suprasensible. Nous ne connaissons pas d'une manière
immédiate uniquement le devoir, mais aussi Dieu, le Dieu
personnel dont notre âme a besoin ; son existence est aussi
immédiatement certaine que celle du vrai, du bon, du beau. Jacobi

arriva par cette voie-là à un christianisme mystique qu'il
distingue du christianisme historique.

Bien loin de prétendre contenir le criticisme, Fichte le

pousse à ses dernières conséquences. Son idéalisme subjectif
n'admet pas que l'homme puisse sortir de lui-même: notre
science ne se meut que dans les limites de nos idées subjectives.

Au fait nous n'y perdons rien. Notre conscience est en

effet l'unique siège du savoir ; "c'est exclusivement dans la

pensée que l'être devient réel et vrai. Nous ne réussirons
jamais à penser quelque chose de réel en dehors de nous, tel
qu'il est en lui-même, mais tel qu'il est en nous, tel qu'il nous
apparaît.

Fichte est athée; il rejette la notion de Dieu comme substance

particulière. Mais il n'est pas conduit là par l'impiété ;

son athéisme est une conséquence de son point de vue philo •

sophique. Le moi étant à ses yeux le principe absolu il ne pouvait

l'expliquer au moyen d'aucune puissance qui aurait
dominé sur lui. Fichte craignait aussi que l'idée d'un Dieu
personnel n'impliquât une substance corporelle et limitée

De ce côté-là donc tout accès au terrain religieux est
décidément fermé! Fichte veut cependant l'atteindre par la
philosophie pratique, exactement comme Kant. Il y a un fait mystérieux

: bien que le monde ne soit que le reflet de notre propre
nature, il agit incontestablement sur nous comme objet,
donné extérieurement. Quant à nous, nous devons voir dans

son ordre moral une vérité objective de la raison, et apprendre
à connaître, à croire que dans le monde sensible, il y a quelque

chose de suprasensible, de divin.
Fichte ne tarda pas à reconnaître que cet idéalisme subjectif
se chargeait lui-même de se réfuter. Tout ce qui se

présente devant le miroir de la conscience n'est qu'un produit de
la libre activité du moi. Mais la conscience est engagée dans



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 109

les liens de sa propre nature : il faut alors qu'elle reconnaisse

comme existant en elle-même des limites dont elle nie l'existence

en dehors d'elle. Malgré son courage et son admirable

énergie, Fichte, qui ne croyait qu'à la science, n'a pu se

dispenser de payer tribut à l'humaine faiblesse ; il a reçu du
monde extérieur des impressions tellement fortes et décisives

que son indépendance scientifique absolue a dû entrer en
composition.

Il n'a pas développé comme Kant une philosophie de la
religion complète et systématique : il s'est borné à présenter quelques

matériaux. Dans sa Critique de toute révélation, il ne

dépasse guère le point de vue de Kant. Dans sa morale en exposant

la liberté absolue du moi autonome, il s'élève au-dessus
de la roideur légale du kantisme ; il réclame l'amour de la
liberté ; il pousse à l'enthousiasme moral et demande qu'on
rompe toutes les attaches charnelles. A ces divers égards, sa

doctrine se rapproche du point de vue évangélique. Dans son
Instruction sur la vie heureuse, il expose l'idée chrétienne telle

qu'elle se trouve dans l'évangile selon Saint-Jean. Christ a

révélé la parfaite union de la nature humaine et de la nature
divine. Cette union est sans doute différente de celle qu'entend

l'auteur du quatrième évangile ; néanmoins il importe de

remarquer que Fichte voit dans le christianisme un fait religieux
après avoir commencé par n'y voir qu'un fait moral. Dans son

système de morale le moi était présenté comme absolument

indépendant ; maintenant il doit renoncer à son autonomie en

faveur d'un principe autre et universel. La personne de Christ

apparaît aussi sous un aspect religieux: il n'est plus simplement

l'idéal moral, comme dit Kant, mais la révélation du

divin dans la conscience. En somme, l'influence de Fichte se

fit beaucoup moins sentir sur la théologie que sur les théologiens

qui furent vivement impressionnés par cette personnalité

mâle et vigoureuse. Aussi n'y eut-il pas d'écrit théologique
relevant de lui.

Il en fut autrement de la tendance de Jacobi telle qu'elle fut
développée par Fries, qui la rattacha au kantisme. Les
divisions n'étaient pas moins grandes dans le camp de la philoso-



MO DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

phie que dans celui de la théologie. Pour ressaisir la vérité
suprasensible on avait fait tour à tour appel à la conscience et
à la raison pratique (Kant), à la spéculation scientifique
(Fichte); à la science immédiate, au sentiment et à la foi
(Jacobi). Fries ne se contente pas de substituer un profond
sentiment de Dieu à toute démonstration scientifique ; il veut
conquérir pour la théologie une place organique parmi les

moyens scientifiques de connaître. La question de savoir si

quelque chose d'objectif correspond à notre pensée subjective
est écartée. C'estle doute qui a soulevé ce problème difficile;

que la raison ait confiance en elle-même pour substituer
ses propres convictions aux preuves. Au lieu de mettre en

lutte la raison et l'entendement, il faut les amener à reconnaître

leur droits respectifs. Il y a une connaissance immédiate
de la raison, non à titre d'idées innées, mais comme vérité
immanente de la raison, dont on arrive à avoir conscience par
la déduction et la réflexion. Suivant qu'on nie ou qu'on admet

ce fait on constate ou on reconnaît l'essence même de la raison.
Elle a ceci de particulier qu'elle s'élève jusqu'au tout et à

l'unité, tandis que l'entendement ne s'élève jamais plus haut

que la sphère du limité, du multiple, et de l'imparfait. C'est de

la raison que procède la foi à l'être qui se trouve sous tous les

phénomènes, la foi au monde suprasensible, où l'esprit réfléchi
contemple l'immortalité, la liberté, Dieu. Le monde idéal et le
monde réel ont beau sembler se séparer, ils ne doivent, ni ne

peuvent demeurer étrangers l'un à l'autre. Dans tout ce qui
est fini, en effet, on retrouve des traits du vrai, du beau et du

sublime, qui nous indiquent assez clairement, qu'il faut
remonter jusqu'à la patrie suprasensible de toute perfection. C'est
la religion qui est appelée à suivre ces lignes qui doivent faire
remonter vers le monde supérieur.

Pendant cette période de grand développement philosophique,

Stâudlin et J. C. Ch. Schmidt, représentent la
tendance éclectique en dogmatique.



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 111

2. La dogmatique spéculative.

La spéculation allemande moderne prétend, en modifiant
seulement le point de vue général de la religion, satisfaire les
besoins particuliers de la théologie, signaler ses fautes et réparer
ses négligences.

Le moi, dit Schelling, peut continuer à s'affirmer comme
principe de toutes choses, mais il ne saurait rester à tout jamais
en lui-même; l'activité constitue en effet son existence. Quand
il se déploie intérieurement, lorsque dans toute pensée et dans

tout savoir il se pose comme objet pour lui-même, il se meut
conformément aux lois de l'espace et du temps. Mais ce fait

l'oblige ciéjà à sortir de ses étroites limites. En effet cette union
du temps et de l'espace, cette expansion et cette concentration

qui accompagnent son activité spirituelle se trouvent aussi dans

tout mouvement de la vie de la nature.
Le sujet actif fait une nouvelle découverte. Il s'aperçoit que

ce quelque chose, que par un acte de volonté il évoque des

profondeurs de son moi, débute par être autre que l'objet qui veut
et qui sait et par se présenter à lui comme une objectivité, tout
en ayant néanmoins les mêmes racines que le moi. Être et
savoir se séparent donc l'un de l'autre pour finir par se réunir ; au
fond la pensée et celui qui pense sont identiques. Cette faculté
de faire surgir la dualité de cette base commune pour la réduire
ensuite constitue l'essence propre de l'homme.

Mais voici qui est plus surprenant encore : ce n'est pas là
un fait particulier à l'homme ; qu'il ait seulement le courage
d'appliquer les lois de l'objectivité et de la subjectivité, avec
l'indifférence et l'identité qu'elles impliquent, au monde en
dehors de lui, il reconnaîtra aussitôt qu'il en est de même dans

tous les domaines ; le même rapport fondamental règne partout

entre les choses ; le monde se rapproche de lui, devient

transparent à ses yeux. Voici l'unique différence entre lui et le
monde. Nulle part comme dans l'homme la vérité idéale n'éclate
dans tout son jour pour s'élever à la hauteur d'une science,
d'un fait conscient, d'un jugement réfléchi. L'homme lui-même



112 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

est nature parce qu'il est mouvement ; mais ce même déploiement,

cette transition de la possibilité à la réalité, de la virtualité

à l'actualité, ce procès s'effectue dans toutes les autres
choses vivantes. Le réel, le corporel vient le premier, l'idéal se

montre ensuite. Le mur de séparation qu'on avait élevé entre
le moi et la nature est donc bien décidément tombé ; ils se

retrouvent l'un dans l'autre. Nous voilà sur le seuil mystérieux
de la philosophie de la nature. Il s'agit de classer les phénomènes

vivants de la nature et ceux de l'esprit; de part et d'autre

nous aurons des degrés portant le même nom; nous
établirons un parallélisme parfait, d'une part entre la force de la
nature qui débute par être obscure pour devenir toujours plus
claire et plus spirituelle, et d'autre part entre l'activité de l'âme
qui, débutant par être instinctive et inconsciente, s'élève peu à

peu jusqu'aux idées et à la science. La nature fait éclater dans

tout son jour l'antithèse de la matière et de la lumière ; elles
servent de point de départ à une série de forces toujours
supérieures qui s'élèvent jusqu'aux formes les plus élevées de

l'organisation. Ce même procès se reproduit parallèlement dans
le domaine de l'esprit et de l'âme.

Jusqu'à présent la philosophie de Schelling produit une
impression tout à fait étrange : Non contente de réjouir et d'élever,

elle humilie. L'homme descend des hauteurs où il planait
tout fier de son isolement ; il n'est plus l'unique fin de l'univers,

le seul en possession de l'intelligence dans la création
entière. La philosophie de la nature possède la même dignité que
celle de l'esprit ; étroitement unies l'une à l'autre, elles ne sont
plus que deux parties d'un même tout. L'homme est sans
contredit la plus belle fleur de la vie de la nature, mais il en est
un membre vivant, il a des devoirs à remplir envers elle ; la
création l'a en effet choisi pour être l'interprète de sa vie
mystérieuse. Il ne doit pas se vanter d'être seul en possession de

l'esprit, de l'intelligence; celle-ci l'entoure de toutes parts et

au milieu de toutes les transformations naturelles elle ne cesse
de donner des marques toujours plus reconnaissables de sa

présence.

Mais si l'homme est un instant humilié par ie système de



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 113

Schelling, il ne tarde pas à reprendre sa revanche. Le moi de

Fichte élevait déjà des prétentions à l'absolu ; celui de Schelling

est loin d'y renoncer. L'absolu lui-même, ou le moi du

monde, a son analogue dans le moi humain; il n'est que la
réalisation du même plan sur une échelle infiniment plus grande ;

ce n'est qu'en obéissant aux mêmes règles, aux mêmes lois

que le moi humain, qu'il peut exposer, déployer les incommensurables

richesses qu'il contient. Voici donc ce qui arrive. On

a le droit en spéculation de ne reconnaître aucun absolu,
aucun divin, ou aussi de le construire d'après le plan que nous
trouvons dans le monde fini, dans la psychologie humaine. En
d'autres termes, l'absolu s'unit au tout qui constitue l'univers
et à son mouvement successif.

11 n'existe pas d'être vrai sans devenir, sans activité ; le principe

du monde devient lui-même nul et mort si, en admettant
un acte créateur, nous le plaçons en dehors de l'univers. En

effet, dés le commencement, il n'a cessé d'agir dans ce tout
comme puissance primitive, comme force créatrice immanente.
Si nous appelons ce principe Dieu, ce nom ne saurait nous
faire franchir les limites des grands phénomènes du monde;
il nous introduit au contraire au sein de ses rapports les plus
grandioses. Gomment obtenons-nous le tout? En plaçant aussi
Dieu dans l'univers et non en dehors. Et comment obtenons-
nous Dieu? En voyant dans l'univers une activité infinie qui le
révèle à nos yeux. Le monde en effet, en s'élevant des limites
primitives de la matière jusqu'à la lumière, concourt à la
naissance de l'absolu ; ce principe de vie inhérent à l'univers se

démène comme âme inconsciente dans les diverses pulsations
de la nature, pour arriver enfin, chez l'homme, à la pleine et
entière conscience de lui-même. Le point suprême auquel
l'esprit puisse s'élever, c'est la contemplation de cette sainte
unité qui nous montre Dieu inséparable de la nature, ou cet

autre qui consiste à voir, dans l'esprit humain, en quelque sorte
l'observatoire du haut duquel il lui est permis de se contempler

lui-même.
On voit la haute position qui est assignée à l'homme dans

l'univers. S'il a été placé sur le même pied que la nature, il est

C. K. 1871. 8



IU DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

largement dédommagé de cet abaissement apparent. C'est en

lui seul que trouve sa solution cette antithèse de l'objectivité et
de la subjectivité qui se manifeste dans tous les domaines, si

bien que l'esprit général de l'univers s'objective en sa

personne, et devient en lui raison consciente, se connaissant elle-
même. Que peut-on imaginer de plus grand pour la nature
humaine quand on a dit qu'elle concourt à faire l'absolu et à lui
donner une expression adéquate de son idée Mais: cette haute

position assignée à l'homme a aussi son fâcheux côté. Sans

doute, le divin, en pénétrant dans l'humanité et dans sa

conscience, se saisit bien lui-même dans les diverses personnalités.
Mais ce n'est nullement pour s'y fixer diune manière définitive.

Dans ce dernier cas, en effet, il deviendrait quelque chose

de persistant, de limité ; la conception générale demande au
contraire que, clans les éternelles évolutions de l'absolu, la vie

personnelle, individuelle, soit un instant posée et affirmée,
mais pour faire bientôt retour au général, à l'absolu. Le moi
absolu est donc sacrifié ; et si d'une part il s'élève aussi haut

que possible, s'il pénètre dans les hautes sphères delà divinité,
l'individu humain doit nécessairement renoncer à lui-même,
et à une durée illimitée. Celui qui peut s'élever assez haut pour
contempler l'identité de l'esprit et de la nature, participe à la
vie éternelle, bien que, comme individu, il devienne la proie
de la mort.

Il n'yaqu'une ombre au tableau ; la nature moralede l'homme
est entièrement sacrifiée. Schelling a voulu obvier à ce grand
inconvénient dans son célèbre Traité sur la liberie, qui a fait
entrer sa philosophie dans une phase nouvelle. Les principes
demeurent les mêmes, la méthode dialectique est conservée.
Le tableau de l'ensemble acquiert toutefois plus de relief par
l'introduction d'un élément dualiste ; la différence infinie qui
sépare Dieu des choses ressort beaucoup mieux.

Dieu n'est pas, il devient. Ce qui précède son existence actuelle
c'est son propre principe encore obscur. Il en est de lui comme
de toute existence qui a derrière elle une base naturelle
incompréhensible. On croit assister à un phénomène naturel quand
on voit Schelling décrire comment surgit, clans le principe divin.



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 115

le besoin de s'engendrer lui-même. Cette impulsion grosse de

,jésir est la première agitation de l'existence divine. Cette impulsion

produit en Dieu lui-même une réflexion intérieure, au

moyen de laquelle il se contemple lui-même comme dans un
antitype. Tout cela implique un second acte de la réalisation de

Dieu. La représentation reflective correspond à l'entendement.
Celui-ci attirant alors à lui la parole primitive du désir, ils
s'unissent et se pénètrent pour constituer une volonté toute
puissante qui crée librement. Nous, obtenons ainsi deux principes

à la fois séparables et inséparables : ils se retrouvent dans

toute existence; mais c'est en Dieu seul qu'ils forment une
harmonie inaltérable. Par un certain côté, les choses, en tant que
distinctes de Dieu, ont leurs racines seulement clans le principe
obscur, antérieur au Dieu actuel ; elles obéissent à une impulsion
et à un instinct ; elles manifestent la volonté propre qui caractérise

les créatures; elles font effort pour s'élever des plus grandes

profondeurs du centre jusqu'à la lumière de l'entendement
et pour produire la volonté universelle. Chez l'homme, nous
trouvons à la fois le principe ténébreux dans toute sa puissance,
et toute l'intensité de la lumière : les profondeurs des abîmes et
les hauteurs des cieux ; les deux centres se rencontrent en lui.
A titre de créature, l'homme porte en lui un certain principe
d'indépendance relative, mais quand il est transfiguré en lumière,
on voit apparaître chez lui l'esprit comme principe supérieur.

Qu'arriverait-il si la clarté et les ténèbres, l'esprit et la nature
étaient unis chez l'homme d'une façon aussi indissoluble que
chez Dieu? Toute distinction deviendrait impossible et l'esprit
de Dieu ne se révélerait pas comme esprit. La possibilité du bien

et du mal réside justement dans la possibilité d'un désaccord

en face de cette unité indissoluble. Le mal consiste en ce que
les deux puissances changent leur position naturelle. La volonté
naturelle du principe, au lieu de demeurer paisiblement dans

son centre, s'en échappe et se porte violemment à la circonférence.

Il met ainsi fin à son accord avec la volonté universelle,
accord sur lequel repose l'équilibre intérieur des créatures.
Or cette nue possibilité devient inévitablement une réalité. En

effet l'élément créé et l'élément universel étant réunis chez



lit) DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

l'homme, il se trouve en lui une double source de mouvement.
Il est donc inévitable qu'il sorte une fois ou l'autre de cette
indécision primitive, sans cela il resterait dans la création quelque
chose de vague, d'indécis, de problématique. Dieu nepeut faire
autrement que de laisser libre carrière à la liberté du principe,
afin que, par ce moyen, la volonté de l'esprit et de l'amour soit
manifestée. L'amour ne saurait se réaliser sans discorde; l'unité
ne peut montrer toute sa force que quand l'unité du principe a

été préalablement rompue.
On le voit, la liberté humaine n'a plus son unique garantie

dans l'immanence divine. La créature possède, en face de
l'absolu, une certaine liberté relative. Dieu et la créature ne se

meuvent plus l'un dans l'autre, l'un avec l'autre, mais aussi

l'un contre l'autre. La conception morale de la vie gagne en

vérité; la notion de Dieu devient plus saisissable; le Dieu de

Schelling est en effet quelque chose de plus réel que celui des

idéalistes abstraits qui le subtilisent au point de ne plus voir en

lui que l'ordre moral.
Le Traité sur la liberté a un autre avantage. Comme les

Leçons sur les éludes académiques, il présente fesquisse d'une
construction historique du christianisme. Le cours de l'histoire
déroule à nos yeux la naissance graduelle de l'esprit, et les grandes

époques de l'histoire servent à son épanouissement. Tout le

procès s'accomplit en trois grandes périodes; celle de la nature,
celle du hasard, celle de la providence. Au début, Dieu se meut
dans l'histoire uniquement d'une manière conforme àsa nature;
il permet au principe premier de se mouvoir en toute indépendance.

Au commencement nous avons une période de sainte

indécision; ensuite les puissances naturelles se placent sur le

trône soit sous la forme d'une toute-puissance effrayante, soit
sous les traitsde formes humaines belles et captivantes. C'estle
mal lui-même qui entend se réaliser dans ces puissances; mais

ne pouvant rompre avec une diversité et une variété qui rappellent

le chaos,il demeure hors d'état de s'élever jusqu'à l'unité;
il tinit par retomber dans le sein de l'abîme d'où il est sorti.

Mais l'ancien monde s'ensevelit avec sa beauté séductrice et
sa sombre fatalité ; l'esprit de bonté s'approchait ; il provoqua



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 117

encore une fois l'opposition danstoute sa force, jusqu'à l'apparition

de Christ, du fils en forme humaine, pour rétablir à nouveau
les rapports de la création avec Dieu sur le meilleur pied. Une

personne est absolument indispensable pour sauver des

personnes; il fallait que Dieu devînt homme pour que l'homme
retournât à Dieu. Le dogme chrétien exprime donc bien le point
culminant de l'histoire du monde.

Le fait de l'incarnation rend le salut, la guérison possible.
Vient ensuite la fondation d'un nouveau royaume qui inondede
forces nouvelles le monde épuisé de vie et qui permet à Dieu

d'agir comme esprit.
Schelling prétend sauvegarder ainsi le point de vue moral que

Kant a fait prévaloir en religion. Le christianisme devient un
fait historique au sens le plus élevé du mot; et, par suite de

l'universalité de son idée, on ne peut se rendre compte de son

essence qu'en expliquant l'histoire entière d'une manière
religieuse. Avec le christianisme, le divin a cessé de se produire
sous des formes naturelles; l'Evangile est le mystère révélé; il
manifeste, au moyen des phénomènes historiques, le monde
idéal et la vérité, au lieu de le laisser encore deviner et pressentir

dans les secrets de la nature. L'ancien monde représente le
côté naturel de l'histoire ; son idée religieuse exprime, au moyen
de symboles, une présence de l'infini dans le fini ; l'idée
religieuse clu monde nouveau né peut au contraire être rendue

objective qu'au moyen de l'action; de sorte que tout élément

symbolique appartient à l'individualité. Cela nous explique pourquoi

le monde nouveau a débuté en prenant une attitude hostile

à l'égard de la nature: mais l'abîme doit être comblé par la

force morale ; une réconciliation prend la place d'une identité
inconsciente ou de l'hostilité. La vie nouvelle commence parle
fait que le vrai infini fait son entrée dans le fini, non pas en vue
de le diviniser, mais pour le sacrifier à Dieu en sa personne et
le réconcilier par ce moyen. L'idée de la réconciliation du fini
avec l'infini au moyen de la naissance de celui-ci dans le fini est

donc l'idée fondamentale du christianisme. Elle a pour corollaire

inévitable le dogme de la Irinité.
Voilà comment Schelling, partant du moi, arrive à l'absolu en



118 Dt: SEMLER A SCHLEIERMACHER.

traversant foutes les régions de l'histoire et en exploitant clans

l'intérêt de son système les opinions isolées des personnalités
les plus marquantes. Il emprunte à son époque une façon de

concevoir la nature aussi spirituelle qu'attrayante. La philosophie

de ia nature est à la fois le centre et le point faible de tout
le système. La simple justice demandait que la connaissance

philosophique de la nature, si fort méconnue par Fichte, prit
largement sa revanche. L'interprétation cjue Schelling donne de

la naiure a, aujourd'hui encore, quelque chose de fort attrayant :

il rend la nature transparente; il lui reconnaît ses droits non
pas parce qu'elle sert de moyen pour la réalisation de certaines
fins, mais parce qu'elle est vivante, parce qu'elle expose un
des caractères de la perfection rationnelle. Ala conception
extérieure et téléologique succède la conception dynamique qui assigne

pour but général au monde de manifester l'esprit. La possibilité

d'établir une comparaison entre la philosophie de la nature
et celle de l'esprit, les intéressants rapports entre les deux

sphères dont it pent être fait application à l'histoire, tout cela

doit être considéré comme un point précieux du système de

Schelling.
Reste l'idée de l'identité. C'est là ie tour de force, le coup

d'état de la spéculation. Il fait dire son dernier mot au principe de

l'immanence ; il oblige l'absolu à se mouvoir dans des vêtements
empruntés à la nature. Pour le monde fini, il n'y a pas de

catégories plus élevées que celles de la vie et du développement
actif; on en t'aitici l'application la plus large à tous les rapports.
Le lini n'est pas éloigné de l'absolu, au contraire, il doit se

développer et prendre une part illimitée à l'absolu.
Mais le philosophe ne s'en tient pas à cette immanence relative;

il ne connaît pas d'idée qui puisse échapper à la nécessité

d'une genèse : toutes sont forcées de passer de la simple
virtualité, où elles ne sont que comme principes, à l'actualité
qui constitue leur existence. L'absolu lui-même est tenu de

suivre la même marche et d'arriver à se saisir lui-même â

travers l'univers entier, il est bien vrai que l'absolu, dans sa

plus haute puissance, est reconnu comme raison consciente et
liberté ; il atteint par ce moyen le point culminant qui l'élève



HISTOIRE DE L\ DOGMATIQUE PROTESTRNTE. 119

au-dessus de toutes les créatures et le fait entrer en pleine
jouissance de tout ce qui est impliqué dans l'idée de Dieu.
Mais ce n'est que par la voie de la naissance et du développement

que l'absolu arrive à cette dignité de Dieu. Dès le début
il est donc soumis à la loi fondamentale de l'univers, pour
n'échapper à son joug que peu à peu. Chacun sait ce que la

spéculation nouvelle a su tirer de cette méthode. Unissant
hardiment les notions absolu et procès, elle a cru trouver dans le

mot procès absolu l'expression parfaitement adéquate de ce

qu'on peut concevoir de plus relevé. L'esprit s'habitue
aisément à cette formule, mais ce n'est pas à dire qu'il y voie un

moyen heureux de rendre l'idée de la plus haute perfection.
Le christianisme ne s'effarouche pas autant que quelques

personnes le disent à l'idée d'une immanence du divin dans la

création ; il a besoin d'un Dieu vivant dans le monde et dans

l'histoire ; la Bible elle-même le met sur cette voie. D'autre

part, il ne peut absolument pas se contenter d'un Dieu nature,
se réalisant dans le cours de l'histoire et qui n'arrive à

atteindre l'existence, l'essence absolue qu'en déployant toute
son activité. Le nom chrétien de Dieu doit avoir toujours la
même signification, la même portée ; la notion de Dieu doil.

nécessairement exprimer déjà le même sens au point de départ
qu'au point d'arrivée. Il n'est pas de spéculation qui puisse

suppléer à ce manque de transcendance.
Il en est tout autrement dans le système de Schelling. Le

tableau qu'il fait du monde se présente sous des couleurs
contraires, suivant qu'on regarde en avant ou en arrière. D'une

part on nous promet la complète réalisation de Dieu et de l'esprit,

de l'autre l'accès à la lumière demeure fermé; nous
aboutissons à un principe obscur qui ne ressemble pas trop mal au

Bythos des gnostiques. Dieu commence par n'être qu'un
penchant, une propension ; la nature chez lui possède la priorité,
et non pas l'esprit qui vient s'ajouter plus tard comme un
second Eon. Avant donc de se distinguer, Dieu et le monde

reposent dans le même sein ; et il est interdit à la religion de

pénétrer au delà de cette nécessité pour chercher encore la
lumière et la liberté.



120 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

A cette contradiction fondamentale vient se joindre une dit—

ficulté du même genre. Le mal serait arrivé à l'existence à la

suite d'une interversion des rôles qui, du centre, aurait fait la

circonférence. Jusqu'ici tout est bien. Mais nous ne saurions
accorder que pour désigner l'élément central en l'homme ou
ne puisse pas trouver de mot plus relevé que celui-ci : principe

naturel obscur qui deviendrait le mal en passant du centre

à la circonférence, pour exercer de là une activité particulière

et anormale. En effet, le mal se trouve expliqué d'une
manière exclusivement intérieure; on lui assigne une position
fondamentale, métaphysique. C'est ici qu'on se sépare lorsqu'il
faut rendre compte du mal. Quant à nous, nous nous prononçons

pour ceux qui admettent tout au contraire que le mal est

provenu de l'invasion de la circonférence dans le centre, du
virtuel et des penchants dans le siège de l'activité. Ce n'est pas
le mal qui produit ie péché, c'est le péché qui engendre le mal,
et si on veut admettre Satan, il faut, dire qu'il est lui-même un
pécheur endurci, permanent.

La doctrine de Schelling ne mérite pas d'être appelée une
philosophie do la religion dans le sens propre du mot. C'est

plutôt une construction du monde el de l'histoire dans laquelle
la religion trouve aussi ses intérêts satisfaits et ses représentations

reproduites. Jamais Schelling n'aborde le problème
religieux par excellence : comment le fini a-t-il été posé par
l'absolu? Le réel est présenté comme déchu par le simple fait qu'il
est réel ; il ne reçoit pas son existence de l'absolu ; il la reçoit

par le fait de son éloignement et de sa chute; l'antithèse
morale se confond avec l'opposition ontologique: nous n'examinons

pas le problème en lui-même. Mais nous maintenons

qu'il faut s'adresser à la religion pour savoir comment elle
envisage et le rapport clu fini avec l'absolu et l'idée de chute. Par
suite en effet de sa tendance morale, la religion a une manière
de considérer les choses autre que celle qui est ici introduite
sans examen. Nous nous trouvons sur le terrain de la religion,
sans qu'elle soit appelée à faire prévaloir la manière de considérer

les choses qui lui est naturelle. On répondra peut-être
que cela tieni à toute la tendance spéculative, et que pour



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 121

elle tout est de la philosophie religieuse. Schelling prétend
résoudre tous les problèmes qui se rapportent à la connaissance,
sans en excepter la connaissance religieuse ; il présente la
chute comme l'origine du fini, afin que la religion puisse aussi
s'intéresser au principe de la chute morale immédiatement
rattachée à l'autre. Reste à savoir si la religion peut consentir
à ce qu'on fasse ainsi ses propres affaires sans avoir son mot
à dire. Passe encore s'il s'agissait des gnostiques ou de quelques

pères grecs Mais au point de vue protestant, la religion
n'a pas à s'expliquer sur la question de savoir comment le réel,
est sorti de l'absolu ; il lui suffit de reconnaître que le second
est cause du premier. Elle ne peut non plus se laisser imposer
l'idée de chute morale par cette méthode, de crainte de voir
s'y mêler quelque élément étranger. La question du péché et
de son origine est pour la religion un problème exclusivement
moral. La solution se rattache, il est vrai, à la question sur
l'origine des êtres en général, mais sans y être déjà impliquée.
Le point de vue religieux est arbitrairement ou trop étendu ou
trop rétréci. Et si la mission de la philosophie de la religion
l'appelle à déterminer, en tout premier lieu, la nature et le

point de vue spécial de la religion et de la philosophie avant de

songer à les réunir en leur assignant un objet commun, Schelling

ne s'en est pas acquitté. La religion est-elle remplacée
et supplantée, ou bien secourue, assistée par la philosophie de

la religion? C'est là ce qu'il est impossible de tirer au clair.
Mais, dira-t-on sans doute, ce sont là des objections empruntées

aux questions de forme et de méthode. Ce qui importe,
c'est le fond. Il est incontestable que le contenu de la

philosophie de Schelling a des intentions, un esprit religieux; aussi

s'est-il toujours montré plus favorable à la révélation; la chute,
l'expiation, l'incarnation que l'école de Kant repoussait, ont été

proclamées par Schelling. Bien loin de s'en scandaliser, il les

a tenues pour indispensables; il y a même vu les critères décisifs

d'une complète manifestation de Dieu dans le monde. C'est

là ce qu'il y a certainement de plus remarquable dans cette

spéculation et ce qui explique l'influence qu'elle a exercée.

On peut dire que Schelling a transformé la philosophie de la



122 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

religion en une dogmatique historico-métaphysique. Mais la

construction dogmatique eût-elle résisté aux attaques de la
critique, ce qui n'est pas le cas, on pourrait se demander si cette
restauration de la doctrine orthodoxe serait une compensation
suffisante pour remplacer une notion exacte de Dieu

Nul n'acceptera la pénible alternative d'avoir à choisir entre
Schelling et Kant ; mais s'il fallait absolument le faire, nous
n'hésiterions pas à nous prononcer pour ce dernier. C'est que
le criticisme sauvegarde l'essence morale et religieuse du
christianisme ; il laisse la porte ouverte à une transformation de la

dogmatique, tandis que chez Schelling l'idée chrélienne n'est

pas accusée dans son essence; il se borne à toucher à quelques
points culminants. Schelling débute par fixer les deux notions
nature et monde des idées, pour passer ensuite à Jésus-Christ.
Dès qu'il est arrivé aux grandes catégories indispensables de

fini et d'infini, il prononce la parole sacramentelle : « L'idée
fondamentale du christianisme est nécessairement celle de Dieu
devenu homme, Christ comme point culminant et terme du

monde païen.» — Mais non, l'idée de Dieu devenu homme
n'est pas l'idée première et primitive du christianisme. Et, en

fût-il ainsi, comme le prétendent les orthodoxes, vous ne seriez

pas encore près de vous entendre. Il faudrait en effet que cette
notion fût dérivée exclusivement d'une nécessité religieuse el

morale. Quant à l'idée de la domination de l'infini sur ie fini dont
les philosophes ont besoin, elle ne saurait être qu'un reffet
accessoire de l'idée religieuse pouvant servir à une explication
générale du monde et de son développement. Les catégories du
fini et de l'infini ne sauraient amener à Christ.

Du reste, Schelling ne nous cache pas que son philosophèine
de l'incarnation doit être entendu autrement que le dogme
ecclésiastique traditionnel. L'incarnation ne saurait en effet être

conçue empiriquement comme l'entendent les théologiens ; Dieu
n'a pas pris la nature humaine dans un moment déterminé de

la durée ; il s'agit ici d'une incarnation de toute éternité ; le fils
de Dieu, né de toute éternité du Père de toutes choses, n'est
autre que le monde fini, tel que Dieu l'a de tout temps
contemplé. Christ, comme individualité isolée, devient très com-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 123

préhensible, mais il n'en est pas moins celui chez qui Dieu est

devenu pour la première fois objectif; personne avant lui n'a
manifesté en même degré l'infini, et voilà pourquoi il était
absolument nécessaire de voir en Jésus un personnage symbolique
et de lui reconnaître une haute portée.

On le voit, l'idée biblique du logos est prise dansun sens beaucoup

plus étendu. La personne de Jésus-Christ, bien qu'il soit

possible d'en rendre parfaitement compte, n'en devient pas
moins l'organe d'un principe divin, ie révélateur de la divinité
comme personne ne l'a jamais été. Qui ne voit que l'expression
incarnation de Dieu est prise dans un sens équivoque? Elle
implique d'une part les plus hautes prétentions dogmatiques et de

l'autre elle n'est qu'un symbole. Circonstance des plus
fâcheuses, Jes orthodoxes et les critiques ont un droit égal de

tirer à eux cette formule spéculative. Ce fait a donné lieu aux
malentendus et aux divergences les plus graves.

Il en est de même de la réconciliation du fini par la naissance
de Dieu lui-même clans le fini. La religion chrétienne enseigne
la réconciliation de l'homme pécheur et la cessation d'une hostilité

survenue dans le temps; toutefois cette hostilité est provoquée

non par le fait même de l'existence du fini, mais par une
faute et par la liberté. Il est fort possible que la conception phi-
losophique générale ailété provoquée parla doctrine chrétienne:
mais ce n'est pas à dire qu'elle soit pour cela autorisée à

supplanter celle-ci et à se présenter elle-même comme l'expression
immédiate d'une vérité religieuse et morale. Schelling renonce
volontairement à appuyer ses assertions sur des déclarations

bibliques, celles-ci par contre ne doivent nullement faire règle.
Le lecteur se rappelle un mot qui a été beaucoup reproché à

Schelling. A l'entendre, l'idée chrétienne ne devrait pas être
cherchée dans ces livres « qui pour la valeur religieuse ne

peuvent être comparés, même de fort loin, à tant d'autres écrits

sacrés, anciens ou modernes, et particulièrement à ceux des In-
dous. ¦» Si nous en jugeons par cette déclaration, Schelling,
du moins à cette date, n'aurait eu aucune idée de ce qui constitue

la valeur religieuse d'un livre. Le protestantisme a beaucoup

d'obligations aux temps modernes qui ont su tirer tant



124 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

d'idées spéculatives de livres d'ailleurs si pauvres en contenu.
Ce même protestantisme doit également s'entendre dire, qu'il
est particulariste, ce qui doit signifier que le catholicisme aurait
fait la part plus belle à l'universalisme du christianisme. En

outre, la morale de l'Evangile n'aurait eu rien de particulièrement

remarquable ; il ne peut avoir sa raison d'être clans quelques

maximes morales.
En face de ces assertions, il suffit de demander, dans l'intérêt

du christianisme et du protestantisme, si l'Evangile a transformé

le monde au nom de l'incarnation de l'absolu etde l'infini,
engagé dans l'évolution devant aboutir au fini, ou bien peut-être
par la puissance inhérente aux doctrines de la repentance et de

la conversion? Car, enfin, c'est de son esprit et du but en vue
duquel elle a lieu que cette incarnation de l'absolu pour
devenir homme tire sa haute signification : elle ne saurait être
considérée du même œil que des idées du même genre clans le
sein des populations étrangères au christianisme. Les missionnaires

chrétiens dans l'Inde, nous dit Schelling, s'imaginent
annoncer quelque chose d'inouï aux naturels en leur disant

que Dieu est devenu homme en Christ, tandis que les Indous
leur répondent froidement que ce n'est là rien de bien
merveilleux, que le même phénomène se repète chez eux constamment.—

Mais il ne résulte nullement de ce fait que les missionnaires

aient moins bien compris leur propre religion que les

Indous. Car ce qui confère à l'incarnation de Christ son
caractère absolu, ce n'est nullement la circonstance que deux

natures différentes se sont réunies en sa personne; mais le fait

que les idées créatrices, de grâce divine et de conversion se

sont réalisées dans une individualité humaine.
C'est assez dire ce qui nous fait repousser cette spéculation-

Elle ne cesse de confondre le monde de la nature et celui de la
morale. Sans contredit les deux sphèrespeuvents'éclairer l'une
l'autre; elles offrent plus d'un terme de comparaison, mais il
n'en demeure pas moins certain qu'elles doivent être séparées,
si on ne veut nuire à la vérité morale de la religion.

Tout cela ne nous empêche pas de reconnaître la valeur de

la philosophie de Schelling, même pour la dogmatique. Il a



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 125

rendu surtout service en favorisant une intelligence plus approfondie

de l'histoire. Le service a été d'autant plus précieux que
l'ancienne théologie, privée d'un sens historique quelque peu
général, se renlermait dans un pragmatisme extérieur qui se

perdait, dans les premiers détails tombant sous la main. En dépit
des écarts auxquels il a donné lieu, l'universalisme historique
inauguré par Schelling demeure une vérité précieuse et vivante.
II contemple le monde et l'humanité dans leurs plus larges
proportions ; il explique leur marche, non pas au moyen de

l'enchaînement empirique des circonstances, mais au moyen des

rapports entre les grandes puissances qui les déterminent. La

nature et l'esprit se partagent cette domination. La première
apparition est la religion de la nature. Elle ne peut admettre
l'élémenté levé et intellectuel que sous forme symbolique et
mystérieuse; la seconde, au contraire, relègue la nature à l'arrière
plan ; elle est complètement morale et enseigne à connaître
Dieu dans l'histoire. Christ se trouve placé entre deux mondes;
il inaugure le règne de l'activité morale et vraiment divine. On

ne peut comprendre ni les rapports des religions entreelles,ni
les époques de l'histoire sans être préalablement venu à Christ,
auquel aboutit tout le monde antique; et on nepeutcomprendre
Jésus-Christ sans reconnaître en lui un fait révélateur.
Rappelons-nous bien que Kant avait présenté la révélation comme
une possibilité qui ne pouvait être contestée au point de vue de

la raison pure ; la théologie devait en faire usage dans un
esprit rationnel et moral, et plusieurs d'entre les plus faibles
kantiens avaient préféré renoncer à Christ pour échapper par là à

plusieurs doctrines difficiles. Schelling a coupé court à toutes
les abstractions en faisant appel à une vérité de fait qui ne

pouvait être contestée. Il n'était plus nécessaire de s'en tenir
dans ces matières à la simple catégorie de la possibilité, alors

que la philosophie elle-même, acceptant l'ensemble des faits

chrétiens, avait déclaré que sans Jésus-Christ l'humanité ne
pouvait former un tout.

Les différences entre le naturel et le surnaturel ne sont pas
accusées par Schelling; la force de l'idée anime les faits et les

élève par cela même au-dessus du cours ordinaire du monde.



120 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

D'autre part l'idée oblige à s'élever plus haut que la réalité
empirique, pour aller vivre dans ce qui ne nous a été conservé

que sous forme légendaire.
Les controverses sur l'élément mythique suivirent leur cours

en théologie. Mais ces études ne 'pouvaient gagner en importance

que s'il était reconnu qu'il ne s'agissait pas de savoir si.

un fait s'était passé ou non, car le mythe est ou l'écho ou
l'annonce anticipée d'une vérité historique. Schelling a plus que
personne contribué à faire prévaloir ce point de vue. A cela se

rattache son interprétation plus profonde, beaucoup trop pro_
fonde même, des antiques mythologies. Nous n'avons à lui
emprunter aucun principe théologique déterminé ; nous nous
bornons à le désigner comme le représentant d'une conception de

l'histoire de laquelle la théologie avait passablement à

apprendre.

Schelling, dans son second système, nous a donné non pas
le complément de son ancien point de vue, mais sa caricature
et son exagération. Nous voulons parler de sa construction phi-
[osophico-historique de la révélation. Ceux qui s'occupent des

religions antérieures au christianisme lui auront plus d'obligation

pour l'art avec lequel il cherche à ramener à une loi unique

tous les phénomènes de l'antique mythologie, que les
théologiens pour sa tentative d'expliquer le royaume de Dieu. Le
souffle de gnosticisme qu'on remarquait clans le premier système
a tout envahi dans le second : les phénomènes du monde entier
deviennent une histoire divino-humaine qui se poursuit jusque
dans le monde à venir. Seulement les hardies combinaisons des

premiers ouvrages de Schelling, qui rappelaient l'éclair du génie,
ont été remplacées par une perspicacité ergoteuse sans cesse

occupée à tout construire. Tout le drame du monde se déroule
entre des événements qui se passent très haut ou très bas; mais

nos régions terrestres, dans lesquelles nous vivons, et qui
constituent la sphère humaine et religieuse, sont d'un vide
désespérant: on ne nous place pas en contact avec les forces vives
qui animent le christianisme. Si cette philosophie-là nous était
transmise depuis les premiers siècles de l'Eglise, nous mettrions
beaucoup d'ardeur à l'étudier; nous admirerions et son archi-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 1 '21

tectonique et son esprit pur comme nous faisons pour les

systèmes de Valentin et de Basilides. Dans notre siècle l'impression

est mélangée: cette philosophie nous produit l'effet d'être
un débris de cette mov/jict -ou yjinMo et toutefois elle porte tous
les caractères d'une science moderne.

Schelling n'a pas laissé échapper l'occasion d'exprimer son

peu d'estime de ces docteurs qui, réduisant tout leur savoir à

la philologie et à l'exégèse, transforment la théologie en une
science purement prolane. En rejetant le kantisme, il rompit
avec les théologiens vulgaires qui se rattachaient à lui, et, sans
former une école théologique, il exerça de l'influence sur quelques

hommes qui, différant des premiers, voulaient restaurer les

formules de l'ancienne dogmatique. Nous arrivons à un moment
où la théologie régnante est agitée par l'invasion d'éléments

nouveaux. La réaction cjui commence s'accuse de deux
manières: on part de la religion et de la piété pour rajeunir la

théologie, ou bien, prenant son point d'appui dans une idée et
clans une science absolues, on prétend arriver à une théologie
supérieure. Daub, professeur à Heidelberg, fut le représentant
de cette tendance. Mais il se tint trop à l'écart des solutions
théologiques qu'il critiquait tout en se gardant bien d'en

proposer de nouvelles. Aussi n'exerça-t-il que fort peu d'influence.
Il suivit d'assez près Schelling dans ses évolutions diverses.
Schwarz (Frédéric-Henri-Christian), collègue du précédent, fut
aussi influencé par Schelling, mais il se borna à établir qu'il
ne saurait y avoir de vraie culture en dehors du christianisme.
Ses travaux dogmatiques proprement dits sont sans importance
Tels sont les dogmaticiens de l'époque de Kantet de Schelling.
Les premiers sont plus nombreux, plus connus, plus populaires.
Ceux qui relèvent de Schelling, moins nombreux ou isolés,

protestent avec un certain dédain contre l'esprit de l'époque.
Les deux écoles forment un chaînon important du développement

historique. L'école de Kant a plus l'ait pour l'avancement
des études théologiques, parce qu'elle n'a jamais abandonné

l'instrument de la critique. Pour ce qui est de la méthode, les

ileux écoles rentrent dans le rationalisme, car elles présentent,
conformément aux principes scientifiques, le contenu religieux



)28 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER

comme rationnel, même lorsqu'il contient des éléments
surnaturels. Ce que Schelling répudie du rationalisme vulgaire, ce

n'est pas le principe rationnel, mais l'empirisme terre à terre et
le manque d'intelligence pour les idées renfermées dans les

dogmes. Daub, de son côté, s'éleva contre le procédé critique
qui ne permettait pas d'appliquer convenablement la raison
à l'absolu. On se divise donc, tout en professant le même principe

rationnel. Le rationalisme théologique trouvait la condamnation

de toute philosophie dans le fait que, ne pouvant jamais
arriver à un résultat définitif, elle se voyait condamnée à

détruire de ses propres mains les orgueilleux systèmes qu'elle
avait construits. Mais il ne pouvait pas se vanter d'avoir lui-
même placé les doctrines chrétiennes à l'abri de ces changements

qui atteignent toutes les choses humaines. Il ne pouvait
être prouvé que leur principe dût nécessairement conduire à

des résultats définitifs, de sorte qu'il n'existait point de
catéchisme rationnel que le rationalisme scientifique ou vulgaire
pût présenter comme sa dernière expression.

Les rapports de ces deux dogmatiques philosophiques entre
elles sont très importants. Les kantiens font prédominer le

point de vue moral, sans s'attacher à comprendre historiquement

le christianisme; l'école spéculative fait du dogmatisme,
mais aux dépens des intérêts moraux et pratiques. Les docteurs
de la première tendance courent le danger de tout réduire à

des lieux communs de nature morale pour aboutir à des
généralités sans base historique. Les représentants delà seconde
tendance s'en prennent au contraire aux éléments particuliers et

spécifiques du christianisme; ils attaquent la révélation comme
fait absolu. Le cri de ralliement des premiers est Dieu el
l'immortalité; les seconds ont pour mot d'ordre l'incarnation
de Dieu, la révélation, la trinile. La doctrine spéculative
prétend rectifier le point de vue critique, mais elle ne s'en
distingue que pour s'éloigner encore plus du christianisme en
offrant de graves lacunes. Plus que jamais on a le droit de

poser cette question: N'y a-t-il donc rien entre les exagérations
dexes deux tendances qui vont trop loin ou pas assez loin? N'y
n-t-il pas une vraie position intermédiaire entre les abstractions



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 12V

des premiers dépourvues de toute base historique et l'absolutisme

hj^torico-dogmatique des seconds Ne pourrait-on pas,
tout en se rattachant à la première école critique, présenter les

vérités religieuses générales de manière à tenir compte de

l'élément spécifiquement chrétien? Mais l'histoire a répondu à

cette question. La théologie, ne se livrant complètement ni a

l'une ni à l'autre de ces deux tendances, se mit elle-même en
état de se frayer la voie que nous avons indiquée, et de la

suivre.

111

Schleiermacher et son époque.

Si on en croyait D. Strauss, il n'y aurait pas, depuis l'invasion
des barbares, de plus beau siècle que le XVIII" siècle, qui prendrait

rang d'abord après le XVIe. Après la rechute et la stagnation

du XVIIe siècle, le XVIIIe aurait vigoureusemenl repris l'œuvre

du XVIe et l'aurait presque menée à bonne fin. A la

réformation aurait succédé l'âge des lumières; la foi aurait cédé le

pas à la pensée et à la conscience : au lieu de chrétiens nous
aurions des hommes; les sujets auraient fait place aux citoyens.
Le XIXe siècle est entré dans ce bel héritage, mais il aurait été

difficile de se montrer plus ingrat qu'il ne l'a fait à l'égard du

légataire. Le dédain du XVIIIe siècle a été à la mode presque
jusque vers le milieu du nôtre.

Les deux siècles ne peuvent décidément pas être mis en

opposition de cette façon-là. Il est inexact que le XVIIIe siècle ait
renié la foi, plus faux encore que le XVIe siècle ail renoncé à In

science et à la conscience. Le XIX» siècle ne mérite nullement le

reproche d'ingratitude pour ne pas avoir accepté sans contrôle
toutes les idées du XVIII- comme autant de fruits mûrs dont il
n'y avait plus qu'à jouir.

Il n'en demeure pas moins certain qu'il est plus difficile de

caractériser notre époque que celles qui l'ont précédée. Loin
d'être plus pauvre que le XVIIIe siècle, le nôtre est au contraire

C. 11. 1871. «



130 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

plus riche, igoins étroit et exclusif. En revanche, il est plus
agité ; la confusion et l'antagonisme n'ont cessé d'aller en
augmentant. Sans interrompre aucun des travaux commencés, notre
siècle a su ajouter de nouveaux problèmes à ceux qui lui étaient,

légués ; au milieu de difficultés plus grandes que par le passé,

il a bravement travaillé, en se plaçant à des points de vue
nouveaux, à élaborer les matériaux les plus divers. Mais de ces
tâches nombreuses que nous avons entreprises, laquelle devra
être considérée comme constituant d'une manière générale la

mission de notre époque? Les travaux critiques ont été

poursuivis; on a travaillé à restaurer le christianisme positif; des

tentatives ont été faites pour réunir et transformer les églises
évangéliques ; tandis que les uns s'attachaient à relever la vie
chrétienne, d'autres imprimaient un grand essort à la philosophie.

Aucune de ces tendances n'a renoncé au droit d'être
présentée comme le trait caractéristique du XIXe siècle. L'historien,
pleinement convaincu que la religion chrétienne ne saurait périr,

compte bien que de toutes ces luttes sortiront une vie et un
esprit chrétien autrement bienfaisants et grandioses que tout
ce que le siècle précédent à pu produire. Mais comment tout
cela tournera-t-il? Laissant la réponse à l'avenir qui seul nous
donnera le vrai sens de ce qui a été déjà fait, il faut encore
une fois, pour caractériser notre siècle, recourir au terme assez

vague d'époque de transition.

Comparé à celui qui l'a précédé, le XIXe siècle est animé
d'un esprit incontestablement plus réaliste et plus pratique. Il
veut, lui aussi, la tolérance, mais il insiste pour qu'il y ait un
élément positif qui offre l'occasion de l'exercer ; il réclame la

liberté, mais aussi ses effets; il se prononce pour l'humanisme,
à condition qu'il ne soit pas cosmopolite et abstrait, exclusivement

à l'usage des hommes cultivés de toutes les nations, mais

qu'il rallie les nations elles-mêmes et qu'il fasse une place aux
facteurs spirituels de l'histoire; il se prononce en faveur du
christianisme, pourvu qu'il ne soit plus relégué au rang de simple

opinion privée vivant à côté des confessions légalement
établies, mais qu'il devienne une foi abondante en fruits et entre
en rapport intime avec toutes les forces vives de la société ; il



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 131

veut en général l'intérêt commun, et il y est autorisé par une
culture qui est devenue à un très haut degré la propriété de

tous ; il y est forcé par une concurrence infiniment active.
En conséquence, le sens pour l'idéal a changé ; perdant son
caractère vague et indécis, l'idéal a revêtu une forme plus sai-
sissable afin de pouvoir reposer sur l'histoire.

On ne saurait méconnaître une légère modification dans les
facteurs fondamentaux de la conscience religieuse. Le XIXe
siècle n'a pas identiquement la même notion de Dieu et. du
monde que celui qui l'a précédé. Rompant avec la conception
étroite du déisme, on a tellement insisté sur l'immanence de

Dieu qu'on a abouti au panthéisme. Au point du vue mathématique,

il est vrai, la conception du monde n'a pas été essentiellement

étendue, mais comme elle s'est enrichie Grâce à la spé"

culation, l'homme a le droit de se considérer comme le théâtre
sur lequel se réalisent les fins suprêmes de l'univers ; de là est

venue la tentation de faire descendre l'absolu jusque dans les

évolutions du monde fini. L'immortalité personnelle et la
liberté étaient des points inébranlables delà foi du XVIIIesiècle ;

on n'y a pas encore renoncé aujourd'hui, mais on a commencé
à se demander si l'immortalité ne serait pas une de ces vérités
chrétiennes n'ayant de valeur que clans le monde fini.

Tout cela montre déjà que notre siècle ne s'est pas borné à

prolonger les lignes déjà tracées par le précédent. Il a dû revoir
en seconde instance toutes les pièces du procès que le XVIIIe
siècle estimait avoir jugé sans retour. C'est dire assez que nous
reconnaissons les droits, la nécessité d'une réaction. Les tentatives

de restauration ont été sans contredit absurdes, mais
il était indispensable de réagir contre la théologie superficielle
tlu XVIII» siècle.

Ce qui faisait la force du rationalisme tel que nous le connaissons

déjà, c'était sa critique dogmatico-historique des anciens

dogmes. Mais il était faible quand il s'agissait d'apprécier ce qui
se trouvait derrière les formules et que son étroitesse l'obligeait
à considérer comme chose accessoire. Le rationalisme était
d'une pauvreté remarquable pour tout ce qui tenait à

l'intérêt religieux ; il ne soupçonnait pas la valeur religieuse de



132 UE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

la communauté ecclésiastique ; il ignorait qu'au fond l'église
obéit à une tendance éminemment morale et religieuse qui
doil être distinguée des préceptes et des ordonnances. Un

sens religieux plus profond, un instinct nouveau pour l'église
provoquèrent des efforts ecclésiastiques nouveaux qui agirent
indirectement sur les circonstances théologiques. La nouvelle
naissance et la grâce, la rédemption et la sanctification, ces

idées qui créent le royaume des cieux étaient tombées en discré"
dit. On les voit reparaître alors et avec elles Christ non plus
comme simple docteur, mais comme porteur clu principe chrétien

lui-même, comme l'unique base historique de l'Evangile.
Le siècle dernier a conquis l'impartialité et la liberté scientifiques

; la nôtre a remis en honneur le sentiment religieux
et l'intérêt ecclésiastique. La mission de la théologie
contemporaine est d'associer si bien ces deux tendances qu'aucune

vérité religieuse ne soit perdue et que tout ce qui est

reconnu comme valable dans l'un des domaines tourne aussi au

profit de l'autre. Pour être théologien il faut être en même temps
homme de science et homme de foi. Mais l'alliance était à peine
contractée qu'on travaillait à l'exploiter en vue d'une restauration

pure et simple du passé.
1° Le rationalisme vulgaire. Avec B re tsch neider et Wegscheider,

la dogmatique n'est plus qu'une simple histoire de la
dogmatique. Ils se bornent à reproduire les anciennes doctrines et à

les critiquer. Sauf que le centre de gravité n'est plus placé dans

la doctrine du salut mais dans l'idée de Dieu, ils exposent les

anciennes doctrines dans l'ordre traditionnel. Ces dogmaticiens
se font en outre un point d'honneur de protester contre tout ce

qui, de près ou de loin, peut sentir le panthéisme. Toute originalité

fait défaut, l'intuition et l'élément positif sont
entièrement sacrifiés à la critique.

Bretschneider appartient plutôt à une phase de transition qui
devait aboutir au rationalisme vulgaire. Ce théologien, dont
l'activité littéraire commença en 1805 pour ne se terminer
qu'en 1845, eut à s'expliquer sur les sujets les plus importants-

avec les hommes les plus considérables de son époque, Schleiermacher,

Marhcineke, Strauss. Il finit, vers latin de sa carrière,



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 133

par être poussé décidément dans le camp des rationalistes
vulgaires, sans avoir jamais renoncé à son idée favorite, de réconcilier

une raison éclairée et l'autorité divine. Comme dogmalicien,
il n'est guère qu'un érudit et un compilateur, encore bon à

consulter, mais il est dépourvu de toute originalité.
La révélation n'est que le plus haut degré auquel la culture

rationnelle s'est élevée sous la direction de Dieu. Mais dans

quel rapport se trouve la révélation avec les progrès d'autres
sciences humaines qui se sont développées sous la direction de

Dieu? Et comment se fait-il que tant de choses incompréhensibles

soient procédées de cette révélation destinée à nous éclairer,
s'il est vrai qu'elle ait dû mettre la raison en pleine possession
de son idéal Pour faire cesser cette incertitude, il faut recourir
à un second facteur, la communauté ecclésiastique. Toute
révélation doit se rattacher à des faits, sans cela il est impossible de

former une communauté religieuse. Sur les traces de Kant,
Bretschneider ajoute donc un autre facteur à l'élément exclusivement

intellectuel. Malheureusement la synthèse qui doit
rattacher les pensées rationnelles et les garanties religieuses
demeure très imparfaite; le lien de la gerbe t'ait défaut : on ne

peut le trouver que dans une impulsion religieuse et morale
appelée à servir de base. L'élément historique, que ce théologien
appelle à son aide, ne lui sert 4u'à fortifier de son autorité le

contenu rationnel, mais il ne lui donne pas une forme ; il ne lui
imprime aucune impulsion. Les faits et l'élément idéal sont

simplement juxtaposés extérieurement sans entrer dans aucun
rapport intime. Les deux facteurs ne sont pas ramenés à un

principe commun qui permette d'apprécier la nature de la
communication intellectuelle et devoir comment elle entre en rapport

avec l'activité rationnelle proprement dite. La nature
morale et pratique du christianisme, en tant que constituant un

rapport déterminé de l'homme avec Dieu, n'est pas reconnue.
Nous n'avons donc pas une image fidèle de la religion
chrétienne, c'est là le défaut capital qu'on a déjà signalé dans la

dogmatique de Bretschneider.
Wegscheider est le dogmaticien du rationalisme. Il se pique

d'avoir été le premier rationaliste parfaitement conséquent. Il



134 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

est assez étrange que le principe scientifique qu'il représente
n'ait pas trouvé d'autre expression que sa dogmatique. Cette

décision caractéristique a donné à cet ouvrage, qui a eu huit
éditions, une importance historique et morale qu'il tient de la
personnalité de l'auteur. Foncièrement kantien "Wegscheider avait
d'ailleurs des connaissances philosophiques étendues. Ennemi

juré de toute glose, de tout enjolivement moderne, de toute
paraphrase exégétique visant à compléter le texte,' il se plaisait à

répéter unde nosli chaque fois qu'on faisait dire à un passage
plus qu'il ne renfermait. Il vise à donner une image exacte du

dogme, s'imaginant que la relation la plus exacte et la plus
authentique est par cela même la plus objective, ce qui n'est le

cas que quand on s'attache à faire connaître avec soin tout le
milieu dans lequel une idée a pris naissance. Dans sa critique,
qui n'est qu'une dialectique abstraite, il affectionne l'emploi des

catégories de la logique formelle.
Wegscheider a saison quand il affirme que toutesles doctrines

chrétiennes doivent plonger leurs racines dans la vie chrétienne
et trouver leur raison d'être dans les besoins du royaume de

Dieu. Il est moinsheureux quand il prétend que la religion
chrétienne, dont il exclut tout élément surnaturel et toute action
immédiate de Dieu, est un fait naturel, un fruit de l'activité
médiate de Dieu parce qu'alors seulement elle peut répondre aux
exigences d'une connaissance rationnelle. Il insiste sur l'unité de

la loi de la nature et s'élève fortement contre toute prétention à

distinguer entre l'élément naturel et le surnaturel. Il n'est plus
de mise, à son sens, ce supranaturalisme qui suspend les lois de

la nature, rejette toute connaissance religieuse non contenue
dans la Bible, et qui a pour principe d'exclure toute critique,
toute appréciation rationnelle. Mais c'est là décider uniquement
le côté métaphysique du problème ; c'est trancher la question
sans tenir compte de tout ce qui se rattache étroitement au

principe contesté.
Wegscheider ne tient pas compte de l'élément empirique et

religieux auquel ses adversaires en appellent en faveur de leur
thèse.

Notre théologien ne sort pas des idées courantes d'après les-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQLE PROTESTANTE. 135

quelles le surnaturel et la nature formeraient deux sphères
séparées de l'existence dont l'une violerait les lois de l'autre. Lu

notion d'une action surnaturelle de Dieu a une portée beaucoup
plus étendue que Wegscheider ne paraît s'en douter. Elle
désigne aussi une activité divine dans la sphère de la nature ; elk
u un sens religieux général ; elle jiettt en même temps être
appliquée au domaine moral. Notre dogmaticien prétend avec
raison que l'idée d'une religion naturelle est née de l'antithèse
d'une religion positive et révélée. Mais celane suffit pas pour
terminer le débat. La religion naturelle désigne aussi une tendance

religieuse dominée par la nature, mise à son service, ef à

laquelle le christianisme s'oppose avec sa prétention de s'élever
au-dessus de la nature et d'en triompher. En présence de toul
cet ordre d'idées, le jugement do Wegscheider est insuffisant el

étroit. Il tombe dans une étroitesse analogue quand il s'agit de

rendre compte de la personne de Christ. Il s'occupe de la religion,
et faute d'étudier la totalité de ses effets, il ne sait voir en elle

que la doctrine et la morale. 11 va jusqu'à déclarer la notion de

communion avec Dieu inutile, sous prétexte qu'elle est trop
mystique. Il repousse sans réserve le mysticisme et le piétisme
comme s'ils ne renfermaient aucun élément de vérité. Leb dogmes

ne sont à ses yeux que le fruit d'une raison égarée qui croit
au surnaturel et d'une époque d'ignorance; il ne tient nul

compte du mobile religieux qui a toujours joué son rôle.

Wegscheider ne rend justice ni à l'esprit historique ni à

l'idéalisme delà religion chrétienne. On peut reconnaître les droits
de la raison clans un sens profond dont il n'a pas semblé se clou -

ter; mais chez lui la saine raison est toujours présentée comme
quelque chose de précis et de déterminé, sans qu'il ait justifié
scientifiquement ses assertions et. légitimé sa prétention à être
l'expression des lois de la pensée. Wegscheider a eu deux
mérites incontestables: il a impitoyablement flagellé toute prétention

à une fausse profondeur; il a fait prévaloir son point de vue-

moral avec un sérieux irréprochable. Il relève plus du rationalisme

moral que du rationalisme intellectuel.
Rœhr et les collaborateurs de la Bibliothèque des prédicateurs

(Kritische Predigerbibliotek) avaient donné au rationalisme une



13t) DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

tournure superficielle et commune qui leur valut le titre de

rationalistes vulgaires, nom qui est resté pour désigner l'école
entière. C'est alors qu'éclata la vive controverse avec Charles
Hase qui prétendait maintenir le principe rationnel tout en
combattant le rationalisme de Wegscheider et de Rœhr. Tout le

inonde est aujourd'hui d'accord avec Hase quand il reproche à

ce rationalisme « de méconnaître la valeur historique du
christianisme, d'affadir la vie religieuse et d'éviter tout travail
philosophique un peu sérieux. »

IL Luttes dogmatiques—Tiers-parti. —La controverse provoquée

par Hase était une querelle de famille ; elle ne portait pas
en effet sur le principe scientifique, mais simplement sur son

application. Il en résulta de longues luttes entre le rationalisme
et le supranaturalisme qui ne se terminèrent que vers 1835, à

l'apparition de la Vie de Jésus de Strauss. D'une part le rationalisme

fut réduit à la défensive, mais d'un autre côté on vit
augmenter considérablement le nombre de ceux qui parurent
combattre pour lui en se faisant les champions, non pas d'une
opinion théologique déterminée, mais de la liberté scientifique
et du droit d'examen. Les nuances sont assez nombreuses.

Quelques-uns seulement, Tittmann et Sartorius, prétendent que le
rationalisme conséquent doit aboutir à l'athéisme ou au roma-
nisme, tandis que Rœhr le présente comme le vrai protestantisme.

D'autres penseurs se tiennent sur les hauteurs de la

philosophie sans descendre dans les détails du débat. Il y eut des

homines qui, tout en reconnaissant l'importance des
problèmes débattus, se prononcèrent dans un sens plutôt que
dans l'autre. Mais une tendance au rapprochement ne tarda
pas à se faire jour. Le juste milieu, qui vise à un simple équilibre,

est faux et peut être comparé au point d'indifférence. Mais
il n'en est pas de même de ce tiers-parti s'élevant au-dessus des

étroites limites d'une lutte traditionnelle qui ne peut aboutir.
Il lui incombede réunir les éléments faussement séparés en
tenant compte de ce qui est nécessaire en fait et possible en principe.

La longueur de cette vive polémique tint la théologie en
haleine ; mais elle développa dans une fâcheuse mesure l'esprit



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 137

de parti. Chacun s'en plaignit bientôt, quoiqu'il allât toujours
en augmentant. Les choses allèrent si loin que, ne tenant plus
compte de ces éléments de vérité et de certitude qui se trouvent
dans le cœur de tout homme, on exprimait une opinion qui,
avant qu'on eût eu le temps d'y réfléchir, était déjà dictée par
l'influence de la fraction à laquelle on appartenait. La polémique

absorbait tout; on n'étudiait plus qu'en vue. de pourfendre
un rationaliste ou un supra-naturaliste. La devise favorite des

hommes de parti, étroits et sans culture, tout ou rien, devint à la
mode. Mais les hommes moins entiers qui cherchent la vérité,
savent qu'on ne saurait la fabriquer à sa guise, et qu'il faut la

prendre telle qu'elle est. N'eusseut-ils qu'étendu l'horizon et
déplacé le débat, Schleiermacher et de Wette auraient déjà des

titres précieux à notre reconnaissance.
Déjà en 1811, Augusti insista beaucoup sur les idées dépêché

et de grâce ; il reconnut l'importance de l'élément historique ;

influencé peut-être par Schelling, il présenta l'œuvre et la
personne de Christ comme ayant exercé la plus universelle des

influences dans l'histoire de l'humanité. On ne lui fera pas un
crime, au plus fort des controverses philosophiques, d'avoir
cherché à relever le courage des théologiens, en présentant la

théologie comme la reine des sciences.
L'ancienne théologie ecclésiastique ne pouvait être rétablie

dans toute sa rigueur qu'en se plaçant au point de vue de l'histoire

ou au nom d'une méthode philosophique. Hahn suivit la

première marche, Marheineke la seconde. L'œuvre de Marhei-
neke n'est cependant pas exclusivement philosophique. Inspiré
par l'étude des pères de l'Eglise, il prétend justifier sa foi
scientifiquement en la réduisant à l'idée de Dieu, comme à l'objet
unique de tout enseignement religieux. Le principe de la
dogmatique est, d'après Marheineke, la révélation de Dieu, dans la

conscience que nous avons de lui. Elle a sa norme dans la
parole de Dieu et sa règle dans les formules ecclésiastiques. Ce

n'est pas de lui-même que l'homme tient son idée de Dieu ; elle
lui est prêtée et révélée ; c'est sur ce fait que repose toute la
vérité de la révélation ; celle-ci n'est pas en effet une exposition
spéciale, particulière de l'idée de religion ; elle a quelque chose



138 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

d'absolu. 11 ne faut donc pas considérer la conscience religieuse
comme la source de l'idée de Dieu, elle n'en est au contraire

que le produit, le premier fruit.
Malgré certaines analogies, il y a une différence profonde

entre le point de vue de Marheineke ef celui de Schleiermacher.

D'après le premier de ces théologiens, la conscience est sans

doute considérée comme l'organe de la vérité religieuse, mais

pourquoi? Uniquement parce que et entant qu'elle porte avec
elle une certaine formule, garantie par l'autorité divine, et
nullement parce que la conscience religieuse s'est formée et
affermie dans le sein de la communauté ecclésiastique. La
conscience religieuse est dépourvue de toute liberté d'allures; on

ne fait pas son histoire ; on ne la suit pas dans ses déviations
en la ramenant à un contenu permanent. Ce serait faire la part
trop belle au subjectivisme religieux que Marheineke repousse.
On ne voit donc pas la piété se développer; il ne classe pas les

divers genres de foi de manière à faire ressortir ce que celle du

protestantisme a de particulier. C'est ainsi qu'on chercherait
en vain une foule de réflexions qui, chez Schleiermacher, sont
d'une haute importance historique et critique.

L'idée de la Trinité se trouve à la base de la dogmatique et

en fournit toutes les divisions. Marheineke rappelle plutôt les

pères de l'Eglise que les réformateurs et le protestantisme. Tout
l'ouvrage a quelque chose d'antique; l'idée du logos y joue un
rôle des plus étendus; l'anthropologie est entièrement sacrifiée
à la théologie. Les raisons de l'incarnation du Fils doivent être
cherchées non pas dans la nature humaine, mais dans l'essence
même de Dieu. — Marheineke donna dans le travers qui
consistait à reproduire l'orthodoxie traditionnelle la plus rigide au

moyen des formules de la philosophie hégélienne. Le théologien,

il est vrai, a le pas sur le philosophe, mais cette alliance
de la spéculation et des idées dogmatiques a fait naître bien des

malentendus et des illusions que la critique ne s'est pas fait
faute de signaler.

Auguste Hahn, en se plaçant sur le terrain historique, avait
commencé par exposer une dogmatique d'une orthodoxie
tempérée et impliquant quelques réserves. Il finit par se placer au



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 139

point de vue clu luthéranisme confessionnel. Désavouant alors
sa largeur antérieure, il prétendit trouver l'expression adéquate
de l'Evangile dans la doctrine officielle du luthéranisme qui
repose sur les symboles de l'ancienne église catholique antérieurement

au schisme des grecs et à la formation du romanisme.
En dépit de cette assertion, qui couperait court à tout développement

théologique, il se montre lui-même beaucoup moins
orthodoxe traditionnel qu'il ne prétend l'être.

Schutt (Henri-Auguste) fut le représentant d'un supranaturalisme

biblique modéré.— Knapp (Georg-Christian) est aussi un

théologien biblique. 11 prétend exposer la dogmatique chrétienne
telle qu'elle ressort d'une exégèse grammaticale et historique,
en dehors de toute jn'éoceupation philosophique. Tandis que
Knapp représente un ancien point de vue, Steudel nous transporte

en plein au milieu des préoccupations de son époque. Sa

dogmatique a une tendance apologétique et biblique très
prononcée ; il s'élève fortement et contre la critique et contre la
philosophie hégélienne, tout en subissant dans une certaine
mesure l'influence de Schleiermacher. Il proteste énergiquemenl
contre la spéculation moderne, en déclarant qu'il faut choisir
entreelle et le christianisme. Malheureusement sa conception de

la révélation est exclusivement intellectualiste. Il prétend qu'on
ne saurait comprendre l'Ecriture sainte sans avoir préalablement
établi son autorité, tandis que c'est au contraire la connaissance
du contenu et sa juste appréciation qui seule peut donner de la
valeur au contenant. Le représentant de la tendance critique.
Tzschirner, qui se désigne lui-même comme un rationaliste
supranaturaliste, nous ramène au point de vue de l'ancien
rationalisme abstrait. Le christianisme est, à ses yeux, une vérité
rationnelle revêtue d'une autorité divine. L'influence de Schleiermacher

est plus sensible chez Cramer, dont la dogmatique est

supérieure à celle de Tzschirner. Baumgarten-Crusius voit les
défauts de la théologie du dix-huitième siècle, mais sous l'influence
¦de Schleiermacher. i) se rallie à un rationalisme modifié. Il
insiste sur le caractère éminemment religieux et moral de la foi.

De Wette a subi des influences fort diverses. Mais il a manqué

du pouvoir de concentration suffisant qui fait qu'au lieu de



UO DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

porter son attention sur diverses branches on excelle clans une
seule. De Griesbach et de Paulus il a appris toutes les témérités
de la critique ; Herder en a fait un humaniste chrétien ; il est

redevable à Fries de son idéalisme religieux et esthétique. Sa

pensée théologique s'est élevée et approfondie par suite de ses

rapports avec Schleiermacher. Son mérite a consisté à ramener
tous ces éléments hétérogènes à une conception religieuse
générale.

Fries avait un système à la fois empirique, critique et spéculatif,

à base anthropologique, sur lequel de Wette enta une théologie

réunissant également des éléments empiriques, critiques
et idéalistes. Si chez Fries un empirisme sain, commencement de

toute science, doit préparer la voie pour arriver à connaître les

plus hautes vérités, de même aussi en théologie une libre
critique, bien loin d'éloigner de la foi, doit lui venir en aide. En

philosophie comme en théologie on a conscience d'une vérité
immédiate qui n'a nul besoin d'être prouvée. Dans les deux
domaines, par suite des bornes imposées à l'intelligence humaine,
on ne peut arriver à connaître les vérités éternelles qu'en
franchissant les limites imposées à nos sciences expérimentales. La
forme pour y arriver doit être l'intuition poétique ou le

pressentiment de la foi. Ce que la théorie ne peut établir que d'une
manière négative devient pour l'intelligence pleine de foi une
une réalité positive qui lui fait franchir les limites de la simple
science. C'est dans le sentiment que la religion a son foyer de

vie ; elle n'est pas un pis-aller, comme le veut Kant; la morale
ne dépend pas de l'inflexible loi de l'impératif catégorique. Les
beaux-arts ont la même base morale que la religion, eux aussi
sont appelés à donner un corps aux idées spéculatives.

La révélation est sans cloute donnée aux hommes du dehorsj
mais ils ne se l'approprient qu'au moyen dusensintérieurpour
le divin. La piété tend d'elle-même à la moralité, sans admettre
à côté d'elle une morale absolument indépendante, purement
naturelle ou philosophique. La théologie, de son côté, ne rompt
pas avec les éléments historiques et bibliques. Elle doit, d'une

part, les examiner en toute liberté, en acquérir une pleine et
entière conscience et débarrasser le svstème de toutes les sub-



HISTOIRE DF. LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 141

tilités qui lui ont été imposées d'ailleurs; mais elle n'aurait pas
rempli sa mission si, d'autre part, elle ne s'attachait à ménager,
à propager l'élément vraiment religieux, en se disant bien que
dans toute religion il y a nécessairement un élément mystérieux
qu'il s'agit de croire et non de voir. De Wette et Schleiermacher

se rencontrent ici et poursuivent le même but. Ils réclament
l'un et l'autre une jileine et entière liberté d'examiner l'histoire
et l'Ecriture; ils veulent rester fidèles à l'essence de la religion,
qu'ils distinguent de la simple connaissance historique, de la

science spéculative et de la pure démonstration objective. Ce

que l'un appelle pressentiment religieux ou intuition, l'autre
l'appelle expérience religieuse, conscience chrétienne. Remar

quons toutefois que de Wette justifie son droit de croire par des

considérations philosophiques. Schleiermacher, au contraire,
présente la piété comme un fait indépendant; il la met à la base
de la théologie.

Cette différence explique pourquoi de Wette est obligé de faire
précéder sa dogmatique de considérations philosophico-reli-
gieuses inconnues avant lui. Toute conviction humaine s'établit
au moyen de l'expérience, qui ne peut reposer sur une illusion,
et au moyen de l'entendement. Cette première vue naturelle
des choses nous donne des concepts qui se heurtent
réciproquement et se contredisent, de sorte qu'ils ne peuvent établir
une réalité complète et objective de l'être. La raison ne saurait
être satisfaite de ces connaissances précaires et partielles que
lui fournit l'entendement: elle ne peut trouver l'unité et la
nécessité de l'être, auxquelles on aspire, que dans l'idée de l'absolu

ou de la divinité. La conception rationnelle, en s'élevant
aux idées de Dieu, d'âme et de liberté, paraît donc rompre avec
le point de vue naturel et empirique, mais elle ne saurait
entièrement le méconnaître. La troisième faculté intellectuelle, la

foi, le sentiment, vient à son aide, car il est dans sa nature de

chercher à rattacher les deux sphères, le monde sensible et le

supra-sensible. Le sentiment du croyant pressent dans le monde
phénoménal une présence et une action de l'éternel; c'est ainsi

qu'il devient un organe pour l'assimilation de la révélation soit

naturelle, soit historique. Pour l'idéaliste, le monde, est un mi-



142 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

roir au moyen duquel Dieu se révèle ; sous l'action de l'heureuse

finalité qu'on observe dans le monde et en présence du
désordre et de la discorde qui y régnent, l'esprit s'élève tout
naturellement jusqu'à la piété et à l'adoration.

Arrivé ainsi sur le seuil de la théologie, de Wette fait la part
de l'entendement, et celle du sentiment (naturalisme et
supranaturalisme) qu'il s'efforce de concilier dans un rationalisme

supérieur. La dogmatique est en conséquence chargée de

reproduire, sous forme scientifique, ce que la religion contient
sous forme historique. Appelée tour à tour à faire le départ
entre ce qui est transitoire et ce qui est permanent, elle doit
à la fois juger, enseigner et se livrer à la contemplation
religieuse. C'est la raison qui doit présider à ce travail de conciliation.

Car la raison ne se comprendrait pas elle-même si elle

s'opposait à la révélation ou si elle niait l'élément divin que
celle-ci renferme.

Tout en signalant les travers du rationalisme vulgaire dont il
se sépare, de Wette maintient les prétentions d'un rationalisme
appelé à sauvegarder les droits des recherches intellectuelles
et d'une conception idéale. Il se place ainsi au point de vue d'un
rationalisme esthétique en opposition au rationalisme intellectuel

et moral.
Les conclusions auxquelles il arrive dans son Manuel de

dogmatique font connaître l'esprit qui l'anime. L'idée de la création
relève de la foi et non de l'expérience, car la foi et l'expérience
sont deux domaines àpart. L'ancienne doctrine de la Trinité a

fait son temps. L'idée de perfections innées chez le premier
homme est inadmissible, mais elle prépare à reconnaître
l'imperfection humaine actuelle. La doctrine ecclésiastique sur le
péché, quoique beaucoup trop dure et ayant le tort d'admettre
l'idée fausse d'une imputation immédiate, est cependant
supérieure au pélagianisme. Dans la doctrine de la prédestination, il
faut admettre la pensée d'une élection individuelle, et le décret
universel de salut. Grâce au besoin d'obéir aux conséquences
logiques, on est arrivé, dans la christologie, à de graves erreurs.
La foi à la divinité de Christ est de nature idéale et esthétique
et relève du sentiment religieux ; il ne faut pas la rendre difficile



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. H3

par des définitions. La science ne peut établir cette doctrine que
d'une manière négative, tout en renvoyant, pour le côté positif, à

l'essence même de cette doctrine, savoir l'union en Christ du
divin et de l'humain, se produisant par la sainteté et l'absence de

péché. Christ alors, sous le rapport terrestre, apparaît comme
homme et sous le rapport moral comme fils de Dieu. (Rom. I, 3.)
La gloire et l'image de Dieu se sont manifestées en lui. (Hébr.
I, 3 ; Philip. Il, 6, 7.) Enfin, comme chaque fait peut être appelé
symbole en tant qu'objet de pressentiment, la mort de Christ
est d'une manière consciente ou non, un symbole de l'expiation,
toutefois un symbole historique, établi par Dieu lui-môme et

nullement imaginé par l'homme.
L'idéalisme religieux représenté par de Wette consiste à réunir

deux qualités spirituelles différentes, mais compatibles. La

critique est excellente, mais ne pouvant s'élever plus haut que
les détails, il faut une autre conception générale embrassant le

tout et l'appréciant d'un point do vue idéal. Il doit en être ainsi

justement parce que, dans la religion historique, les faits visibles
sont donnés comme exposants d'une vérité invisible. Le théologien

doit par conséquent tenir compte et de la critique et de

l'idée divine historiquement révélée, sous peine de rompre avec
la science ou avec la religion. Grâce à cette combinaison, de

Wette s'oppose à une critique qui prétend tout absorber et à

un dogmatisme dépourvu de critique. Il veut tempérer la

première, tandis qu'au moyen de la philosophie, il s'efforce de

tirer le second de son engourdissement et de son étroitesse.

Quiconque en religion prétend s'élever au-dessus d'un simple
empirisme historique éprouvera un besoin semblable.
L'explication symbolique ne doit pas non plus être entièrement
répudiée; il faut souvent y recourir en dogmatique.

Toutefois, comment de Wette arrive-t-il à la conception
esthétique ou religieuse? Il ne pourrait le faire sans un objet
historique duquel elle doit être dérivée. De Wette, au contraire,
a le tort de la placer simplement à côté ou au-dessus de la

conception historique ; il en fait la clef de toutes les difficultés en

dogmatique ; il lui abandonne tout ce que la critique dogmatique
ne peut expliquer et que cependant elle ne saurait rejeter.



Hi DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

On a reproché avec raison à de Wette d'établir un dualisme

entre le sens pour l'idéal et l'intelligence ; les deux se relaient
mais l'abîme qui les sépare n'est pas comblé. Voyez par exemple
sa christologie. La doctrine officielle doit être entrée en conflit
avec la science parce qu'elle a été exposée d'une manière trop
intellectuelle. Néanmoins la foi à la divinité de Christ est de

nature idéale et esthétique. La critique est donc tenue de

tolérer à ses côtés une mystique qui accomplit, au moyen de la

force morale du sentiment, l'union du divin el de l'humain en

Christ; mais une pareille tolérance qui se comprend dans le

domaine pratique n'est pas de mise sur le terrain scientifique
Et. le principe général en vertu duquel il ne peut y avoir dt>

théorie positive sur les rapports de l'humain et du divin ne

saurait empêcher d'aspirer à trouver la formule la plus
adéquate du fait. L'erreur de de Wette ne consiste pas à présenter

Jésus-Christ comme l'expression de l'idée ou du principe
chrétien, car son Christ historique est. après tout idéal, le type
de la sainteté et de la communion avec Dieu. Mais il a le tori
d'abandonner à elle-même la mystique du dogme comme
légitime et sans danger, parce qu'elle découle de la conception
idéale et esthétique, se contentant, pour ce qui le concerne,
d'avoir exposé une autre conception. Son idéalisme esthético-

symbolique peut-être comparé à un éther qui plane au-dessus
du système chrétien et que la théologie doit contempler avec

respect, tout en marchant dans le sentier étroit des études

exégétiques et historiques. Comprenant lui-même ce malentendu,

de Wette a fini par se placer sur un terrain mieux
délimité. Dans son ouvrage : L'essence de la foi (1846), il s'élève

tout aussi fortement contre la nouvelle scliolastique protestante
que contre les exagérations du rationalisme pour se rattacher
étroitement à Schleiermacher.

Voici le résultat du développement de cette période. La

victoire n'a été remportée ni par le rationalisme vulgaire ni par
le supranaturalisme proprement dit, c'est-à-dire dogmatique
et métaphysique. Aucune des deux tendances n'a réussi à attirer

à elle les forces religieuses et scientifiques les plus importantes.

Mais Christ et son œuvre ont reconquis, leur position



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 145

comme miracle de l'histoire et de l'esprit; leur élévation est

unique en son genre et brille de tout l'éclat d'une gloire créatrice.

Leur valeur comme révélation est sauvegardée. Le principe

scripturaire a aussi été maintenu, mais sans être enchaîné

par une théorie spéciale sur l'inspiration. Les confessions de

foi ont perdu leur force, mais elles sont indispensables comme

précieux document de la tendance dogmatique du passé et

des motifs qui ont déterminé la foi de l'église. On n'a pas réussi
à réfuter le principe qui exige que le contenu de la foi soit
examiné au point de vue de la raison et de son accord avec le

principe scientifique. Et toutefois la doctrine seule ne peut-être
considérée comme ce qu'il y a de plus élevé et de définitif; il

faut tenir compte de la conscience religieuse dans sa totalité
et du caractère distinctif du christianisme. Ce sont là des

éléments divers dont le travail dogmatique doit tenir grandement
compte: les trois facteurs l'église, la Bible, la critique, ont à

fournir chacun leur contingent. Il n'a péri définitivement de

toutes les traditions religieuses que ce qui devait nécessairement

périr, savoir l'idée qu'elles pouvaient avoir une valeur
absolue. C'est Schleiermacher qui a eu le grand mérite de

systématiser tous les éléments divers qui pouvaient encore se

maintenir. Il a été le rénovateur de la dogmatique en appelant à

son secours la piété, un réel talent dialectique et l'art de
systématiser. Nous montrerons le grand cas que nous en faisons,

non pas en le louant d'une manière générale, ou en lui accordant

de tout point notre assentiment, mais en lui consacrant
une étude particulière un peu étendue.

La dogmatique de Schleiermacher.

1. Introduction. — La dogmatique de Schleiermacher ne doit

(tas être ici étudiée en elle-même, niais au point de vue historique,

dans ses rapports avec les travaux du môme genre qui soni
venus avant le sien ou dans le même temps. Bien qu'il soit

possible de signaler les rapports de cet ouvrage avec ceux des

théologiens antérieurs qu'il cite quelquefois, l'auteur avoue

qu'il possède une connaissance plus approfondie de Platon et
C. R. 1871 10



U6 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

d'Aristote, de Spinoza et de Fichte que des théologiens chrétiens

qui l'ont précédé dans la carrière.
La méthode critique et la méthode purement traditionnelle

n'avaient que trop longtemps duré. L'alliance intime avec des

systèmes de philosophie qui changeaient sans cesse avait produit

la plus grande indécision dans le champ de la dogmatique.
Tandis que ceux-ci s'épuisaient dans des travaux critiques et

que d'autres voulaient donner à la théologie une forme spéculative,

fort peu de docteurs en appelaient à une autorité rigide.
Schleiermacher se lance alors dans la mêlée avec des prétentions

qui, d'après les uns, vont trop loin, et d'après les autres

pas assez loin. Au milieu de vives controverses il exhorte à

l'entente et au rapprochement. Il s'agit de ramener la dogmatique
à une formule qui soit immédiatement garantie par la piété
évangélique sans laquelle elle n'eût jamais pu venir au jour
comme science indépendante. [Que le dogmaticien ne se pique
plus d'être un critique ou un conservateur, qu'il se borne à

devenir l'organe intelligent d'une conscience religieuse existant

avant lui. Il est, à la vérité, tenu de respecter ce qui
constitue l'essence de la foi, mais il est parfaitement libre de

jeter par-dessus bord bien des malentendus théoriques, des

erreurs de méthode, des emprunts faits à des systèmes
philosophiques surannés. Il fait ainsi une large part aux progrès
dans les études exégétiques et historiques. La mission de cette

dogmatique se renferme ainsi dans des limites modestes, mais
elle exige beaucoup de profondeur, de pénétration et de vigueur
intellectuelle.

La philologie qui depuis Semler avait dominé sur la théologie

avait, dès l'apparition de Kant, cédé le sceptre à la
philosophie. Schleiermacher a la hardiesse d'affirmer que la théologie

ne doit dépendre que d'elle-même ; il la renvoie à ses

sources, la religion, les faits chrétiens et leurs conséquences
dans la communauté religieuse.

La religion ne consiste ni en science, ni en activité ; l'homme
pieux est affecté en lui-même dans son sentiment d'une, façon
spontanée et immédiate, avant que cet état se traduise encore
en science ou en activité. Le trait essentiel et distinctif de ln



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 147

piété c'est de se sentir en rapport avec Dieu, c'est-à-dire,
absolument dépendante. Bien loin d'exprimer un état inférieur de

la conscience de soi, le sentiment de l'absolue dépendance est

le point culminant auquel nous arrivons après nous être élevés

haut au-dessus de toute relation sensible avec le monde. La

fonction essentielle de la piété consiste à nous faire entrer
d'une manière consciente, toujours plus avant dans la
communion de Dieu ; plus on abandonne les régions inférieures du
monde pour s'élever jusqu'à Dieu, ou plus on laisse diriger tout
ce qui concerne les choses de ce monde par le sentiment de

la dépendance de Dieu, plus on est pieux.
La première partie de l'assertion de Schleiermacher a résisté

à toutes les attaques. Le sentiment est bien décidément le
terrain dans lequel la religion plonge ses racines. Reste à savoir
seulement si le sentiment religieux est celui d'une dépendance
absolue Schleiermacher représente ici la tendance de ceux qui
sacrifient toute liberté humaine à l'absolue dépendance de Dieu.
Dès l'instant où il existe une liberté humaine relative, l'absolue
dépendance n'est plus l'expression adéquate et unique du
sentiment religieux ; il en est d'autres qui manifestent son

indépendance relative. Le sentiment de l'absolue dépendance
n'exprime ni l'effort pour arriver au but, ni l'élévation jusqu'àl'ab-
solu, tout autant de parties intégrantes de la piété. La communion

avec Dieu est la seule formule générale pouvant exprimer
toutes les manifestations du sentiment religieux.

La conséquence de tout ceci c'est que l'idée déjà surannée
d'une religion naturelle ayant existé empiriquement ne saurait

plus être maintenue. La vérité religieuse en elle-même n'a

jamais été exclusivement la base historique d'une religion ; dans

le monde concret il s'y est toujours mêlé quelques éléments
arbitraires et particuliers.

Il ne suffit donc plus d'opposer les notions religion positive et

religion naturelle ; l'idée de révélation est à son tour impuissante

à lever les difficultés. Il est difficile sinon impossible de

séparer avec sûreté l'élément révélé de ceux qui ne le sont pas;
toutes les parties du christianisme lui-même ne répondent pas
aux diverses exigences que paraît impliquer le terme révéla-



148 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

tion. Comment le christianisme pourrait-il révéler le divin en
lui-même et d'une manière absolue; puisque, comme tout ce

qui est humain, il est obligé d'user de moyens de communication

qui ne sont pas révélés mais simplement naturels? L'antithèse

du rationalisme et du supranaturalisme est à son tour
répudiée comme n'aboutissant pas davantage. Schleiermacher
finit pas s'appeler lui-même un supranaturaliste réel qui cependant

quant à l'idée maintient le rationalisme.
Où trouverons-nous donc le trait distinctif du christianisme

Considéré comme forme théologique et monothéiste de la piété
c'est une disposition purement spirituelle et morale ; considéré

comme action rédemptrice, l'Évangile est un fait. C'est dans

l'intime union de ces deux qualités qu'il faut chercher l'essence
du christianisme. Cette combinaison implique encore une
autre condition. Dans cette croyance qu'on appelle le
christianisme tout doit être en rapport avec la rédemption accomplie

par Jésus de Nazareth. Jésus-Christ est la source d'une piété
qui n'existait pas avant sa venue; il est le Sauveur d'une
conscience, religieuse jusqu'à lui plongée dans l'oubli de Dieu et
dans les ténèbres. Le christianisme peut être ainsi défini
comme l'œuvre de Christ, ou comme ie fruit moral le plus pur
de la conscience religieuse : en fait, les deux conceptions
coïncident; car elles se garantissent l'une l'autre. Christ est l'unique

auteur et porteur historique du christianisme préparé à la
fois par ie judaïsme et par le paganisme.

Le christianisme idéal et le christianisme historique
coïncident, mais c'est le premier qui doit servir de norme. On ne

doit exiger de l'apparition historique de Christ que ce qui est
impérieusement réclamé par le principe idéal de la piété.
Conséquent avec ce principe Schleiermacher exclut de la dogmatique

toute assertion qui n'importe pas à la piété. Quand il
reconnaît en Christ quelque élément supérieur à la raison il ie

fait dans le sens de la religion et non dans celui de l'ancien
supranaturalisme. La conscience chrétienne, semblable en ceci
à la conscience religieuse en général, contient un élément
antérieur à toute activité rationnelle et qui ne peut être produit
par elle, un élément réel et immédiat, qui ne saurait être rem-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 149

placé par aucune opération de la pensée. Dans la conscience
de l'homme racheté se trouvent des impressions qui ne peuvent
avoir été produites par les méthodes scientifiques. Elles doivent
être provenues de Christ seul ; mais il ne peut avoir.lui-même
reçu ces vertus rédemptrices au moyen de l'activité rationnelle
commune à tous les hommes. Tout ce qui est expérimental est

surnaturel, et surtout quelque chose de tellement particulier
qu'il ne peut se propager que par le répétition des mêmes

expériences qui lui ont donné naissance. 11 ne faut pas se hâter
de conclure que les données de la conscience chrétienne ne
sont pas soumises aux exigences rationnelles, car dans ce sens

tous les éléments de la doctrine chrétienne sont rationnels.
On le voit, Schleiermacher oppose l'empirisme religieux aux

méthodes ordinaires, doctrinales ou critiques. Sans terminer
le débat, ce point de vue introduit un élément important. Tout
se réduit à une simple différence de méthode et non plus de

principe. Le rationalisme fait de la faculté de connaître un

organe et un tribunal, puis il répudie comme irrationnel tout
ce qui ne se trouve pas contenu dans ce principe. Mais cet
élément chrétien qui a pénétré dans la raison est provenu
d'autres sources. Si la communauté religieuse s'est propagée

jusqu'à aujourd'hui au moyen de la foi en Christ sans que le
rôle de la raison ait paru en rien suspendu, il n'est pas
probable qu'il se soit trouvé rien de contraire à la raison dans les
idées fondamentales de cette piété. Il faut reconnaître
l'indépendance du fait qui a donné naissance à la foi chrétienne,
aussi longtemps que la raison est hors d'état de la remplacer
et de s'en passer. C'est ainsi que le point de vue dynamique
éconduit du même coup l'ancien rationalisme, étranger aux
expériences de la vie chrétienne et le supranaturalisme absolu

et autoritaire. La science conserve le droit de tout soumettre
à un rigoureux examen ; seulement elle part non pas de l'hypothèse

du désaccord, mais bien de celle de l'harmonie de la raison

et du contenu de la conscience chrétienne.
Il résulte de tout ceci que la dogmatique chrétienne ne saurait

prétendre enseigner des principes vrais en eux-mêmes:
elle se borne à présenter sous forme scientifique le contenu



150 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

général de la conscience chrétienne. Renonçant à toute prétention

spéculative, elle se contente de décrire, de réfléchir, de

formuler.

IL Première partie de la dogmatique. — Dieu agissant, le
inonde produit de son activité, l'état de l'homme sont les grands
articles, traités dans cette première partie. Quant à l'esprit qui
anime l'auteur, sa conception de l'univers est anti-mécanique,
anti-déiste, anti-scholastique. Bien loin de présenter ses idées

comme des vérités spéculatives, il prétend développer sa
dogmatique indépendamment de toute préoccupation philosophique.

Quoiqu'il en dise la plupart clés critiques reconnaissent qu'il
;i été influencé indirectement par une philosophie particulière.

Loin de prendre le problème par en haut, suivant la méthode

synthétique, comme on le l'ait ordinairement, Schleiermacher
commence par un fait, qui s'impose, par la relation fondamentale

entre l'homme et l'absolu ; ce n'est qu'en second lieu qu'il
arrive à Dieu et à ses attributs, au monde et à son état actuel.

Tandis qu'avant Schleiermacher on insistait sur la création

pour laisser ia conservation dans l'ombre, ce théologien ne voit
au contraire dans la création qu'une « conservarlo primigenia. »

L'essentiel c'est que le fini est posé d'une manière absolue par
J'infini: il ne faut pas insister sur la distinction entre activité
créatrice et activité conservatrice.

Dans son besoin de simplifier la doctrine de la création notre
auteur rejette toutes les déterminations scholastiques. Seulement

il ne faut pas méconnaître ce qu'il y a de religieux dans

l'idée d'une création de rien. Elle est l'expression paradoxale et.

hardie d'un principe qui a autrefois distingué la conception
chrétienne du point de vue antique. Aujourd'hui encore, elle
doit nous préserver de tout retour à ce point de vue-là ou â

quelque chose de semblable. On se plaît à répéter que ce n'est
là qu'une hypothèse, mais c'est beaucoup mieux, puisque cette
formule a coupé court à toutes les anciennes hypothèses et

ouvert le champ à une libre investigation de la nature. Qu'on
abandonne le problème aux solutions empiriques que les

sciences naturelles peuvent proposer, avec cette unique ré-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 151

serve qu'elles ne doivent pas s'imaginer, à l'aide de leurs seules

méthodes, pouvoir tout expliquer, jusqu'au dernier principe
des choses. Or, la science ne réussira jamais dans la création
à faire la part de l'absolu et du fini.

Schleiermacher prétend également que la notion du miracle
absolu n'est pas nécessaire à la piété. Les besoins religieux
s'accorderont avec les exigences des sciences naturelles si nous

renonçons à toute idée de surnaturel absolu, et cela d'autant
plus aisément qu'aucun l'ait de ce genre n'a jamais pu être
constaté et que jamais on ne nous a demandé d'en reconnaître

un. Pour tenir ce hardi langage, il faut méconnaître toute
différence entre Dieu et la nature et ne voir en celle-ci qu'une
manifestation de la divinité. Tout en admettant ce que dit
Schleiermacher sur le miracle absolu nous sommes obligés
d'ajouter deux remarques.

En premier lieu, l'auteur ne parle que de l'absolumeni

surnaturel, sachant fort bien qu'il est le premier à admettre un
autre surnaturel relatif, qu'il met en rapport avec les besoins

religieux. Ensuite, c'est la piété en général qui doit être
entièrement désintéressée dans la question de savoir si un fait
isolé est en rapport ou non avec l'enchaînement naturel de

cause et d'effet. L'importance que toute l'antiquité a reconnue
au miracle, contredit entièrement cette assertion. Qui oserait
nier que le miracle, comme interruption absolue des lois de la
nature n'ait été un puissant levier pour la foi et que son effet

sur elle n'ait nullement dépendu d'une distinction préalable
entre l'absolu et le relatif? Cette distinction ne se faisait pas
même autrefois. Nous ne saurions nous dissimuler qu'il se

passe pour nous encore quelque chose d'analogue. Ne sommes

nous pas influencés, fortifiés, religieusement édifiés par des

choses cjui nous obligent de remonter à une action spirituelle
inexplicable, et non pas à un enchaînement naturel de cause

et d'effet qui puisse être établi? Notre foi serait incontestablement

privée d'un motif puissant, si la trame des faits naturels

qui nous enlace, ne nous paraissait pas dans certains cas

plus spirituelle, plus tenue, plus transparente que dans d'autres.

Ce n'est pas pour la piété en général, mais pour la piété



152 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

du jour que la notion de miracle absolue est devenue indifférente.

En fait l'homme pieux de nos jours a beau être indifferent

à l'idée de miracle absolu, force lui est bien d'entretenir
en lui, au milieu du cours non interrompu de la nature, cette
même disposition intérieure qui était jadis nourrie et fortifiée
par l'idée du miracle absolu. C'est là une étrange expérience
que Schleiermacher lui-même a dû faire. La piété chrétienne
s'est, à notre sens, élevée à ce point de vue par ses propres
forces ; mais nous croyons que le concours d'une science et
d'une conception plus récentes du monde y a été pour quelque
chose. Nous aurons encore l'occasion d'examiner si la piété est
bien une grandeur aussi indépendante et toujours aussi égale
à elle-même que Schleiermacher le prétend.

Bien que notre auteur ait réussi à mieux exposer tout ce qui
concerne les attributs de Dieu qu'aucun de ses prédécesseurs
il n'a pas dit le dernier mot sur ce point important. Consequent

avec son point de vue il ramène tout à la causalité
divine: les divers attributs divins ne sont à ses yeux que les

divers aspects de cette causalité absolue.
On a accusé Schleiermacher de panthéisme. Si on entend

par là son extrême besoin de répudier la conception du déisme

qui sépare Dieu du monde la tendance se trouve incontestablement

dans la dogmatique. Mais on ne saurait accuser notre
auteur de panthéisme systématique, encore moins d'avoir voulu
introduire un pareil système d'une façon indirecte, sous le couvert

du christianisme. Les principes les plus caractéristiques
du panthéisme font défaut chez lui. On cherche en vain une
notion complète de Dieu et rien ne prouve qu'il eût dû statuer
l'impersonnalité. La foi à un Dieu conscient n'est pas
abandonnée: il ne résulte pas nécessairement de ce que dit Schleiermacher,

que Dieu et le monde ne soient que des formules
différentes ayant la même valeur, ni que Dieu doive être

conçu comme l'essence une de toutes choses, n'admettant
en face d'elle aucune antithèse. Il est injuste d'élaguer de cette
façon ce qu'il y a encore d'obscur et d'inachevé dans la
dogmatique de Schleiermacher, ou de faire disparaître une vraie
inconséquence par de pareils procédés. La création du monde



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 153

dans ie temps et le miracle absolu n'ont-ils donc pas été niés

par bien d'autres penseurs que nul n'a jamais songé à accuser
de panthéisme Les thomistes ont toujours soutenu que la
distinction d'une pluralité d'attributs divins n'a pas de fondement
dans l'essence de Dieu; les scotistes ont seuls contesté cette
assertion. Parlera-t-on enfin de l'esprit et de la disposition?
Je demanderai alors à quiconque connaît les discours de

Schleiermacher, s'il n'en a pas conservé une impression toute
autre que celle du panthéisme. Et cependant, pris dans leur
ensemble, les sermons sont une œuvre tout aussi importante
que la dogmatique. En tout cas, Daub et Schelling ont beaucoup

plus d'idées panthéistes que notre auteur. Schleiermacher

cependant a dû se défendre de l'imputation d'avoir
contribué par son livre à donner à l'idée panthéiste un essor qui
dure encore.

111 Seconde partie. — Le péché doit être l'œuvre propre de

l'homme. Mais comme Schleiermacher part du principe que
Dieu est la cause absolue de toutes choses, le péché paraît
interrompre la longue chaîne des effets qui ont Dieu pour cause,
sans qu'il soit cependant possible de soustraire entièrement
aucun fait à cette causalité suprême.

En ceci comme en bien d'autres points, le rationalisme s'était
renfermé dans un rôle exclusivement critique. Schleiermacher
au lieu de partir des passages bibliques et du récit de la Genèse,

commence par constater le fait incontestable du sentiment du

péché, et ce n'est qu'après l'avoir analysé, qu'il en vient aux
motifs bibliques et historiques qui ont provoqué la formation
du dogme reçu.

Acceptant l'ancienne théorie qui fait provenir le péché de la

sensibilité, Schleiermacher approfondit ce sujet au moyen de

considérations psychologiques et morales. Le péché est cet acte,
cet état, dans lequel les facultés inférieures de l'âme, au lieu
de se mettre au service des impressions partant de la conscience

religieuse, s'affirment comme indépendantes, et gênent ou
repoussent le sens pour le divin. C'est là ce que l'Ecriture
appelle le combat de la chair contre l'esprit. Il y a péché toutes



154 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

les fois que le libre jeu des facultés spirituelles est empêché par
une prédominance anormale des sens. Le moi humain n'est pas
la cause, mais la simple occasion de cette usurpation accomplie

par les sens.
Ce péché, à la fois évitable et inévitable, contre nature et

toutefois constamment attaché à la nature, semble avoir sa

cause en nous. Il n'est cependant pas un fruit de l'arbitre
individuel; il nous oblige à remonter jusqu'à une cause antérieure
à la vie individuelle. Il est là chez l'individu avant qu'il l'ait
commis; l'éveil de la conscience religieuse est toujours
précédé de l'activité du principe charnel. L'homme sensible a

toujours quelque pas d'avance sur l'homme moral et spirituel.
Dans chaque développement moral le péché se trouve déjà

présent comme facteur. Rien loin de voir dans la distinction
entre le péché originel et le péché actuel une invention
arbitraire des théologiens, il faut reconnaître qu'elle résulte de la

nature même de la vie inorale.
Le péché originel c'est le péché général et commun, se

manifestant chez chaque individu comme une incapacité de faire
le bien qui ne peut disparaître que sous l'influence de la
rédemption. Qu'on l'appelle culpabilité générale, faute primitive,
maladie, mal héréditaire, toujours est-il que l'individu se trouve
en présence d'un défaut inhérent à sa nature, impliquant un
défaut général, et que la piété s'efforce de faire disparaître.

Il faut se garder de faire appel à l'idée de culpabilité pour
combattre le péché, car alors le besoin de rédemption serait
motivé par la crainte, mobile d'un ordre subordonné. C'est

avouer que la dogmatique est réduite au silence. L'origine du

péché demeure cachée. On ne gagne rien en faisant remonter
ce péché au premier homme, car il reste toujours à savoir, si

Adam a corrompu la nature, s'il a été lui-même corrompu par
elle, ou si celle-ci s'est corrompue elle-même.

Le dogme se trouve ainsi profondément transformé par
Schleiermacher. La corruption native est devenue une complète
incapacité pour le bien, ce qui n'esl pas du tout la même chose.

Le bien est identifié avec la perfection qui n'a jamais été
réalisée avant la venue de Christ. La chute au sens propre dispa-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 155

rait. 11 ne reste plus que la première faute, le premier pas, dans

une carrière de péché qui résulte de la vie naturelle et
commune de l'humanité.,L'idée de l'imputation disparaît; par
conséquent, il n'est plus question de la justi ce'd'un Dieu irrité,
punissant et condamnant l'humanité entière clans la personne
d'Adam, qui la représente. Notre auteur a donc radouci les

contours par trop anguleux du dogme traditionnel : ce qu'il en

conserve suffit pour établir non plus l'expiation, mais la

rédemption.

L'essentiel c'esl d'insister sur le fait. Le péché général de

l'humanité entière est un fait, une puissance qui ne peut être
vaincue que par la rédemption.

Telle est la haute portée de la conception de Schleiermacher.
Elle met en demeure les rationalistes d'approfondir leur point
de vue, les orthodoxes de tempérer leurs théories. Schleiermacher

insiste sur un fait incontestable, les matériaux du
péché qui sont d'une nature évidemment mixte. Il y a un élément

permanent et un autre qui est le produit du développement,
un côté actif et un côté passif, un facteur particulier et un
facteur général, 'fous ces ingrédients qui constituent le péché se

pénètrent, s'enchevêtrent et s'entrelacent; ils relèvent les uns
de la nature, les autres de l'arbitre.

Schleiermacher a été beaucoup moins heureux clans les
principes théoriques qu'il a mis en avant. Ainsi il établit une
séparation absolue entre le péché habituel et le péché actuel, tandis

qu'il aurait fallu se contenter d'une séparation relative. C'esl
à tort qu'il fait tous les péchés actuels égaux comme manifestation

du péché général. Cela conduirait à prétendre que dans

tous les temps, tous les peuples ont été au même niveau moral,
même en dehors de la chrétienté.

Schleiermacher présente le péché comme ordonné de Dieu

en vue de la rédemption. Il suit en cela une tendance qui
régnait en théologie et en philosophie depuis Leibnitz. Les Wol-
lîens disent que Dieu a permis le mal en vue du bien. Les deux

assertions s'accordent en un point. Dieu est conçu comme agissant

librement quand il s'agit de déterminer les fins de l'homme.
Il n'a pas repris en sous-œuvre, sous une forme nouvelle,



156 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

comme rédemption, un décret qui aurait été rendu vain par la
chute. Et quiconque jentend maintenir la conception une de

l'univers est bien obligé de se représenter ainsi les choses.
Schleiermacher est moins heureux quand il aborde le

problème de la liberté. Il se heurte à la grande antinomie qui n'a
été résolue par aucune philosophie, ni par aucune théologie.
Le déterminisme est inadmissible. Dès qu'on admet une liberté
relative, il faut admettre dans le développement moral de la vie
humaine la présence d'un facteur qui ne saurait être expliqué
par la volonté divine.

Nous voici enfin arrivés au point décisif. La grâce est là pour
briser la puissance du péché. Schleiermacher dépeint l'état de

l'homme, sans et avec Christ. En dehors de la chrétienté on ne
s'est pas fait une idée complète de l'état de malheur de l'homme
privé de la communion avec Jésus-Christ. Le fidèle seul peut
se faire une juste idée de la chose, mais il est déjà en possession

du remède : il se trouve dans une communauté qui oppose
une force de relèvement à la puissance du péché qui abaisse

l'homme. Notre auteur se borne donc à décrire les expériences
immédiates de la conscience chrétienne, sans mettre le pied
sur ie terrain de l'histoire. Il n'a pas besoin d'un Adam pour
apprendre à connaître la misère du péché : mais il a besoin de

Christ pour obtenir le sentiment de la rédemption. Christ est le
centre de la conscience religieuse, le seul être historique et

personnel, indispensable à la dogmatique. Mais elle lui demeure
indissolublement liée. Les émotions religieuses qui, jusqu'à
présent ont été obtenues sur le vaste théâtre de la piété en
général, reçoivent de leur communion avec Christ un caractère
personnel qui leur permet de former des personnalités nouvelles.

— L'universalisme spirituel et moral s'allie admirablement
chez Schleiermacher avec l'individualisme des impressions
personnelles, nécessairement restreintes et déterminées.

Mais disons tout de suite que, dans le Christ personnel,
l'élément historique ne saurait venir le premier : ce que notre
auteur met surtout en vue, c'est le fondateur de la nouvelle
communion de foi et de vie. Le l'ait d'être racheté, réconcilié, tel

qu'il se peint dans les traits caractéristiques de la piété, cons-



HISTOIRE DK LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 15T

titue l'objet unique de la dogmatique. Or, comme cet état de la

conscience chrétienne ne peut être provenu que de Jésus

Christ, on a le droit de conclure de la nature du produit à son

auteur et à la dignité de celui-ci. Il n'y a pas de dogmaticien
qui ne conclue ainsi de l'effet à la cause ; aucun toutefois n'a
développé le point de vue avec autant de conséquence que
Schleiermacher. Refusez vous d'admettre que l'état religieux
des rachetés procède entièrement du rédempteur et qu'il im -

plique bien un certain Christ déterminé, on ne peut vous en
convaincre ; il n'y a qu'à attendre que vous ayez fait les mêmes

expériences. La mission du dogmaticien consiste à reproduire
Christ, tel qu'il est dans l'église, pour contempler ensuite le

Christ primitif, historique, au sens le plus rigoureux du mot,
tel qu'il s'est manifesté dans les temps apostoliques. Les
déclarations bibliques ne viennent donc qu'à posteriori, à la fin,
comme contrôle, pour établir que le Christ de l'église a bien

pris son caractère de celui de l'histoire et qu'il s'accorde avec
lui. Il va sans dire que l'horizon dogmatique s'étend et s'élargit

beaucoup. Nous n'avons plus à faire seulement au Christ
modèle, au Christ devenu homme des mystiques : tous ces
éléments se réunissent dans le Christ qui vit, se communique, et,
en s'affirmant, devient la source d'une force rédemptrice pour
son église.

Le rédempteur estàla hauteur de l'œuvre même de rédemption

qu'il a accomplie, ni plus haut ni plus bas. Il est type et

exposant de la communion avec Dieu dans le domaine religieux,
sans que sa perfection s'étende à d'autres sphères. Mais dans la

sienne il occupe une place, tellement élevée que tous les

développements religieux subséquents qui pourront avoir lieu dans

le sein de la chrétienté, ne feront que réaliser, d'une manière

approximative, l'exemple qu'il a laissé. Une perfectibilité aspirant

a dépasser Christ est par le fait exclue, puisqu'elle ne peut
prendre place dans le cercle d'une piété qui ne dépend que de

lui seul.

Il est des personnes qui n'accordent au Sauveur cju'une
perfection relalive; elles voient dans la sainteté qu'on lui attribue
une simple hyberbole des premiers fidèles, qui contemplent



158 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

Jésus-Christ avec respect à la lumière de leur propre imperfection.

Ce point de vue trahit le désir et l'espérance de voir
l'humanité arriver un jour à une hauteur où Christ lui-même
sera dépassé, ce qui serait franchir les limites de la foi chrétienne.
Ce serait ensuite renoncer à voir la perfection de l'espèce se

réaliser jamais dans une seule individualité.
Ces deux remarques de Schleiermacher sont fondées. En

dépassant Christ on n'en finirait pas, il est vrai, avec la vérité
chrétienne, mais il y aurait nécessairement rupture avec le
christianisme historique, tel que nous le connaissons jusqu'à
présent.

Ce Christ type idéal et créateur doit être aussi conçu
historiquement. Il devient ainsi quelque chose de miraculeux et de

surnaturel, tandis que d'autre part il doit être soumis aux
conditions de l'humaine nature et d'un cercle historique déterminé.
On ne saurait rendre compte de sa personnalité par le milieu
historique dans lequel il a fait son apparition ; il est entré dans
la communion des pécheurs, mais n'en est pas provenu ; il est

sorti de la source générale de la vie spirituelle, comme sujet
accompli de la vie religieuse. Elevé au-dessus du combat du

péché, qui est une perturbation de la nature humaine, il ne
doit pas être soustrait àia loi du développement humain; il faut

qu'il ait partagé la culture déterminée d'un peuple spécial ; s'il
en était autrement nous tomberions d'un extrême dans l'autre,
de l'ébionitisme dans le docétisme. Jésus s'est développé en partant

de la plus pure innocence pour arriver à la stature parfaite
de l'homme spirituel. (Eph. IV, 13.) Bien que juif il a éprouvé
une entière sympathie pour l'humanité en général.

Cette conception christologique dépasse celle du rationalisme
vulgaire qui ne voit en Jésus-Christ que le docteur; mais elle-

demeure de beaucoup en arrière du dogme reçu. Schleiermacher

ne peut admettre la divinité de Christ au sens ordinaire
du mot. En effet Christ est venu pour communiquer le plus
haut degré de vie religieuse et non en vertu d'un certain rapport

métaphysique que la spéculation et non la théologie aurait
du reste à prouver. L'élément surnaturel en Christ n'est que
relatif et non pas absolu. Rien n'oblige à admettre un sujet.



HISTOIRE DK LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 159

divin éternel qui serait devenu homme en Christ. Les exigences
de la conscience religieuse ne vont pas jusque-là; elles se

contentent d'un acte créateur incomparable, dans le sein de

l'humanité.

Les formules ecclésiastiques doivent être sans cesse soumises
à la critique ; il faut à la fois distinguer et concilier pour échapper

au double danger d'éterniser des doctrines, fruit des

controverses du passé, ou de tomber dans un vague qui rend toute
controverse impossible. En Christ la nature humaine et la
nature divine'se sont unies pour ne former qu'une personne, dit
Schleiermacher. On est en droit d'être surpris qu'il ait conservé
cette formule, tout en l'entourant de nombreuses réserves qu
au fond l'annulent. Il paraît avoir voulu se rattacher à la forme
fondamentale de la doctrine traditionnelle, tout en répudiant
les développements artificiels et en particulier la théorie des

idiomes. Du reste il n'a pas montré— et il était hors d'état de le
l'aire — que la christologie de Paul et de Jean soit contenue en
entier dans son point de vue à lui. Au moment de l'union, la

nature divine a seule été active; la nature humaine exclusivement

passive : celle-ci a été prise par l'autre. Mais durant le cours
de leur union, toute activité a été l'œuvre commune des deux
natures. L'auteur repousse toutes les conséquences qui
mettraient en danger la vraie humanité de Christ; ainsi la dangereuse

idée d'une nature divine impersonnelle, d'une immortalité
naturelle, d'une perfection corporelle, la communication des

diomes. Toutes ces déterminations sont répudiées parce que
prises au sérieux, elles renverseraient l'union des natures qu'on
se plaît à affirmer. Schleiermacher va jusqu'à dire que la divinité

de Christ ne saurait dépendre de sa naissance surnaturelle.
On reconnaît là l'esprit critique de notre auteur; il ne veut pas
l'aire dépendre sa foi en Christ de ses scrupules historiques,
critiques et exégétiques ; on sent aussi le dogmaticien qui voit
dans le Sauveur un miracle non pas de l'ordre physique, mais
de l'ordre spirituel. Au point de vue spirituel il réclame aussi

une naissance spirituelle, en ce sens que la force reproductrice

de l'espèce ne saurait avoir suffi pour enfanter ce personnage

qui a apporté clans le sein de l'humanité un élément entiè-



160 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

rement nouveau, n'existant encore pas avant sa venue. Du

reste la force créatrice indispensable pour une pareille
production ne saurait avoir rien de commun avec la non participation

de l'homme à l'acte de l'enfantement physique. Suppose
qu'une influence du péché dût être évitée dans le fait de la

conception, rien ne prouve que te but eût été atteint par cel

expédient qui n'exclut qu'à moitié la communion avec la triture
humaine plongée dans le mal. Les raisons dogmatiques écartées,

on se trouve en présence des passages de Matthieu

(I, 18-22), et de Luc (I, 31-34) contrebalancés par les tables de

généalogie et par lesilence de St. Jean. (VI,42; Math. XIII, 55 :

Luc IV, 22.)Cette manière de voir, introduite modestement,
s'est insinuée peu à peu et fait sentir son influence encore de

nos jours.
La parfaite harmonie de la nature divine et de la nature

humaine en Christ a sa plus haute expression dans la sainteté
parfaite. Schleiermacher trouve la cause de ce fait dans Christ
lui-même et non dans les circonstances de sa vie. Sans voir dans

l'histoire de la tentation un fait sensible et historique, il y

trouve une vérité qui montre que dans le cours de sa carrière
active Christ a été fortement tenté. Mais il n'y a pas eu une
lutte morale qui n'aurait pas manqué de laisser une certaine
conscience personnelle de péché.

Grâce à notre auteur la question de la sainteté est devenue

un des problèmes les plus importants de la théologie moderne.
Mais la crainte de voir la sainteté de Christ compromise par les

recherches de la critique ne s'est pas confirmée, comme on peut
en juger par les études indépendantes de Weisse, Keim, Weizsäcker

et Hase. Il faut maintenir une sainteté compatible avec la

possibilité d'être tenté et avec les déclarations de Christ lui-
même (Marc X, 17,18), dans un sens absolu mais humain.
Schleiermacher va trop loin lorsqu'il conteste jusqu'au moindre

degré de lutte morale, ce qui ferait de la tentation une simple

apparence. La résistance et la lutte n'implique pas encore le

péché. Contentons-nous de dire que Christ n'a pas péché. Il est

impossible d'éluder les déclarations de Jésus lui-même par
lesquelles il repousse toute homoousie morale avec Dieu.



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 101

(Marc X, 17, 18; Jacq. 1,13.) La vie de Jésus a été parfaitement
pure, mais ce n'est pas là son plus grand mérite.

La dignité de Christ ne saurait dépendre de sa résurrection,
de son ascension, ni du fait d'avoir prédit son retourpour juger
le monde. Ce ne sauraient être là des parties constitutives de la

doctrine sur sa personne parce que son activité rédemptrice et

sa présence spirituelle ne sauraient en rien dépendre de pareils
faits. Ils n'ont pour eux que la simple autorité de la Sainte-Ecriture.

— Nous ne saurions voir deséléments de foi dans l'ascension

et clans le retour visible ; mais il n'en est pas de même pour
ce qui concerne la résurrection. Il est certain que l'action du
Christ spirituel et mystique dans l'âme des individus n'a jamais
dépendu d'un seul fait historique. Mais Schleiermacher a

manifestement tort, lorsqu'il dit qu'il ne faut croire à la résurrection

que parce que l'Écriture l'affirme. Historiquement la foi cn
Christ s'est introduite dans le monde au moyen de la foi en la

résurrection. A l'exception de sa mort il n'est pas de fait qui
soit une partie plus intégrante de la doctrine de Christ que sa

résurrection. Dès qu'on y renonce, le contenu spirituel de la

personne de Christ n'est pas diminué mais l'intuition religieuse
est affaiblie, car il lui manque un témoignage divin de la mission

du Sauveur. La plupart des hommes qui prennent
aujourd'hui part aux controverses sur ce point important sentent,
avec Keim, que la carrière de Jésus ne peut s'être terminée par
sa mort ; on éprouve le besoin d'une conclusion le ramenant
victorieux à la vie.

La foi apostolique ne serait-elle donc que le résultat des visions
des premiers disciples? faudrait-il n'y voir qu'un produit de la

puissance créatrice de l'idée Tout cela étant trop difficile à

croire, il ne reste plus qu'à admettre une résurrection réelle,
c'est-à-dire corporelle. L'idée de Schenkel qui parle d'une
résurrection réelle, mais non corporelle n'est ni compréhensible, ni

claire.
Schleiermacher s'efforce ainsi de placer le Sauveur aussi haut

que possible sans lui reconnaître une seconde essence qui le

reléguerait tout à fait en dehors du cercle de l'humanité. Jésus-

Christ possède une dignité spécifique dont on ne peut rendre

C. R. 1S71. il



162 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

compte au moyen d'autres phénomènes dans le sein de
l'humanité. Telle est la vérité fondamentale de toute la christologie.
Christ est bien un personnage historique, mais il plane dans un
sublime isolement, sans qu'on puisse le comparer à tout ce

qu'a produit l'histoire religieuse de l'humanité : c'est là l'élément
relativement surnaturel, supra-historique.

Strauss s'est élevé contre cette christologie avec son fameux
axiome : l'idée n'a pas l'habitude de s'incarner, de s'épuiser
dans un seul individu qui deviendrait l'exposant exclusif et
parfaitement adéquat de son essence. Sans doute. Mais qu'est-ce qui
prouve que tout esprit soit soumis à ce genre de développement

Le développement de l'idée devient la norme absolue de
l'histoire. Mais de quel droit? Christ par la plénitude infinie de vie
spirituelle dont il a été le foyer n'a-t-il pas fait éclater ces
formules et ces cadres Par ce qu'il a été et par ce qu'il a fait, Jésus

s'est élevé au dessus de toutes les analogies historiques, et cela

avant que Strauss'vînt déclarer que le fait ne pouvait, ne devait

pas avoir lieu. Est-il plus rationnel de se savoir partie
intégrante d'une humanité, dont tous les membres ont le progrès à

l'infini pour unique perspective que d'appartenir à une humanité

ayant un centre religieux pour servir de base solide à sa foi
en la communion avec Dieu, comme but suprême? Le fait n'est

pas établi. Etil serait inutile de prouver qu'il ne saurait y avoir
aucun centre autre que Jésus-Christ.

On n'est pas plus heureux quand on se plaît à mettre en opposition

le Christ de la foi et celui de l'histoire comme deux
grandeurs incompatibles. Sans doute si la recherche historique par
le fait qu'elle aboutit d'abord à des jugements historiques ex-
culait la foi, c'est-à-dire l'intuition religieuse, nous serions
forcément obligés de choisir. Il faudrait renoncer à mettre d'ac-

I

cord le point de vue historique et le point de vue religieux, car
la chose ne peut jamais s'effectuer avec Une exactitude irréprochable.

Mais alors la même difficulté reparaît dans le domaine

général de l'histoire; le point de vue historique exclura
toujours plus le point clevue religieux. Le premier en effet,
rigoureusement parlant, ne peut jamais avancer autre chose que
des jugements historiques. Il resterait alors à expliquer com-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 163

ment il a pu se faire que Jésus n'aît pas laissé de lui une image
exclusivement historique, qui ne soit devenue immédiatement

une image religieuse, c'est-à-dire impliquant la foi à un haut

degré Sans que nous prétendions énoncer un axiome
mathématique, c'est ici une vérité de la religion et un fait de l'histoire

que le Christ historique est aussi le Christ idéal, parce qu'il
n'a pas seulement appelé l'idée à la vie mais parce qu'il l'a
enchaînée d'une façon indissoluble à sa personne. Reste à savoir
l'usage que Schleiermacher a fait dans sa christologie des

éléments que lui fournissaient l'Ecriture et les confessions de foi.
L'auteur ne peut s'être dissimulé qu'il restait en arrière de la

christologie de Paul et de Jean qui admettent en Christ une
préexistence métaphysique, antérieure à son humanité. Le côté

métaphysique du problème est loin d'être élucidé.
Tout en adoptant la doctrine des deux natures, notre théologien

pe s'est pas expliqué sur la question de savoir s'il faut
l'abandonner entièrement ou en conserver une idée plus vraie que
la doctrine elle-même.

Cette christologie de Schleiermacher a une haute portée
morale, religieuse et historique ; mais bien loin de présenter un
tout homogène et concluant, elle provoque des études nouvelles
et à divers égards des critiques qui ne peuvent manquer de la
modifier. C'est du reste à tort qu'on présente souvent la
doctrine sur la personne de Christ comme le point le plus caractéristique

de la dogmatique de Schleiermacher. Ce n'est que
lorsqu'il en vient à parler de l'œuvre du Sauveur qu'il nous
livre toute sa pensée. La base de toute sa sotériologie c'est
l'idée de la communion avec Christ. Elle sert de lien pour relier
toutes les doctrines qui se rapportent à ce sujet. Mais en
rattachant tout exclusivement à la personne du Sauveur, et en
laissent l'œuvre même dans l'ombre, il tombe dans une exagération
que la dogmatique ecclésiastique a évitée : c'est là l'effet du
piétisme sur sa conception. Ici, comme ailleurs, sa méthode est

digne de remarque. 11 développe d'abord les vérités religieuses
générales pour les comparer ensuite aux formules
ecclésiastiques.

Après avoir montré comment Christ vit dans les siens, Schlei-



164 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

ermacher, dans la seconde partie de la sotériologie, montre
comment les fidèles arrivent en lui et par lui à une existence
nouvelle. A la doctrine des deux natures en Christ, correspond
celle de la nouvelle naissance ; à celle de la communion, la

doctrine de la sanctification.[Cette division n'est pas arbitraire.
Schleiermacher veut que Christ prenne corps dans l'humanité ;

que tout ce qui a eu lieu en lui d'une manière primitive se

reproduise chez les fidèles. Corrigeant ce que l'ancienne
dogmatique avait de tt'op extérieur, il met dans un rapport intime
la justification et la sanctification : c'est parce qu'il possède en
lui le principe d'une vie nouvelle provenant de la foi que le
fidèle est tenu pour justifié. La conversion et la nouvelle
naissance ne concernent pas uniquement les païens et les juifs : on
a beau être né dans le sein de l'église, il faut faire l'expérience
de ces vérités pour arriver au salut.

Schleiermacher a su mieux que ses prédécesseurs rattacher
la doctrine de l'église à l'ensemble de son système. Il s'occupe
tour-à-tour de son origine, de son état actuel et de son avenir.
Le premier point lui offre l'occasion de traiter la question de

l'élection. Il adopte la théorie calviniste qu'il transforme en la
faisant aboutir à l'universalisme et au rétablissement final*
Dans la doctrine des sacrements, il se montre large et conciliant.
Sa doctrine de la prière a une grande place dans la dogmatique,

mais il repousse sans ménagement celle de la Trinité qui
est traitée en dernier lieu. Bien que la'théologie biblique ait
fourni l'occasion de développer ce dogme il est aujourd'hui
reconnu par la théologie moderne que les écrivains du Nouveau

Testament n'enseignent pas une unité de substance en
Dieu et une trinité de personnes. Ne faisant partie du royaume
de Dieu que d'une façon très générale (Eph. IV, 4-6), ce
difficile problème ontologique ne saurait être un article de foi.

Concluons par quelques remarques générales. Bien que
Schleiermacher ait à divers égards une tendance conciliatrice
et éclectique on ne saisirait pas la portée de ces termes si on

ne se rendait pas bien compte de la base historique sur
laquelle sa dogmatique repose. Elle a une ancienne base

ecclésiastique, mais elle se produit dans un milieu scientifique tout



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 1*55

nouveau ; le syncrétisme et le piétisme se combinent dans cet

ouvrage de façon à aboutir à un point de vue ecclésiastique
plus libre et à une intériorité religieuse plus accusée. C'est
ainsi que l'auteur devient le représentant de la théologie qui
doit appartenir à l'église prussienne formée par la réunion des

luthériens et des réformés. En cela il a fait époque pour le

développement du protestantisme moderne. A. Schweizer donne à

entendre tout à fait à tort, que Schleiermacher s'égare toutes
les fois qu'il s'éloigne du type réformé.

Au point de vue scientifique encore cet ouvrage vise au
rapprochement et à l'union. Bien loin d'accuser l'antithèse entre
le supranaturalisme et le rationalisme, Schleiermacher s'efforce
de terminer le débat en faisant la part de la portion de vérité
inaliénable qui se trouve dans chacune des deux tendances.
Sans mettre un terme au débat, il fait entrevoir un point de vue
supérieur cjui doit permettre de le dominer. L'idée fondamentale

du rationalisme est maintenue pour l'essentiel. Seulement
il ne faut pas voir en lui le fruit d'une faculté religieuse de

connaître; fine désigne que le caractère rationnel d'une foi
résultant d'ailleurs de l'expérience, d'un fait créateur unique
en son genre. Sans être absolument surnaturel, ce fait sort du
cercle ordinaire de notre horizon ; aucune analogie historique
ne saurait en rendre compte. La devise de la science ne doit
pas être : tout provient de la raison, mais : tout doit être conforme
à la raison : nach Vernunft, nicht aus Vernunft.

Cette compatibilité, cet accord de la théologie avec la science,
la théologie n'est pas appelée à l'établir au moyen de principes
qui lui soient étrangers. Aussi faut-il rompre avec tous les

emprunts faits jusqu'ici à la philosophie et présentés comme
des philosophèmes dogmatiques. Si Schleiermacher vise à

rapprocher et à unir pour ce qui est du point de vue ecclésiastique

et dogmatique, il veut séparer et élaguer tout élément
hétérogène quand il s'agit des rapports entre la philosophie et
la théologie. Il faut en finir une fois pour toutes avec l'ancien
syncrétisme philosophico-dogmatique. Tandis que l'ancien
piétisme avait condamné la philosophie, Schleiermacher proclame
hautement ses droits en lui interdisant cependant toute inter-



166 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

vention dans les questions théologiques. Mais notre théologien
n'a pas réussi à rompre tout commerce avec la philosophie ;

il a indirectement confirmé et manifesté le lien étroit qui les

rattache, puisqu'il a donné à sa dogmatique une forme qu'il
n'a pu emprunter qu'à sa culture philosophique. La méthode
de notre auteur a un grand mérite ; grâce à elle un progrès
important s'est accompli. Elle a porté'l'attention sur l'origine
et sur le mode deformation des doctrines diverses ; la réflexion
scientifique a gagné en intensité dans la théologie. Mais

l'indépendance de cette dernière dans l'administration de ses
intérêts a été pleinement garantie.

Toutes ces considérations concourent à établir un même fait.
Malgré ce que sa critique a de pénétrant, cette dogmatique,
faite au point de vue ecclésiastique, théologique el méthodique
a manifesté une tendance au rapprochement et à l'union qui
a servi le but qu'elle se proposait. Pour arriver à concilier et à

réunir elle fait appel à la puissance de la religion qui ne doit
rester étrangère à aucune branche légitime de l'activité
humaine, et au caractère spécial et inné du christianisme. La

principale préoccupation de notre auteur a toujours été de débarrasser

le christianisme évangélique de tout ce qui peut faire
obstacle à sa vie religieuse régénératrice et de lui assurer le

concours de tout ce qui peut l'étendre et en assurer l'indépendance.
Les thèses suivantes résumeront ce qui reste à dire sur cet

ouvrage capital. Schleiermacher a renouvelé la dogmatique ; il
demeurera le premier dogmaticien de l'époque, même après que
son système aura fait son temps. Il a fait son apparition au
milieu des partis théologiques comme hétérodoxe. Lorsque l'orthodoxie

et l'hérésie menacent de rompre entièrement l'une avec

l'autre, il n'est pas de meilleur remède et de lien plus
précieux qu'une hétérodoxie à la fois religieuse et intelligente. Le

fait que Schleiermacher se rattache aux plus importantes
formules traditionnelles, excepté celle de la Trinité, n'est pas le

plus important en lui-même; mais il concourut puissamment
à inspirer à la théologie du respect pour la tradition. 11 a

fortement contribué à donner de la profondeur à ses travaux. —
La méthode régressive, qui consiste à partir des doctrines ec-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 167

clésiastiques pour arriver ensuite aux données bibliques, complète

heureusement et contrôle la méthode progressive
ordinaire, bien qu'abandonnée à elle-même elle puisse aisément
conduire à des erreurs. On peut dire la même chose de

l'argumentation basée sur la piété chrétienne. Une piété temporaire,
faisant son apparition dans un moment donné, ne saurait être

considérée comme la somme de la piété en général. — Dans
la première partie du système règne le point de vue réformé

qui est présenté avec toute la clarté philosophique désirable et

tempéré par l'élément religieux. Mais il y a place pour une

conception différente, en partant du principe d'une liberté
relalive. Celle-ci a nos préférences. — Dans la seconde partie
c'est le point de vue christologique qui prédomine. Le centre
de gravité doit être toutefois cherché, non pas dans la christologie

proprement dite, mais dans la sotériologie : elle s'efforce
de concentrer en Christ toute la vie de la foi, pour la faire
ensuite rayonner spirituellement dans toutes les directions. —
Ce qu'il y a de difficile dans cet effort, du reste très important
de Schleiermacher, c'est que toute réflexion dogmatique
demeure attachée à la personne du Christ, contemplé comme
personnalité religieuse parfaite et à la communion de vie avec
lui. Bien que la dogmatique de Schleiermacher ait vieilli à

divers égards, on ne saurait dire qu'elle soit devenue déjà de

l'histoire ancienne ; en effet elle n'a été mise dans l'ombre

par aucune production plus récente qui puisse lui être
comparée. Mais l'ouvrage est historique en ce sens que son
influence bien loin d'être restreinte à une école, ou a un parti
s'est fait sentir dans tous les domaines de la théologie, chez
tous les hommes de la dernière génération.

Cette dernière assertion réclame seule quelques explications.

La polémique contre la dogmatique de Schleiermacher

commença de bonne heure; mais elle devint surtout vive,
lorsqu'on crut pouvoir arriver à des résultats plus tranchés que
les siens soit dans le sens de la théologie traditionnelle soit
dans celui de la critique. Steffens, Brandis et Delbrück se

livrent à une critique que l'école spéculative approuve en partie,
mais que la Gazelle évangélique de Hengstenberg et tout le parti



168 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

des néoluthériens poursuivent d'une manière entièrement
différente. De l'autre bord, nous voyons apparaître la Bibliothèque
des prédicateurs, suivie de D. Strauss ; l'hostilité augmente
avec Ch. Baur et une fraction de l'école de Tubingue. Entre
ces deux classes de mécontents se trouvent des disciples et
des admirateurs, suivis d'une foule d'amis intelligents et de

critiques rendant justice à l'auteur. Un petit groupe d'hommes
fort distingués (Nitzsch, Twesten, Lücke, Ullmann, Gass père)
s'étaient, dès le début, réclamés plus ouvertement de Schleiermacher

sans être toutefois ses continuateurs systématiques.
Tandis que Nitzsch s'écarte de notre auteur pour retourner à

la théologie biblique Twesten fait l'évolution dans le sens de

la théologie ecclésiastique. A. Schweizer a signalé surtout la

tendance réformée de cet ouyrage. Après une longue pause
la dogmatique réformée a repris avec notre auteur une
existence indépendante.

Au lieu de se .transmettre la doctrine de Schleiermacher
comme une tradition d'école, on l'étudia toujours plus sous
des aspects divers. Il n'y eut presque pas, en Allemagne ou en

Suisse de faculté de théologie luthérienne ou réformée qui
échappât à cette influence. On vit surgir de tous côtés des

hommes sympathiques à Schleiermacher, qui prenaient soin

de faire passer ses expressions caractéristiques clans le langage

théologique ordinaire, et de les rendre familières même aux
adversaires. Il n'y eut pas jusqu'aux partisans de la méthode

spéculative de Hégel.qui après avoir regardé ce subjectivisme du

haut de leur grandeur, ne fussent conduits peu à peu à en faire

plus de cas. Ils puisèrent dans leur contact avec cette dogmatique

des idées plutôt critiques que religieuses et positives..
Oubliant un peu leur manie de tout construire, ils accordèrent

une plus grande place à l'esprit de recherche et leur opposition

systématique fut atténuée.

Lorsque des penseurs si nombreux et si divers prétendent
apprendre d'un seul, celui-ci cesse d'être le centre d'une école.

Aussi devint-il toujours plus difficile de dire quels étaient les

vrais disciples et de déterminer par quel côté ils se rattachaient
réellement au maître. Tandis que ceux-ci cherchaient en lui le



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 169

rationaliste, ceux-là s'attachaient en supranaturaliste ; les uns
voulaient voir en lui l'esprit spéculatif ou le panthéiste
quelques-uns le réformé. Je suis du nombre de ceux qui se sont
toujours sentis unis à Schleiermacher sur le terrain de
l'intériorité religieuse chrétienne, et de l'impartialité critique. Plus
tard lorsque des revues théologiques fort différentes de
tendances se donnèrent comme prenant leur point de départ dans
la théologie de Schleiermacher, on ne sut plus ce qu'il fallait
proprement entendre par ses disciples. Toutefois l'indécision
ne portait que sur les vues particulières et les doctrines
spéciales qui ne suffisent pas pour constituer une école. S'agit-t-il
au contraire des efforts, des dispositions, de la volonté
chrétienne, avec lesquels il faut aborder l'étude de la dogmatique,
même dans des circonstances différentes ; on peut dire alors

que bien loin d'être sacrifié à la théorie, l'esprit de Schleiermacher

se maintiendra au milieu d'un nouveau mouvement de

la science et d'un renouvellement de la vie ecclésiastique.
La tendance de cet ouvrage a toujours été d'allier la liberté

scientifique et un intérêt vivant pour tout ce qui est historique
et positif. « Le christianisme n'existe qu'en tant qu'il agit; il
n'agit qu'en tant qu'il réalise ses promesses, c'est-à-dire qu'il
communique à l'homme ce qui lui est nécessaire pour le salut
de son âme et le met en état de s'assimiler le souverain bien

pour la vie pour la mort et pour le jour des rétributions. »

Cette citation de Mélanchton impliqué une conception
dynamique du christianisme. Dans le cours de cette étude depuis
Mélanchton jusqu'à Schleiermacher, cette idée n'a cessé de

nous guider. Au plus fort des fatigues et des difficultés sans
nombre d'un travail si complexe, elle a fait briller à nos yeux
une perspective joyeuse et définitive. Le christianisme est idée
et phénomène, un fait et une personne. Je crois à l'union
indissoluble de ces facteurs qui ont les deux leur vie commune
en Jésus-Christ.

J.-F. Astié.


	Histoire de la dogmatique protestante : de Semler à Schleiermacher
	Le XVIIIe siècle allemand et le rationalisme
	La dogmatique des école philosophiques
	Schleiermacher et son époque


