Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Histoire de la dogmatique protestante : de Semler a Schleiermacher
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE

DE LA

DOGMATIQUE PROTESTANTE

DE SEMLER A SCHLEIERMACHER .

T.e XVIII" siecle allemand et le rationalisme.

Deux questions se posent au sujet du rationalisme : est-i v
fuit nouveau et moderne ? A-t-il pris naissance dans le sew
meéme de la théologie ou n’est-il que application a cetle science
d'une tendance appartenant i d’autres domaines intellectuels 7

Le rationalisme est aussi ancien que la dogmalique chvé-
tienne. [l n’en saurait étre autrement parce que le christianisme
a donné U'éveil & un esprit de réflexion et d’examen, & un be-
soin de vérité et de convictions gui réclame la plus compleéte 1i-
berté i 'endroit des doctrines et des traditions avbitvaires
L’histoire entiére est & pour démontrer (ue. dés (qu'une théo-
logie éleve la moindre prétention & étre scientifique elle impli-
que le rationalisme en principe. En proclamant le droil des
convictions individuelles, en soumettant les idées traditionnelles
aune révision, la réformation offrit tout naturellement auprini-
cipe rationaliste l'occasion de s’accuser.

Mais si jusqu’alors les aspirations et les résultats du rationa-
lisme avaient été entachés d’hétérodoxie; s’ils n’avaient été ad-

' (reschichte der protestantischen Dogmelik, in ihrem Zusammenhange mitde-
Theologie {iberhaupt von Dr. W. Gass. Vierter Band. Die Aufklirung und de:
Raticnalismus. Die Dogmatik der philosophischen Schulen. Schleiermacher un
seine Zeit : Berlin, Druck und Verlag von Georg Reimer, 1867.



92 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

mis qu’en dehors de la communion ecclésiastique, tout change
avec le XVIII¢ siécle. La tendance est admise dans le sein de
I’église et s’y propage; la théologie critique légitime et groupe
ses aspirations et ses résultats ; la Bible et I'histoire sont sou-
mises a4 un sévere travail de révision, sans tenir compte de la
doctrine de l'inspiration ni des confessions de foi. La méthode
rationaliste n’avait jamais été appliquée avec une pareille ri-
cueur, ni sur une échelle de cette étendue; jamais ses conseé-
(quences n’avaient été aussi importantes. Malgré ses tentatives
antérieures le rationalisme est donc quelque chose de nouveau.
Il est sorti tout naturellement du sein méme de notre culture
moderne.

Reste & savoir s’il est un produit de la théologie ou une con-
cession faite & Phumanitarisme moderne et an XVIII¢ siécle al-
lemand ? Cette seconde cuestion n’est pas moins complexe que
la premiére. Tout le développement antérieur du protestan-
tisme avait incontestablement préparé et provoqué l'avéne-
ment dua rationalisme. Il fut une tentative de porter remeéde
aux maux divers et nombreux gui compromettaient ’avenir de
la théologie. A d’autres égards le rationalisme pénétra du de-
hors dans la science théologique et cela d’autant plus aisément
que celle-ci n’était en mesure ni de le repousser ni de le do-
miner. Deux courants se rencontrent dans le rationalisme et
cherchent & se pénétrer. Pour ce qui la concerne, la théologie
se livre a la critique de ses documents el de ses doctrines sans
prévoir les résultats auxquels elle aboutira. L’influence exté-
rieure de I’atmosphére scientifique environnante, lui apporte une
certaine somme d’idées exprimées sous forme philosophicue
ou populaire ju’elle a mission de s’approprier. Nous avons
donc d’'une part la matiére théologique proprement dite avec
ses difficultés inhérentes et persistantes, de 'autre des résul-
tats approximatifs et partant aisés & comprendre..Plus on met-
tra de promptitude et de zéle & s’approprier ces derniers, plus
I'anion sera superficielle. La haute mission du rationalisme
consiste justement & faire disparaitre le dualisme qui existait de
fait entre la culture générale et la culture spécialement chré-
tienne. Seulement la réconciliation ne saurait avoir lien aux



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 93

dépens de ’élément proprement chrétien qui serait échangé
contre des idées tout a fait abstraites et générales. D’autre part,
ce dernier élément doit aussi élre exprimé sous la forme qui
lui est particuliére. C’est ici qu’on courait le danger de donner
dans les écarts et de devenir superficiel et méme faux.

Nous reconnaissons donc que la théologie et son étude de-
vaient étre inévitablement soumises &4 un travail de révision
pour aboutir & une transformation. Le rationalisme est un phé-
nomene non pas ecclésiastique mais surtout scientifique; sous
ce dernier rapport il est d’origine protestante, et c’est surtout
dans les églises de la réformation qu’il a sa signification. Le
protestantisme aspire & réunir la foi et esprit de recherche, la
piété et la connaissance, esprit de soumission qui s’associe
aux idees religieuses, et les alluresindépendantes de la science.
Quoi d’étonnant que ces divers facteurs cessent parfois de fonc-
tionner en bonne harmonie pour chercher & sexclure ou & do-
miner 'un sur autre ? Voila pourquol le rationalisme ne fait
que pulluler dans le catholicisme, tandis qu’il a joué dans le
protestantisme un role important et permanent. C’est qu’il reé-
pond d’une maniére saisissante au devoir qui incombe aux en-
fants de la réforme de se mettre au clair sur la valeur de la foi
traditionnelle et de ses bases.

Le rationalisme sous la forme qu’il a prise au XVIIIe siécle
’est pas sortides écoles; & divers égards il doit étre considéré
comme une phase transitoire. Mais qu’on se garde bhien de
croire que la tendance doive disparaitre avec le systeme histo-
rique dans lequel elle avait momentanément pris corps.

Du reste, il est reconnu de tous que le rationalisme du XVIII*
siécle a exercé ’heureuse influence d’un vent d’orage qui purifie
Iatmosphere. Sous son souffle I’édifice vermoulu de latradition
scientifique s'est écroulé ; les hypothéses courantes et les pré-
jugés ont été répudiés ou rectifiés; grace a sa sécheresse et a
son prosaisme, on a vu régner plus de rigueur et d’impartialité
dans les études théologiques. Toutes les disciplines bibliques
ont été renouvelées et assises sur de nouvelles bases. Grice au
rationalisme, la polémique a cédé le pas & la symbolique, la
théologie biblique est venue prendre place entre 'exégese et la



14 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

dogmatique; méme lorsqu’il s’est trompé et qu’il est tombé dans
’exagération le rationalisme a exercé son influence comme
ferment; aussi grace a lui les études théologiques sont-elles ar-
rivées & un degré de maturité jusque-la inconnu.

Reste toujours la question de principe. Le rationalisine peut
se concevoir en dehors de la religion révélée. 1l se propose
alors de substituer & la religion historique les principes d’une
religion rationnelle accuise par la méthode empirique ou aprio-
ristique. Le déisme peut faire son apparition sur les confins de
la théologie, mais il n’arrive & s’établir dans son sein (jue pour
fort peu de temps. Supposons qu'il pat réussir a satisfaire les
besoins religieux et pratiques dans le sein d’'une grande com-
munauté, — ce que nous contestons, — ce produit dela raison,
n’ayant rien en lui-méme de spécifiquement chrétien, ne saurait
prétendre a aucune valeur dogmatique. Nous trouvons cepen-
dant une tendance du meéme genre dans le sein de la théologie
chrétienne ; dés que le rationalisme a cessé¢ de puiser a la
source de la révélation, dés qu’il s’est détourné des documents
historiques et du souffle religieux qui les anime pour recourir
aux procédés exclusivement rationnels, il est devenu faux; il a
été refute par le développement de la théologie, et méme de la
philosophie. (Cest 1& un des cotés faibles du rationalisme dont
nous avons a retracer 'histoire. Kn prétendant exploiter la li-
berté et la raison comme le piétisme avait cultivé la piété, 1l
tomba dans les abstractions et se perdit dans le vide. Mais le
rationalisme peut aussi se rendre mieux compte de son prin-
cipe. Il pénétre alors jusquaux profondeurs de la vie chré-
tienne ; il se laisse saisir par la puissance des idées et des faits
de I'Evangile; il cherche par la comparaison et la critique des
sources a s’approprier la foi chrétienne, c’est-a-dire une
croyance compatible avec les résultats généraux des sciences.
Le rationalisme chrétien peut 4 son tour prendre des directions
différentes suivant gu’il montre plus ou moins de réceptivité
pour l'idée chrétienne et pour la puissance des faits en religion.
Il est hors d’état de trouver une pierre de touche infaillible
pour découvrir ce qui est définitivement d’accord avec la rai-
son ou ce qui la contredit, parce qu'une telle appréciation dé-



HISTOIRE DE LA DOGMATINUE PROTESTANTE. 95

pend de la conscience scientifique dans chéque moment donné.
[l trouve aussi son contrepoids dans 'autorité qu’exerce natu-
rellement sur lui le contenu inépuisable de la littérature bi-
blique.

En dépit de ces graves difficultés et de ces hésitations inévi-
tables, les droits d’une théologie & la fois rationnelle et chré-
tienne ne sauraient étre niés. Elle a sa raison d’étre dans le be-
s0in d’embrasser tous les domaines de la pensée dans uneseule
et méme conception. Il n’y a qu’'un moyen d’en finir avec les
prétentions de la théologie rationnelle. I faut soutenir hardi-
ment la valeur normative de tout le contenu biblique et de ces
portions qui ont été fixées par les symboles; il faut comprendre
Pautorité de ’Ecriture et des confessions de foi de maniére a
lenir en échec toute tentative de libre recherche. Une théolo-
cie qui se tient par principe dans de pareilles limites n’agit pas
’une maniere absolument irrationnelle; il y a en effet des épo-
(ques ou des raisons pratiques 'ont contrainte de prendre cette
attitude. Mais elle se laisse enchainer par une série de déter-
minations, et elle se refuse le droit de présenter la doctrine
chrétienne sous des formes nouvelles répondant & de nouveaux
besoins scientifiques. L’inspiration et 'autorité des confessions
de foi ont satisfait et satisfont encore aujourd’hui les besoins
pratiques de 'autorité. La théologie scientifique dans Vaccep-
tion nouvelle du terme ne saurait leur étre soumise : une de
ses plus précieuses conquétes consiste a s'étre élevée au-dessus
de ces regles-la. CPest & ce signe qu’on reconnait depuis un sie-
cle son développement plein de vie, malgré les épreuves, les
changements qu’elle a subis, les oppositions qu’elle a rencon-
trées.

r.e rationalisme du XVIIIe siecle s’est montré incontestable-
ment étroit et borné, mais cela n’implique nullement qu’il ail
eté défectueux i tous égards et qu’il doive étre répudié. Nous
nentendons pas lui faire la un simple compliment qu’on ne
peut refuser & aucune tendance théologique en signalant sa va-
leur velative. Cette déclaration implique une solution dogmati-
que qui dépend de deux points. Maintient-on d’une part la doc-
trine de Vincarnation de Dieu, et partant la divinité de Christ



96 DE SEMLER A SCHLEIEBMACHEE.

dans 'acception seule logique de ce dogme et d'autre part la
corruption innée de la nature humaine? Il faut alors nécessai-
rement regarder le rationalisme comme une déviation de la fo;
chrétienne, quelle que soit d’ailleurs la valeur de son principe
scientifique. Celul ¢ui part au contraire d’'une notion dvnamique
de la révélation parfaite de Dieu et de ses rapports avec le
monde par Jésus-Christ, et du fait de la domination du péché
et du besoin de rédemption qui en découle, celui-la doit consi-
dérer le rationalisme d’un tout autre ceil. Il doit sans doute con-
tinuer de lutter avec lui et franchir ses étroites limites ; cepen-
dant il n’a nul besoin de le répudier; il est encore moins ap-
pelé & faire grand cas des conceptions qui laccompagnent
ordinairement et de ses dispositions religieuses, mais il ne sau-
rait lui contester plus longtemps ses droits, au point de vue &
la fois théologique et chrétien.

Semler donna le branle au grand mouvement (ui devait
aboutir a la transformation de la théologie du XVI¢ siecle. Es-
prit plus vif et étendu que profond et ferme, il ne trace pas un
large sillon ; mais, se portant avec une ardeur extréme sur di-
vers sujets, i1l ebranle tout sans arriver jamais &4 un résultat
définitif. D’'une puissance de travail illimitée, il prend plaisir,
dans cette guerre de partisans qu’il fait autour des forteresses
de 'orthodoxie, & se plonger dans les plus vastes recherches.
Mais §’il est un admirateur enthousiaste de ’érudition, gu’il se-
rait disposé a déclarer toute-puissante, Semler est impropre
aux travaux de la science proprement dite. Aussi est-ce avee
raison qu'on le distingue des rationalistes systématigues qui
firent leur apparition déja de son temps. A certains eégards il
les dépasse et anticipe certains résullats auxquels ils n’arrive-
ront que plus tard 4 la suite d’'un travail long et pénible, & d’au-
tres il reste loin derriére eux. En mettant tous les dogmes sur
Ie méme pied, dés qu’ils servent au but de la religion chrétienne.
il se rapproche du déisme, tandis que sa piété personnelle in-
contestable le ramene vers les éléments positifs et le contraint
de répudier les conséquences radicales qu’on voudrait tirer de
ses principes. Il ne réussit jamais & vamener i I'anité d’une



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 97

tendance supérieure et unique les nombreux efforts auxquels
il se livre. Peut-6étre ne sentait-il pas le besoin de cette concen-
tration qui n’était nécessaire ni dans sa position ni pour son
genre d’activité. Des milliers d’étincelles s’échappent de Semler,
dit Tholuck. Seulement elles se dispersent au loin dans toutes
les directions, trouvant partout un aliment sans que ses idées
nouvelles rencontrent en lui le précieux appui qu’offre toujours
une personnalité de premier ordre. Tout cela démontre de la
facon la plus concluante que la théologie avait grand besoin de
passer par le creuset de la critique. '

Ernesti, esprit conservateur qui voyait probablement plus
loin qu’il ne le laissa paraitre, fit valoir en exégeése, d’une ma-
niére un peu trop exclusive, les droits de 'interprétation gram-
maticale et historique. Ceux qui le suivirent déclarérent par
cela méme vouloir faire de 'exégese indépendamment de toute
préoccupation dogmatique. Les théologiens qui regurent leur
impulsion de Semler se sentirent portés vers certaines idées
nouvelles recommandées par la critique et devant rompre le
charme des autorités traditionnelles. Tandis que Semler se preé-
occupe surtout des résultats, Ernesti porte son attention sur la
méthode.

La premiére conséquence du mouvement des esprits fut de
détroner la dogmatique qui avait longtemps tenu le sceptre. En
face d’'un horizon religieux plus étendu et des assauts de la
critique, les hommes qui s’occupaient encore de théologie sys-
tématique furent mis en demeure de résister aux attaques de
Pesprit nouveau ou de lui faire des concessions. Le célebre
orientaliste Michaelis (Jean-David), Heilmann et Walch se ran-
gent & la premiére alternative, tout en battant en retraite sur
le terrain de la théologie biblique, tandis que Seiler, Carpzow
et Sartorius vont jusqu’a défendre ’ancienne dogmatique ecclé-
siastique, en la modifiant, il est vrai, beaucoup plus profondé-
ment qu’ils ne paraissent s’en douter. Tout en conservant ’an-
cien point de vue, Deederlein entre dans la voie des concessions,
en présentant une dogmatique accommodée aux besoins du
temps. A mesure qu’il devint plus puissant le rationalisme se
montra exigeant a 'égard de ces hommes sages et intelligents

c. R, 1871. 7



g8 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER,

qui travaillaient & ménager une transition entre l’ancien point
devue et les nouveaux besoins de I'époque. Aussi les conserva-
teurs comme Morus et Reinhard furent-ils contraints de recou-
rir & la polémicue et de réagir contre la tendance nouvelle. 11
faut choisir ; il 'y a de vraiment conséquent que les rationa-
listes et les supranaturalistes. La raison ne peut rien admettre
¢ui lui soit contraire, mais elle ne doit pas exclure de la révé-
lation tout ce qu’elle ne comprend pas parfaitement. En face
d’un rationalisme qui ne veut rien apprendre de la révélation,
Reinhard a le droit d’insister sur la nécessité de la promulga-
tion biblique et de la base historique du salut. Storr, plus
perspicace que le prédicateur Reinhard, formule dans toute sa
rigueur le supranaturalisme biblique qui, au moyen d’un procédé
de décalcque, prétend tirer toute la dogmatique de la Bible seule,
considérée comme un code religieux. Le christianisme est une
doctrine surnaturelle et révélée qui présente des vérités supra-
sensibles et inaccessibles & la raison; par conséquent il faut
puiser dans la Bible exclusivement pour en faire I’exposition et
la preuve. En insistant exclusivement sur Pautorité de 'Ecriture
ce supranaturalisme oblige les rationalistes & soumettre les do-
cuments de la révélation & une eritique toujours plus séveére.

Zacharie et Suskind essaverent d’exposer la théologie bibli-
gue dont le systeme de Storr avait vivement fait sentir le be-
soin. L'intérét pour les questions religieuses porta des laiques
a publier des dogmatiques populaires et des ouvrages d’apolo-
cétique, tandis que Herder et Lessing se faisaient remarquer
comme théologiens parmi les écrivains classiques de VAlle-
magne.

Le lien qui réunissait les éléments divers du systéme ortho-
doxe était brisé sans retour. Le rationalisme avait hérité de 'an-
cienne théologie sa tendance intellectualiste, qui consiste &
mettre 'accent sur I’élément de la connaissance en religion ; le
supranaturalisme avait conservé le culte des faits et insisté sur
les éléments specifiquement chrétiens avec ou sans des em-
prunts faits au piétisme.

Plusieurs écrivains, théologiens ou critiques (Tcellner, Bahrdt,
Teller et Eberhard, Gruner et Leeffler, Henke et Eckermann)



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 99

systématisent plus ou moins les tendances qui se font jour de
toutes parts. Le rationalisme conserve encore les cadres de la
théologie dogmatique mais le caractére intérieur et réel du sys-
teme est complétement changé. Le rationalisme a maintenu
fidelement la foi au Dieu vivant et & son intervention dans les
choses de ce monde qui avaient été affaiblies par P'esprit du
déisme et par le XVIIIe siecle allemand. Quand il s’agit d’expo-
ser la foi en Dieu, ses attributs, on ne peut méconnaitre le sé-
rieux, la fidélité et une certaine vivacité dela pensée. La Provi-
dence est présentée comme rationnellement et moralement
nécessaire : elle forme la base générale de la religion, sur laquelle
on voit s’élever larévélation, institution spéciale, abondamment
bénie. Son but est de procurer une pleine et entiére stireté, une
vigueur tout afait satisfaisante & cette aspiration, inhérente ala
nature rationnelle, soit de connaitre Dieu, soit de lui ressembler.
Jésus-Christ a atteint ce double bul par ses enseignements et
par ses exemples. Sa mort a fourni la preuve de la vérité de son
ceuvre; elle a fondé d’'une maniere victorieuse et définitive 1'al-
liance de lamour fraternel et de la confiance salutaire en Dieu.
La doctrine de Jésus est un vrai trésor de sagesse el de piété;
elle est en méme temps la norme pourapprécier la doctrine apos-
tolique. Ces enseignements de Jésus donnent aux vérités ration-
nelles leur plus belle confirmation; elles offrent & I'activité
morale le plus puissant mobile. Tous les théologiens rationa-
listes sont d’accord pour maintenir la valeur intellectuelle et
morale de la religion chrétienne. Ce dernier élément est néan-
moins sacrifié sous bien des rapports. Comme l'orthodoxie, qui
avait va dans la foi quelque chose de trop exclusivement intel-
lectuel, le rationalisme voit dans la religion une science. Aussi
le but principal de la révélation est-il de fixer, de présenter sous
une forme objective cette connaissance religieuse inhérente a la
raison humaine. Il n’est pas question de fonder les vérités reli-
gleuses sur une base historique, ni de les déduire d’'une con-
science religieuse plus profonde. On n’a jamais expressémentre-
noncé aux idées évangéliques de nouvellenaissance, de grice et
de rédemption, mais elles pélissent et tombent dans 'oubli. Il
est en effet indubitable que ces idées ont, au début du christia-



100 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

nisme et dans les époques suivantes, joué un si grand role.
qu'aujourd’hui le plus important est d’insister sur la conscien-
cieuse observation de la justice prescrite par 'Evangile et sur
Iespérance de la vie éternelle. Le christianisme est appelé noun
pas arelever et a4 rétablir, mais & perfectionner et & compléter.
Commeil n’y a pas de péché & surmonter pour atteindre ce but.
le besoin des idées chrétiennes ne se fait pas sentir ; on ne se
doute pasde ce qui a fait de I’Evangile une puissance appelée &
renouveler la vie. Les doctrines chrétiennes sont juxta- posées,
mais non déduites les unes des autres. On ne se borne pas, ce qui
était nécessaire, a adoucir les anciennes antithéses du péché, et
de la grace, on les fait disparaitre. Le défaut principal du ratio-
nalisme c’est de nous présenter ainsi une conception informe,
lache, trop souvent accompagnée d’une idée assez triviale de
la vie.

Quant aux principales doctrines ecclésiastiques sur lesquelles
porte lacritique, on y voit le produit d’influences étrangéres ou
du moins ne faisant pas partie de I'essence méme de I’Evangile.
La théorie de la trinité vient du platonisme ; celle du péché ori-
ginel, d’Augustin; certaines idées eschatologiques s’expliquent
par une influence persistante du judaisme. Le défaut capital de
tout le rationalisme antérieurement a Kant, c’est le moralisme
ou le pélagianisme religieux.

Ii
La dogmatique des écoles philosophiques.

1. Le Kantisme.

Larévolution théologique a commencé en soumettant les ma-
tériaux bibliques &4 un examen nouveau et plus attentif. Dans
cette premiere phase, la philologie, appelée a rendre d’impo1-
tants services, joua tout naturellement le premier role. Mais en
débutant ainsi par 'examen des détails, dont elle réussit a se
débarrasser aisément, sous prétexte qu’ils n’étaient que des



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 101

idées temporaires, étroites et locales, la critique se trouva bien-
tot en face d’idées religieuses fort générales. Ici la philologie
n’était plus compétente: 'intervention de la philosophie devenait
indispensable.

Au fond, c’était toujours la critique qui dominait, en se bor-
nant & changer d’allié; aprésavoir fait invasion dans le domaine
de la théologie elle se disposait & envahir celul de la philosophie.
Ne se contentant plus de 'accord superficiel statué par 1'école
de Wolf entre la foi et la raison, on se meta examiner lestilres
des deux puissances qui ont signé au protocole. Cette philoso-
phie et ce christianisme, (ui sont censés d’accord, sont-ils eux-
memes authentiques? Et cette vertu tant vantée par la philo-
sophie populaire est-elle bien digne de son nom? Le criticisme
envahit ainsi tous les domaines; il s'agit pour lui de découvrir
un principe moral plus sévére et d’examiner si la raison qui
prétend juger de tout ne doit pas s’imposer i elle-méme des
limites.

Le résultat des travaux de Kant fut de détroner la raison
théorique au profit de la raison pratique. D’une part il répudie
le dogmatisme de la raison pour ne maintenir que ses droits
critiques ; d’autre part il constitue un moralisme qui prétend
ne s’approprier les vérités religieuses que parce qu’elies sont
morales. Au fait, sous le nom de Religion dans les limites de la
raison pure, c’est une morale rationnelle que le sage de Koenigs-
berg nous expose. Toutefoisla morale doit aboutirala religion ;
elle ne peut manquer de s’élever jusqu’a idée d’un législateur
moral dont la volonté doit étre le but supréme et de la création
et de 'homme, ce qui lui permet de rendre finalement heureux
celul qui atteint la dignité morale convenable. Voila par quel
bout il est permisde pénétrer dans le domaine du christianisme,
de s’en approprier en toute liberté les idées les plus importan-
tes, sansse demander d’ailleurs si elles se justifient au point de
vue théologique comme au point de vue moral.

On est agréablement surpris d’entendre proclamer que le
probléme moral est le point de départ du christianisme, en
face de tant de philosophes populaires qui wavaient su en tirer
que quelques aphorismes sur les choses divines et humaines.



102 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

De quelque fagon qu’on veuille ’'expliquer, il est constant que
le péché perd les hommes ; il implique dans la nature humaine
la présence d’un principe mauvais dont la révélation veut nous
guérir radicalement.

Kant ne s’attache pas & reconstruire philosophiquement la
doctrine ecclésiastique du péché originel, mais il en developpe
une analogue. Au point de vue de la raison on ne saurait
trouver l'origine du péché parce qu’il coincide entiérement
avec le probléeme de la liberté ; mais au point de vue du temps
on peut le dériver d’'une chute. Quant & son essence le péché
doit nécessairement porter le caractére de toute transgression
particuliére et concrete, c’est-a-dire il doit étre libre et impu-
table. Mais considéré comme originel il ressemble & un fait
intelligible qui embrasse en lui la somme des _culpabilités hu-
maines. (est seulement ainsi qu’on peut réussir & accorder
I'idée de la liberté de choix et 'admission , dans un certain
sens, d’une disposition native. Il est avant tout indispensable
de ne pas se faire illusion, mais d’appeler la chose par son
vrai nom, de la constater sans crainte: ’homme posséde bien
la déplorable disposition & faire prédominer ses mauvais pen-
chanis sur la loi morale.

(’est donc un pélagianisme approfondi que Kant enseigne;
il maintient en effet le principe de la liberté tout en échappant
a l'étroitesse ordinaire du pélagianisme vulgaire, pour admet-
tre un fait, le péché général et une puissance mauvaise. C’est
toujours le péché qu'il cherche dans le péché; il veut le saisir
dans tfoute sa réalité comme disposition morale qui s’impose
de fait. Kant se rend compte de toute I'imnportance morale du
péché. On lui a reproché a cet égard de s’étre beaucoup trop
rapproché de la conception orthodoxe, et on a voulu voir dans
ce fait une influence de son 4ge avancé. A ce mauvais prin-
cipe inné en ’homme la doctrine chrétienne oppose la puis-
sance du bien incarnée dans une personne. L’intelligence
et la raison ne sauraient résister au mal; il ne faut rien moins
qu’un principe moral. L’humanité tout entiére est, & la veérité,
appelée & combattre le mal, mais nous ne pouvons nous re-
présenter cetidéal d’une humanité agréable & Dieu que comme



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 60
une personnalité. Grace & cetie personnalité le bon principe
n'est pas seulement présent, mais actif, mais victorieux des
plus grandes difficultés. (’est ainsi qu’on arrive & l'idée d’wr
fils de Dieu ayant existé avant son apparition terrestre, dans
lequel Dieu a aimé le monde, et au moyen duquel il a donne
aux hommes le pouvoir de devenir enfants de Dieu. La réalite
d’un pareil tvpe réside, indépendamment de toute expérience.
dans la raison législatrice. Du moment ou cette personnalité
idéale a fait historiquement son apparition, ainsi que 'Evan-
gile nous enseigne A le croire en présentant Jésus comme le
saint de Dieu, 'antique opposition setrouve vaincue; cette per-
sonnalité est, quant aux dispositions, un parfait représentant
de la justice, et un moyen de nous élever nous-meémes a ceite
hauteur morale, si nous consentons & la suivre.

Reste & savoir comment cette transition s’acconmplit? couu-
ment la lutte entre le mal peut-elle se terminer victorieusc-
ment chez nous? Encore ici Kant s’empare de quelques doc-
lrines chrétiennes qu’il présente comme servant i enveloppe:
certaines vérités morales. Chez le pécheur lui-méme la difti-
culté de sélever jusqu’a la juslice est extréme. En aucun
temps il ne peut répondre aux exigences de la loi; 1l peut bien
avoir la volonté de faire le bien, mais elle demeure constam-
ment faible et hésitante ; pour nous garantir 'espérance de la
vie éternelle, il faudrait gu’elle fit persistante et qu'elle allit
sans cesse en progressant. Et puis, chaque homme, au débui
de son existence, n’a-t-il pas trouvé en lui la disposition au
mal? Il ne peut se débarrasser de cette culpabilité primitive :
méme apreés avoir changé de cceur, il ne peut faire que les
anciens péchés n’aient pas été commis. 1l faut donc l'interveu-
tion d’'un fait nouveau qui sépare le second état du premiey
par une espéce de compensation , d’expiation. I’homme est
bien toujours sous le coup de la sentence céleste, mais il ne
serait pas conforme & la justice divine de P’exécuter soit avant,
soit aprés amélioration intervenue (ui, du moins en intentiorn
et virtuellement, a assuré le triomphe du bon principe. L'ex-
piation doit donc s’accomplir au moment méme ol s’effectue
le changement de dispositions. Voici comment la chose se



104 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

passe. L’homme qui se réforme, en rompant avec le mal, fait
un sacrifice douloureux dans lintérét du bien; il prend sur
lui de grandes souffrances, tout autant de choses qui au fond
auraient dt tomber sur le viell homme comme chéatiment de
ses péchés. C’est ainsi que nous arrivons & lidée de la satis-
faction. Il y a cependant une différence notable: la doctrine
chrétienne présente le fils de Diéu comme celui duquel pro-
céde la force pour s’élever & une justice nouvelle. Christ est
la personnification de la vie nouvelle, née de la mori de I'an-
cienne. Pour tous ceux qui croient, il prend sur lui leur
culpabilité, il satisfait & la justice divine par ses souffrances, et
commie leur avocat il leur assure 'espérance de pouvoir appa-
raitre justifiés devant le juge supréme, par sa mort soufferte
une fois pour toutes. La justification se fonde sur la satisfac-
tion ; elle prend la forme d’une sentence miséricordieuse de
pardon, et cela se conc¢oit sans peine : restant toujours au-des-
sous de l'idéal qui n'est réalisé en nous que d’intention et
d’une maniere fort approximative, nous n’avons droit & rien;
¢’est par grace que nous obtenons tout.

Le kantisme enseigne qu’une foi révélée, reposant surle res-
pect d’'une Ecriture sainte, est indispensable & la communauté
religieuse ; mais comnme si l'idéalisme moral se sentait mal &
{aise sur ce terrain il a bite de 1'abandonner. A la rigueur en
effet la religion n’exige qu’'une conduite morale irréprochable,
tout ce qu’elle présente de plus, n’a pas de valeur en soi, mais
aniquement par rapport au but final e: supréme. L’homme, il
est vrai, par suite d’'une faiblesse particuliére & sa nature, ne
s’en tient pas exclusivement & cette norme morale: il y ajoute
des prescriptions et des ordonnances pour le culte qui doivent
s'appuyer sur la Bible et sur la tradition ; tandis qu’il devrait
s’en tenir 4 la simple religion rationnelle, il se forme une reli-
gion ecclésiastique. Le mal étant inévitable, que doit faire le
philosophe? 1l s’élevera du degré inférieur ou supérieur, en
d’autres termes, il interprétera la foi ecclésiasticque & la lumiére
de la fo1 morale. C’est ainsi que Kant arrive 4 sa fameuse exé-
gése morale de la sainte Ecriture.

Reste & savoir comment le criticisme distinguera entre la



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 105

vraie et la fausse religion. Le rationalisme de Kant se maintient
dans les limites de I'intelligence humaine ; au lieu done de nier
comme le naturisme, la possibilité de la rédemption, il y voit
une méthode divine d’introduire la vraie religion. Il consent
bien & ce que dans la religion chrétienne 1l y ait un élément
positif & coté de I'élément naturel, mais & condition que les
deux poursuivent le méme but et que le premier soit subor-
donné au second. Des l'instant en effet ou un article quelcon-
que de la fol historique ou ecclésiastique serait une coundition
du bon plaisir divin, nous retomberions dans le culte des or-
donnances et des préceptes qui engendre ’exaltation religieuse
et les mdémeries. L’homme se fabrique alors arbitrairement son
Dieu et son culte ; il se fait de 'observation des ordonnances
créées par lui-méme des 'devoirs primant le premier de tous,
qul consiste en une conduite morale irréprochable. L'unique
remeéde pour échapper au mécanisme religieux et aux travers
de la prétrise c’est de n’admettre pour unique juge dans les
choses de la foi qu’une bonne conscience, ou un jugement mo-
ral qui se juge lui-méme.

Kant, qui avait débuté par des dispositions conciliantes, finit
ainsl par une polémique vive et méme ameére. On ne peut re-
fuser & son livre sur la religion un esprit vraiment réformateur.
Prenant dignement place parmi les partis en présence, le phi-
losophe s’oppose aussi bien aux libres penseurs et aux naturistes
qu’aux orthodoxes étroits et aux piétistes. Son point de vue
est un rationalisme qui reconnait la haute valeur d’une révéla-
tion. Son idéal religieux est plus relevé, plus saisissant que ce-
lui du XVIIIe siécle allemand qui tout en parlant sans cesse de
morale, dépouillait la religion chrétienne de tout idéal moral.
Kant ne veut pas comme ses prédécesseurs réduire le christia-
nisme a I'élément purement rationnel, mais a ’élément moral.
Sous ce rapport il a exercé une influence des plus bienfaisan-
tes ; la raison pratique a plus d’une fois travaillé dans l'intérét
du christianisme.

I1ne faut cependant pas se faire d’illusion. Bien des circons-
tances ont affaibli cette alliance du kantisme avec I'église et la
théologie. D’abord la paix ne peut se signer que sur le terrain



106 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

pratique et moral. La révélation n’est qu’une simple possibilité
incontestable qui ne manquera pas d’étre contestée dés que ia
raison cessera de proclamer son incompétence dans le domaine
suprasensible. En second lieu, la religion est dépouillée de sa
haute dignité et de son indépendance. Elle est bien nécessaire,
mais seulement pour venir au secours de limpératif catégori-
(que qui ne saurait rester seul, pour que le deveir moral puisse
étre aussi envisagé comme prescription divine. |

La religion ne peut ainsi renoncer & son role de faculté spé-
ciale de Pesprit humain pour descendre au rang de simple
auxiliaire de la morale, et tout cela encore en vertu d’'une fai-
blesse de 'humanité qui ne sait pas s’établir sur les hauteurs
du moralisme pur et simple. ’homme religieux se sent élevé
au-dessus des barrieres naturelles de I'existence; la vie illimi-
tée de l'esprit est ouverte & sa vue. D’apres Kant, en derniere
analyse, il n'y a pas d’autre vrai Dieu que la conscience; la re-
ligion consiste & se soumettre & la loi morale ; elle ne nous in-
troduit plus dans la communion avec Dieu.

Cette erreur capitale est riche en conséquences. Pour Kant
e christianisme est & la fois naturel et révélé; il est en méme
temps une religion morale et rationnelle et une religion posi-
tive. Mais les éléments moraux et rationnels sont seuls éternels
et permanents; tous les autres sont transitoires. Les conséquen-
ces auxquelles Kant aboutit seraient irréprochables dés qu’on se-
rait obligé de lui concéder sa notion de la religion. Du moment
ou la religion ne se distinguerait plus de la morale que d’une
maniére formelle ; dés 'instant o elle cesserait de s’occuper
de ce que Dieu a fait pour I'homme ou dans ’homme pour
n’étre plus qu'un auxiliaire de la morale, chargé d’amener les
homines & faire leur devoir, elle serait de fait détronée: une
prescription quelconque n’apparaitrait plus que comme une in-
tervention inconvenante, U'invasion d’une sphére dans laquelle
la religion n’a rien & voir. Mais des le moment ou la religion a
pour mission non-seulement d’amener l'accomplissement du
devoir mais d’établir la communion avec Dieu, tout change d’as-
pect. Elle est appelée & fournir les preuves de ces événements
historiques an moyen desquels la communion avec Dieu a éte



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 107
établie ; ce n’est plus alors par faiblesse humaine qu’on est
amené & s’approprier spirituellement les effets de cette action
divine ; cette assimilation constitue la vie mérﬁe de la religion ;
si elle ne contemplait pas les grandes ceuvres de Dieu, dans la
nature et dans I’histoire, la religion serait privée de tout élan,
d’enthousiasme et de vie. Il est bien vral que ces éléments his-
toriques et positifs demeurent toujours contestables, mais la
tentative de Kant de les réduire a des éléments moraux vagues,
indéterminés, est une abstraction inadmissible. Ajoutons que
Kant en distinguant entre le vrai culte divin et les momeries
consistant en statuts, préceptes et cérémonies, n’a pas suffisam-
ment rendu justice au protestantisme. Ce n’est pas de la raison
pure que Kant a appris cette distinction capitale, mais bien de
la raison protestante. Car si trop souvent en pratique les églises
de la réformation ont fait dépendre le salut de Porthodoxie dans
la formule intellectuelle, on a toujours insisté sur le but reli~
gieux a atteindre, au moyen d’une science pratique et non par
des céremonies et des observances.

Il est humiliant pour 'esprit humain d’étre obligé de reconnai-
tre qu’il est forcé d’exagérer ses plus pures intentions pour qu’el-
les produisent de Ieffet. Il y a quelque chose de vraiment gran-
diose dans le sérieux moral de Kant : il a été 'apotre d’une foi
morale qui devait servir & expliquer et & faire apprécier la va-
leur de la foi positive. Malheureusement sa notion de la reli-
gilon, (pui prétend étre la seule vraie, est & son tour tellement
raide et légale, quelle ne lui permet pas de jeter un regard jus-
que dans les profondeurs de la vie religieuse.

Deux théologiens, Tieftrunk et Charles Louils Nitzsch, cher-
cherent & sauvegarder les vérités principales du christianisme,
en se rattachant au point de vue philosophique de Kant. Ils re-
présentent la tendance positive parmi les kantiens. J. W,
Schmid et Ammon sont des rationalistes plus prononcés: avec
eux la tendance critique reprend le dessus.

Pendant que la théologie se transformait sous l'influence de
Kant la philosophie poursuivait sa marche en avant. Jacobi es-
saya de mettre des bornes au criticisme ; par des moyens nou-
veaux il prétendit arriver a la certitude non pas seulement



108 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

dans la sphére morale et pratique, mais dans le domaine théo-
rique et suprasensible. Nous ne connaissons pas d’'une maniere
immédiate uniquement le devoir, mais aussi Dieu, le Dieu per-
sonnel dont notre 4me a besoin ; son existence est aussi immé-
diatement certaine que celle du vrai, du bon, du beau. Jacobi
arriva par cette voie-1a & un christianisme mystique qu’il dis-
tingue du christianisme historique.

Bien loin de prétendre contenir le criticisme, Fichte le
pousse a ses dernieéres conséquences. Son idéalisme subjectif
n’admet pas que 'homme puisse sortir de lui-méme: notre
science ne se meut que dans les limites de nos idées subjec-
tives. Au fait nous n’y perdons rien. Notre conscience est en
effet 'unique siége du savoir; c’est “exclusivement dans la
pensée que I'étre devient réel et vrai. Nous ne réussirons ja-
mais & penser quelque chose de réel en dehors de nous, tel
(qu’il est en lui-méme, mais tel qu’il est en nous, tel qu’il nous
apparait.

Fichle est athée; il rejette la notion de Dieu comme subs-
tance particuliére. Mais il n’est pas conduit 1& par 'impiété;
son athéisme est une conséquence de son point de vue philo-
sophique. Le moi étant & ses yeux le principe absolu il ne pou-
vait 'expliquer au moyen d’aucune puissance qui aurait do-
mine sur lui. Fichte craignait aussi que l'idée d’un Dieu per-
sonnel n’impliquit une substance corporelle et limitée.

De ce coté-la donc tout accés au terrain religieux est déci-
dément fermé! Fichte veut cependant l'atteindre par la philo-
sophie pratique, exactement comme Kant. Il y a un fait mysté-
rieux: bien que le monde ne soit que le reflet de notre propre
nature, il agit incontestablement sur nous comme objet,
donné extérieurement. Quant 4 nous, nous devons voir dans
son ordre moral une vérité objective de la raison, et apprendre
a connaitre, & croire que dans le monde sensible, il y a quel-
que chose de suprasensible, de divin.

Fichte ne tarda pas & reconnaitre que cet idéalisme subjec-
tif se chargeait lui-méme de se réfuter. Tout ce qui se preé-
sente devant le miroir de la conscience n’est qu’un produit de
la libre activité du moi. Mais la conscience est engagée dans



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 109

les liens de sa propre nature : il faut alors qu’elle reconnaisse
comme existant en elle-méme des limites dont elle nie lexis-
tence en dehors d’elle. Malgré son courage et son admirable
énergie, Fichte, qui ne croyait qu’a la science, n’a pﬁ se dis-
penser de payer tribut & 'humaine faiblesse; il a recu du
monde extérieur des impressions tellement fortes et décisives
que son indépendance scientifique absolue a dit entrer en com-
position.

Il n’a pas développé comme Kant une philosophie de la reli-
gion compleéte et systématique : il s’est borné & présenter quel-
ques matériaux. Dans sa Crifique de toute révélation, il ne dé-
passe guére le point de vue de Kant. Dans sa morale en expo-
sant 1a liberté absolue du moi autonome, il séléve au-dessus
de la roideur légale du kantisme; il réclame 'amour de la
liberté; il pousse 4 ’enthousiasme moral et demande qu’on
rompe toutes les attaches charnelles. A ces divers égards, sa
doctrine se rapproche du point de vue évangélique. Dans son
Instruction sur la vie heureuse, il expose I'idée chrétienne telle
quelle se trouve dans I’évangile selon Saint-Jean. Christ a
révélé la parfaite upion de la nature humaine et de la nature
divine. Cette union est sans doute différente de celle qu'en-
tend l'auteur du quatriéme évangile; néanmoins il importe de
remarquer que Fichte voit dans le christianisme un fait religieux
apres avoir commenceé par n’y voir qu’un fait moral. Dans son
systéme de morale le moi était présenté comme absolument
indépendant ; maintenant il doit renoncer & son autonomie en
faveur d’un principe autre et universel. La personne de Christ
apparait aussi sous un aspect religieux: il n’est plus simple-
ment I'idéal moral, comme dit Kant, mais la révélation du
divin dans la conscience. En somme, I'influence de Fichte se
fit beaucoup moins sentir sur la théologie que sur les théolo-
giens qui furent vivement impressionnés par cette personna-
lité méle et vigoureuse. Aussi n’y eut-il pas d’écrit théologique
relevant de lui.

Il en fut autrement de la tendance de Jacobi telle qu’elle fut
développée par Fries, qui la rattacha au kantisme. Les divi-
sions n’étaient pas moins grandes dans le camp de la philoso-



110 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

phie que dans celui de la théologie. Pour ressaisir la vérité
suprasensible on avait fait tour a tour appel &la conscience et
a la raison pratique (Kant), a la spéculation scientifique
(Fichte); 4 la science immédiate, au sentiment et & la foi
(Jacobi). Fries ne se contente pas de substituer un profond
sentiment de Dieu & toute démonstration scientifique; il veut
concuérir pour la théologie une place organique parmi les
moyens scientifiques de connaitre. La (uestion de savoir si
quelque chose d’objectif correspond & notre pensée subjective
est écartée. C’est le doute qui a soulevé ce probléeme diffi-
cile; que la raison ait confiance en elle-méme pour substituer
ses propres convictions aux preuves. Au lieu de mettire en
lutte la raison et I’entendement, il faut les amener 4 recon-
naitre leur droits respectifs. Il y a une connaissance immeédiate
de la raison, non & titre d’idées innées, mais comme vérité
immanente de la raison, dont on arrive & avoir conscience par
la déduction et la réflexion. Suivant qu’on nie ou quon admet
ce fait on constate ou on reconnait ’essence méme de la raison.
Elle a ceci de particulier qu’elle s’éleve jusqu’au tout et a
I'unité, tandis que l’entendement ne s’éléve jamais plus haut
que la sphére du limité, du multiple, et de Pimparfait. C’est de
la raison que procede la foi a ’étre qui se trouve sous tous les
phénomeénes, la foi au monde suprasensible, ol 'esprit réfléchi
contemple I'immortalité, la liberté, Dieu. Le monde idéal et le
monde réel ont beau sembler se séparer, ils ne doivent, ni ne
peuvent demeurer étrangers 'un a l'autre. Dans tout ce dui
est fini, en effet, on retrouve des traits du vrai, du beau et du
sublime, qui nous indiquent assez clairement, qu’il faut re-
monter jusqu’ala patrie suprasensible de toute perfection. C’est
la religion qui est appelée & suivre ces lignes qui doivent faire
reraonter vers le monde supérieur.

Pendant cette période de grand développement philoso-
phique, Staudlin et J. CG. Ch. Schmidt, représentent la ten-
dance éclectique en dogmatique.



HISTOIRE NE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 111

2. La dogmatique spéculative.

[.a spéculation allemande moderne prétend, en modifiant scu-
lement le point de vue général de la religion, satisfaire les be-
soins particuliers de la théologie, signaler ses fautes et réparer
ses négligences.

Le moi, dit Schelling, peut continuer & s’affirmer comme
principe de toutes choses, mais il ne saurait rester a4 tout jamais
en lui-méme; Pactivité constitue en effet son existence. Quand
il se déploie intérieurement, lorsque dans toute pensée et dans
tout savoir il se pose comme objet pour lui-méme, il se meut
conformément aux lois de 'espace et du temps. Mais ce fait
Poblige déja a sortir de ses étroites limites. En effet cette union
(du temps et de ’espace, cette expansion et cette concentration
(qui accompagnent son activité spirituelle se trouvent aussi dans
tout mouvement de la vie de la nature.

Le sujet actif fait une nouvelle découverte. 1l s’apercoit que
ce quelque chose, que par un acte de volonté il évoque despro-
fondeurs de son moi, débute par étre autre que 'objet qui veut
et qui sait et par se présenter & lui comme une objeciivité, tout
en ayant néanmoins les mémes racines que le moi. Etre et sa-
voir se séparent donc I'un de I’autre pour finir par se réunir ; au
fond la pensée et celui qui pense sont identigues. Cette faculte
de faire surgir la dualité de cette base commune pour la réduire
ensuite constitue ’essence propre de 'hoinme.

Mais voici qui est plus surprenant encore: ce n’est pas la
un fait particulier & 'homme ; qu’il ait seulement le courage
d’appliquer les lois de l'objectivité et de la subjectivité, avec
Pindifférence et 'identité qu’elles impliquent, au monde en de-
hors de lui, il reconnaitra aussitot gqu’il en est de méme dans
tous les domaines ; le méme rapport fondamental régne par-
tout entre les choses; le monde se rapproche de lui, devient
transparent & ses yeux. Voici 'unique différence entre lui et le
monde. Nulle part comme dans 'homme la vérité idéale n’éclate
dans tout son jour pour s’élever & la hauteur d’une science,
d’un fait conscient, d’'un jugement réfiéchi. L'homme lui-méme



112 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

est nature parce qu’il est mouvement; mais ce méme déploie-
ment, cette transition de la possibilité & la réalité, de la virtua-
lité & lactualité, ce proceés s’effectue dans toutes les autres
choses vivantes. Le réel, le corporel vient le premier, l'idéal se
montre ensuite. Le mur de séparation qu’on avait élevé entre
le moi et la nature est donc bien décidément tombé ; ils se re-
trouvent I'un dans Pautre. Nous voild sur le seuil mystérieux
de la philosophie de la nature. Il s’agit de classer les phéno-
meénes vivants de la nature et ceux de Pesprit; de part et d’au-
tre nous aurons des degrés portant le méme nom, nous éta-
blirons un parallélisme parfait, d’une part entre la force de la
nature qui débute par étre obscure pour-devenir toujours plus
claire et plus spirituelle, et d’autre part entre I'activité de ’ame
qui, débutant par étre instinctive et inconsciente, s’éléve peu &
peu jusqu’aux idées et a la science. La nature fait éclater dans
tout son jour 'antithése de la matiére et de la lumiére; elles
servent de point de départ & une série de forces toujours supé-
rieures qui s’élevent jusqu’aux formes les plus élevées de l'or-
ganisation. Ce méme proceés se reproduit parallélement dans
le domaine de I'esprit et de I’ame.

Jusqu’a présent la philosophie de Schelling produit une im-
pression tout & fait étrange : Non contente de réjouir et d’éle-
ver, elle humilie. L’homme descend des hauteurs ou il planait
tout fier de son isolement ; il n’est plus l'unique fin de l'uni-
vers, le seul en possession de I'intelligence dans la création en-
tiere. La philosophie de la nature posséde la méme dignité que
celle de P’esprit ; étroitement unies I'une 4 'autre, ellesne sont
plus que deux parties d’'un méme tout. IL’homme est sans con-
tredit la plus belle tleur de la vie de la nature, mais il en est
un membre vivant, il a des devoirs & remplir envers elle; la
création I'a en effet choisi pour étre 'interprete de sa vie mys-
térieuse. Il ne doit pas se vanter d’étre seul en possession de
Pesprit, de l'intelligence; celle-ci 'entoure de toutes parts et
au milieu de toutes les transformations naturelles elle ne cesse
de donner des marques toujours plus reconnaissables de sa pré-
sence.

Mais si 'homine est un instant humilié par le systeme de



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 113

Schelling, il ne tarde pas a reprendre sa revanche. Le moi de
Fichte élevait déja des prétentions a I’absolu ; celui de Schel-
ling est loin d’y renoncer. L’absolu lui-méme, ou le moi du
monde, a son analogue dans le moi humain; il n’est que la réa-
lisation du méme plan sur une échelle infiniment plus grande
ce n’est qu’en obéissant aux mémes régles, aux meémes lois
que le moi humain, qu’il peut exposer, déployer les incornmen-
surables richesses qu’il contient. Voici donc ce qui arrive. On
a le droit en spéculation de ne reconnaitre aucun absolu, au-
cun divin, ou aussi de le construire d’aprés le plan que nous
trouvons dans le monde fini, dans la psychologie humaine. En
d’autres termes, 1'absolu s’unit au tout qui constitue 'univers
el & son mouvement successif.

[1 n’existe pas d’étre vrai sansdevenir, sans activité ; le prin-
cipe du monde devient lui-méme nul et mort si, en admettant
un acte creéateur, nous le placons en dehors de l'univers. En
effet, des le commencement, il n’a cessé d’agir dans ce tout
comme puissance primitive, comme force créatrice immanente.
Si nous appelons ce principe Dieu, ce nom ne saurait nous
faire franchir les limites des grands phénomeénes du monde ;
il nous introduit au contraire au sein de ses rapports les plus
grandioses. Comment obtenons-nous le tout? En placant aussi
Dieu dans P'univers et non en dehors. Et comment obtenons-
nous Dieu? En voyant dans 'univers une activité infinie qui le
revele a nos yeux. Le monde en effet, en s’élevant des limites
primitives de la matiere jusqu’a la lumiére, concourt a la nais-
sance de I'absolu; ce principe de vie inhérent & 'univers se
démeéne comme Ame inconsciente dans les diverses pulsations
de la nature, pour arriver enfin, chez I’homme, a la pleine et
entiere conscience de lui-méme. Le point supréme auquel
'esprit puisse s’élever, c’est la contemplation de cette sainte
unité qui nous montre Dieu inséparable de la nature, ou cet
autre qui consiste & voir, dans'esprit humain, en quelque sorte
I'observatoire du haut duquel il lui est permis de se contem-
pler lui-méme.

On voit la haute position qui est assignée & 'homme dans
Punivers. S'il a été placé sur le méme pied que la nature, il est

c. . 1871, y



114 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

largement dédommagé de cet abaissement apparent. C’est en
lui seul que trouve sa solution cette antithese de l’objectivité et
de la subjectivité qui se manifeste dans tous les domaines, si
bien que 'esprit général de l'univers s’objective en sa per-
sonne, et devient en lui raison consciente, se connaissant elle-
méme. Que péut-on imaginer de plus grand pour la nature hu-
maine quand on a dit qu’elle concourt & faire 'absolu et & lui
donner une expression adéquate de son idée ? Mais cette haute
position assignée & 'homme a aussi son ficheux coOté. Sans
doute, le divin, en pénétrant dans Phumanité et dans sa cons-
cience, se saisit bien lui-meéme dans les diverses personnalités.
Mais ce n’est nullement pour sy fixer d’une maniere défini-
tive. Dans ce dernier cas, en effet, il deviendrait quelque chose
de persistant, de limité; la conception générale demande au
contraire que, dans les éternelles évolutions de 'absolu, la vie
personnelle , individuelle, soit un instant posée et affirmée,
mais pour faire bieh;ét retour au général, & l'absolu. Le moi
absolu est donc sacrifié ; et si d’'une part il s’éleve aussi haut
que possible, s'il pénétre dans les hautes spheres dela divinité,
Pindividu humain doit nécessairement renoncer & lui-méme,
et A une durée illimitée. Celul qui peuts’élever assez haut pour
contempler l'identite de I'esprit et de la nature, participe & la
vie éternelle, bien que, comme individu, il devienne la proie
de la mort.

Il n’yaqu'une ombre au tableau; la nature moralede ’homme
est entiérement sacrifiée. Schelling a voulu obvier & ce grand
inconvénient dans son célebre Traité sur la liberté, qui a fait
entrer sa philosophie dans une phase nouvelle. Les principes
demeurent les mémes, la méthode dialectique est conservée.
Le tableau de ’ensemble acquiert toutefois plus de relief par
Uintroduction d’un élément dualiste; la différence infinie qui
sépare Dieu des choses ressort beaucoup mieux.

Dieun’est pas, il devient. Ce qui précede son existence actuelle
¢’est son propre principe encore obscur. Il en est de lui comme
de toute existence qui a derriere elle une base naturelle incom-
préhensible. On croit assister & un phénomeéne naturel quand
on voil Schelling décrire comment surgit, dans le principe divin,



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 15

le besoin de s’engendrer lui-méme. Cette impulsion grosse de
Jésir est la premiére agitation de I’existence divine. Cette impul-
sion produit en Dieu lui-méme une réflexion intérieure, au
movyen de laquelle il se contemple lui-méme comme dans un
antitvpe. Tout cela implique un second acte de la réalisation de
Dieu. La représentation réflective correspond & 'entendement.
(lelui-¢i allirant alors & lui la parole primitive du désir, ils
s'unissent et se pénétrent pour constituer une volonté toule
puissante qui crée librement. Nous. obtenons ainsi deux princi-
pes & la fois séparables et inséparables: ils se retrouvent dans
toute existence ; mais ¢’est en Dieuseul gu’ils forment une har-
monie inaltérable. Par un certain co6té, les choses, en tant que
distinctes de Dieu, ont leurs racines seulement dans le principe
obscur, antérieur au Dieu actuel ; elles obéissent & une impulsion
et & un instinct ; elles manifestent la volonté propre qui caracté-
rise les créatures; elles font effort pour s’élever des plus gran-
des profondeurs du centre jusqu’a la lumiere de Ventendement
ot pour produire la volonté universelle. Chez '’homme, nous
trouvons a la fois le principe ténébreux dans toute sa puissance, °
et toute l'intensité de la lumiére : les profondeurs des abimes et
les hauteurs des cieux ; les deux centres se rencontrent en lui.
A titre de créature, I’homme porte en lui un certain principe
L’indépendance relative, mais quandilest transfiguré en lumiére,
on voit apparaitre chez luiVesprit comme principe supérieur.
Qu’arriverait-il sila clarté et les ténéhres, I’esprit et la nature
étaient unis chez 'homme d’une facon aussi indissoluble que
chez Dieu? Toute distinction deviendrait impossible et Vesprit
de Dieu ne se révélerail pas comme esprit. La possibilité du bien
et du mal réside justement dans la possibilité d’un désaccord
en face de cette unité indissoluble. Le mal consiste en ce que
les deux puissances changent leur position naturelle. La volonté
naturelle du principe, aulieu de demeurer paisiblement daus
son centre, s’en échappe et se porte violemment & la circonte-
rence. Il met ainsi fin & son accord avec la volonté universelle,
accord sur lequel reposg I'équilibre intérieur des créatures.
Or cette nue possibilité devient inévitablement une réalité. En
effet Pélément créé et 1'élément universel étant réunis chez



16 DE SEMLER A SCHLEIEKRMACHER.

I’homme, il setrouve en lui une double source de mouvement.
Il est donc inévitable qu’il sorte une fois ou 'autre de cette indé-
cision primitive, sans cela il resterait dans la création quelque
chose de vague, d’indécis, de problématique. Dieu ne peut faire
autrement que de laisser libre carriére 4 la liberté du principe,
afin que, par ce moyen, la volonté de I’esprit et de Pamour soit
manifestée. L’amour ne saurait se réaliser sans discorde ; I'unité
ne peut montrer toute sa force qque quand 'unité du principe a
été préalablement rompue.

On le voit, la liberté humaine n’a plus son unique garantie
dans 'immanence divine. La créature possede. en face de ’ab-
solu, une certaine liberté relative. Diea et la créature ne se
meuvent plus 'un dans Pautre, 'un avec Pautre, mais aussi
I'un contre 'autre. La conception morale de la vie gagne en
vérité ; la notion de Dieu devient plus saisissable; le Dieu de
Schelling est en effet quelque chose de plus réel que celui des
idéalistes abstraits qui le subtilisent au point de ne plus voir en
fui que 'ordre moral.

Le Traité sur la liberté a un autre avantage. Comme les Le-
gons sur les éludes académiques, il présente (esquisse d’une
construction historique du christianisme. Le cours de I'histoire
déroule a nos veux la naissance graduelle de 'esprit, et les gran-
des époques de ’histoire servent & son épanouissement. Tout le
procés s’accomplit en trois grandes périodes: celle de la nature,
celle du hasard, celle de la providence. Au début, Dieu se meut
dans I’histoire uniquement d’'une maniére conforme a sa nature;
il permet au principe premier de se mouvoir en toute indépen-
dance. Au commencement nous avons une période de sainte
indécision ; ensuite les pnissances naturelles se placent sur le
trone soit sous la forme d’une toute-puissance effrayante, soit
sous les traitsde formes humaines belles et captivantes. C’est le
mal lui-méme qui entend se réaliser dans ces puissances; mais
ne pouvant rompre avec une diversité et une variété qui rappel-
lent le chaos, il demeure hors d’état de s’élever jusqu’al’unité ;
il tinit par retomber duns le sein de 'abime d’ouil est sorti.

Mais I'ancien monde s’ensevelit avec sa beauté séductrice et
sa sombre fatalité ; 'esprit de bonté s’approchait; il provoqua



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 117

encore une fois I'opposition danstoute sa force, jusqu'a ’appari-
tion de Christ, du fils en forme humaine, pour rétablir A nouveau
les rapports de la création avec Dieu sur le meilleur pied. Une
personne est absolument indispensable pour sauver des per-
sonnes; il fallait que Dieu devint homme pour que 'homme
retournat & Dieu. Le dogme chrétien exprime donc bien le point
culminant de I’histoire du monde.

Le fait de I'incarnation rend le salut, la guérison possible.
Vient ensuite la fondation d’un nouveau royaume qui inonde de
forces nouvelles le monde épuisé de vie et gui permet a Dieu
d’agir comme esprit.

Schelling prétend sauvegarder ainsi le point de vue moral que
Kant a fait prévaloir en religion. Le christianisme devient un
tait historique au sens le plus élevé du mot; et, par suite de
I'universalité de sonidée, on ne peut se rendre compte de son
essence qu’'en expliguant ’histoire entiere d’une maniére reli-
gieuse. Avec le christianisme, le divin a cessé de se produire
sous des formes naturelles ; 'Evangile est le mystére révélé; il
manifeste, au moven des phénomenes historiques, le monde
idéal et la vérité, au lieu de le laisser encore deviner et pressen-
tir dans les secrets de la nature. L’ancien monde représente le
cOté naturel de I’histoire ; son idée religieuse exprime, au moyen
de symboles, une présence de linfini dans le fini; I'idée reli-
gieuse du monde nouveau ne peut au contraire étre rendue
objective qu’au moyen de l'action; de sorte que tout élément
symbolique appartient & I'individualité. Cela nous explique pour-
quoi le monde nouveau a débuté en prenant une attitude hos-
tile & I’égard de la nature: mais 'abime doit étre comblé par la
force morale ; une réconciliation prend la place d’une identité
inconsciente ou de 1'hostilité. La vie nouvelle commence par le
fait que le vrai infini fait son entrée dans le fini, non pas envue
de le diviniser, mais pour le sacrifier a Dieu en sa personne et
le réconcilier par ce moyen. L’idée de la réconciliation du fini
avec l'infini au moyen de la naissance de celui-ci dansle fini est
donc I'idée fondamentale du christianisme. Elle a pour corol-
laire inévitable le dogme de la trinité.

Voild comment Schelling, partant du moi, arrive a 'absolu en



118 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

traversant toutes les régions de I'histoire et en exploitant dans
I'intérét de son systéme les opinions isolées des personnalités
les plus marquantes. Il emprunte 4 son époque une facon de
concevoir la nature aussi spirituelle qu’attrayante. La philoso-
phie de la nature est & la fois le centre et le point faible de tout
le systéme. La simple justice demandait que la connaissance
philosophique de la nature, si fort méconnue par Fichte, prit
largement sa revanche. L’interprétation que Schelling donne de
la nalure a, aujourd’hui encore, guelque chose de fort attrayant ;
il rendla nature transparente; il lul reconnait ses droits non
pas parce qu’elle sert de moyen pour la réalisation de certaines
fins, mais parce qu'elle est vivante, parce qu’elle expose un
cdles caractéres de la perfection rationnelle. A la conception exté-
rieure et téléologique succede la conception dynamigue qui assi-
gne pour but général au monde de manifester 'esprit. La poss:-
bilité d’établir une comparaison entre la philosophie de la nature
et cclle de I'esprit, les intéressants rapports entre les deux
spheres dont il peut.étre fait application & I'histoire, tout cela
doit étre considéré comme un point précieux du systéme de
Schelling.

Reste l'idée de l'identité. (Cest 1a le tour de force, le coup
d’¢tat de la spéculation. [lfait dire son dernier mot au principe de
immanence ; il oblige 'absolu & se mouvoir dans des vétements
empruntésa la nature. Pour le monde fini, il n’y a pas de caté-
gories plus élevées que celles de la vie et du développement
actif; on en fait ici application la plus large & tousles rapports.
Le fini n’est pas ¢loigné de I'absolu, au contraire, il doit se dé¢-
velopper et prendre une part illimitée & 'absolu.

Mais le philosophe ne s’en tient pas & cette immanence rela-
tive; il ne connait pas d’idée qui puisse échapper i la néces-
sité d'une genése : toutes sont forcées de passer de la simple
virtualité, ou elles ne sont que comme principes, & 'actualité
qui constitue leur existence. L’absolu lui-méme est tenu de
suivre la méme marche et d’arriver & se saisir lui-méme a
travers 'univers entier. Il est bien vrai que l'absolu, dans sa
plus haute puissance, est reconnu comme raison consciente et
liberté ; il atteint par ce moven le point culminant qui I'éléve



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTRNTE. 111G

au-dessus de toutes les créatures et le fait enirer en pleine
jouissance de tout ce qui est impliqué dans I'idée de Dieu.
Mais ce n’est que par la voie de la naissance et du développe-
ment que I'absolu arrive a cette dignité de Dieu. Deés le début
il est donc soumis & la loi fondamentale de l'univers, pour
n'échapper & son joug que peu & peu. Chacun sait ce que la
spéculation nouvelle a su tirer de cette méthode. Unissant hai-
diment les notions absolu ct proces, elle a cru trouver dans le
mot procés absolu V'expression parfaitement adéquate de ce
(qqu’on peut concevoir de plus relevé. L’esprit s’habitue aisé-
ment & cette formule, mais ce n’cst pas a dire qu’il v voie un
moven heureux de rendre I'idée de la plus hautle perfection.

Le christianisme ne s’effarouche pas autant que quelques
personnes le disent & 'idée d’'une immanence du divin dans la
création ; il a besoin d’un Dieu vivant dans le monde et dans
'histoire ; la Bible elle-méme le met sur cette voie. D’autre
part, il ne peut absolument pas se contenter d’un Dieu nature,
se réalisant dans le cours de ’histoire et qui n’arrive a at-
teindre ’existence, l'essence absolue qu’en déployant toute
son activité. Le nom chrétien de Dieu doit avoir toujours la
méme signification, la méme portée; la notion de Dieu doil
nécessairement exprimer déji le méme sens au pointde départ
qu’au point d’arrivée. Il n’est pas de spéculation qui puisse
suppléer & ce manque de transcendance.

Il en est tout autrement dans le systeme de Schelling. Le ta-
bleau qu’il fait du monde se présente sous des couleurs con-
traires, suivant qu’on regarde en avant ou en arriere. D'une
part on nous promet la compléte réalisation de Dieu et de 'es-
prit, de 'autre I'acces & lalumiére demeure fermeé ; nous abou-
tissons &4 un principe obscur qui ne ressemble pas trop mal au
Bythos des gnostiques. Dieu commence par n’étre qu’'un pen-
chant, une propension; la nature chez lui posséde la priorité,
et non pas l'esprit qui vient s’ajouter plus tard comme un se-
cond Eon. Avant donc de se distinguer, Dieu et le monde re-
posent dans le méme sein; et il est interdit & la religion de
pénétrer au deld de cette nécessité pour chercher encore la
lumiére et la liberté.



120 DE SEMLER A SCHLEIEKMACHER.

A cette contradiction fondamentale vient se joindre une dil-
ficulté du méme genre. Le mal serait arrivé a Pexistence a la
suite d’une interversion des roles qui, du centre, aurait fait la
circonférence. Jusqu’ici tout est bien. Mais nous ne saurions
accorder (ue pour désigner I’élément central en ’homme on
ne puisse pas trouver de mot plus relevé que celui-ci: prin-
cipe naturel obscur (ui deviendrait le mal en passant du cen-
tre a la circonférence, pour exercer de la une activité particu-
liere et anormale. En effet, le mal se trouve expliqué d’une
maniére exclusivement intérieure; on lui assigne une position
fondamentale, métaphysique. (’est ici qu’on se sépare lorsqu’il
faut rendre compte du mal. Quant & nous, nous nous pronon-
cons pour ceux qui admettent tout au contraire ue le mal est
provenu de linvasion de la circonférence dans le centre, du
virtuel et des penchants dans le siége de l'activité. Ce n’est pas
le mal qui produit le péché, c’est le péché (ui engendre le mal,
et si on veut admettre'Satan, il faut dire qu’il est lui-méme un
pécheur endurci, permanent.

La doctrine de Schelling ne mérite pas d’étre appelée ane
philosophie de la religion dans le sens propre du mot. Cest
plutot une construction du monde et de 'histoire dans laquelle
la religion trouve aussi ses intéréts satisfaits et ses représen-
tations reproduites. Jamais Schelling n’aborde le probléme re-
ligieux par excellence : comment le fini a-t-il été posé par I'al-
soln ? Le réel est présenté comme déchu par le simple fait qu'’il
est réel ; il ne recoit pas son existence de 'absolu ; il 1a regoit
par le fait de son éloignement et de sa chute; 'antithése mo-
rale se confond avec l'opposilion ontologique: nous n’exami-
nons pas e probléme en lui-méme. Mais nous maintenons
(qu'il faut s’adresser & la religion pour savoir comment elle en-
visage et le rapport du fini avec I'absolu et I'idée de chute. Par
suite en effet de sa tendance morale, la religion a une maniére
de considérer les choses autre que celle qui est ici introduite
sans examen. Nous nous trouvons sur le terrain de la religion,
sans qu’elle soit appelée a faire prévaloir la maniére de consi-
dérer les choses qui lui est naturelle. On répondra peut-étre
que cela tient & toute la tendance spéculative, et que pour



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 121
elle tout est de la philosophie religicuse. Schelling prétend ré-
soudre tous les problémes qui se rapportent & la connaissance,
sans en excepter la connaissance religieuse; il présente la
chute comme l'origine du fini, afin que la religion puisse aussi
s'intéresser au principe de la chute morale immédiatement
raltachée a I’autre. Reste & savoir si la religion peut consentir
a ce qu’on fasse ainsi ses propres affaires sans avoir son mot
a dire. Passe encore s'il s’agissait des gnostiques ou de quel-
ques péres grecs! Mais au point de vue protestant, la religion
n’a pas a s’expliquer sur la question de savoir comment le réel,
est sorti de 'absolu ; il lui suffit de reconnaitre que le second
est cause du premier. Elle ne peut non plus se laisser imposer
idée de chute morale par cette méthode, de crainte de voir
s’y méler quelque ¢lément étranger. La question dun péché et
de son origine est pour la religion un probléme exclusivement
moral. La solution se rattache, il est vrai, & la question sur
Porigine des étres en général, mais sans y étre déja impliquée.
Le point de vue religieux est arbitrairement ou trop étendu ou
trop rétréci. Kt si la mission de la philosophie de la religion
lappelle & déterminer, en tout premier lieu, la nature et le
point de vue spécial de la religion et de la philosophie avant de
songer & les réunir en leur assignant un objet commun, Schel-
ling ne s’en est pas acquitté. La religion est-elle remplacée
et supplantée, ou bien secourue, assistée par la philosophie de
la religion? (Cest la ce qu’il est impossible de tirer au clair.

Mais, dira-t-on sans doute, ce sont 1 des objections emprun-
tées aux questions de forme et de méthode. Ce qui importe.
c’est le fond. Il est incontestable que le contenu de la philo-
sophie de Schelling a des intentions, un esprit religieux; aussi
s’est-il toujours montré plus favorable a larévélation; la chute,
expiation, 'incarnation que I’école de Kant repoussait, ont éte
proclamées par Schelling. Bien loin de s’en scandaliser, il les
a tenues pour indispensables; il y a méme vu les critéres déci-
sifs d’'une compléte manifestation de Dieu dans le monde. C’est
la ce quil y a certainement de plus remarquable dans cette
spéculation et ce qui explique l'influence qu’elle a exercée.
On peut dire que Schelling a transformé la philosophic de la



122 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

religion en une dogmatique historico-métaphysique. Mais la
construction dogmatique ett-elle résisté aux attaques de la cri-
tique, ce qui n’est pas le cas, on pourrait se demander si cette
restauration de la doctrine orthodoxe serail une compensation
suffisante pour remplacer une notion exacte de Dieu ?

Nul n’acceptera la pénible alternative d’avoir & choisir entre
Schelling et Kant ; mais ¢'11 fallait absolument le faire, nous
n’hésiterions pas a nous prononcer pour ce dernier. C’est que
le criticisme sauvegarde I'essence morale et religieuse du chris-
tianisme ; il laisse la porte ouverte & une transformation de la
dogmatique, tandis que chez Schelling l'idée chrétienne n’est
pas accusée dans son essence; il se borne a toucher a quelques
points culminants. Schelling débute par fixer les deux notions
nature et monde des 1dées, pour passer ensuite & Jésus-Christ.
Des qu’il est arrivé aux grandes catégories indispensables dc
fini et d’infini, il prononce la parole sacramentelle: « L’idée
fondamentale du christianisme est nécessairement celle de Dieu
devenu homme, Christ comme point culminant et terme du
monde paien.» — Mais non, l'idée de Dieu devenu homme
n’est pas 'idée premiére et primitive du christianisme. Et, en
fut-il ainsi, comme le prétendent les orthodoxes, vous ne seriez
pas encore prées de vous entendre. Il faudrait en effet que cette
notion fat dérivée exclusivement d’une nécessité religieuse et
morale. Quant 4l’idée de ladomination de Uinfini sur le fini dont
les philosophes ont besoin, elle ne saurait eétre qu'un retlet ac-
cessoire de l'idée religieuse pouvant servir & une explication gé-
nérale du monde et de son développement. Les catégories du
fini et del'infini ne sauraient amener & Christ.

Du reste, Schelling ne nous cache pas que son philosophérme
de lincarnation doit étre entendu auirement que le dogme ec-
clésiastique traditionnel. L’'incarnation ne saurait en efiet étre
concue empiriquement comme I’entendent les théologiens ; Dieu
n’a’'pas pris la nature humaine dans un moment determiné de
la durée ; il s’agit ici d’'une incarnation de toute éternité ; le fils
de Dieu, né de toute éternité du Pére de toutes choses, n’est
autre que le monde fini, tel (ue Dieu I'a de tout temps con-
templé. Christ, comme individualité isolée, devient trés com-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 123

préhensible, mais il n’en est pas noins celui chez qui Dieu est
devenu pour la premiére fois objectif; personne avant lui n’a
manifesté en méme degré I'infini, et voila pourquoi il était ab-
solun.ent nécessaire de voir en Jésus un personnage svmbolique
ct de lui reconnaitre une haute portée.

On le voit, l'idée biblique du logos est prise dans un sens beau-
coup plus étendu. La personne de Jésus-Christ, bien qu’il soit
possible d’en rendre parfaitement compte, n’en devienlt pas
moins 'organe d’un principe divin, le révélateur de la divinité
comme personne ne |'a jamais été. Quine voit que I'expression
incarnation de Diew est prise dans un sens équivoque? Elle im-
plique d’une part les plus hautes prétentions dogmatiques et de
Pautre elle n’est (u'un symbole. Circonstance des plus fa-
cheuses, les orthodoxes et les critiques ont un droit égal de
tirer & eux cette formule spéculative. Ge fait a donné lieu aux
malentendus et aux divergences les plus graves.

Il en est de méme de la réconciliation du fini par la naissance
de Dieu lui-méme dans le {ini. La religion chrétienne enseigne
ta réconciliation de '’homme pécheuret la cessation d’une hosti-
lité survenue dans le temps; toutefois cette hostilité est provo-
(quée non par le fait meéme de Vexistence du fini, mais par une
taute et par la liberté. Il est fort possible (ue la conception phi-
losophique générale ait été provoquée parla doctrine chrétienne;
mais ce n'est pas & dire qu’elle soit pour cela autorisée & sup-
planter celle-ci et & se présenter elle-méme comme ’expression
immeédiate d’une vérité religieuse et morale. Schelling renonce
volontairement i appuver ses assertions sur des déclarations
hibliques, celles-ci par contre ne doivent nullement faire régle.
Le lecteur se rappelle un mot qui a été beaucoup reproché &
Schelling. A I'entendre, l'idée chrétienne ne devrait pas étre
cherchée dans ces livres « qui pour la valeur religieuse ne
peuvent étre comparés, méme de fort loin, a tant d’autres écrits
sacrés, anciens ou modernes, et particulierement & ceux des In-
dous. » Si nous en jugeons par cette déclaration, Schelling,
du moins & cette date, n’aurait eu aucune idée de ce qui cons-
titue la valeur religieuse d’un livre. Le protestantisme a beau-
coup d’obligations aux temps modernes qui ont su tirer tant



124 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

d’idées spéculatives de livres d’ailleurs sipauvres en contenu.
Ce méme protestantisme doit également s’entendre dire, qu’il
est particulariste, ce qui doit signifier que le catholicisme aurait
fait la part plus belle & Puniversalisme du christianisme. En
outre, la morale de 'Evangile n’aurait eu rien de particuliére-
ment remarquable ; il ne peut avoir sa raison d’étre dans quel-
(fues maximes morales.

En face de ces assertions, il suffit de demander, dans 'intérét
du christianisme et du protestantisme, si 'Evangile a trans-
formé le monde au nom de 'incarnation de 'absolu et de 'infini,
engagé dans I’évolution devant aboutir au fini, ou bien peut-étre
par la puissance inhérente aux doctrines de la repentance et de
la conversion? Car, entin, ¢’est de son esprit et du but en vue
duquel elle a lieu que cette incarnation de l'absolu pour de-
venir homme tire sa haute signification : elle ne saurait étre
considerde du méme il que des idées du méme genre dans le
sein des populations élrangeres au christianisme. Les mission-
naires chrétiens dans I'Inde, nous dit Schelling, s’imaginent
annoncer qyelque chose d’imoui aux naturels en leur disant
que Dieu est devenu homme en Christ, tandis que les Indous
leur répondent froidement que ce n’est la rien de bien mer-
veilleux, que le méme phénoméne se repete chez eux constam-
ment.— Mais il ne résulte nullement de ce fait que les mission-
naires aient moins bien compris leur propre religion que les
Indous. Car ce qui confére & l'incarnation de Christ son ca-
ractere absolu, ce n’est nullement la circonstance que deux
natures différentes se sont réunies en sa personne; mais le fait
que les idées créatrices, de griace divine et de conversion se
sont réalisées dans une individualité humaine.

(Yest assez dire ce qui nous fait repousser cette spéculation-
Elle ne cesse de confondre le monde de la nature et celui de la
morale. Sans contredit les deux spheres peuvents’éclairer 'une
Pautre ; elles offrent plus d’un terme de comparaison, mais il
w’en demeure pas moins certain qu’elles doivent étire séparées,
si on ne veut nuire & la vérité morale de la religion.

Tout cela ne nous empéche pas de reconnaitre la valeur de
la philosophie de Schelling, méme pour la dogmatique. Il a



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 125

rendu surtout service en favorisant une intelligence plus appro-
fondie de I'histoire. Le service a été d’autant plus précieux que
Pancienne théologie, privée d’un sens historique quelque peu
général, se renfermait dans un pragmatisme extérieur qui se
perdait dans les premiers détails tombant sous la main. En dépit
des écarts auxquelsil a donné lieu. 'universalisme historique
inauguré par Schelling demeure une vérité précieuse et vivante.
Il contemple le monde et ’humanité dans leurs plus larges pro-
portions ; il explique leur marche, non pas au moyen de l'en-
chainement empirique des circonstances, mais au moyen des
rapports entre les grandes puissances qui les déterminent. La
nature et esprit se partagent cette domination. La premiére
apparition est la religion de la nature. Elle ne peut admettre
’élémenté levé et intellectuel que sous forme symbolique et mys-
térieuse; la seconde, au contraire, relegue la nature a l’arriére
plan; elle est complétement morale et enseigne a connaitre
Dieu dans I’histoire. Christ se trouve placé entre deux mondes;
il inaugure le régne de I'activité morale et vraiment divine. On
ne peut comprendre ni les rapports des religions entre elles, ni
les époques de I’histoire sans éire préalablement venu a Christ,
auquel aboutit tout le monde antique ; et on ne peutcomprendre
Jésus-Christ sans reconnaitre en lui un fait révélateur. Rappe-
lons-nous bien que Kant avait présenté la révélation comme
une possibilité qui ne pouvait étre contestée au point de vue de
la raison pure ; la théologie devait en faire usage dans un es-
prit rationnel et moral, et plusieurs d’entre les plus faibles kan-
tiens avaient préfére renoncer & Christ pour échapper par 1a a
plusieurs doctrines difficiles. Schelling a coupé court & toutes
les abstractions en faisant appel & une vérité de fait qui ne
pouvait étre contestée. Il n’était plus nécessaire de s’en tenir
dans ces matiéres & la simple catégorie de la possibilité, alors
que la philosophie elle-méme, acceptant I’ensemble des faits
chrétiens, avait déclaré que sans Jésus-Christ ’humanité ne
pouvait former un tout.

Les différences entre le naturel et le surnaturel ne sont pas
accusées par Schelling; la force de 'idée anime les faits et les
sléve par cela méme au-dessus du cours ordinaire du monde.



120 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

D’autre part I'idée oblige & s’élever plus haut (ue la réalité em-
pirique, pour aller vivre dans ce qui ne nous a été conserveé
ffue sous forme légendaire.

Les controverses sur I'élément mythique suivirent leur cours
en théologie. Mais ces études ne 'pouvaient gagner en impor-
tance que s'il était reconnu qu’il ne s’agissait pas de savoir s;
un fait s’était passé ou non, car le mythe est ou I’écho ou F’an-
nonce anticipée d’une vérité historique. Schelling a plus que
personne contribué & faire prévaloir ce point de vue. A cela se
rattache son interprétation plus profonde, beaucoup trop pro,
fonde méme, des antiques mythologies. Nous n’avons a lui em-
prunter aucun principe théologique déterminé; nous nous hov-
nons & le désigner comme le représentant d’'une conception de
Ihistoire de laquelle la théologie avait passablement & ap-
prendre.

Schelling, dans son second systéme, nous a donné non pas
le complément de son ancien point de vue, mais sa caricature
2t son exagération. Nous voulons parler de sa construction phi-
josophico-historique de la révélation. Geux qui s’occupent des
religions antérieures au christianisme lui auront plus d’obliga-
tion pour lart avec lequel il cherche & ramener & une loi uni-
(que tous les phénomenes de I’antique mythologie, que les théo-
logiens pour sa tentative d’expliquer le royaume de Dieu. Le
souffle de gnosticisme ¢u’on remarquait dans le premier systeme
a tout envahi dans le second: les phénoménes du monde entier
deviennent une histoire divino-humaine qui se poursuit jusque
dans le monde & venir. Seulement les hardies combinaisons des
premiers ouvrages de Schelling, qui rappelaient I’éclair du génie,
ont été remplacées par une perspicacité ergoteuse sans cesse
occupée a tout construire. Tout le drame du monde se déroule
entre des événements qui se passenttrés haut ou trés bas; mais
nos régions terrestres, dans lesquelles nous vivons, et qui cons-~
tituent la sphére humaine et religieuse, sont d’'un vide déses-
pérant: on ne nous place pas en contact avec les forces vives
qqui animent le christianisme, Si cette philosophie-la nous était
transmise depuis les premiers siécles de ’Eglise, nous mettrions
beaucoup d’ardeur a I'étudier; nous admirerions et son archi-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 127

tectonique et son esprit pur comme nous faisons pour les
systemes de Valentin et de Basilides. Dans notre siécle I'impres-
sion est mélangée: cette philosophie nous produit I'effet d’étre
un débris de cette sroycin Tov yosuou et toutefois elle porte tous
les caractéres d’une science moderne.

Schelling n’a pas laissé échapper l'occasion d’exprimer son
peu d’estime de ces docteurs qui, réduisant tout leur savoir &
la philologie et & l'exégese, transtorment la théologie en une
science purcment protane. En rejetant le kantisme, il rompit
avec les théologiens vulgaires qui se rattachaient & lui, et, sans
tormer une école théologicue, il exerca de l'influence sur quel-
(ques hommes qui, différant des premiers, voulaient restaurer les
formules de 'ancienne dogmatique. Nous arrivons & un moment
oit la théologie régnante est agitée par linvasion d’éléments
nouveaux. La réaction qui commence s’accuse de deux ma-
nieres: on part de la religion et de la piété pour rajeunir la
théologie, ou bien, prenant son point d’appui dans une idée et
dans une science absolues, on prétend arriver & une théologie
supérieure. Daub, professeur & Heidelberg, fut le représentant
de cetle tendance. Mais il se tint trop & l’écart des solutions
théologiques qu’il criticquait tout en se gardant bien d’en pro-
poscr de nouvelles. Aussin’exerea-t-il que fort peu d’influence.
Il suivit d’assez pres Schelling dans ses évolutions diverses.
schwarz (Frédéric-Henri-Christian), collegue du précédent, fut
aussi influencé par Schelling, mais il se borna & établir qu'il
ne saurait y avoir de vraie culture en dehors du christianisme.
Ses travaux dogmaticues proprement dits sont sans importance
Tels sont les dogmaticiens de I'époque de Kant et de Schelling.
Les premiers sont plus nombreux, plus connus, plus populaires.
teux qui relevent de Schelling, moins nombreux ou isolés,
protestent avec un certain dédain contre l'esprit de I'époque.
Les deux écoles forment un chainon important du développe-
ment historique. L’école de Kant a plus fait pour 'avancement
des études théologiques, parce qu’elle n’a jamais abandonné¢
I'instrument de la critique. Pour ce ui est de la méthode, les
deux écoles rentrent dans le ralionalisme, car elles présentent,
contormément aux principes scientifiques, le contenu religieux



128 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

comme rationnel, méme lorsqu’il contient des éléments sur-
naturels. Ce que Schelling répudie du rationalisme vulgaire, ce
n'est pas le principe rationnel, inais 'empirisme terre a terre et
le manque d’intelligence pour les idées renfermées dans les
dogmes. Daub, de son coté, s'¢leva contre le procédé critique
qui ne permettait pas d’appliquer convenablement la raison
i I'absolu. On se divise donc, tout en professaut le méme prin-
cipe rationnel. Le rationalisme théologique trouvait la condam-
nation de toute philosophie dans le fait que, ne pouvant jamais
arriver & un résultat définitif, elle se voyait condamnée a d#-
truire de ses propres mains les orgueilleux systémes qu’elle
avait construits. Mais il ne pouvail pas se vanter d’avoir lui-
meéme placé les doctrines chrétiennes a Pabri de ces change-
ments qui atteignent toutes les choses humaines. Il ne pouvait
étre prouvé que leur principe diat nécessairement conduire &
des résultats définitifs, de sorte qu’il n’existait point de caté-
chisme rationnel que le rationalisme scientifique ou vulgaire
pit présenter comme sa derniere expression.

Les rapports de ces deux dogmatiques philosophiques entre
elles sont tres importants. Les kantiens font prédominer le
point de vue moral, sans s’attacher a comprendre historique-
ment le christianisme; 'école spéculative fait du dogmatisme,
mais aux dépens des inléréts moraux et pratiques. Les docteurs
de la premiére tendance courent le danger de tout réduire &
des lieux communs de nature morale pour aboutir & des gé-
néralités sans base hislorique. Les représentants de la seconde
tendance s’en prennentau contraire aux éléments particuliers et
spécifiques du christianisme ; ils attaquent la révélation comme
fait absolu. Le cri de ralliement des premiers est Dieu el
immortalité ; les seconds ont pour mot d’ordre l'incarnation
de Dieu, la revélation, la trinité. La doctrine spéculative pré-
tend rectifier le point de vue critique, mais elle ne s’en dis-
tingue que pour séloigner encore plus du christianisme en
offrant de graves lacunes. Plus que jamais on a le droit de
poser cette question: N’y a-t-ildoncrien entre les exagérations
fle ces deux tendances qui vont trop loin ou pas assezloin? N’y
a-t-il pas une vraie position intermédinire entre les abstractions



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 129

des premiers dépourvues de toute base historigue el 'absolu-
tisme historico-dogmatique des seconds ? Ne pourrait-on pas,
tout en se rattachant a la premiere école critique, présenter les
vérités religieuses générales de maniere a tenir compte de I'élé-
ment spécifiquement chrétien? Mais Uhistoire a répondu &
cette question. La théologie, ne se livrant complétement ni a
'une ni & l'autre de ces deux tendances, se mit elle-méme en
état de se frayer la voie que nous avons indiquée, et de la
suivre.

111

Schleiermacher et son époque.

Si on en crovait D. Strauss, il n’y aurait pas, depuis U'invasion
des barbares, de plus beau siecle que le XVIII® si¢cle, (ui pren-
drail rang d’abord apreés le XVIe. Aprés la rechute et la stagna-
tion du XVIIe siecle, le XVILI® anrait vigoureusement repris ’ceu-
vre du XVIe et Paurail presque menée & bonne fin. A la réfor-
mation aurait succédé U'dge des lumiéres ; la foi aurait cédé le
pas & la pensée et i la conscience : au lieu de chrétiens nous
aurions des hommes; les sujets auraient fait place aux citoyens.
Le XIXe siecle est entré dans ce bel héritage, mais il aurait été
difficile de se montrer plus ingrat qu’il ne I'a fait i P'égard du
légataire. Le dédain du XVILIIe siecle a été & la mode presque
Jusque vers le milieu du notre.

Les deux siécles ne peuvent décidément pas étre mis en op-
position de cette facon-la. Il est inexact (ue le XVIIIe siecle ait
renié la foi, plus faux encore que le XVIe si¢cle ait renonceé a la
science et i la conscience. Le XIXe siecle ne mérite nullement le
reproche d’ingratitude pour ne pas avoir accepté sans controle
toutes les idées du XVIII* comme autant de frails mars dont il
n'y avait plus qu’a jouir,

[l wen demeure pas moins certain gu’il est plus difficile de
caractériser notre épocue (ue celles qui Pont préccdée. Lom
d’étre plus pauvee que le XVIIIe sieele, le notre est an contraive

c. 1871, 9



130 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

plus riche, mgoins étroit et exclusif. En revanche, il est plus
agité ; la confusion et 'antagonisme n’ont cessé d’aller en aug-
mentant. Sans interrompre aucun des travaux commencés, notre
siecle a su ajouter de nouveaux probléemes & ceux qut lui étaient
légués ; au milien de difficultés plus grandes que par le passé,
il @ bravement travaillé, en se placant & des points de vue nou-
veaux, a élaborer les matériaux les plus divers. Mais de ces ti-
ches nombreuses que nous avons entreprises, laquelle devra
dtre considérée comme constituant d’une maniére générale la
mission de notre époque ? Les travaux critiques ont été pour-
suivis; on a travaillé & restaurer le christianisme positif; des
tentatives ont ¢été faites pour réunir et transformer les églises
évangséliques ; tandis que les uns s'attachaient a relever la vie
chrétienne, d’autres imprimaient un grand essort & la philoso-
phie. Aucune de ces tendances n’a renoncé au droit d’étre pré-
sentée comme le trait caractéristicque du XIXe siecle. L’historien,
pleinement convaincu que la religion chrétienne ne saurait pé-
rir, compte bien que de toutes ces luttes sortiront une vie et un
esprit chrétien antrement bienfaisants et grandioses ue tout
ce que le siécle précédent & pu produire. Mais comment tout
cela tournera-t-il ? Laissant la réponse A Pavenir qui seul nous
donnera le vrai sens de ce qui a été déja fait, il faut encore
une fois, pour caractériser notre siecle, recourir au terme assez
vague d'époque de iransition.

Comparé 4 celul quil'a précédé, le XIXe siecle est animé
d'un esprit incontestablement plus réaliste et plus pratique. [i
veut, lul aussi, la tolérance, mais il insiste pour qu’il y ait un
élément positif qui offre 'occasion de l'exercer; il réclame la
liberté, mais aussi ses effets; il se prononce pour '’humanisme,
i condition qu’il ne soit pas cosmopolite et abstrait, exclusive-
ment & 'usage des hommes cultivés de toutes les nations, mais
quil rallie les nations elles-mémes et qu’il fasse une place aux
facteurs spirituels de T'histoire; il se prd’nonce en faveur du
christianisme, pourvu ¢qu’il ne soit plus relégué au rang de sim-
ple opinion privée vivant & coté des confessions légalement éta-
blies, mais qu’il devienne une foi abondante en fruits et entre
en rapport intime avec toutes les forces vives de la société ; i



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 131
veut en général I'intérét commun, et il v est autorisé par une
culture qui est devenue & un trés haut degré la propriété de
tous ; il y est forcé par une concurrence infiniment active.
kn conséquence, le sens pour l'idéal a changé; perdant son
caractere vague et indécis, I'idéal a revétu une forme plus sai-
sissable afin de pouvoir reposer sur 'histoire.

On ne saurait méconnaitre une légére modification dans les
lacteurs fondamentaux de la conscience religieuse. Le XIXe
siecle n’a pas identiquement la méme notion de Dieu et du
monde que celul qui I'a précédé. Rompant avec la conception
etroite du déisme, on a tellement insisté sur 'immanence de
Dieu qu'on a abouti au panthéisme. Au point du vue mathéma-
lique, il est vrai, la conception du monde n’a pas été essentiel-
lement étendue, mais comme elle s’est enrichie ! Grice & la spe
culation, 'homme a le droit de se considérer comme le théatre
sur lequel se réalisent les fins suprémes de U'univers; de la est
venue la tentation de faire descendre I'absolu jusque dans les
¢volutions du monde fini. Limmortalité personnelle et la li-
berté étaient des points inébranlables de la foi du XVIIIesiecle ;
on n’y a pas encore renonceé aujourd’hui, mais on a commence
1 se demander si 'immortalité ne serait pas unc de ces verités
chrétiennes n’ayant de valeur que dans le monde fini.

Tout cela montre déja que notre siecle ne s’est pas borné &
prolonger les lignes déja tracées par le précédent. Il a di revoir
en seconde instance toutes les pieces du proces que le XVIIIe
siécle estimait avoir jugé sans retour. (Vest dire assez cue nous
reconnaissons les droits, la nécessité d’une réaction. Les tenta-
tives de restauration ont été sans contredit absurdes, mais
il était indispensable de réagir contre la théologic superficielle
du XVILIe siecle.

Ce qui faisait la force du rationalisme tel (ue nous le connais-
sons déja, c’était sa critique dogmatico-historique des anciens
dogmes. Mais il était faible quand il s’agissait d’apprécier ce qui
se trouvait derriere les formules et (que son étroitesse I'obligeait
a considérer comme chose accessoire. Le rationalisme était
d’une pauvreté remarquable pour tout ce qui tenait & Iin-
Lérét religieux ; il ne soupgonnait pas la valeur religicuse de



132 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

la communauté ecclésiastique; il ignorait qu’au fond I’église
ohéit & une tendance éminemment morale et religieuse qu
rfloit étre distinguée des préceptes et des ordonnances. Un
sens religieux plus profond, un instinct nouveau pour 'église
provocuérent des efforts ecclésiastiques nouveaux qui agirent
indirectement sur les circonstances théologiques. La nouvelle
naissance et la grace, la rédemption et la sanctification, ces
idées qui créent le royaume des cieux étaient tombées en discré-
dit. On les voil reparaitre alors et avec elles Christ non plus
comme simple docteur, mais comme porteur du principe chré-
tien lui-méme, comme 'unique base historique de I'Evangile.

Le siécle dernier a conquis impartialité et la liberté scienti-
tiques ; la nodtre a remis en honneur le sentiment religieux
et I'intérél ecclesiastique. La mission de la theéologie con-
temporaine est d’associer si bien ces deux tendances qu’au-
cune vérité religieuse ne soit perdue et que tout ce qai est re-
connu comme valable dans 'un des domaines tourne aussi au
profit de Vautre, Pour étre théologien il faut étre en méme temps
homme de science et homme de foi. Mais 'alliance était 4 peine
contractée qu’on travaillait 4 I’exploiter en vue d’une restaura-
tion pure et simple du passé.

10 Le rationalisme vulgaire. Avec Bretschneider et Wegschei-
der, la dogmatique n’est plus qu’une simple histoire de la dog-
matique. Ils se bornent 4 reproduire lesanciennes doctrines et &
les critiquer. Saufque le centre de gravité n'est plus placé dans
la doctrine du salut mais dans I'idée de Dieu, ils exposent les
anciennes doctrines dans 'ordre traditionnel. Ces dogmaticiens
se font en outre un point d’honneur de protester contre tout ce
qui, de prés ou de loin, peut sentir le panthéisme. Toute origi-
nalité fuit défaut, Uintuition et Uélément positif sont entié-
rement sacrifiés & la critique. |

Bretschneider appartient plutdt & une phase de transition qus
devait aboutir au rationalisme vulgaire. Ce théologien, dont
Paclivité littéraire commenca en 1805 pour ne se terminer
qu’en 1845, eut & s’expliquer sur les sujets les plus importants
avec les hommes les plus considérables de son époque, Schieier-
macher, Marheineke, Strauss. 1l finit, vers lafin de sa carriére,



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 133
par étre poussé décidément dans le camp des rationalistes vul-
gaires, sans avoir jamais renonceé & son idée favorite, de réconci-
lier une raison éclairée et’autorité divine. Comme dogmalicien,
il n’est guere qu'un érudit et un compilateur, encore hon &
consulter, mais il est dépourvu de toute originalité.

La révélation n’est que le plus haut degré auquel la culture
rationnelle s’est élevée sous la direction de Dieu. Mais dans
quel rapport se trouve la révélation avec les progres d’autres
sciences humaines qui se sont développées sous la direction de
Dieu? Et comment se fait-il que tant de choses incompréhensi-
blessoient procédées de cette révélation destinée Anous éclairer,
s’ll est vrai qu’elle ait dt mettre la raison en pleine possession
deson idéal ? Pour faire cesser cette incertitude, il faut recourir
a un second facteur, la communauté ecclésiastique. Toute réve-
lation doit se rattacher a des faits, sans cela il est impossible de
former une communauté religieuse. Sur les traces de Kant,
Bretschneider ajoute donc un autre facteur & 'élément exclusi-
vement intellectuel. Malheureusement la synthése qui doit rat-
tacher les pensées rationnelles et les garanties religieuses
demeure trés imparfaite; le lien de la gerbe fait défaut: on ne
peut le trouver que dans une impulsion religieuse et morale
appelée a servir de base. L’élément historique, que ce théologien
appelle & son aide, ne lui sert gu'afortifier de son autorité le
contenu rationnel, maisil ne lui donne pas une forme ; il ne lui
imprime aucune impulsion. Les faits et I'élément idéal sont
simplement juxlaposés extérieurement sans entrer dans aucun
rapport intime. Les deux facteurs ne sont pas ramenes a un
principe commun qui permette d’apprécier la nature de la com-
munication intellectuelle et de voir comment elle entre en rap-
port avec lactivité rationnelle proprement dite. La nature
morale et pratique du christianisme, en tant que constituant un
rapport déterminé de I’homme avec Dieu, n’est pas reconnue.
Nous n’avons donc pas une image fidele de la religion chré-
tienne, c’est 14 le défaut capital qu'on a déja signalé dans la
dogmatiyue de Bretschneider.

Wegscheider est le dogmaticien du rationalisme. [l se pique
d’avoir été le premier rationaliste parfaitement consécuent. Il



134 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

est assez étrange que le principe scientifique qu’il représente
n'ait pas trouvé d’autre expression que sa dogmatique. Cette
décision caractéristique adonnéd cet ouvrage, (ui a eu huit édi-
tions, une importance historique et morale qu’il tient de la per-
sonnalité de l'auteur. Fonciérement kantien Wegscheider avait
d’ailleurs des connaissances philosophiques étendues. Ennemi
juré de toute glose, de tout enjolivement moderne, de toute pa-
raphrase 'exégétique visant & compléter le texte, il se plaisait &
répéter unde nostt ? chagque fois qu’on faisait dire &4 un passage
plus qu’il ne renfermait. Il vise & donner une image exacte du
dogme, s’imaginant que la relation la plus exacte et la plus au-
thentique est par cela méme la plus objective, ce qui n’est le
cas que quand on s’attache & faire connaitre avec soin tout le
milieu dans lequel une idée a pris naissance. Dans sa critique,
qul n'est gqu'une dialectique abstraite, il affectionne I’ernploi des
catégories de la logique formelle.

Wegscheider a saison quand il affirme que toutesles doctrines
clirétienmes doivent plongerleurs racines dans la vie chrétienne
el trouver leur raison d’éire dans les besoins du royaume de
Dieu. Il est moinsheureux ¢quand il prétend que la religion chré-
tienne, dont il exclut tout élément surnaturel et loute action
immeédiate de Dien, est un fait naturel, un fruit de 'activité mé-
diate de Dieu parce qu’alors seulement elle peut répondre aux
exigences d’'une connaissance rationnelle. Il insiste sur 'unité de
la loi de la nature et s’éléve fortement contre toute prétention &
distinguer entre I’élément naturel et le surnaturel. Il n’est plus
de mise, & son sens, ce supranaturalisme cjui suspend les lois de
la nature, rejette toute connaissance religieuse non contenue
dans la Bible, et qui a pour principe d’exclure toute critique,
toute appréciation rationnelle. Mais c’est 14 décider uniquement,
le coté métaphysique du probléme ; ¢’est trancher la question
sans tenir compte de tout ce qui se rattache étroitement au
principe contesté.

Wegscheider ne tient pas compte de I'élément empirique et
religieux auquel ses adversaires en appellent en faveur de leur
thése.

Notre théologien ne sort pas des idées courantes d’apres les-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 135
quelles le surnaturel el la nature formeraient deux sphéres sé-
parcées de l'existence dont Pune violerait les lois de lautre. La
notion d’une action surnaturelle de Dieu a une portée beaucouy
plus étendue que Wegscheider ne parail s’en douter. Elle dé-
signe aussi une activité divine dans la sphére de la nature ; elle
a un sens religieux général ; elle peut en méme temps étre ap-
pliquée au domaine moral. Notre dogmalicien prétend avec
raison ue 'idée d’une religion naturelle est née de Pantithesc
d’une religion positive et révelcée. Mais celane suffit pas pour Ler-
miner le débat. La religion naturelle désigne aussi une tendanc e
religieuse dominée par la nature, mise a son service, el o la-
quelle le christianisme s’oppose avec sa prétention de s’élever
au-dessus de la nature et d’en triompher. En présence de toul
cet ordre d’idées, le jugemenl de Wegscheider est insuftisant el
etroit. Il tombe dans une élroitesse analogue quand il s’agit de
rendre compte de la personne de Christ. [l s’occupe de la religion,
et faute d’étudier la totalité de ses effets, il ne sail voir en elle
gque la doctrine et la morale. Il va jusqu’'a déclarer la notion de
communionavec Dieu inutile, sous prétexte qu’elle est trop mys-
tique. Il repousse sans réserve le mysticisme et le piétisme ,
comme 3’ils ne renfermaient aucun ¢lément de vérite. Les dog-
mes ne sont & ses yeux (ue le fruit d’une raison égarée quicroit
au surnaturel et d'une époque d’ignorance; il ne tient nul
compte du mobile religieux qui a toujours joué son role.

Wegscheider ne rend justice ni o esprit historique ni & I'i-
déalisme de la religion chrétienne. On peut reconnaitre les droits
de la raison dans un sens profond dont il n’a pas semblé se dou-
ter; mais chez lui la saine raison est toujours présentée comme
(quelque chose de précis et de déterminé, sans qu’il ait justiti¢
scientifiquement ses assertions et légitimeé sa prétention & étre
I'expression des lois de la pensée. Wegscheider a eu deux mé-
rites incontestables : il a impitoyablement flagellé toute préten-
tion & une fausse profondeur; il a fait prévaloir son point de vue
moral avec un sérieux irréprochable. Il reléve plus du rationa-
lisme moral que du rationalisme intellectuel.

Reehr et les collaborateurs de la Bibliothéque des prédicaleurs
(Kritische Predigerbibliotek) avaient donné aurationalisme une



136 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

tournure superlicielle et commune qui leur valut le titre de
rationalistes vulgaires, nom qui est resté pour désigner I'école
entiére. (Cest alors yu’éclata la vive controverse avec Charles
Hase qui prétendait maintenir le principe rationnel tout en com-
battant le rationalisme de Wegscheider et de Roehr. Tout le
monde est aujourd’hui d’accord avec Hase quand il reproche &
ce rationalisine « de méconnaitre la valeur historique du chris-
tianisme, d'affadir la vie religieuse et d’éviter tout travail phi-
losophique un peu sérieux. »

L[. Luttes dogmutiques — Tiers-parii. — La controverse provo-
(quée par Hase ¢tait une querelle de famille ; eclle ne portait pas
en effet sur le principe scientifique, mais simplement sur son ap-
plication. 1l en résulta de longues luttes entre le rationalisme
et le supranaturalisme qui ne se terminérent que vers 1835, &a
Papparition de la Vie de Jésus de Strauss. D'une part le rationa-
lisme ful reéduit & la défensive, mais d’un autre coté on vit
augmenter considérablement le nombre de ceux (ui parurent
combattre pour lui en se faisant les champions, non pas d’une
opinion théologique déterminée, mais de la liberté scientifique
et du droit d’examen. Les nuances sont assez nombreuses. Quel-
ques-uns seulement, Tittmann et Sartorius, prétendent que le
rationalisme conséquent doit aboutir & I'athéisine ou au roma-
nisme, tandis que Reehr le présente comme le vrai protestan-
tisme. D’autres penseurs se tiennent sur les hauteurs de la phi-
losophie sans descendre dans les détails du débat. Il y eut des
hommes qui, tout en reconnaissant l'importance des pro-
blemes débattus, se prononcérent dans un sens plutdt que
dans lautre. Mais une tendance au rapprochement ne tarda
pas & se faire jour. Le juste milieu, cui vise & un simple équili-
bre, est faux et peut étre comparé au point d’indifférence. Mais
il n’en est pas de méme de ce tiers-parti s’élevant au-dessus des
étroites limites d’une lutte traditionnelle quine peut aboutir.
il lui incombede réunir les éléments faussement séparés en te-
nant compte de ce quil est nécessaire en fait et possible en prin-
cipe.

La longueur de cette vive polémique tint la théologie en ha-
leine ; mais elle développa dans une ficheuse mesure ’esprit



HISTOIRE DE LA DOUMATIQUE PROTESTANTE. 137
de parti. Chacun s’en plaignit bientot, quoigu’il allat toujours
en augmentant. Les choses allérent si loin que, ne tenant plus
compte de ces ¢léments de vérité et de certitude qui se trouvent
dans le coeur de tout homme, on exprimait une opinion qui,
avant qu’on eut eu le temps d’y réfléchir, était déja dictée par
Pinfluence de la fraction & laquelle on appartenait. La polémi-
(que absorbait tout; on n’étudiait plus qu’en vue de pourfendre
un rationaliste ou un supra-naturaliste. La devise favorite des
hommes de parti, étroits et sans culture, toul ou rien, devint i la
mode. Mais les hommes moins entiers (ui cherchent la vérité,
savent qu’on ne saurait la fabriquer a sa guise, et qu’il faut la
prendre telle qu’elle est. N’eussent-ils qu’étendu I’horizon et
déplace le débat, Schleiermacher et de Wette auraient déja des
titres précieux a notre reconnaissance.

Déja en 1811, Augusti insista beaucoup sur les idées de péché
et de grace; il reconnut 'importance de I’élément historique ;
influencé peut-étre par Schelling, il présenta 'ceuvre et la per-
sonne de Christ comme ayant exercé la plus universelle desin-
fluences dans I'histoire de I’humanité. On ne lui fera pas un
crime, au plus fort des controverses philosophiques, d’avoir
cherché a relever le courage des théologiens, en présentant la
théologie comme la reine des sciences.

[’ancienne théologie ecclésiastique ne pouvait étre rétablie
dans toute sa rigueur qu’en se plagant au point de vue de I'his-
toire ou au nom d’une méthode philosophique. Hahn suivit la
premiére marche, Marheineke la seconde. L’ceuvre de Marhei-
neke n’est cependant pas exclusivement philosophique. Inspiré
par I’étude des peres de I'Eglise, il prétend justifier sa foi scien-
tifiquement en la réduisant & l'idée de Dieu, comme a I'objet
unique de tout enseignement religieux. Le principe de la dog-
matique est, d’aprés Marheineke, la révélation de Dieu, dans la
conscience que nous avons de lui. Elle a sa norme dans la pa-
role de Dieu et sa régle dans les formules ecclésiastiques. Ce
n’est pas de lui-méme que ’homme tient son idée de Dieu; elle
lui est prétée et révélée ; c’est sur ce fait que repose toute la
vérité de la révélation; celle-ci n’est pas en effet une exposition
spéciale, particuliere de I'idée de religion ; elle a quelque chose



138 DE SEMLER A SGHLELKKMACHER.

d’absolu. 1l ne faut donc pas considérer la conscience religieuse
comme Ju source de l'idée de Dieu, elle n’en est au contraire
que le produit, le premier fruit.

Malgré certaines analogies, il vy a une différence profonde
entre le point de vue de Marheineke el celui de Schleiermacher.
D’apres le premier de ces théologiens, la conscience est sans
doute considérée comme organe de la vérité religieuse, mais
pourguol ? Uniquement parce que et en tant qu’elle porte avec
elle une certaine formule, garantie par autorité divine, et nul-
lement parce que la conscience religieuse s’est formée et af-
fermie dans le sein de la communaute ecclésiastique. La con-
science religicuse est dépourvue de toute liberté d’allures; on
ne fait pas son histoire ; on ne la suit pas dans ses déviations
en la ramenant & un contenu permanent. Ce serait faire la part
trop belle au subjectivisine religieux que Marheinehe repousse.
On ne voit donc pas la piété se développer; il ne classe pas les
divers genres de fol de maniére & faire ressortir ce que celle du
protestantisme a de particulier. (Vest ainsi qu’on chercherait
en vain une foule de réflexions ui, chez Schleiermacher, ‘sont
d'une haule importance historique et critique.

L’idée de la Trinilé se trouve & la base de la dogmatique el
en fournit toutes les divisions. Marheineke rappelle plutot les
peres de I'liglise que les réformateurs et le protestantisme. Tout
l'ouvrage a quelque chose d’antique; P'idée du logos y joue un
role des plus ¢tendus ; anthropologie est entierement sacrifiée
a la théologie. Les raisons de incarnation du Fils doivent étre
cherchées non pas dans la nature humaine, mais dans l'essence
méme de Dieu. — Marheineke donna dans le travers qui con-
sistait & reproduire I'orthodexie traditionnelle la plus rigide au
moyen des formules de la philosophie hégélienne. Le théolo-
gien, il est vrai, a le pas sur le philosophe, mais cette alliance
de la spéculation et des idées doginatiques a fait naitre bien des
malentendus et des illusions que la critique ne s’est pas fait
faute de signaler. |

Auguste Halin, en se placant sur le terrain historique, avait
commence par exposer une dogmatique d’'une orthodoxie tem-
pérée et impliquant quelques réserves. Il finit par se placer au



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 139
point de vue du luthéranisme confessionnel. Désavouant alors
sa largeur antérieure, il prétendit trouver expression adéquate
de I’kvangile dans la doctrine officielle du luthéranisme qui re-
pose sur les symboles de ancienne ¢église catholique antérieu-
rement au schisme des grecs et a la formation du romanisme.
En depitl de cetle assertion, qui couperait court & tout dévelop-
pement théologique, il se montre lui-méme beaucoup moins
orthodoxe traditionnel qu’il ne prétend I'étre.

Schott (Henri-Auguste) fut le représentant d’un supranatura-
lisme biblique modévé .— Knapp (Georg-Christian) est aussi un
théologien biblicue. 1l prétend exposer la dogimatique chrétiennc
telle qu’elle ressort d’'une exégese gramiaticale et historique.
en dehors de toute préoccupation philosophique. Tandis que
knapp représente un ancien point de vue, Steudel nous trans-
porte en plein au milieu des préoccupations de son époque. Su
dogmalique a une tendance apologétique et biblique trés pro-
noncee; il s'éleve fortement et contrela critique el contre la phi-
losophie hégélienne, tout en subissant dans une certaine me-
sure U'influence de Schleiermacher. Il proteste énergiquement
contre la spéculation moderne, en déclarant qu’il faut choisir
entre elle et le christianisme, Malheureusement sa conception de
la révélation est exclusivement intellectualiste. Tl prétend qu’on
ne saurait comprendre I’Ecriture sainte sans avoir préalablement
élabli son autorité, tandis ¢ue c¢’est au contraire la connaissance
du contenu et sa juste appréciation (ui seule peut donner de la
valeur au contenant. Le représentant de la tendance critique,
Tzschirner, qui se désigne lui-méme comme un rationaliste su-
pranaturaliste, nous ramene au point de vue de Pancien ratio-
nalisme abstrail. Le christianisme est, & ses yveux, une vérité
rationnelle revétued’une autorité divine. L’influence de Schleier -
macher est plus sensible chez Cramer, dont la dogmatique est
supcrieure a celle de Tzschirner. Baumgarten-Crusius voit les dé-
fauts de la théologie du dix-huitiéme siecle, mais sous 'influence
de Schleiermacher, i) se rallie & un rationalisme modifié. Il in-
siste sur le caractére éminemment religieux et moral de la foi.

De Wette a subi des influences fort diverses. Mais il a man-
qué du pouvoir de concentration suffisant qui fait qu’au lieu de



140 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

porter son attention sur diverses branches on excelle dans une
seule. De Griesbach et de Paulusil a appris toutes les témérités
de la critique; Herder en a fait un humaniste chrétien ; il est
redevable & Fries de son idéalisme religieux et esthétique. Sa
pensée théologique s’est élevée et approfondie par suite de ses
rapports avec Schleiermacher. Son mérite a consisté a ramener
tous ces éléments hétérogenes & une conception religieuse gé-
nérale.

Fries avait un systeme & la fois ewnpirique, crititjue et specu-
latif, 3 base anthropologique, sur lequel de Wette enta une théo-
logie réunissant également des éléments empiriques, critiques
gt idéalistes. Si chez Fries un empirisme sain, commencement de
toute science, doit préparer la voie pour arriver a connaitre les
plus hautes vérités, de méme aussi en théologie une libre cri-
tique, bien loin d’¢loigner de la foi, doit lui venir en aide. En
philosophie comme en théologie on a conscience d’une vérité
immeédiate qui n’a nul besoin d’étre prouvée. Dans les deux do-
maines, par suite desbornes imposées a 'intelligence humaine,
on ne peut arriver & connaitre les vérités éternelles qqu’en fran-
chissant les limites imposées & nos sciences expérimentales. La
forme pour v arriver doit étre I'intuition poétigue ou le pres-
sentiment de la foi. Ce que la théorie ne peut établir que d’une
maniére négative devient pour lintelligence pleine de foi une
une réalité positive qui lui fait franchir les limites de la simple
science. (’est dans le sentiment que la religion a son foyer de
vie ; elle n’est pas un pis-aller, comme le veut Kant; la morale
ne dépend pas de I'inflexible loi de 'impératif catégorique. Les
beaux-arts ont la méme base morale que la religion, eux aussi
sont appelés & donner un corps aux idées spéculatives.

La révélation est sans doute donnée aux hommes du dehors,
mais ils ne se 'approprient qu’au moyen du sensintérieur pour
le divin. La piété tend d’elle-mnéme 4 la moralité, sans admettre
a coté d’elle une morale absolument indépendante, purement
naturelle ou philosophique. La théologie, de son coté, ne rompt
pas avec les éléments historiques et bibliques. Elle doit, d’'une
part, les examiner en toute liberté, en acquérir une pleine et
entiére conscience et débarrasser le systéme de toutes les sub-



HISTUIRE DF. LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 141

tilités qui lui ont été imposées d’ailleurs; mais elle n’aurait pas
rempli sa mission si, d’autre part, elle nes’attachait & ménager,
a propager I’élément vraiment religieux, en se disant bien que
dans toute religion il v a nécessairement un élément mystérieux
qu’il s’agit de croire et non de voir. De Wetle et Schleierma-
cher se rencontrentici et poursuivent le méme but. Ilsréclament
Pun et 'autre une pleine et entiére liberté d’examiner I'histoire
et ’Ecriture; ils veulent rester fidéles & ’essence de la religion,
qu’ils distinguent de la simple connaissance historique, de la
science spéculative et de la pure démonunstration objective. Ce
que Pun appelle pressentiment religieux ou irrtuition, l'autre
Pappelle expérience religieuse, conscience chrétienne. Remar-
quons toutefois que de Wette justifie son droit de croire par des
considérations philosophiques. Schleiermacher, au contraire,
présente la piété comme un fait indépendant; il la met 4 la base
de la théologie.

Cette différence explique pourquoi de Wette est obligé de faire
précéder sa dogmatique de considérations philosophico-reli-
gieuses inconnues avant lui. Toute conviction humaine s’établit
au moyen de 'expérience, qui ne peut reposer sur une illusion,
et au moyen de I’entendement. Cette premiére vue naturelle
des choses nous donne des concepts qui se heurtent récipro-
quement et se contredisent, de sorte qu’ils ne peuvent établir
une réalité compléte et objective de I’étre. La raison ne saurait
étre satisfaite de ces connaissances précaires et partielles que
lui fournit ’entendement : elle ne peut trouver 'unité et la né-
cessité de I'étre, auxquelles on aspire, que dans I'ildée de I'ab-
solu ou de la divinité. La conception rationnelle, en s’élevant
aux idées de Dieu, d’ame et de liberté, parait donc rompre avec
le point de vue naturel et empirique, mais elle ne saurait en-
tierement le méconnailre. La troisieme faculté intellectuelle, la
foi, le sentiment, vient & son aide, car il est dans sa nature de
chercher 4 rattacher les deux sphéres, le monde sensible et le
supra-sensible. Le sentiment du croyant pressent dansle monde
phénoménal une présence et une action de I’éternel ; c’est ainsi
qu’il devient un organe pour l'assimilation de la révélation soit
naturelle, soit historique. Pour l’idéaliste, le monde est un mi-



142 DE SEMLER A SCHLEIERMACGHER.

roir au movyen duquel Dieu se rcévéle ; sous l'action de I'heu-
reuse finalité qu’on observe dans le monde et en présence du
désordre et de la discorde quiy regnent, l'esprit s’éleve tout na-
tarellement jusqu’a la piété et & Padoration.

Arrivé ainsi sur le seuil de la théologie, de Wette fait la part
de 'entendement, et celle du sentiment (naturalisme et supra-
naturalisme) qu’il s’efforce de concilier dans un rationalisme
supérieur. La dogmatique est en conséquence chargée de re-
produire, sous forme scientifique, ce que la religion contient
sous forme historique. Appelée tour & tour i faire le départ
entre ce qui est transitoire et ce qui est permanent, elle doit
A la fois juger, enseigner et se livrer a la contemplation reli-
gieuse. (est la raison qui doit présider & ce travail de concilia-
tion. Car la raison ne se comprendrait pas elle-méme si clle
s’opposait & la révélation ou si elle niait 1'élément divin que
celle-ci renferme.

Tout en signalant les travers du rationalisme vulgaire dont il
sesépare, de Wette maintient les prétentions d’un rationalisme
appelé 4 sauvegarder les droits des recherches intellectuelles
et d’une conception idéale. Il se place ainsi au point de vue d'un
rationalisme esthétique en opposition au rationalisme intellec-
tuel et moral.

Les conclusions auxquelles il arrive dans son Manuel de dog-
matique font connaitre l'esprit qui ’'anime. L’idée de la création
reléve de la foi et non de I’expérience, car la foiet 'expérience
sont deux domaines a part. I’ancienne doctrine de la Trinité a
fait son temps. I.’idée de perfections innées chez le premier
homme est inadmissible, mais elle prépare i reconnaitre 1'im-
perfection humaine actuelle. La doctrine ecclésiasticue sur le pé-
ché, quoique beaucoup trop dure et ayant le tort d’admettre
'idée fausse d’une imputation immeédiate, est cependant supé-
rieure au pélagianisme. Dans la doctrine de la prédestination, il
faut admettre la pensée d’une élection individuelle, et le décret
universel de salut. Grice au besoin d’obéir aux conséquences
logiques, on est arrivé, dans la christologie, & de graves erreurs.
l.a foi & la divinité de Christ est de nature idéale et esthétique
et reléve du sentiment religienx ; il ne faut pas la rendre difficile



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 143

par des définitions. La science ne peut établir cette doctrine que
(’une manieére négative, tout en renvoyant, pour le coté positif,
I’essence méme de cetle doctrine, savoir 'union en Christ du di-
vin et de 'humain, se produisant par la sainteté et 'absence de
péché. Christ alors, sous le rapport terrestre, apparait comme
homme et sous le rapport moral comme fils de Dieu. (Rom. I, 3.)
La gloire et I'image de Dieu se sont manifestées en lui. (Hébr.
[, 3; Philip. 11, 6, 7.) Enfin, comme chaque fait peut étre appelé
symbole en tant qu’objet de pressentiment, la mort de Christ
est d’'une maniére consciente ou non, un symbole de 'expiation,
toutefois un symbole historique, établi par Dieu lui-méme et
nullement imaginé par ’homme.

L’idéalisme religieux représenté par de Wette consiste Airéu-
nir deux ualités spirituelles différentes, mais compatibles. La
critique est excellente, mais ne pouvant s’élever plus haut que
les détails, il faut une antre conception générale embrassant le
tout et appréciant d’un point de vue idéal. Il doit en étre ainsi
justement parce ue, dans la religion historicque, les faits visibles
sont donnés comme exposants d’une vérité invisible. Le théolo-
vien doit par conséquent tenir compte et de la critique et de
I'idée divine historiquement révélée, sous peine de rompre avec
la science ou avec la religion. Grice & cette combinaison, de
Wette s'oppose &4 une critique qui prétend tout absorber et a
un dogmatisme dépourvu de critique. Il veut tempérer la
premiére, tandis qu’au moyen de la philosophie, il s’etforce de
tirer le second de son engourdissement et de son cétroitesse.
Quiconque en religion prétend s’élever au-dessus d’un simple
empirisme historique éprouvera un besoin semblable. L’ex-
plication symbolique ne doit pas non plus étre entierement
répudiée; il faut souvent y recourir en dogmatique.

Toutefois, comment de Wette arrive-t-il & la conception
esthétique ou religieuse ? Il ne pourrait le faire sans un objet
historique duquel elle doit étre dérivée. De Wette, au contraire,
a le tort de la placer simplement & coté ou au-dessus de la con-
ception historique; il en fait la clef de toutes les difficultés en
Jdogmatique; il lui abandonne tout ce (que la critique dogmatique
ne peut expliquer et que cependant elle ne saurait rejeter.



144 DE SEMLER A SCHLEIERMACHEK.

On a reproché avec raison & de Wette d’établir un dualisme
entre le sens pour I'idéal et l'intelligence; les deux se relaient
mais 'abime qui les sépare n’est pas comblé. Vovez par exemple
sa christologie. La doctrine officielle doit étre entrée en conflit
avec la science parce qu’elle a été exposée d’'une maniére trop
intellectuelle. Néanmoins la foi & la divinité de Christ est de
nature idéale et esthétique. la critique est donc tenue de
tolérer i ses cotés une mystique qui accomplit, au moyen de la
force morale du sentiment, union du divin et de Phumain en
Christ; mais une parcille tolérance qui se comprend dans le
domaine pratique n’est pas de mise sur le terrain scientifique.
Et le principe général en verltu duquel il ne peut vy avoir de
théorie positive sur les rapports de Phumain et du divin ne
saurait empécher d’aspirer & trouver la formule la plus adé-
(quate du fait. T’erreur de de Wette ne consiste pas & présen-
ter Jésus-Christ comme 1'expression de Uidée ou du principe
chrétien, car son -Christ historique est aprés tout idéal, le type
de la sainteté et de la communion avec Dieu. Mais il a le tort
d’abandonner i elle-méme la mystique du dogme comme légi-
time el sans danger, parce qu’elle découle de la conception
idéale et esthétique, se contentant, pour ce qui le concerne,
d’avoir expos¢ une autre conception. Son idéalisme esthético-
symbolique peut-étre comparé a un éther (ui plans an-dessus
du systeme chrétien et que la théologie doit contempler avec
respect, tout en marchant dans le sentier étroit des études
exégétiques et historiques. Comprenant lui-méme ce malen-
tendu, de Wette a fini par se placer sur un terrain mieux
délimité. Dans son ouvrage : L'essence de la foi (1846), il s’éléve
tout aussi fortement contre la nouvelle scholastique protestante
(que contre les exagérations du rationalisme pour se rattacher
étroitement a Schleiermacher. |

Voici le résultat du développement de cette période. La
victoire n’a été remporlée ni par le rationalisme valgaire ni par
le supranaturalisme proprement dit, c’est-a-dire dogmatique
et métaphysique. Aucune des deux tendances n’a réussi a atti-
rer 4 elle les forces religieuses et scientifiques les plus impor-
fantes. Mais Christ et son cenvree ont reconquis, leur position



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 145

comnme miracle de 'histoire et de lesprit; leur élévation est
uniqque en son genre et brille de tout I’éclat d’une gloire créa-
trice. Leur valeur comme réveélation est sauvegardée. Le prin-
cipe scripturaire a aussi été maintenu, mais sans étre enchainé
par une théorie spéciale sur l'inspiration. Les confessions de
foi ont perdu leur force, mais elles sont indispensables comme
précieux document de la tendance dogmatique du passé et
des motifs qui ont déterminé la foi de 'église. On n’a pas réussi
a réfuter le principe qui exige que le contenu de la foi soit
examiné au point de vue de la vaison et de son accord avec le
principe scientifique. Et toutefois la doctrine seule ne peut-étre
considérée comme ce qu’il y a de plus élevé et de définutif; il
faut tenir compte de la conscience religieuse dans sa totalité
et du caractére distinctif du christianisme. Ce sont la des él¢-
ments divers dont le travail dogmatique doit tenir grandement
compte: les trois facteurs I'église, la Bible, la critique, ont &
fournir chacun leur contingent. Il n’a péri définitivement de
toutes les traditions religieuses que ce qui devait nécessaire-
ment périr, savoir l'idée qu’elles pouvaient avoir une valeur
absolue. (’est Schleiermacher (ui a eu le grand mérite de sys-
tématiser tous les éléments divers qui pouvaient encore se
maintenir. Il a été le rénovateur de la dogmatique en appelant a
son secours la piéte, un réel talent dialectique et 'art de sys-
tématiser. Nous montrerons le grand cas que nous en faisons,
non pas en le louant d’'une maniére générale, ou en lui accor-
dant de tout point notre assentiment, mais en lai consacrant
une étude particuliére un peu étendue.

La dogmatique de Schleiermacher.

L. Introduction. — La dogmatique de Schleiermacher ne doil
pas étre 1ci étudiée en elle-méme, mais au point de vue histori-
que, dans ses rapports avec les travaux du méme genre (ui sont
venus avant le sien ou dans le méme temps. Bien qu’il soit
possible de signaler les rapports de cel ouvrage avec ceux des
théologiens antérieurs gu’il cite quelquefois, auteur avoue
Jqu’il posseéde une connaissance plus approfondie de Platon et

€. Rr. 1871, 10



146 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

d’Aristote, de Spinoza et de Fichte que des théologiens chré-
tiens qui 'ont précédé dans la carriéere.

La méthode critique et la méthode purement traditionnelle
n’avaient ue trop longtemps duré. L’alliance intime avec des
systemes de philosophie qui changeaient sans cesse avait pro-
duit la plus grande indécision dans le champ de la dogmatique.
Tandis que ceux-ci s’épuisaient dans des travaux critiques et
que d’autres voulaient donner a la théologie une forme spécula-
tive, fort peu de docteurs en appelaient & une autorité rigide.
sSchleiermacher se lance alors dans la mélée avec des préten-
tions qui, d’apres les uns, vont trop loin, et d’apres les autres
pas assez loin. Au milieu de vives controverses il exhorte & ’en-
tente et au rapprochement. Il s’agit de ramener la dogmatique
a une formule qui soit immédiatement garantie par la piété
evangélique sans laquelle elle n’ett jamais pu venir au jour
comme science indépendante. |Que le dogmaticien ne se pique
plus d’étre un critique ou un conservateur, qu’ill se borne &
devenir 'organe intelligent d’'une conscience religieuse exis-
tant avant lui. Il est, & la vérité, tenu de respecter ce qui
constitue 'essence de la foi, mais il est parfaitement libre de
jeter par-dessus bord bien des malentendus théoriques, des
erreurs de méthode, des emprunts faits & des systémes philo-
sophiques surannés. Il fait ainsi une large part aux progres
dans les études exégétiques et historiques. La mission de cette
dogmatique se renferme ainsi dans des limites modestes, mais
elle exige beaucoup de profondeur, de pénétration et de vigueur
intellectuelle.

La philologie qui depuis Semler avait dominé sur la théo-
logie avait, des apparition de Kant, cédé le sceptre a la philo-
sophie. Schleiermacher a la hardiesse d’affirmer que la théo-
logie ne doit dépendre que d’elle-méme; il la renvoie & ses
sources, la religion, les faits chrétiens et leurs conséquences
dans la communauté religieuse.

La religion ne consiste ni en science, ni en activité; ’homme
pieux est affecté en lui-méme dans son sentiment d’une facon
spontanée et iunmédiate, avant que cet état se traduise encore
en science ou en activité. Le trait essentiel et distinctif de Ia



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 147

piété c’est de se sentir en rapport avec Dieu, ¢’est-a-dire, abso-
lument dépendante. Bien loin d’exprimer un état inférieur de
la. conscience de soi, le sentiment de ’absolue dépendance est
le point culminant auquel nous arrivons aprés nous étre élevés
haut au-dessus de toute relation sensible avec le monde. La
fonction essentielle de la piété consiste & nous faire entrer
@’une maniére consciente, toujours plus avant dans la com-
munion de Dieu ; plus on abandonne les régions inférieuresdu
monde pour s’élever jusqu’a Dieu, ou plus on laisse diriger tout
¢e qui concerne les choses de ce monde par le sentiment de
la dépendance de Dieu, plus on est pieux.

La premiere partie de I'assertion de Schleiermacher a résisté
a toutes les attaques. Le sentiment est bien décidément le ter-
rain dans lequel la religion plonge ses racines. Reste a savoir
seulement si le sentiment religieux est celui d’'une dépendance
absolue ? Schleiermacher représente ici la tendance de ceux qui
sacrifient toute liberté humaine a ’absolue dépendance de Dieu.
Dés l'instant ou 1l existe une liberté humaine relative, ’absolue
dépendance n’est plus 'expression adéqualte et unique du sen-
timent religieux ; il en est d’autres qui manifestent son indé-
pendance relative. Le sentiment de ’absolue dépendance n’ex-
prime ni 'effort pour arriver au but, ni I’élévation jusqu’al’ab-
solu, tout autant de parties intégrantes de la piété. La commu-
uion avec Dieu est la seule formule générale pouvant exprimer
toutes les manifestations du sentiment religieux.

La conséquence de tout ceci c’est que l'idée déja surannée
d’une religion naturelle ayant existé empiriquement ne saurait
plus étre maintenue. La vérité religieuse en elle-méme n’a
jamais été exclusivement la base historique d’une religion ; dans
le monde concret il s’y est toujours meélé quelques éléments ar-
bitraires et particuliers.

Il ne suffit donc plus d’opposer les notions religion positive et
religion naturelle; 'idée de révélation est & son tour impuis-
sante a lever les difficultés. 1l est difficile sinon impossible de
seéparer avec sureté 'élément révélé de ceux quine le sont pas;
toutes les parties du christianisme lui-méme ne répondent pas
aux diverses exigences que parait impliquer le terme révéla-



148 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

tion. Comment le christianisme pourrait-il révéler le divin en
lui-méme et d’une maniére absolue; puisque, comme tout ce
(ui est humain, 1l est obligé d’'user de moyens de communica-
tion qui ne sont pas révélés mais simplement naturels? L’anti-
thése du rationalisme et du supranaturalisme est & son tour
répudiée comme n’aboutissant pas davantage. Schleiermacher
finit pas s’appeler lui-méme un supranaturaliste réel ui cepen-
dant quant 4 I'idée maintient le rationalisme.

Ou trouverons-nous donc le trait distinctif du christianisme ?
Considérée comme forme théologique et monothéiste de la piété
¢’est une disposition purement spirituelle et morale; considéré
comme action rédemptrice, I’Evangile est un fait. C’est dans
I'intime union de ces deux gualités qu’il faut chercher 'essence
du christianisme. Cette combinaison implique encore une
autre condition, Dans celte crovance qu'on appelle le chris-
tianisme tout doit étre en rapport avec larédemption accomplie
par Jésus de Nazareth. Jésus-Christ est la source d’une piéte
(ui n’existait pas avant sa venue; il est le Sauveur d’ane cons-
cience religieuse jusqu’a lui plongée dans 'oubli de Dieu et
dans les ténebres. Le christianisme peut étre ainsi défini
comme ['ccuvre de Christ, ou comme le fruit moral le plus pur
de la conscience religieuse : en fait, les deux conceptions coin-
cident; car elles se garantissent I'une lautre. Christ est I'uni-
gque auteur et porteur historigque dua christianisme préparé a la
tois par le judaisme et par le paganisme.

Le christianisme idéal et le christianisme historicque coin-
cident, mais c’est le premier rui doit servir de norme, On ne
doit exiger de I'apparition historique de Christ (jue ce qui est
impérieusement réclameé par le principe idéal de la piété. Con-
séquent avec ce principe Schleiermacher exclut de la dogma-
tique toule assertion qui n'importe pas & la piété. Quand il re-
connait en Christ quelque élément supérieur & la raison il le
tait dans le sens de la religion et non dans celui de Pancien
supranaturalisme. La conscience chrétienne, semblable en cec
a la conscience religieuse en général, contient un éléement an-
térieur & toute activité rationnelle et qui ne peut étre produit
par elle, an élément réel et immédiat, qui ne saurait étre rem-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 149

placé par aucune opération de la pensée. Dans la conscience
de I’homme racheté se trouvent desimpressions quine peuvent
avoir été produites par les méthodes scientifiques. Elles doivent
étre provenues de Christ seul ; mais il ne peut avoir.lui-méme
recu ces vertus réedemptrices au moyen de l'activité rationnelle
commune a tous les hommes. Tout ce qui est expérimental est
surnaturel, et surtout quelque chose de tellement particulier
qu’il ne peut se propager que par le répétition des mémes ex-
périences qui lui ont donné naissance. ll ne faut pas se hater
de conclure que les données de la conscience chrétienne ne
sont pas soumises aux exigences rationnelles, car dans ce sens
tous les éléments de la doctrine chrétienne sont rationnels.

On le voit, Schleiermacher oppose I'empirisme religieux aux
méthodes ordinaires, doctrinales ou critiques. Sans terminer
le débat, ce point de vue introduit un élémentimportant. Tout
se réduit & une simple différence de méthode et non plus de
principe. Le rationalisme fait de la faculté de connaitre un or-
gane et un tribunal, puis il répudie comme irrationnel tout
ce qui ne se trouve pas contenu dans ce principe. Mais cet
élément chrétien qui a pénétré dans la raison est provenu
d’autres sources. Si la communauté religieuse s'est propagée
jusqu’a aujourd’hui au moyen de la foi en Christ sans que le
role de la raison ait paru en rien suspendu, il n'est pas pro-
bable qu’il se soit trouvé rien de contraire a la raison dans les
idées fondamentales de cette piété. Il faut reconnaitre I'indé-
pendance du fait qui a donné naissance a la foi chrétienne,
aussi longtemps que la raison est hors d’état de la remplacer
et de s’en passer. C'est ainsi que le point de vue dynamique
éconduit du méme coup l'ancien rationalisme, étranger aux
expériences de la vie chrétienne et le supranaturalisme absolu
et autoritaire. La science conserve le droit de tout soumettre
a un rigoureux examen; seulement elle part non pas de ’hypo-
thése du désaccord, mais bien de celle de I’harmonie de la rai-
son et du contenu de la conscience chrétienne.

Il résulte de tout ceci que la dogmatique chrétienne ne sau-
rait prétendre enseigner des principes vrais en eux-mémes :
elle se borne a présenter sous forme scientifique le contenu



150 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER,

genéral de la conscience chrétienne. Renongant a toute préten-
tion spéculative, elle se contente de décrire, de réfléchir, de
formuler.

IL. Premiére partie de la dogmatique. — Dieu agissant, le
monde produit de son activité, I'état de 'homme sont les grands
articles, traités dans cette premiére partie. Quant & Pesprit qui
anime l'auteur, sa conception de 'univers est anti-mécanique,
anti-déiste, anti-scholastique. Bien loin de présenter ses idées
comme des vérités speculatives, il prétend développer sa dog-
matique indépendamment de toute préoccupation philosophi-
ffue. Quoiqu’il en dise la plupart des critiques reconnaissent qu’i
a été influencé indirectement par une philosophie particuliere.

Loin de prendre le probleme par en haut, suivant la méthode
synthétique, comme on le fait ordinairement, Schleiermacher
commence par un fait, qui s’impose, par la relation fondamen-
tale entre 'homme et I'absolu ; ce n’est qu’en second lieu qu’il
arrive & Dieu et & ses attributs, au monde et & son état actuel.

Tandis qu’avant Schleiermacher on insistait sur la création
pour laisser la conservation dansl’ombre, ce théologien ne voit
au contraire dans la création qu'une « conservatio primigenia. »
[’essentiel c’est que le fini est posé d’une maniére absolue par
Vinfini: il ne faut pas insister sur la distinction entre activité
créatrice et activité conservatrice.

Dans son besoin de simplifier la doctrine de la création notre
auteur rejette toutes les déterminations scholastiques. Seule-
ment il ne faut pas méconnaitre ce qu’il y a de religieux dans
Pidée d’une création de rien. Elle est ’expression parodoxale et
hardie d’un principe qui a autrefois distingué la conception
chrétienne du point de vue antique. Aujourd’hui encore, elle
doit nous préserver de tout retour & ce point de vue-la ou &
quelque chose de semblable. On se plait & répéter que ce n’est
la qu’une hypothése, mais ¢’est beaucoup mieux, puisque cette
formule a coupé court & toutes les anciennes hypothéses et
ouvert lc champ & une libre investigation de la nature. Qu’on
abandonne le probléme aux solutions empiriques que les
sciences naturelles peuvent proposer, avec cette unigue ré-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 151

serve qu’'elles ne doivent pas s'imaginer, 4 ’aide de leurs seules
méthodes, pouvoir tout expliquer, jusqu’au dernier principe
des choses. Or, la science ne réussira jamais dans la création
a faire la part de I’absolu et du fini.

Schleiermacher prétend également que la notion du miracle
absolu n’est pas nécessaire a la piété. Les besoins religieux
s’accorderont avec les exigences des sciences naturelles si nous
renoncons a toute idée de surnaturel absolu, et cela d’autant
plus aisément qu’aucun fait de ce genre n’a jamais pu étre
constaté et que jamais on ne nous a demandé d’en reconnaitre
un. Pour tenir ce hardi langage, il faut méconnaitre toute diffé-
rence entre Dieu et la nature et ne voir en celle-ci qu'une
manifestation de la divinité. Tout en admettant ce que dit
Schleiermacher sur le miracle absolu nous sommes obligés
d’ajouter deux remarques.

En premier lieu, 'auteur ne parle que de Uabsolument sur-
naturel, sachant fort bien qu’il est le premier & admettre un
autre surnaturel relatif, qu’il met en rapport avec les besoins
religieux. Ensuite, c’est la piété en général qui doit étre en-
tierement désintéressée dans la question de savoir si un fail
isolé est en rapport ou non avec P'enchainenient naturel de
cause et d’effet. I’importance que toute Uantiquité a reconnue
au miracle, contredit entiérement cette assertion. Qui oserait
nier que le miracle, comme interruption absolue des lois de la
nature n’ait été un puissant levier pour la foi et que son eflet
sur elle n’ait nullement dépendu d’une distinction préalable
entre Pabsolu et le relatit? Cette distinction ne se faisait pas
méme autrefois. Nous ne saurions nous dissimuler qu’il se
passe pour nous encore quelque chose d'analogue. Ne sommes
nous pas influencss, fortifiés, religicusement édifiés par des
choses (ui nous obligent de remonter a une action spirituelle
inexplicable, et non pas & un enchainement naturel de cause
et d’effet qui puisse étre établi? Notre foi serait incontestable-
ment privée d'un motif puissant, si la lrame des faits natu-
rels qui nous enlace, ne nous paraissait pas dans certains cas
plus spirituelle, plus tenue, plus transparente que dans d’au-
tres. Ce n’est pas pour la piété en général, mais pour la piété



159 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

du jour que la notion de miracle absolue est devenue indiffé-
rente. En fait 'homme pieux de nos jours a beau ¢tre indiffé-
rent & I'idée de miracle absolu, force lui est bien d’entretenir
en lui, au milieu du cours non interrompu de la nature, cette
méme disposition intérieure qui était jadis nourrie et fortifiée
par l'idée du miracle absolu. C’est 14 une étrange expérience
que Schleiermacher lui-méme a du faire. La piété chrétienne
s’est, a notre sens, élevée i ce point de vue par ses propres
forces ; mais nous crovons que le concours d’une science et
Jd’une conception plus récenles dumondey a été pour quelque
chose. Nous aurons encore 'occasion d’examiner si la piété est
bien une grandeur aussi indépendante et toujours aussi égale
a elle-méme que Schleiermacher le prétend.

Bien que notre auteur ait réussi & mieux exposer tout ce qui
concerne les attributs de Dieu gqu’aucun de ses prédécesseurs
il n’a pas dit le dernier mot sur ce point important. Conse-
quent avec son point de vue il ramene tout & la causalité di-
vine: les divers attributs divins ne sont a ses yeux que les
divers aspects de cette causalité absolue.

On a accusé Schleiermacher de panthéisme. Si on entend
par la son extréme besoin de répudier la conception du déisme
(qui sépare Dieu du monde , la tendance se trouve incontesta-
blement dans la dogmatique. Mais on ne saurait accuser notre
auteur de panthéisnme systématique, encore moins d’avoir voulu
introduire un pareil systeme d’une fa¢on indirecte, sousle cou-
vert du christianisme. Les principes les plus caractéristiques
du panthéisme font défaut chez lui. On cherche en vain une
notion complete de Dieu et rien ne prouve qu’il eat dii statuer
Fimpersonnalité. La foi & un Dieu conscient n’est pas aban-
donnée: il ne résulte pas nécessairement de ce que dit Schleier-
macher, que Dieu et le monde ne soient que des formules
différentes ayant la méme valeur, ni que Dieu doive étre
concu comme l'essence une de toutes choses, n’admettant
en face d’elle aucune antithese. Il est injuste d’élaguer de cette
fagon ce qu’il y a encore d’obscur et d’inacheve dans la dog-
matique de Schleiermacher, ou de faire disparaitre une vraie
inconséquence par de pareils procédés. La créalion du monde



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 153
dans le temps et le miracle absolu n’ont-ils donc pas été niés
par bien d’autres penseurs que nul n’a jamais songé a accuser
de panthéisme ? Les thomistes ont toujours soutenu que la dis-
tinction d'une pluralité d’attributs divins n’a pas de fondement
dans 'essence de Dieu; les scotistes ont seuls contesté cette
assertion. Parlera-t-on enfin de l'esprit et de la disposition?
Je demanderai alors & quiconque connait les discours de
Schleiermacher, s’il n’en a pas conservé une impression toute
autre que celle du panthéisme. Et cependant, pris dans leur
ensemble, les sermons sont une ceuvre tout aussi importante
que la dogmatique. En tout cas, Daub et Schelling ont beau-
coup plus d’idées panthéistes que notre auteur. Schleierma-
cher cependant a da se défendre de l'imputation d’avoir con-
tribué par son livre & donner a I'idée panthéiste un essor qui
dure encore.

LI Seconde partie. — Le péché doit étre 'ceuvre propre de
'homme. Mais comme Schleiermacher part du principe que
Dieu est la cause absolue de toutes choses, le péché parait in-
terrompre la longue chaine des effets qui ont Dieu pour cause,
sans qu’il soit cependant possible de soustraire entierement
aucun fait & cette causalilé supréme.

Ikn ceci comme en bien d’autlres points, le rationalisime s’était
renfermé dans un role exclusivement critique. Schleiermacher
au lieu de partir des passages bibliques et du récit de la Geneése,
commence par constater le fait incontestable du sentiment du
péché, et ce nest qu’apres lavoir analysé, qu’il en vient aux
motifs bibliques et historiques qui ont provoqué la formation
du dogme recu.

Acceptant I'ancienne théorie qui fait provenir le péché de la
sensibilité, Schleiermacher approfondit ce sujet au moyen de
considerations psychologiques et morales. Le péché est cet acte,
cet ¢tat, dans lequel les facultés inférieures de I'dme, au lieu
de se mettre au service des impressions partant de la conscience
religieuse, s’affirment cormme indépendantes, et génent ou re-
poussent le sens pour le divin. C’est 1a ce que PEeriture ap-
pelle le combat de la chair contre Pesprit. Il y a péché toutes



154 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

les fois que le libre jeu des facultés spirituelles est empéché par
une prédominance anormale des sens. Le moi humain n’est pas
la cause, mais la simple occasion de cette usurpation accom-
plie par les sens.

Ce péché, 4 la fois évitable et inévitable, contre nature et
toutefois constamment attaché & la nature, semble avoir sa
cause en nous. Il n’est cependant pas un fruit de ’arbitre indi-
viduel; il nous oblige & remonter jusqu'd une cause antérieure
a la vie individuelle. Il est 14 chez l'individu avant qu’il Vait
commis; I’éveil de la conscience religieuse est toujours pré-
cédé de lactivité du principe charnel. L’homme sensible a tou-
jours quelque pas d’avance sur 'homme moral et spirituel.
Dans chaque développement moral le péché se trouve déja
présent comme facteur. Bien loin de voir dans la distinction
entre le péché originel et le péché actuel une invention arbi-
traire des théologiens, il faut reconnaitre qu’elle résulte de la
nature méme de la vie morale.

Le péché originel c’est le péché général et commun, se ma-
nifestant chez chaque individu comme une incapacité de faire
le bien qui ne peut disparaitre que sous linfluence de la ré-
demption. Quon l'appelle culpabilité générale, faute primitive,
maladie, mal héréditaire, toujours est-il que Pindividu se trouve
en présence d’un défaut inhérent & sa nature, impliquant un
défaut général, et que la piété s’efforce de faire disparaitre.

Il faut se garder de faire appel & l'idée de culpabilité pour
combattre le péché, car alors le besoin de rédemption serait
motivé par la crainte, mobile d’'un ordre subordonné. (Vest
avouer (ue la dogmaltique est réduite au silence. L’origine du
péché demeure cachée. On ne gagne rien en faisant remonter
ce péché au premier homme, car il reste toujours i savoir, si
Adam a corrompu la nature, $’il a été lui-méme corrompu par
elle, ou si celle-ci ’est corrompue elle-méme.

Le dogine sc¢ trouve ainsi profondément transformé par
Schleiermacher. La corruption native est devenue une compléte
incapacilé pour le bien, ce gui n’est pas du tout la méme chose.
I.e bien est identifié avec la perfection qui n’a jamais été réa-
lisée avant la venue de Christ. La chute au sens propre dispa-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 155

rail. 1l ne reste plus que la premiére faute, le premier pas, dans
une carriere de péché qui résulte de la vie naturelle et com-
mune de 'humanité. I’idée de 'imputation disparait; par con-
séquent, il n’est plus question de la justice’d’un Dieu irrité, pu-
nissant et condamnant 'humanité entiere dans la personne
d’Adam, (ui la représente. Notre auteur a donc radouci les
contours par trop anguleux du dogme traditionnel : ce qu’il en
conserve suffit pour établir non plus Uexpiation, mais la ré-
demplion.

L’essenticl c’est d’insister sur le fait. Le péché général de
Phumanité entiére est un fait, une puissance qui ne peut étre
vaincue que par la rédemption.

Telle est la haute portée de la conception de Schleiermacher,
Elle met en demeure les rationalistes d’approfondir leur point
de vue, les orthodoxes de tempérer leurs théories. Schleier-
macher insiste sur un fait incontestable, les matériaux du pé-
ché qui sont d’une nature évidemment mixte, [l v a un ¢lément
permanent et un autre qui est le produit du développement,
un coté actil et un coté passif, un facteur particulier et un fac-
teur général. Tous ces ingrédients cui constituent le péché se
pénetrent, s’enchevéirent et s’entrelacent: ils relevent les uns
de la nature, les autres de Parbitre.

Schleiermacher a été beaucoup moins heurcux dans les prin-
cipes théoriques qu’il a mwis en avant. Ainsi il établit une sépa-
ration absolue entre le péché habituel et le péché actuel, tan-
dis qu’il aurail fallu se contenter d’'une séparation relative. Cest
a tort qu’il fait tous les péchés actuels égaux comme manifes-
tation du péché général. Cela conduirait & prétendre que dans
tous les temps, tous les peuples ont été au méme niveau moral,
meéme en dehors de la chrétienté.

Schleiermacher présente le péché comme ordonné de Dieu
en vae de la rédemption. Il suit en cela une tendance qui reé-
gnail en théologie et en philosophie depuis Leibnitz. Les Wol-
liens disent que Dieu a permis le mal en vue du bien. Les deux
assertions s’accordent en un point. Dieu est con¢cu comme agis-
sant librement quand il s’agit de déterminer les fins de ’homme.
[l w’a pas rvepris en sous-ceuvre, sous une forme nouvelle,



136 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

comme rédemption, un décret qui aurait été rendu vain par la
chute. Et quiconque jentend maintenir la conception une de
I"univers est bien obligé de se représenter ainsi les choses.

Schleiermacher est moins heureux quand il aborde le pro-
bléme de la liberté. 1l se heurte & la grande antinomie qui n’a
été résolue par aucune philosophie, ni par aucune théologie.
Le déterminisme est inadmissible. Dés qu’on admet une liberté
relative, il faut admettre dans le développement moral de la vie
humaine la présence d’un facteur qui ne saurait étre expliqué
par la volonté divine.

Nous voici enfin arrivés au point décisif. La grice est la pour
briser la puissance du péché. Schleiermacher dépeint I'état de
I'homme, sans el avec Christ. En dehors de la chrétienté on ne
s'est pas fait une idée complete de I'état de malheur de 'homme
privé de la communion avec Jésus-Christ. Le fidéle seul peut
se faire une juste idée de la chose, mais il est déji en posses-
sion du remede: il se lrouve dans une communauté qui oppose
une force de reléevement & la puissance du péché qui abaisse
’homme. Notre auteur se borne donc 4 décrire les expériences
immédiates de la conscience chrétienne, sans mettre le pied
sur le terrain de histoire. Il n’a pas besoin d’'un Adam pour
apprendre 4 connaitre la misére du péché : mais il a besoin de
Christ pour obtenirle sentiment de la rédemption. Christ est le
centre de la conscience religieuse, le seul étre historique et
personnel, indispensable & la dogmatique. Mais elle Iui demeure
indissolublement liée. Les émotions religieuses qui, jusqu’i
présent ont été obtenues sur le vaste thédtre de la piété en gé-
néral, regoivent de leur communion avec Christ un caractére
personnel qui leur permet de former des personnalités nouvel-
les. — L’universalisme spirituel et moral s’allie admirablement
chez Schleiermacher avec I'individualisme des impressions per-
sonnelles, nécessairement restreintes et déterminées.

Mais disons tout de suite que, dans le Christ personnel, I’élé-
ment historique ne saurait venir le premier: ce que notre au-
teur met surtout en vue, c¢’est le fondateur de la nouvelle com-
munion de foi et de vie. Le fait d’étre racheté, réconcilié, tel
(u’il se peint dans les traits caractéristiques de la piéte, cons-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 157

titue I'objet unique de la dogmatique. Or, comme cet état de la
conscience chrétienne ne peut étre provenu que de Jésus -
Christ, on a le droit de conclure de la nature du produit & son
auteur et & la dignité de celui-ci. [l n’y a pas de dogmaticien
qui ne conclue ainsi de I'effet & la cause ; aucun toutefois n'a
développé le point de vue avec autant de conséquence (ue
Schleiermacher. Refusez-vous d’admettre (ue 'état religieux
des rachetés procéde entierement du rédempteur et qu’il im-
plique bien un certain Christ déterminé, on ne peut vous en
convaincre ; iln’y a qu’a attendre que vous ayez fait les mémes
expériences. La mission du dogmaticien consiste & reproduire
Christ, tel qu’il est dans 1’église, pour contempler ensuite le
Christ primitif, historique, au sens le plus rigoureux du mot,
tel qu’il s’est manifesté dansles temps apostuliques. Les décla-
rations bibliques ne viennent donc qu’ad postériori, & la fin,
comme controle, pour établir que le Christ de I’église a bien
pris son caractére de celui de I'histoire et qu’il s’accorde avec
tui. Il va sans dire que ’horizon dogmatique s’étend et s’élar-
git beaucoup. Nous n’avons plus 4 faire seulement au Christ
modele, au Christ devenu homme des mystiques : tous ces élé-
ments se réunissent dans le Christ qui vit, se communique, et,
en s’affirmant, devient la source d’une force rédemptrice pour
son églisc.

Le rédempteur est i la hauteur de I’ceuvre méme de rédemp-
tion qu’il aaccomplie, ni plus haut ni plus bas. Il est type et
exposant de la communion avec Dieu dans le domaine religieux,
sans que sa perfection s’étende & d’autres spheres. Mais dansla
sienne il occupe une place tellement élevée que tous les déve-
loppements religieux subséquents qui pourront avoir lieu dans
{e sein de la chrétienté, ne feront que réaliser, d’'une manieére
approximative, ’exemple qu’il a laissé. Une perfectibilité aspi-
vant a dépasser Christ est par le fait exclue, puisqu’elle ne peut
prendre place dans le cercle d’une piété qui nedépend que de
lui seul.

Il est des personnes (ui n’accordent au Sauveur ¢u’une per-
fection relative ; elles voient dans la sainteté qu’on lui altribue
une simple hyberbole des premiers fideles, qui contemplent



158 DE SEMLER A SCHLELERMACHER,

Jésus-Christ avec respect ala lumiére de leur propre imperfec-
tion. Ce point de vue trahit le désir et l'espérance de voir
Phumanité arriver un jour & une hauteur ou Christ lui-méme
sera dépassé, ce qui serait franchir les limites de la foi chrétienne.
Ce serait ensuite renoncer & voir la perfection de Uespéce se
réaliser jamais dans une seule individualité.

Ces deux remarques de Schleiermacher sont fondées. En
dépassant Christ on n'en finirait pas, il est vrai, avec la vérité
chrétienne, mais il y aurait nécessairement rupture avec le
christianisme historique, tel que nous le connaissons jusqu’a
présent.

Ce Christ type 1déal et créateur doit étre aussi congu histori-
cuement. Il devient ainsi quelque chose de miraculeux et de
surnaturel, tandis que d’autre part il doit étre soumis aux con-
ditions de ’humaine nature et d’un cercle historique déterminé.
On ne saurait rendre compte de sa personnalité par le milieu
historique dans lequel il a fait son apparition ; il est entré dans
la communion des pécheurs, mais n’en est pas provenu; il est
sorti de la source générale de la vie spirituelle, comme sujet
accompli de la vie religieuse. Elevé au-dessus du combat du
péché, qui est une perturbation de la nature humaine, il ne
doit pas étre soustrait 4laloi du développement humain; il faut
qu’il ait partagé la culture déterminée d’un peuple spécial ; 8'il
en était autrement nous tomberions d’'un extréme dans autre,
de I'ébionitisme dans le docétisme. Jésus s’est développé en par-
tant de la plus pure innocence pourarriver a la stature parfaite
de 'nomme spirituel. (Eph. IV, 13.) Bien que juif il a éprouvé
une entiére sympathie pour ’humanité en général.

Cette conception christologique dépasse celle du rationalisme
vulgaire qui ne voit en Jésus-Christ que le docteur; mais elle
demeure de beaucoup en arriere du dogme recu. Schleier-
macher ne peut adimettre la divinité de Christ au sens ordinaire
du mot. En effet Christ est venu pour communiquer le plus
haut degré de vie religieuse et non en vertu d’un certain rap-
port métaphysique que la spéculation et non la théologie aurait
du reste & prouver. L’élément surnaturel en Christ n’est que
relatif et non pas absolu. Rien n’oblige 4 admettre un sujet



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 159

divin éternel qui serait devenu homme en Christ. Les exigences
de la conscience religieuse ne vont pas jusque-la; elles se con-
tentent d’un acte créateur incomparable, dans le sein de 'hu-
manité.

Les formules ecclésiastiques doivent étre sans cesse soumises
A la critique; il faut & la fois distinguer et concilier pour échap-
per au double danger d’éterniser des doctrines, fruit des con-
troverses du passé, ou de tomber dans un vague qui rend toute
controverse impossible. En Christ la nature humaine et la
nature divine‘se sont unies pour ne former qu’une personne, dit
Schleiermacher. On est en droit d’étre surpris qu'il ait conserve
cette formule, tout en 'entourant de nombreuses réserves qu
au fond l'annulent. [l parait avoir voulu se rattacher & la forme
fondamentale de la doctrine traditionnelle, tout en répudiant
les développements artificiels et en particulier la théorie des
idiomes. Du reste il n’a pas montré — et il était hors d’état de le
taire — que la christologie de Paul et de Jean soit contenue en
entier dans son pointde vue alui. Au moment de l'union, la
nature divine a seule ét¢ aclive; la nature humaine exclusive~
ment passive: celle-cia été prise par autre. Mais durant le cours
de leur union, toute activité a été 'ceuvre commune des deux
natures. L’auteur repousse toutes les conséquences qui met-
traient en danger la vraie humanité de Christ; ainsi la dange-
reuseidée d’une nature divine impersonnelle, d’une immortaliié
naturelle, d’'une perfection corporelle, la communication des
diomes. Toutes ces déterminations sont répudiées parce que
prises au sérieux, elles renverseraient 'union des natures qu’on
se plait & affirmer. Schleiermacher va jusqu’a dire que la divi-
nité de Christ ne saurait dépendre de sa naissance surnaturelle.
On reconnait ta esprit eritique de notre auteur; il ne vent pas
laire dépendre sa foi en Christ de ses scrupules historiques,
eritiques et exégétiques ; on sent aussi le dogmaticien qui voit
dans le Sauveur un miracle non pas de 'ordre physique, mais
de P'ordre spirituel. Au point de vue spirituel il réclame aussi
une naissance spirituelle, en ce sens que la force reproduc-
trice de 'espéce ne saurait avoir suffi pour enfanter ce person-
nage qui a apporté dans le sein de 'humanité un élément entie-




160 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

rement nouveau, n’existant encore pas avant sa venue. Du
reste la force creatrice indispensable pour une pareille pro-
duction ne saurait avoir rien de commun avec la non partici-
pation de’homme & I'acte de I'’enfantement physique. Supposé¢
qu’une influence du péché dut étre évitée dans le fait de la
conception, rien ne prouve que le but eat été atteint par cet
expédient qui n’exclut qu’a moitié la cornmunion avec la nature
humaine plongée dans le mal. Les raisons dogmatiques écar-
tées, on se trouve en présence des passages de Matthieu
(I, 18-22), et de Luc (I, 31-34) contrebalancés par les tables de
généalogie et par lesilence de St. Jean. (VI, 42; Math. XIII, 55 ;
Luc IV, 22.)Cette maniére de voir, introduite modestement,
s’est Insinuée peu a peu et fait sentir son influence encore de
nos jours.

La parfaite harmonie de la nature divine et de la nature
humaine en Christ a sa plus haute expression dans la sainteté
parfaite. Schleiermacher trouve la cause de ce fait dans Christ
lui-méme et non dans les circonstances de sa vie. Sans voir dans
Phistoire de la tentation un fait sensible et historique, il y
trouve une vérité qui montre que dans le cours de sa carriere
active Christ a été fortement tenté. Mais il n’y a pas eu une
lutte morale qui n’aurait pas manqué de laisser une certaine
conscience personnelle de péché.

Grice 4 notre auteur la question de la sainteté est devenue
un des problémes les plus importants de la théologie moderne.
Mais la crainte de voir la sainteté de Christ compromise par les
recherches de la critique ne s’est pas confirmée, comme on peut
en juger par les études indépendantes de Weisse, Keim, Weizse-
cker et Hase. Il faut maintenir une sainteté compatible avec la
possibilité d’étre tenté et avec les déclarations de Christ lui-
méme (Marc X, 17, 18), dons un sens absolu mais humain.
Schleiermacher va trop loin lorsqu’il conteste jusqu’an moindre
degré de lutte morale, ce qui ferait de la tentation une simple
apparence. La résistance et la lutte n’unplique pas encore le
péché. Contentons-nous de dire que Christ n’a pas péché. Il est
impossible d’éluder les déclarations de Jésus lai-méme par
lesquelles il repousse toute homoousie morale avec Dieu.



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 164

(Marc X, 17, 18; Jacq. I,13.) La viede Jésus a éLé parfaitement
pure, mais ce n’est pasla son plus grand mérite.

La dignité de Christ ne saurait dépendre de sa résurrection,
de son ascenston, ni du fait d’avoir prédit son retour pour juger
le monde. Ce ne sauraient étre 1a des parties constitutives de la
doclrine sur sa personne parce que son activite rédemptrice et
sa présence spirituelle ne sauraient en rien dépendre de pareils
faits. IIs n’ont pour eux que la simple autorité de la Sainte-Ecri-
ture. — Nous ne saurions voir des éléments de foi dans I’ascen-
sion et dans le retour visible ; maisil n’en est pas de méme pour
ce qui concerne la résurrection. Il est certain que l'action du
Christ spirituel et mystique dans ’ame des individns n’a jamais
dépendu d’un seul fait historique. Mais Schleiermacher a ma-
nitesterment tort, lorsqu’il dit qu’il ne faut croire a la résurrection
que parce que I'Lcriture Paffirme. Historiquement la foi en
Christ s’est introduite dans le monde au moven de la foi en la
résurrection. A U'exception de sa mort il n’est pas de fait qui
soit une partie plus intégrante de la doctrine de Christ que sa
résurrection. Des qu’on y renonce, le contenu spirituel de la
personne de Christ n’est pas diminué mais 'intuition religieuse
est affaiblie, car il lui manque un témoignage divin de la mis-
sion du Sauveur. La plupart des hommes qui prennent au-
jourd’hui part aux controverses sur ce point important sentent,
avec Keim, que la carriére de Jésus ne peuts’étre terminée par
sa mort ; on éprouve le besoin d'une conclusion le ramenant
victorieux & la vie.

La foi apostolique ne serait-elle donc que lerésultat des visions
des premiers disciples? faudrait-il n’y voir qu’un produit de la
puissance créatrice de 'idée? Tout cela étant trop difficile a
croire, il ne reste plus qu’a admelttre une résurrection réelle,
c’est-d-dire corporelle. L’idée de Schenkel qui parle d’une résur-
vection réelle, mais non corporelle n’est ni compréhensible, ni
claire.

Schleiermacher s’efforce ainsi de placer le Sauveur aussi haut
que possible sans lui reconnaitre une seconde essence qui le
reléguerait tout & fait en dehors du cercle de 'humanité. Jésus-
Christ possede une dignité spécifique dont on ne peut rendre

c. R. 1871, 11



162 DE SEMLER A SCHLEIERMAGHER.

compte au moyen d’autres phénoménes dans le sein de I’hu-
manité. Telle est la vérité fondamentale de toute la christologie.
Christ est bien un personnage historique, mais il plane dans un
sublime isolement, sans (u’on puisse le comparer a4 tout ce
qu’a produit ’histoire religieuse de 'humanité: c’est 1a I’élément
relativement surnaturel, supra-historique.

Strauss s’est élevé contre cette christologie avec son fameux
axiome : I'idée n’a pas I’habitude de s’incarner, de s'épuiser
dans un seul individu qui deviendrait 'exposant exclusif et par-
faitement adéquat de son essence. Sans doute. Mais qu’est-ce qui
prouve que tout esprit soit soumis a ce genre de développement ?

Le développement de I'idée devient la norme absolue de I’his-
toire. Mais de quel droit? Christ par la plénitude infinie de vie
spirituelle dont il a éte le foyer n’a-t-il pas fait éclater ces for-
mules et ces cadres? Par ce qu’il a été et par ce qu’il a fait, Jésus
s’est élevé au dessus de toutes les analogies historiques, etcela
avant que Straussvint déclarer que le fait ne pouvait, ne devait
pas avoir lieu. Est-il plus rationnel de se savoir partie inté-
grante d’une humanité, dont tous les membres ont le progres &
I'infini pour unique perspective que d’appartenir & une huma-
nité ayant un centre religieux pour servir de basesolide 2 sa foi
en la communion avec Dieu, comme but supréme ? Le faitn’est
pas établi. Etil serait inutile de prouver qu’il ne saurait y avoir
aucun centre autre que Jésus-Christ.

On n’est pas plus heureux quand on se plait & mettre en oppo-
sition le Christ de la foi et celui de I'histoire comme deux gran-
deurs incompatibles. Sans doute si la rechetche historiqque par
le fait qu’elle aboutit d’abord & des ]urferhents historiques ex~
culait la foi, c¢’est-a-dire l'intuition religicuse, nous serions
forcément obligés de choisir. Il faudrait rf,noncera mettre d’ac-
cord le point de vue historique et le point de vue religieux, car
la chose ne peut jamais s’effectuer avec une exactitude irrépro-
chable. Mais alors la méme difficulté reparait dans le domaine
général de 'histoire ; le point de vue historique exclura tou-
jours plus le point de vue religienx. Le premier en effet, ri-
goureusement parlant, ne peut jamais avancer autre chose que
des jugements historicues. Il resterait alors & expliquer com-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 163

ment il a pu se faire que Jésus n’ait pas laissé de luiune image
exclusivement historique, qui ne soit devenue immeédiatement
une image religieuse, c’est-a-dire impliquant la foi & un haut
degré ? Sans que nous prétendions énoncer un axiome mathé-
matique, c¢’est ici une vériteé de la religion et un fait de 'histoire
que le Christ historique est aussi le Christ 1déal, parce qu’il
n’a pas seulement appelé I'idée & la vie mais parce qu’il I'a
enchainée d’une fagon indissoluble & sa personne. Reste & savoir
Vusage que Schleiermacher a fait dans sa christologie des élé-
ments que lui fournissaieni I'Ecriture et les confessions de foi.
L’auteur ne peut s’étre dissimulé qu’il restait en arriére de la
christologie de Paul et de Jean qui admettent en Christ une
préexistence métaphysique, antérieure & son humanité. Le coté
métaphysique du probléme est loin d’étre élucidé.

Tout en adoptant la doctrine des deux natures, notre théolo-
gien ne s’'est pas expliqué sur la question de savoir s’il faut'a-
bandonner entierement ou en conserver une idée plus vraie que
la doctrine elle-méme.

Cette christologie de Schleiermacher a une haute portée mo-
rale, religieuse et historique ; mais bien loin de présenter un
tout homogene et concluant, elle provoque des études nouvelles
et & divers égards des critiques (ui ne peuvent manquer de la
meodifier. C’est du reste & tort qu’on présente souvent la doc-
trine sur la personne de Christ comme le point le plus caracté-
ristique de la dogmatique de Schleiermacher. Ce n’est que
lorsqu’il en vient & parler de [lenvre du Sauveur gu’il nous
livre toute sa pensée. La base de toute sa sotériologie c’est
I'idée de la communion avec Christ. Elle sert delien pour relier
toutes les doctrines qui se rapportent & ce sujet. Mais en rat-
tachant tout exclusivement & la personne du Sauveur, et en lais-
sent I'ceuvre méme dans I'ombre, il toinbe dans une exageération
que la dogmatique ecclésiastique a évitée : c’est 14 leffet du
piétisme sur sa conception. lci, comme ailleurs, sa méthode est
digne de remarque. 1l développe d’abord les vérités religieuses
générales pour les comparer ensuite aux formules ecclé-
siastiques.

Aprés avoir montré comment Christ vit danslessiens, Schlei-



164 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

ermacher, dans la seconde partie de la sotériologie, montre
comment les fideles arrivent en lui et par lui & une existence
nouvelle. A la doctrine des deux natures en Christ, correspond
celle de la nouvelle naissance; & celle de la communion, la
doctrine de la sanctification.iCette division n’est pas arbitraire.
Schleiermacher veut que Christ prenne corps dans '’humanité ;
que tout ce qui a eu lieu en lui d’'une maniere primitive se
reproduise chez les fidéles. Corrigeant ce que I'ancienne dog-
matique avait de trop extérieur, 1l met dans un rapport intime
la justification et la sanctification : c’est parce qu’il possede en
lui le principe d’une vie nouvelle provenant de la foi que le
fidele est tenu pour justifié. La conversion et la nouvelle nais-
sance ne concernent pas uniquement les paiens et les juifs: on
a beau étre né dans le sein de 1'église, il faut faire 1’expérience
de ces vérités pour arriver au salut.

Schleiermacher a su mieux (ue ses prédécesseurs rattacher
la doctrine de 1'église & ’ensemble de son systeme. Il s’occupe
tour-a-tour de son origine, de son état actuel et de son avenir,
Le premier point lui offre I'occasion de traiter la question de
Iélection. Il adopte la théorie calviniste qu’il transforme en la
faisant aboutir & l'universalisme et au rétablissement finale
Dansla doctrine des sacrements, il se montre large et conciliant.
Sa doctrine de la priere a une grande place dans la dogma-
tique, mais il repousse sans ménagement celle de la Trinité qui
est traitée en dernier lieu. Bien que la lthéologie biblique ait
fourni I'occasion de développer ce dogme il est aujourd’hui
reconnu par la théologie moderne que les écrivains du Nou-
veau Testament n’enseignent pas une unité de substance en
Dieu et une trinité de personnes. Ne faisant partie du royaume
de Dieu que d’une facon trées générale (Eph. IV, 4-6), ce dif-
ficile probléme ontologique ne saurait étre un article de foi.

Concluons par quelques remarcues générales. Bien que
Schleiermacher ait & divers égards une tendance conciliatrice
et éclectique on ne saisirait pas la portée de ces termes si on
ne se rendait pas bien compte de la base historique sur la-
quelle sa dogmatique repose. Elle a une ancienne base ecclé-
siastique, mais elle se produit dans un milieu scientifique tout



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE, 165

nouveau ; le syncrétisme et le piétisme se combinent dans cet
ouvrage de facon & aboutir & un point de vue ecclésiastique
plus libre et & une intériorité religieuse plus accusée. C’est
ainsi que lauteur devient le représentant de la théologie qui
doit appartenir & I’église prussienne formée par la réunion des
luthériens et des réformés. En cela il a fait époque pour le déve-
loppement du protestantisme moderne. A. Schweizer donne a
entendre tout a fait & tort, que Schleiermacher s’égare toutes
les fois qu’il 3’éloigne du type réforme.

Au point de vue scieniifique encore cet ouvrage vise au rap-
prochement et & union. Bien loin d’accuser l'antithése entre
le supranaturalisme et le rationalisme, Schleiermacher s’efforce
de terminer le débat en faisant la part de la portion de vérité
inaliénable (ui se trouve dans chacune des deux tendances.
Sans mettre un terme au débat, il fait entrevoir un point de vue
supérieur ¢ui doit permetire de le dominer. L’idée fondamen-
tale du rationalisme est maintenue pour 'essentiel. Seulement
il ne faut pas voir en lui le fruit d’une faculté religieuse de
connaitre; il ne désigne que le caractére rationnel d’une foi
résultant d’aillenrs de Uexpérience, d’un fait créateur unique
en son genre. Sans étre absolument surnaturel, ce fait sort du
cercle ordinaire de notre horizon ; aucune analogie historique
ne saurait en rendre compte. La devise de la science ne doit
pas étre: tout provient de la raison, mais : tout doit étre conforme
& la raison : nach Vernunft, nicht aus Vernunft.

Cette compatibilité, cet accord de la théologie avec la science,
la théologie n’est pas appelée & 'établir au moyen de principes
(ui lui soient étrangers. Aussi faut-il rompre avec tous les
emprunts faits jusqu’ici & la philosophie et préseniés comme
des philosophemes dogmatiques. Si Schleiermacher vise & rap-
procher et & unir pour ce qui est du point de vue ecclésias-
tique et dogmatique, il veut séparer et élaguer tout élément
hétérogene quand il s’agit des rapports entre la philosophie et
la théologie. Il faut en finir une fois pour toutes avec I'ancien
syncrétisme philosophico-dogmatique. Tandis que I’'ancien pié-
tisme avait condamné la philosophie, Schleiermacher proclame
hautement ses droits en lui interdisant cependant toute inter-



166 DE SEMLER A SCHULEIERMACHER.

vention dans les questions théologiques. Mais notre théologien
n’a pas réussi a rompre tout commerce avec la philosophie ;
il a indirectement confirmé et manifesté le lien étroit qui les
rattache, puisqu’il a donné & sa dogmatique une forme qu’il
n’a pu emprunter qu'a sa culture philosophique. La méthode
de notre auteur a un grand mérite ; grice & elle un progrés
important s’est accompli. Elle a porté l’attention sur I'origine
et sur le mode de formation des doctrines diverses ; la réflexion
scientifique a gagné en intensité dans la théologie. Mais l'in-
dépendance de cette derniére dans 'administration de ses in-
téréts a été pleinement garantie.

Toutes ces considérations concourent & établir un méme fait.
Malgré ce que sa critique a de pénétrant, cette dogmatique,
faite au point de vue ecclésiastique, théologique el méthodique
a manifesté une tendance au rapprochement et & I'union qui
a servi le but qu’elle se proposait. Pour arriver a concilier et &
réunir elle fait appel &4 la puissance de la religion qui ne doit
rester étrangeére 4 aucune branche légitime de lactivité hu-
maine, et au caractére spécial et inné du christianisme. La
principale préoccupation de notre auteur a toujours été de débar-
rasser le christianisme évangélique de tout ce qui peut faire
obstacle & sa vie religieuse régénératrice et de lui assurer le con-
cours de tout ce quipeut 'étendre et en assurer 'indépendance.

Les théses suivantes résumeront ce qui reste & dire sur cet
ouvrage capital. Schleiermacher a renouvelé la dogmatique ; il
demeurera le premier dogmaticien de I’époque, méme apres fue
son systéme aura fait son temps. Il a fait son apparition au mi-
lieu des partis théologicues comme hétérodoxe. Lorsque 'ortho-
doxie et I’hérésie menacent de rompre entierement l'une avec
I'autre, il n’est pas de meilleur reméde et de lien plus pré-
cieux qu’une hétérodoxie 4 la fois religieuse et intelligente. Le
fait que Schleiermacher se rattache aux plus importantes for-
mules traditionnelles, excepté celle de la Trinité, n’est pas le
plus important en lui-méme; mais il concourut puissamment
3 inspirer & la théologie du respect pour la tradition. 1l a for-
tement contribué & donner de la profondeur & ses travaux. —
La méthode régressive, qui consiste & partir des doctrines ec-



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 167

clésiastiques pour arriver ensuite aux données bibliques, com-
pléte heureusement et controle la méthode progressive ordi-
naire, bien qu’abandonnée a elle-méme elle puisse aisément
conduire & des erreurs. On peut dire la méme chose de I'argu-
mentation basée sur la piété chrétienne. Une piété temporaire,
faisant son apparition dans un moment donné, ne saurait étre
considérée comme la somme de la piété en générsl. — Dans
la premiere partie du systéme régne le point de vue reforme
qui est présenté avec toute la clarté philosophique désirable et
tempéré par l'élément religieux. Mais il y a place pour une
conception différente, en partaﬂt du principe d’une liberté re-
lative. Celle-ci a nos préférences. — Dans la seconde partie
c’est le point de vue christologique qui prédomine. Le centre
de gravité doit étre toutefois cherché, non pas dans la christo-
logie proprement dite, mais dans la sotériologie : elle s’efforce
de concentrer en Christ toute la vie de la foi, pour la faire en-
suite rayonner spirituellement dans toutes les directions. —
Ce qu’il v a de difficile dans cet effort, du reste tres important
de Schleiermacher, c’est que toute réflexion dogmatique de-
meure attachée & la personne du Christ, contemplé comme
personnalité religieuse parfaite et & la communion de vie avec
lui. Bien que la dogmatique de Schleiermacher ait vieilli & di-
vers égards, on ne saurait dire qu’elle soit devenue déji de
I'histoire ancienne; en effet elle n’a été mise dans 'ombre
par aucune production plus récente qui puisse lul étre com-
parée. Mais l'ouvrage est historique en ce sens que son in-
fluence bien loin d’éire restreinte a4 une école, ou a un parti
s’est fait sentir dans tous les domaines de la théologie, chez
tous les hommes de la derniére génération.

Cette derniere assertion réclame seule quelques explica-
tions. La polémique contre la dogmatique de Schleiermacher
commenca de bonne heure; mais elle devint surtout vive, lors-
qu'on crut pouvoir arriver a des résultats plus tranchés que
les siens, soit dans le sens de la théologie traditionnelle , soit
dans celui de la critique. Steffens, Brandis et Delbriick se li-
vrent & une critique que I’école spéculative approuve en partie,
mais que la Gazetle évangélique de Hengstenberg et tout le parti



168 DE SEMLER A SCHLEIERMACHER.

des néoluthériens poursuivent d’'une maniére entiérement dif-
férente. De 'autre bord, nous voyons apparaitre la Bibliothéque
des prédicateurs, suivie de D. Strauss; 'hostilité augmente
avec Ch. Baur et une fraction de I’école de Tubingue. Entre
ces deux classes de mécontents se trouvent des disciples et
des admirateurs, suivis d’une foule d’amis intelligents et de cri-
tiques rendant justice 4 lauteur. Un petit groupe d’hommes
fort distingués (Nitzsch, Twesten, Licke, Ullmaim, Gass pere)
s'eétalent, des le début, réclamés plus ouvertement de Schleier-
macher, sans étre toutefois ses continuateurs systématiques.
Tandis que Nitzsch s’écarte de notre auteur pour retourner a
la théologie biblique , Twesten fait I’évolution dans le sens de
la théologie ecclésiastique. A. Schweizer a signalé surtout la
tendance réformée de cet ouvrage. Aprés une longue pause
la dogmaticque réformée a repris avec notre auteur une exis-
tence indépendante.

Au lieu de se.transmettre la doctrine de Schleiermacher
comme une tradition d’école, on I'étudia toujours plus sous
des aspects divers. Il n’y eut presque pas, en Allemagne ou en
Suisse , de faculté de théologie , luthérienne ou réformée , qui
échappat & cette influence. On vit surgir de tous cotés des
hommes sympathiques & Schleiermacher, qui prenaient soin
de faire passer ses expressions caractéristiques dans le langage
théologique ordinaire. et de les rendre familieres meéme aux
adversaires. 11 n 'y eut pas jusqu’aux partlsans de la méthode
spéculative de Hégel qui aprés avoir regardé ce subjectivisme du
haut de leur grandeur, ne fussent conduits peu & peu & en faire
plus de cas. Ils puisérent dans leur contact avec cette dogma-
tique des idées plutdt critiques que religieuses et positives.,
Oubliant un peu leur manie de tout construire, ils accorderent
une plus grande place a I'esprit de recherche et leur opposi-
tion systématique fut atténuée.

Lorscque des penseurs si nombreux et si divers prétendent
apprendre d’un seul, celui-ci cesse d’étre le centre d’une école.
Aussi devint-il toujours plus difficile de dire quels étaient les
vrais disciples et de déterminer par quel coté ils se rattachaient
réellement au maitre. Tandis que ceux-ci cherchaient en lui le



HISTOIRE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE. 169

rationaliste, ceux-la s’attachaient en supranaturaliste ; les uns
voulaient voir en lui 'esprit spéculatif ou le panthéiste , cuel-
ques-uns le réformé. Je suis du nombre de ceux qui se sont
toujours sentis unis & Schleiermacher sur le terrain de l'inté-
riorité religieuse chrétienne, et de 'impartialité critique. Plus
tard lorsque des revues théologiques fort différentes de ten-
dances se donnérent comme prenant leur point de départ dans
la théologie de Schleiermacher, on ne sut plus ce qu’il fallait
proprement entendre par ses disciples. Toutefois I'indécision
ne portait que sur les vues particulieres et les doctrines spé-
ciales qui ne suffisent pas pour constituer une école. S’agit-t-il
au contraire des efforts, des dispositions, de la volonté chré-
tienne, avec lesquels il faut aborder I’étude de la dogmatique,
meme dans des circonstances différentes; on peut dire alors
rjue bien loin d’étre sacrifi¢ & la théorie, esprit de Schleier-
macher se maintiendra au milieu d’un nouveau mouvement de
la science et d’un renouvellement de la vie ecclésiastique.

La tendance de cet ouvrage a toujours été d’allier la liberté
scientificqque et un intérét vivant pour tout ce qui est historique
et positif. « Le christianisme n’existe qu’en tant qu’il agit ; il
n’agit qu’en tant qu’il réalise ses promesses, c’est-a-dire qu’il
communique & I'homme ce qui lui est nécessaire pour le salut
de son 4me et le met en état de s’assimiler le souverain bien
pour la vie, pour la mort et pour le jour des rétributions. »
Cette citation de Mélanchton implique une conception‘ dyna-
mique du christianisme. Dans le cours de cetle étude, depuis
Mélanchton jusqu’a Schleiermacher, cette idée n’a cessé de
nous guider. Au plus fort des fatigues et des difficultés sans
nombre d'un travail si complexe, elle a fait briller & nos veux
une perspective joyeuse et définitive. Le christianisme est idée
et phénomeéne, un fait et une personne. Je crois & 'union in-
dissoluble de ces facteurs qui ont les deux leur vie commune

en Jésus-Christ.
J.-F. ASTIE.




	Histoire de la dogmatique protestante : de Semler à Schleiermacher
	Le XVIIIe siècle allemand et le rationalisme
	La dogmatique des école philosophiques
	Schleiermacher et son époque


