
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Les principes du droit et de la morale

Autor: Kirchmann, J.-H. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE

PAR

J.-H. oe KIRCHMANN'.

M. Kirchmann s'est consacré à la popularisation de la
philosophie ; dans ce but, il a entrepris une édition à bon marché
des principales productions de cette science. Les ouvrages
écrits originalement en allemand sont donnés dans cette langue,
et les autres dans une traduction. La Bibliothèque philosophique"

renferme en outre un certain nombre de petits volumes

détachés, destinés à faciliter l'intelligence des œuvres des

grands maîtres; nous citerons entre autres une Introduction à

l'étude des ouvrages philosophiques de M. de Kirchmann lui-même,
dont nous aurions donné un compte-rendu si nous avions pu
nous te procurer; mais l'édition en est épuisée. En attendant

un second tirage, et malgré l'inconvénient qu'il y a à intervertir

l'ordre naturel des matières, nous croyons bien faire en

résumant l'opuscule dont le titre se trouve en tète de cet article;
ce petit ouvrage nous paraît avoir une certaine importance, tant
à cause de la publicité à laquelle il est probablement destiné,

que par le fait que, si nous ne nous trompons, l'auteur est
jurisconsulte de profession et occupe une grade élevé dans l'ordre
judiciaire de son pays.

'Die Grundbegriffe des Rechts und der Moral, als Einleitung in das Studium

rechtsphilosophischer Werke, von J.-H. von Kirchmann. Philosophische Bibliothek,

achtzehntes und neunzehntes Heft. 1869. VI et 201 pages.
* Voyez l'annonce de cette entreprise, dans le Compte-Rendu, 1868, pag. 318.



LES PRINCIPES PU DROIT ET DE LA MORALE. 55

INTRODUCTION.

L'homme est esprit et nature; les manifestations de l'esprit
s'appellent des actes; leur ensemble compose le monde moral,
dont la morale proprement dite et les diverses branches du

droit sont des parties. La philosophie morale cherche, par
la méthode d'observation, les principes généraux du monde

moral

I. L'ACTION.

A. Eléments de l'action.

L'action suppose quatre éléments, un objectif, un motif, une
volonté et une exécution.

L'objectif s'appelle but ou propos; il suppose la croyance en

la possibilité de sa réalisation ; autrement, nous n'avons qu'un
simple désir. Il peut être vague ou précis, simple ou composé,
mais il est toujours futur ; il est, en outre, une perception de

l'intelligence.
Le motif, au contraire, n'est point, comme le prétend le

système idéaliste, une simple notion ; c'est tantôt un sentiment de

jouissance (ou de souffrance), tantôt un sentiment de respect.
C'est le besoin que l'objectif est destiné à satisfaire. La volonté
est difficile à définir ; elle est, comme le sentiment, une fonction
du désir, mais elle en est une autre. Elle est l'occasion du
mouvement, sans êlre ni le mouvement, ni la force. Elle se
rapproche encore du senliment en ce qu'elle appartient à la sphère
de l'être et non pas à celle du connaître. Son action se borne à

augmenter la notion de l'objectif et à donner par là une impulsion

aux nerfs moteurs. La volonté ne peut faire naître, ni faire
cesser qu'indirectement, en mettant l'individu dans certaines
conditions, des notions ou des sentiments.

Il y a souvent des conflits de volontés contradictoires, qu'on
ne supprime qu'en supprimant un des éléments en lutte; c'est
ce qu'on appelle la résolution. Celle-ci est généralement
précédée de la délibération, qui se passe sur le terrain de la volonté,



56 ,1,-H, DE KIRCHMANN.

de l'être, et qu'il ne faut pas confondre avec la discussion, qui
a lieu dans le domaine de la pensée, du connaître. La délibération

est accompagnée d'une hésitation pénible pour la plupart
des esprits, et dont on sort en se conformant aux mœurs.

L'exécution peut être purement mentale, comme dans un
calcul de tête ; mais elle peut aussi être matérielle ; dans ce cas,

un acte de notre corps est nécessaire, au moins pour donner

une impulsion. Le reste pourra être accompli par la force des

choses ou par des aides personnels. Ces derniers peuvent avoir
d'autres motifs que l'auteur principal, tout en ayant le même

objectif. L'exécution peut être soit immédiate ou simple, soit
médiate ou complexe. Dans ce cas-ci, elle poursuit une pluralité

d'objectifs, lesquels, sauf le dernier, sont à la fois les buts
d'actions partielles et provisoires, et les moyens de l'action
totale et définitive. On appelle alors intuition le but final, propos
ou desseins les buts intermédiaires.

L'exécution peut être considérée du point de vue éthique, ou
du point de vue technique, selon qu'on regarde à la qualité
des buts poursuivis ou à celle des moyens employés.

B. Unité des éléments de l'action.

Les éléments de l'action se suivent en général dans l'ordre
que voici: vient d'abord la notion de l'objet, puis le sentiment
de souffrance ou de jouissance; ensuite la volonté, enfin
l'exécution. Quelquefois cependant, quand le sentiment est une
souffrance, l'ordre indiqué est remplacé par le suivant : 1°

souffrance, soit mobile; 2° volonté de faire cesser la souffrance;
3° moyen employé pour cela, soit conception de l'objectif;
4° exécution.

L'ordre logique est fermé également par l'exécution ; et celle-
ci est immédiatement précédée par la volonté. Mais il est

impossible de déterminer la position relative du motif et de

l'objectif.

La liberté n'est que la négation de l'enchaînement de ces
éléments. La question desavoir où se place cette solution de



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 57

continuité est un problème dont l'auteur ne pourra aborder
l'examen que plus tard.

C. Des actions défectueuses.

Le défaut d'une action peut avoir son siège : 1° dans les
éléments de l'action; 2° dans leur enchaînement.

Arrêtons-nous sur les éléments de l'action. Suivant notre
auteur, le but pourrait manquer; c'est ce qui aurait lieu dans
les actions inconscientes. On peut aussi se tromper sur le but
ou sur les moyens qui y conduisent. L'erreur peut être
artificiellement provoquée par une autre personne. C'est le cas du

dol, qui n'est pas toujours malveillant et qui peut avoir pour
but l'avantage de celui qui est induit en erreur.

Les actes ont souvent des conséquences que l'auteur n'a ni

prévues, ni voulues, mais qu'avec un peu plus d'attention, il
aurait pu prévoir. Quand le degré d'attention qui eût été nécessaire

ne dépasse pas celui que la société se croit en droit
d'attendre de chacun dans les circonstances données, on tient
compte, quant aux peines mais, non pas quant aux récompenses,
de l'inattention; on punit l'auteur comme s'il y avait eu intention,

un peu plus légèrement peut-être.
Il y a un défaut dans le mobile quand celui-ci est déterminé

par l'aliénation mentale, la contrainte physique ou la menace.
La volonté est défectueuse quand elle est trop faible pour

persister pendant tout le temps nécessaire à l'exécution ou pour
surmonter les obstacles qu'elle rencontre. Les obstacles naissent

souvent de la volonté elle-même, qui est trop raide pour
se plier aux circonstances et compromet par là elle-même son
succès.

Enfin, il peut y avoir des défauts dans l'exécution ; et nous
n'avons alors qu'une simple tentative. Cette dernière est
assimilée à l'exécution parfaite par la morale chrétienne, mais non
pas par le droit.

Toutes ces imperfections de l'action donnent lieu aux questions

d'imputabilité.



58 J.-H. DR KIRCHMANN.

IL LES SENTIMENTS DE JOUISSANCE ET DE SOUFFRANCE

OU LES MOBILES INTÉRESSÉS.

A. Leur essence.

La jouissance et la souffrance ne se définissent pas; on ne

peut que les constater, et nul ne les constate directement qu'en
lui-même. L'auteur ne partage ni l'opinion qui confond la

jouissance avec la connaissance, ni celle qui en fait une augmentation

de vie ; elle est seulement un indice d'une telle augmentation.

M. Kirchmann ne croit pas non plus que la jouissance
soit uniquement la négation de la souffrance et que cette
dernière seule ait une existence positive. Il repousse également
l'opinion de Kant, suivant laquelle la souffrance et la jouissance
ue pourraient se développer que graduellement ; il reconnaît

pourtant qu'il y a dans ces sentiments des degrés.
La jouissance et la souffrance appartiennent au monde de

l'être et ont une durée plus grande que les phénomènes appartenant

au monde du connaître. Les sentiments qui naissent
du corps disparaissent avec leur cause et ne laissent subsister

que le souvenir; les sentiments qui ont leur source ailleurs

peuvent survivre à leur cause. Ils ont tous une durée naturelle
qui doit être respectée. La douleur même veut avoir son temps,
passé lequel elle s'émousse.

B. Leurs causes.

Les sentiments de jouissance et de souffrance ne doivent

pas être confondus avec la volonté ; ils naissent indépendamment

de celle-ci par l'effet de lois nécessaires; nous ne pouvons

les produire que par l'intermédiaire de leurs causes na.
turelles.

La jouissance peut, provenir de huit causes que nous allons
énumérer, et dont le renversement fait naître la souffrance.
Les deux sentiments du reste peuvent être négatifs, c'est-à-
dire provenir de la suppression du sentiment contraire.



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 59

1° La jouissance physique n'a dans le corps que sa cause;
son lieu se trouve dans l'âme.

2° La jouissance qui vient du savoir ne doit pas être confondue

avec celle qui vient du parti qu'on tire de l'application du

savoir. Il faut y distinguer la simple curiosité, qui porte sur des

notions isolées et l'amour de la connaissance, qui concerne
l'ensemble. Elle consiste dans l'accord établi entre nos idées

et la réalité, dans la suppression des hésitations et des conflits

qu'engendrent lignorance.
3° La jouissance procurée par le pouvoir est celle qui résulte

de la faculté que nous avons de former le monde extérieur à

l'image de notre pensée, abstraction faite des conséquences
indirectes qui découleront de cette action.

4" La jouissance de l'honneur procède de l'estime d'autrui,
du sentiment que les autres ont de notre supériorité sur eux.
Il ne faut pas confondre cette jouissance là avec celle qui
provient du respect de la loi morale, bien que les conditions et les

conséquences puissent êlre les mêmes dans les deux cas.
5° La jouissance qui dérive delà jouissance d'autrui s'appelle

l'amour. Des circonstances particulières peuvent la renverser
et en faire la haine. Mais l'amour est le fond de la nature
humaine; la haine et la guerre sont des accidents produits par les

circonstances extérieures. 11 faut se garder de confondre, l'amour
et le respect de la loi morale, qui onl de nombreux points de

ressemblance.
6" L'existence est en elle-même, indépendamment de ce qu

la remplit, une source de jouissance. Mais l'habitude nous y
rend insensibles, et il faut une circonstance exceptionnelle, un
grand danger, par exemple pour nous en rendre la conscience.
Cette jouissance joue un grand rôle dans la formation de l'instinct

de la conservation personnelle.
7° La jouissance qui provient de la pensée d'une jouissance

future s'appelle l'espérance ; elle a pour contre poids le souci
et l'inquiétude, qui peuvent s'y mêler et en altérer la pureté.
L'espérance procure souvent plus de jouissances que la réalité.

8° Il y a enfin une jouissance qui vient de l'image ou de l'idée
de la jouissance, c'est-à-dire de la beauté ; elle a pour contre-poids



60 J.-H. DE KIRCHMANN.

le sentiment pénible que fait naître la laideur. Pour cette
jouissance, qui affranchit les hommes de la lutte avec la réalité, l'auteur

renvoie à son esthétique.
Tous ces sentiments se combinent et font naître des formes

qui ne sont pas mentionnées dans l'énumération ci-dessus, mais

dont tous les éléments s'y retrouvent.

C. La sensibilité.

L'existence de l'objet ne suffit pas à faire naître le sentiment ;

il faut encore que le sujet soit capable d'en subir l'influence.
Cette capacité dépend :

1° Des dispositions naturelles, qui varient suivant les individus

et les temps.
2° De la culture, qui en général augmente la sensibilité tandis

que
3° L'habitude l'émousse. C'est ce dernier fait qui est la cause

de l'attrait apparent de la nouveauté.
4° Il faut mentionner encore la loi de proportion. La jouissance

ne croit pas en raison directe de sa cause. En outre, une
grande jouissance rend moins sensible aux autres jouissances
et plus sensible aux souffrances. Ces deux faits rétablissent une
certaine égalité entre les hommes. Les différences de sensibilité
contribuent pour beaucoup à expliquer les diversités de caractères

et de tempéraments.

D. Effets des sentiments de jouissance et de souffrance.

La souffrance ou la jouissance ne sont pas le désir; elles
n'en sont que la cause ou le but. Elles ne sont pas non plus
simplement une diminution ou une augmentation de vie ou de

force; elles en sont seulement quelquefois des indices ou des

conséquences.
La jouissance et la souffrance peuvent très bien coexister

dans la même âme, mais elles ne se combinent pas pour former
un composé neutre; en revanche, il peut y avoir combinaison
de diverses espèces de jouissance ou de diverses espèces de



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. tô

souffrance. Ces deux sentiments sont du reste l'essence de l'âme

humaine; et l'utile n'est qu'un moyen de procurer l'un ou
d'éviter l'autre. Ils ont une action sur la pensée, peuvent l'exciter
ou la fortifier.

La prudence ou sagesse pratique consiste à comparer les

diverses jouissances et les diverses souffrances, en tenant compte
de celles qui sont futures comme de celles qui sont présentes,
et à diriger la volonté en conséquence. Elle suffit à produire un
grand nombre des effets qui proviennent en général du sens
moral et à procurer le bonheur. Il ne faut pas oublier seulement

que l'homme ne peut pas éprouver toutes les jouissances
à la fois ; il est forcé de choisir, et doit le faire de manière à se

procurer la plus grande somme possible de satisfaction. On

aurait pu faire sortir de la simple prudence, sinon quant à la

forme, au moins quant au fond, la plupart des institutions
sociales, la famille, la propriété, le contrat, et se passer de principes

moraux.

III. LE SENTIMENT DE RESPECT, OU MOBILE MORAL.

A. Son essence.

L'auteur donne le nom de respect à ce qu'on appelle en

général sens moral ou conscience. Il admet, contre les eudé-

monistes, l'existence d'un sentiment de respect distinct de celui

de jouissance ou de souffrance. L'objet du sens moral ou
respect, c'est l'impératif catégorique de Kant ou le devoir.
Suivant toute une école, il n'y a pas moyen de dériver ce qui
doit être de ce qui est. M. Kirchmann ne partage pas cette
opinion ; celle-ci, en effet, impliquerait pour le réalisme qui ne
cherche que l'être, l'impossibilité d'atteindre le devoir, et
confondrait le réalisme, avec le matérialisme. Mais l'expérience
prouve qu'entre le devoir et l'être, il y a un rapport.

L'observation affirme que nos actions sont quelquefois tout
à fait indépendantes du sentiment de jouissance ou de
souffrance, et qu'il faut leur chercher un autre motif ; il est vrai
que cette preuve ne peut être fournie que par l'observation de



62 J.-H. KIRCHMANN.

nous-mêmes, parce que toutes les actions peuvent s'expliquer
par le mobile intéressé.

Il résulte donc de l'observation de nous-mêmes que nous
agissons souvent parce que nous subissons l'ascendant d'un
être supérieur, a l'ordre duquel nous ne pouvons pas résister.
Il faut supposer, clans ces cas, autre chose qu'une simple
connaissance; car celle-ci ne produirait aucune action. Aussi Kant
a-t-il tort de vouloir faire sortir le devoir de la seule raison.

Ce sentiment de la supériorité de l'être, auquel nous obéissons,

sentiment qui fait que nous nous oublions nous-mêmes
dans la contemplation de quelque chose d'extérieur, et qui
transporte en quelque sorte le centre de l'âme hors d'elle-même
est ce que nous appelons le respect. Le sentiment du respect
est le mobile moral.

B. Les causes du sentiment de respect.

Se sentant impuissant à résister à l'être supérieur, l'homme
lui obéit sans y être poussé par aucun sentiment intéressé,
et il s'en fait ainsi une autorité. Ce sentiment, tout naturel
et qui ne contient encore aucun élément moral, est le fondement

réel du respect, le point par lequel celui-ci appartient au
monde de l'être. L'élément moral commence quand le respect
qu'on a pour l'autorité s'étend à l'ordre émané d'elle, et pousse
l'homme à vouloir ce qu'elle veut. Le sentiment moral est donc

un produit de la nature, produit qui après sa naissance s'élève

au dessus du sol qui l'a fait naître et prétend s'en séparer.
Aussi faut-il bien distinguer entre le sentiment en Wmation et

le sentiment formé.
On a ramené les autorités morales à quatre: Dieu, le prince,

le peuple et le père. Il n'y a du reste pas besoin que l'autorité
existe réellement, il suffit qu'on y croie. Il suffit aussi que l'on
croie que certaines personnes représentent une autorité, pour
que l'on accepte les ordres que ces personnes nous transmettent.

En outre, en vertu d'une condensation que nous retrouvons

dans d'autres domaines, nous accordons à l'ordre lui-



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 63

même le respect qui nous est inspiré dans le principe par
l'autorité de qui cet ordre émane. Seulement, le respect pour l'ordre

ne se conservera le plus souvent que s'il se retrempe de

temps à autre dans le respect pour l'autorité.
A ceux qui lui reprochent de faire dériver le droit et la morale

de la force, l'auteur répond qu'il ne faut pas confondre la

force limitée des hommes avec celle de l'autorité qui est infinie
et à laquelle les hommes ne peuvent pas se soustraire.

L'auteur examine la question de savoir si la loi est morale

parce que Dieu l'ordonne, ou si Dieu l'ordonne parce qu'elle est

morale. Après avoir passé en revue les diverses opinions
formulées jusqu'ici, il conclut en disant que tous les efforts de la

philosophie pour déterminer le fondement de la loi morale, de

son contenu et de sou action sur la volonté humaine, sont restés

impuissants. On voudrait pouvoir se borner à la reconnaître
et renoncer à l'expliquer; mais cela n'est pas possible. Les

grandes différences que présente la loi morale suivant les temps
et les lieux nous oblige à faire un choix, el à trouver un principe
qui nous guide dans ce choix.

C. Le contenu de la loi morale.

La loi morale dérive de la volonté de l'autorité et non de la

nature des choses; elle est donc toute positive, et il ne peut y

avoir ni droit naturel, ni morale naturelle.
Procédant de la volonté arbitraire d'une autorité, la loi morale

se constate, mais elle ne se discute ni ne se raisonne ; et
les objections tirées du mal qu'elle peut causer restent sans
effet.

La loi morale est quelquefois établie par une autorité humaine.
Quel sera le motif qui déterminera cette autorité humaine? il
ne peut être question de la loi morale, qui n'existe pas encore.
Ce ne pourra être que le mobile intéressé, qui comprend entre
autres l'amour d'autrui et des subordonnés en particulier. Les

autorités, en tant qu'autorités, sont souveraines, indépendantes
de toute loi morale; et c'est pour cela qu'un peuple ne peut
jamais s'engager à ne pas changer sa constitution.



64 J.-H. KIRCHMANN.

Une autorité qui a perdu la puissance à laquelle elle devait
son ascendant n'est plus une autorité. Un dieu, auquel on ne
croit plus, un prince déchu, ne sont plus des sources d'une loi
morale. Toutefois, l'habitude peut conserver encore pendant
un certain temps une influence aux lois émanant d'une autorité
tombée. La chute d'un prince ou d'un gouvernement n'entraîne
ni nécessairement, ni immédiatement la suppression des lois

qu'il a faites.
Les diverses autorités se subordonnent et se contrebalancent,

et il y a là une garantie contre le despotisme. La communauté
de religion existant entre plusieurs peuples pourra créer entre
eux une communauté de droit; en général cependant, les
autorités changent suivant les temps et les lieux, et entraînent des

différences dans la loi morale.
La conscience de la supériorité de l'autorité a besoin d'un certain

temps pour se développer. Aussi les traditions religieuses
de la plupart des peuples parlent-elles d'une phase primitive de

l'histoire où la loi morale n'existait pas encore.
La loi morale étant essentiellement arbitraire, ne peut ni

former un système, ni renfermer la règle de toutes les actions
humaines. Elle commence d'abord par des prescriptions isolées;
les principes généraux ne viennent qu'assez tard.

D. Les effets du sentiment de respect.

Pour observer la loi morale, il faut la connaître et savoir

qu'elle dérive d'une autorité. Lesenfants et les faibles d'esprit
ne pouvant avoir cette connaissance, ne sont pas considérés

comme lui étant soumis. Les adultes sont censés renseignés par
leur éducation et par le commerce avec les homines. Aussi

n'admet-on pas chez eux l'ignorance de la loi morale ; l'ignorance

du droit s'excuse seulement dans certains cas
exceptionnels.

Le respect étant un sentiment, il suppose chez celui qui
l'éprouve une sensibilité qui varie suivant les dispositions naturelles
et le degré de culture. Il est entamé par tout ce qui augmente
l'indépendance de l'homme ; aussi est-il plus grand chez les



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 65

peuples primitifs que chez les nations policées. La supériorité
de l'homme cultivé vient de ce qu'il se possède soi-même, de

ce qu'il domine ses passions et ses sentiments y compris celui
du respect, tandis que l'homme grossier passe de l'extrême
respect à l'extrême sensualité.

La volonté dirigée par le respect, se sentant en harmonie avec

l'autorité, arrive au respect d'elle-même et àia paix intérieure.
Suivant notre auteur, il n'y a là aucun élément de jouissance,

parce que le mobile qui procure la paix intérieure et celui qui
procure la jouissance sont différents. La paix de l'âme, en tout
cas, supprime le sentiment d'écrasement et de crainte par
lequel le respect commence ; alors on devient libre.

En nous conformant à l'autorité, nous nous enveloppons du
respect accordé à celle-ci par les tiers ; nous nous faisons estimer

et louer, comme dans le cas opposé nous nous ferions
mépriser et blâmer. L'éloge et le blâme sont ou du moins peuvent

être, suivant M. Kirchmann, exempts de jouissance et de

souffrance. La véritable obéissance reste étrangère à ces

sentiments-là, et le pédagogue aurait tort d'invoquer des arguments
utilitaires.

La conscience n'est pas autre chose que le respect de l'autorité

; aussi agit-elle sans motif, bien que l'observation de la loi
morale procure une bonne conscience, c'est-à-dire une
conscience paisible.

Le respect ne va jamais jusqu'à troubler la pensée comme la

jouissance le fait quelquefois. Mais il n'exige pas non plus autant
de force de pensée que la prudence intéressée. Aussi ses
prescriptions peuvent-elles être observées par les simples d'esprit
aussi bien que par les sages et les intelligents, ce qui n'est pas
le cas pour les considérations tirées du sentiment de jouissance
et de souffrance.

Le mal moral suppose une action contraire à la morale, et
déterminée par le mobile intéressé. La première condition est
de rigueur.

C. R. -187-1.



66 J.-H. KIRCHMANN.

IV. LA LIBERTÉ.

A. La liberté en tant que puissance.

Le sentiment de jouissance et celui de respect sont donc les

seuls mobiles des actions humaines; reste à savoir s'ils les

déterminent nécessairement ou si l'homme peut se soustraire à

leur influence ; reste à savoir, en d'autres termes, si l'homme
est libre ou non.

Distinguons d'abord une liberté positive, qui est le pouvoir, et

une liberté négative, qui est le libre arbitre, la faculté de choisir.

Le pouvoir suppose que la volonté détermine la force du

corps ou de l'âme et lui fait réaliser ses buts. La liberté est le
vouloir complété par le pouvoir; elle est en particulier le vouloir

dont aucun obstacle extérieur n'arrête la réalisation.
L'obstacle peut être de nature physique et sa suppression
amènera la liberté physique ; mais l'obstacle peut agir sur la

volonté même et sa suppression produira la liberté morale. Or
la volonté ne peut être influencée, et par conséquent la liberté
morale ne peut être entravée, que par le sentiment de respect
et par celui de jouissance.

Au point de vue de la loi morale, le mobile normal de la volonté
c'estle respect ; l'obstacle, c'estle sentiment de jouissance. Celui

qui se laisse influencer par ce dernier n'est moralement pas
libre. Remarquons, en passant, que les considérations tirées
du mobile intéressé sont diverses et peuvent s'entraver les unes
les autres.

On peut aussi se placer à un autre point de vue, considérer
le sentiment de jouissance comme le mobile normal de la volonté
et le sentiment de respect comme l'obstacle. Le problème delà
liberté, dont on parle tant de nos jours, se pose sur ce terrain-là.
Seulement, de peur de choquer certains préjugés, on couvre le
mobile intéressé du nom de liberté, et l'on attaque la loi morale,
non pas en tant que loi morale, mais parce qu'on la dit surannée.



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 67

B. La liberté de la volonté.

La liberté négative est la négation de la nécessité ; on peut
n'y pas croire tout en admettant la liberté positive. La théorie
doute très fortement de l'existence de la liberté négative. La
pratique, au contraire, l'admet complètement ; le repentir, la
pénitence et une foule d'institutions du droit la supposent.

Le motif, la volonté et l'exécution se suivent régulièrement
et permettent deprévoir la conduite d'autrui. Tout le commerce
des hommes entre eux repose sur cette régularité, qui est le
fond de ce qu'on appelle le caractère. Et cependant l'enchaînement

n'est pas nécessaire ; il y a une interruption. Où faut-il
placer celle-ci? On a proposé plusieurs solutions de ce problème.
Suivant un premier système, la volonté subit toujours l'attrait
du motif; mais il dépend d'elle de fortifier le motif jusqu'à
déterminer l'exécution. Suivant une autre opinion, l'homme est
placé entre plusieurs motifs qui s'excluent ; il les subit tous,
mais n'en exécute qu'un à son choix. Il y a deux manières
d'expliquer ce qui se passe alors; suivant l'une, la volonté se

détermine sans cause, par hasard ; suivant l'autre, elle est à

elle-même sa propre cause, causa sui ; c'est ce qu'on appelle la

spontanéité. C'est cette dernière théorie qu'admettent presque
tous les grands penseurs.

La spontanéité, étant une cause, maintient l'enchaînement de

cause à effet, et nous fait retomber dans le domaine de la nécessité

; aussi bien des penseurs substituent-ils à l'idée de la liberté
celle delà nécessité intérieure. Mais cette explication est en
contradiction avec la pratique de tous les peuples. Nous rencontrons
ici une difficulté dont on ne peut sortir que d'une seule manière :

en reconnaissant que la nécessité existe dans le domaine du
savoir, mais non pas dans celui de l'être. Dès lors, la volonté, appar"
tenant au domaine de l'être, est essentiellement libre, soustraite
à la nécessité. La liberté laisse seulement subsister la régularité

; l'enchaînement du motif, de la volonté et de l'exécution a

lieu, non pas nécessairement, mais régulièrement.
Cette explication a beaucoup de peine à se faire reconnaître.



68 J.-H. KIRCHMANN.

La nécessité est une hypothèse imaginée par la théorie et pour
elle. Les théoriciens lui donnent une importance exagérée, mais

les masses n'y croient pas, et vivent sur la liberté combinée,

avec la régularité.

V. LES ASSOCIATIONS D'ACTIONS.

A. Les motifs et leurs relations.

Le sentiment de jouissance et celui de respect qu'on retrouve
chez tout le monde ou à peu près coexistent, mais ne sont pas
nécessairement en opposition ; souvent ils se secondent l'un
l'autre. Toutefois, une action ne peut jamais être déterminée

que par un seul des deux, parce que le sentiment de respect
exclut le moi, et que le sentiment de jouissance le suppose.
C'est à tort que l'amour chrétien exige la conciliation des deux

éléments; une telle conciliation est impossible.
Si un conflit n'est pas nécessaire, il est possible ; et il peut

avoir lieu soit entre les deux sentiments, soit entre les différentes

formes de chacun d'eux. Tout ce qui développe l'individu,
tout ce qui lui fait connaître de nouvelles jouissances ou de

nouvelles autorités, augmente les chances de conflit. Aussi
l'homme cultivé serait-il souvent très embarassé pour se
conduire s'il n'avait pas le secours des mœurs, qui sont les solutions

données par l'expérience aux problèmes pratiques qui se

posent. Les conflits de volonté sont la conséquence et l'indice
du progrès ; aussi est-ce une illusion de voir le bien dans la

paix et de vouloir fonder la morale sur l'amour.
Le mobile primitif est celui de la jouissance ; celui du

respect ne se développe que plus tard ; l'autorité divine est la
dernière à se former ou peut-être à se distinguer des autres. Les

prescriptions des autorités, qui sont d'abord individuelles et
isolées et ne se systématisent qu'assez tard pour former un
tout, ont pour but en première ligne le bien des autorités elles-
mêmes, mais non pas celui des subordonnés.

La loi morale est dans le principe très incomplète, et sa pra-



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 09

tique doit se laisser guider en grande partie par des considérations

d'intérêt ; ce sont ces dernières qui ont produit les mœurs;
ce sont elles aussi qui ont déterminé les autorités dans la fixation

de la loi morale. Aujourd'hui encore, le mobile du respect
ne suffit pas à expliquer la société, et l'on est forcé de recourir
au sentiment de jouissance.

Pourquoi l'observation de la loi morale n'assure-t-elle pas le
bonheur mieux qu'elle ne le fait? La religion a éludé le
problème, en transportant la récompense dans l'autre monde.
Suivant certains philosoples, l'observation delà loi morale porte
sa récompense en elle-même, et le bonheur ne dépend pas du
sentiment de jouissance et de souffrance. Mais c'est là un
sophisme dont la pratique ne peut pas se contenter. D'autres
invoquent des fautes inconnues que le juste aurait commises.
Notre auteur prétend éviter la difficulté en renonçant à établir
aucun lien entre l'observation de la loi morale et le bonheur;
mais il reconnaît que la philosophie réaliste est impuissante à

procurer à l'homme les consolations que la religion lui offre.

B. Le départ du droit et de la morale.

Le droit se distingue de la morale : 1° en ce qu'il contraint à

l'observation extérieure de ses prescriptions ; 2° en ce qu'il ne

prétend pas régler les sentiments intérieurs. Ses prescriptions
sont plus précises ; enfin il donne des droits subjectifs qui
n'impliquent pas le devoir de les faire valoir.

Le droit et la morale sont réunis dans le principe et ne se

distinguent que chez les peuples arrivés à un certain degré de

civilisation. La ligne de démarcation est toujours difficile à

trouver et varie suivant les circonstances. Il peut même arriver
que les deux éléments se contredisent. Aussi le mobile moral
ne suffit-il pas à expliquer le droit ; mais le mobile intéressé ne
suffit pas non plus, et l'on a dû chercher la solution du problème

dans la réunion des deux sentiments. L'essence du droit
est une combinaison du sentiment de jouissance et de celui de

respect; c'est tantôt le premier tantôt le second qui est le

principal et qui appelle l'autre à son secours.



70 ,I.-H. KIRCHMANN.

La force, chacun le sent, est l'essence du droit subjectif :

elle n'est pas un élément moral et n'a d'action que dans le

domaine du sentiment de jouissance. Mais elle peut être confirmée

par un motif moral, par le respect d'une autorité et dès

lors elle devient droit. L'autorité, appuyée par la force, pose des

règles qui seront respectées même après que la force aura
cessé d'en imposer l'observation. Le droit a donc besoin de la

force pour naître, mais non pour se maintenir. Aussi la force
n'est-elle pas l'essence du droit.

Les dépositaires de la force et de l'autorité ne sont point soumis

à leur propre force, à leur propre autorité, ni au droit posé

par eux; ils n'y soumettent pas non plus ceux à qui ils délèguent
leur pouvoir. Les droits subjectifs n'étant que des délégations
de l'auteur du droit, ceux au profit de qui ils sont établis ne

sont point tenus d'en user.
Le droit peut se former aussi par une sanction supplémentaire

donnée par la force à un motif moral ; et une fois ainsi

créé, il peut se passer du motif moral générateur. Mais un droit
qui reposerait uniquement sur la force serait celui de la cité

terrestre de Saint Augustin, et ne saurait durer longtemps.
Cette union avec la force répugne à la morale ; de là les

conflits entre le droit et la morale, et l'impossibilité dans

laquelle se trouvent les systèmes de morale absolument
désintéressée de faire sortir les droits subjectifs de leur principe.

Pour que la combinaison indiquée puisse s'opérer, il faut

que les autorités soient des hommes mus par des motifs
intéressés. Aussi peut-on faire sortir toutes les institutions
juridiques du sentiment de jouissance; le droit naturel n'a

pas d'autre base et le motif moral ne peut fournir que
l'élément positif.

C. Les unités morales.

Plusieurs phénomènes semblables et poursuivant le même
but sont souvent, dans le monde moral aussi bien que dans le
monde physique, considérés comme n'en formant qu'un seul,

Les vertus sont des noms communs pour désigner des ensem-



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 71

bles d'actes de même nature. La famille résulte de l'unité du

but poursuivi ou atteint, par un certain nombre de personnes;

ce but consiste toujours en satisfactions. L'unité dans les

satisfactions recherchées ou goûtées, suppose une certaine
unité de sensibilité, de besoin, et en d'autres termes une
certaine ressemblance. La ressemblance est donc toujours la base

des unités morales complexes.

VI. LA FORMATION DU MONDE MORAL.

A. Le développement des formes morales dans le temps.

L'auteur commence par reconnaître que pour traiter ie sujel
auquel il est arrivé, il doit faire un grand emploi de l'hypothèse.

La nécessité de sustenter son existence aura conduit l'homme
au travail et aux premiers arts utiles. Les beaux-arts, qui sont
aussi destinés à satisfaire des besoins, mais des besoins moins
urgents, sont venus avec les loisirs. C'estle besoin encore, celui
que les hommes ont les uns des autres, qui fait naître la société.
L'amour qui rapproche les hommes est antérieur à la haine qui
les sépare.

L'humanité doit, avoir commencé par se livrer sans retenue
à ses passions; de longs siècles doivent s'être écoulés avant, que
l'expérience vînt enseigner l'intérêt que nous avons à nous
modérer. Il a fallu du temps et de dures épreuves pour apprendre

la subordination ; il en a fallu également avant que l'imagination

des peuples enfantât la religion, la personnification des

forces de la nature dont on voulait s'assurer le concours ou
éviter la colère.

On aurait pu, sans doute, amener la civilisation au point
actuel sans autre mobile que celui de l'intérêt; mais l'histoire
nous apprend qu'il n'en a pas été ainsi. Le sentiment mora'
est intervenu et a aussi exercé son influence. Il est né dans la
famille, avec l'autorité du père, d'où sont découlés les premiers
droits et les premiers devoirs, les droits du père vis-à-vis des

enfants, les devoirs des enfants vis-à-vis du père. Le prince



72 ,1,-H. DE KIRCHMANN.

vient ensuite; puis les dieux, qui sont la personnification des

nécessités physiques d'abord, et ensuite des nécessités morales,
et que l'on finit par considérer comme la source de toutes les

autres autorités. Le peuple se substitue plus tard au prince;
il devient l'origine de tout droit et de toute morale au fur età
mesure que les croyances religieuses disparaissent.

Avec le temps, on perd de vue le point de départ de la morale.
On attribue aux prescriptions de celle-ci un caractère d'invariabilité

qu'elles n'ont pas. On répond aux objections tirées des

différences constatées entre les temps et les pays, que ces différences

ne portent que sur des détails insignifiants; ou bien, l'on
réserve le titre de prescriptions morales à celles que l'on admet

soi-même, à l'exclusion de celles qui sont affirmées par d'autres.

B. La formation de la loi morale.

Les vertus, qui sont les éléments de la morale, existent
enfantées par l'intérêt avant d'être confirmées par l'autorité.
Le devoir, au contraire, n'a pas d'autre raison d'être que le

respect de l'autorité; en outre, il prescrit des actes isolés,
tandis que la vertu est une régie générale de conduite. On a

imaginé un troisième élément de la morale, le souverain bien,
que l'auteur se borne à mentionner, par ce qu'il n'est suivant
lui qu'une invention des savants.

Les vertus ayant leur source dans la jouissance, on peut en

compter une pour chacune des formes de ce sentiment que nous
avons énumérées plus haut. Mais il y en a encore d'autres, qui
tantôt découlent du mobile moral, et tantôt sont des
combinaisons. Les conflits qui ont lieu entre les différentes formes
de jouissance se retrouvent dans les vertus qui en dérivent. De
là la tendance des individus, des peuples et des époques à

négliger les unes pour se tourner vers les autres ; de là encore
les définitions qui font consister la vertu dans un juste milieu;
de là enfin l'impossibilité de déterminer d'avance jusqu'où vont,
dans chaque cas particulier, les exigences de la vertu, et la
nécessité de subvenir par l'exemple et la coutume à l'absence de
règles précises.



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 73

[i résulte de cette impossibilité que le mobile moral ne suffit

pas à déterminer et à régler la vie. Il faut appeler à son aide le

mobile intéressé, et même alors, il reste encore dans les actes

de l'homme des éléments qu'on ne peut faire dériver ni de l'un,
ni de l'autre de ces deux sentiments. C'est la part incalculable,
celle de ia liberté ou du hasard.

L'auteur revient sur la distinction des qualités éthiques et des

qualités techniques ; ces dernières, dit-il, n'ont pas dans le

principe de caractère moral ; mais elles peuvent en acquérir
un lorsqu'elles sont l'objet d'une prescription de l'autorité.

Le caractère incertain de la règle morale se manifeste encore
en ce qu'il y a des actes que l'autorité désire mais ne
commande pas, des actes qualifiés de nobles et d'héroïques, mais

qui exposent celui qui les commet à franchir les limites de ce

que la morale permet pour tomber dans la témérité et dans

l'indiscipline.

C. La formation du droit privé.

L'auteur passe en revue les principales institutions du droit
privé, la propriété, le contrat et la famille. Toutes trois sont
des produits naturels du mobile de l'intérêt. Le droit ne les
crée pas, mais les régularise par une prescription positive,
delle-ci peut du reste avoir pour but soit l'avantage des autorités,

soit celui des subordonnés. Ce qui fait le droit, ce n'est
pas le motif de la prescription, c'est son existence. Les droits
civils étant le produit d'une règle positive formulée par une
autorité, varient suivant les temps et les lieux.

Le contrat, en particulier, tient de l'autorité son caractère
obligatoire qu'il n'a point en lui-même.

B. La formation du droit public.

Le droit civil établit les droits des subordonnés; le droit
public établit ceux des autorités, afin qu'ils soient respectés par
les subordonnés. Car les autorités elles-mêmes restent toujours
au-dessus du droit.



7/i J.-H. DE KIRCHMANN.

Le droit public a pour objet les églises, les états et leurs

rapports. Les églises et les états sont des produits naturels du mobile

intéressé ; ils sont antérieurs et toujours supérieurs au

droit et à la morale. Le droit et la morale peuvent exister sans

état, parce qu'il y a des autorités en dehors de l'état et avant

lui. Mais l'état est une réunion d'autorités et peut créer des

droits. Il est vrai que des autorités qui ne prennent pas la forme

d'état ou d'église n'auront pas grande influence. C'est surtout
dans les moments de luttes, pour résister à des attaques
extérieures, que ces organismes se forment; une fois formés ils se

maintiennent, même après qu'a cessé la cause qui les avait fait
naître.

Les états prennent des formes variées ; ils supposent en
général l'union du peuple et d'un chef; la prédominance de l'un
ou de l'autre de ces éléments donne la république ou la
monarchie ; du reste, les noms ne sont pas toujours une expression

fidèle des choses. Les deux formes extrêmes amènent la

ruine de l'état, bien que la proportion convenable des deux
éléments varie suivant les circonstances. La monarchie modérée

est l'équilibre des deux facteurs. Les formes aristocratiques
résultent, ou d'un partage du pouvoir entre plusieurs personnes,
ou de la superposition de deux populations.

L'état crée le droit, mais il reste au-dessus de lui. [1 ne se

détermine que par des considérations d'utilité. La preuve s'en

trouve, soit dans le fait que tous les grands écrivains renoncent
à juger les événements de l'histoire à la mesure du droit et de

la morale, soit dans la difficulté qu'on trouve à légitimer certains
actes, tels que la conquête, les coups d'état, les révolutions,
qui cependant non seulement détruisent, mais encore créent
des droits. Le pouvoir législatif est au-dessus du droit, qu'il ne
pourrait pas faire et défaire sans cela ; c'est par ce fait qu'il
peut avoir le droit de grâce. Cette position de l'autorité au-
dessus du droit est ce qu'on appelle la souveraineté.

Les traités, chartes et constitutions qui règlent les positions
des états et des autorités ne peuvent, à cause de la souveraineté

de ceux-ci, avoir aucune force obligatoire et ne sont que
la constatation d'une position. Aussi les éléments internatio-



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. (5

naux et constitutionnels sont-ils dans un état de lutte perpétuelle,

et les constitutions ne sont-elles que des armistices in -

térieurs. Il en résulte que la théorie qui veut bâtir l'état sur le

contrat est fausse ; la popularité dont elle jouit vient de l'idée
de souveraineté nationale qu'elle recouvre.

Le but de l'état est très complexe. On commence généralement

par l'occupation offensive et défensive du territoire, et

l'on ajoute ensuite d'autres fonctions. L'intérêt particulier de

l'autorité passe avant l'intérêt général ; c'est pour cela que le

droit civil se développe assez tard.
L'état est très difficile à définir, parce qu'il est en général

le résultat de la combinaison de plusieurs autorités. Une
conséquence de cette nature complexe est que les temps de dangers

communs sont en général plus favorables au développement

politique que les temps de paix, parce qu'ils forcent les
divers éléments à s'unir. La pluralité des autorités est une
garantie contre l'absolutisme ; voilà pourquoi il n'est pas bon que
l'autorité ecclésiastique se trouve dans la-même main que
l'autorité politique, comme en Russie, ou qu'elle soit trop effacée

comme dans les pays protestants ; aussi la démocratie exclusive

est-elle très dangereuse à cause du caractère absolu
qu'elle peut très facilement prendre. Les serments et les
prétendus devoirs des autorités, dans lesquels on cherche d'ordinaire

une garantie qui ne se trouve que dans l'opposition
réciproque de ces autorités, ne peuvent pas faire grand bien ; ils
font souvent beaucoup de mal, parce qu'ils deviennent des
oreillers de paresse. Il est à désirer que les états aient une
certaine grandeur, afin que les autorités puissent y arriver à un
développement suffisant pour résister soit aux particuliers, soit

aux autres autorités. Les petits états sont le théâtre de luttes
permanentes qui amènent leur fin ; la puissance excessive des

individus y est beaucoup plus dangereuse qu'ailleurs.
Peuples et princes sont influencés de nos jours par la

religion chrétienne et par la morale qui en découle. Mais il ne faut
pas s'exagérer la portée de cette influence. De tout temps, les

politiques praticiens et les théoriciens qui tiennent compte des
faits ont considéré l'intérêt de l'état comme la raison de ses



76 J.-H. KIRCHMANN.

actes. La preuve de la justesse de ce point de vue se trouve
dans l'indulgence spéciale qu'on a pour les crimes politiques,
surtout quand ils réussissent. Les systèmes qui prétendent
fonder l'état sur le mobile moral sont dans le plus grand
embarras quand il s'agit de concilier leurs théories avec les faits ;

ils ne s'en tirent en général qu'avec des phrases.
Il faut pourtant distinguer, dans l'activité de l'état,

l'administration d'avec la politique proprement dite ; cette dernière
seule est, ainsi que ses organes, au-dessus du droit. L'administration,

comme les actes des fonctionnaires auxquels elle est

confiée, est réglée par des dispositions législatives.
A propos de l'administration, M. Kirchmann dit deux mots

pu droit criminel et des théories sur lesquelles on le t'ait reposer.

Les théories absolues, basées sur la morale et le droit, sont
vraies quand il s'agit d'appliquer la loi ; elles représentent le

point de vue des subordonnés. Les théories relatives, fondées

sur l'intérêt, sont à leur place quand il s'agit de légiférer, et

doivent être adoptées par les autorités.
Si l'état est la réunion du prince et du peuple l'église est

celle du prêtre et du peuple. Elle exerce sur les hommes assez

d'action pour pouvoir remplacer quelquefois l'état ; c'est le cas

des théocraties pures. Quand le sacerdoce et la royauté sont
réunis clans la même main on a une théocratie mixte une
combinaison de l'église et de l'état.

Les rapports entre l'église et l'état sont aussi au-dessus du
droit ; les concordats ne sont, comme les traités, que la
constatation d'une position.

L'auteur passe en revue les diverses constitutions ecclésiastiques

et termine en déclarant irréalisable la formule : l'église
libre dans l'état libre. Les deux formes sociales ont trop de

points communs pour pouvoir rester indifférentes l'une à l'autre.
Les relations internationales sont aussi supérieures au droit,

et régies par le seul mobile de l'intérêt. Sans doute, la religion
chrétienne et les mœurs paraissent établir une autorité
supérieure aux états ; mais cette autorité n'a rien d'obligatoire, et
l'on pourra s'en affranchir dès qu'on poursuivra des buts qui en
vaudront la peine.



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 77

VIL LA SCIENCE MORALE.

A. Sa nature.

Une fois le devoir ramené à l'être, on peut appliquer aux
sciences morales la méthode des sciences naturelles, l'observation.

La science morale doit reconnaître son objet ; elle n'a

ni à le créer, ni même à ie critiquer. Sur ce dernier point
cependant, beaucoup de grands esprits ont été induits en erreur
par le fait qu'ils mettaient le devoir au-dessus de l'être et
cherchaient la loi morale en eux-mêmes.

Dès que la science morale se borne à observer, elle n'a plus
à opposer le droit naturel au droit positif, ni la morale
idéale à la morale réelle. La science, toutefois, n'est pas quié-
tiste; elle ne fuit ni le progrès, ni la critique, ni l'idéal; elle les
laisse seulement à d'autres parce qu'elle a une tâche différente.
Elle n'a pas non plus ni à mettre à exécution, ni à populariser
la morale ; elle la constate. Elle rencontre chemin faisant un
assez grand nombre de points controversés ; ce sont ceux sur
lesquels la morale est encore en voie de formation, ceux sur
lesquels il n'y a encore que des opinions de parti qui ne doivent
pas être données pour plus qu'elles ne sont.

Il faut distinguer aussi entre ce que la loi morale ordonne et
ce qu'elle se borne à conseiller ; la différence se manifeste dans
celle qu'on fait entre l'homme immoral et l'original.

Viennent ensuite quelques considérations sur les difficultés
particulières aux sciences morales et juridiques.

B. La science considérée comme une loi.

Le droit et la morale commencent par des prescriptions
isolées; il faut un long développement et beaucoup de travail
avant d'arriver aux principes. Cette élaboration est l'œuvre de
la science. Le développement conduit aussi à la rédaction de

codes, qui sont en quelque sorte de la science mise sous la



78 J.-H. DE KIRCHMANN.

forme de loi. Mais il ne convient pas de confondre la science

et la loi. Celle-ci doit être précise et spéciale, au risque de

dépasser l'intention du législateur ou de rester en dessous d'elle.
Aussi présente-t-elle naturellement certaines imperfections,

que la science est destinée à compenser. La loi, ensuite, doit
avoir une stabilité qui est contraire à l'esprit de la science. A
côté de ces inconvénients, la codification possède des avantages,

réels ou apparents, assez considérables et qui l'ont rendue

possible.

C. Le jugement.

Dans le domaine de l'action humaine, les jugements ont une
beaucoup plus grande portée que dans celui de l'être. Un
jugement faux ne change rien à ce cjui est, mais il égare la
conduite. Nous pouvons nous mettre en garde contre de faux
jugements par l'exemple des autres et par les directeurs spirituels.
Le droit aussi a dû prendre ses précautions, et celles-ci ont
quelquefois augmenté le mal et obligé de se tourner d'un autre
côté. Au nombre de ces précautions, il faut mettre les formes
du procès, les diverses espèces de jury, l'interprétation des

lois, les mesures prises pour accélérer, un peu à tout prix,
l'action de la justice. Le droit laisse à désirer dans son
développement ce cjui tient aux difficultés particulières de la
science sur laquelle il repose.

VIII. DÉVELOPPEMENT HISTORIQUE DE LA MORALE.

A. L'idéal.

L'idée de ce qui doit être mais n'est pas suppose l'avenir
et des obstacles à surmonter. La religion, la science et l'art
ont concouru à tracer le tableau de ce qui doit être, de l'idéal.
La religion désespérant de l'atteindre ici-bas, en a transporté
la réalisation dans un autre monde. La science, après avoir
longtemps suivi la religion, a fini par abandonner l'autre monde
tout en conservant l'idéal.



LES PRINCIPES DU DROIT ET DE LA MORALE. 79

Une autre circonstance qui contribue à enfanter la notion de

l'idéal, c'est le fait que les notions morales varient suivant les

temps et les lieux. On a essayé de concilier cette donnée de

l'expérience avec le prétendu caractère éternel de la morale.
C'est pour cela qu'on a considéré la morale comme un idéal

qui est à réaliser, mais qui n'est pas encore atteint.

B. Le développement réel.

La morale étant produite par des autorités humaines, sera
variable et déterminée dans le principe par des motifs intéressés.

Elle se modifiera avec le savoir, la puissance et la sensibilité.

Ce que nous disons peut s'appliquer à Dieu comme au peuple

et au prince. Dieu sans doute est immuable, mais l'idée que
nous nous en faisons ne l'est pas, et c'est cette idée cjui est la
source de la morale.

La loi morale étant variable, on n'a pas le droit de refuser ce

titre aux croyances d'aucun peuple et d'aucune époque ; et
dans ce domaine, il y a changement, mais il ne saurait être
question de progrès. Le changement tend sans doute vers un
but, mais vers un but à nous inconnu. Rien ne nous prouve
en particulier que ce que nous considérons comme un progrès
bien acquis ne soit pas destiné à disparaître.

Dérivant de l'intérêt de l'autorité, la morale n'est pas un
principe élémentaire ; le mobile moral n'est pour la science

qu'une forme du mobile intéressé ; il pourra disparaître quand
sa vraie nature sera bien comprise. Tel est le résultat des
systèmes réalistes, tandis que celui des idéalistes, au contraire, est
d'absorber l'utilité dans le devoir. Mais chaque progrès de la
civilisation fait gagner du terrain au réalisme. Le temps viendra
sans doute où l'intérêt bien entendu suffira à l'éducation des

hommes et à l'organisation des sociétés, où le mobile moral
disparaîtra comme un point de vue dépassé.


	Les principes du droit et de la morale

