
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Dogmatique

Autor: Du Bois, H.-F.-E. / Rothe, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOGMATIQUE

PAR

R. ROTHE'.

L'ouvrage dont nous donnons l'analyse n'était pas destiné,
dans la pensée de son auteur, à voir le jour tel qu'il a été publié.
C'est le cours que l'illustre professeur de Heidelberg donnait à

'Dogmatik, von DrR. Rothe; aus dessen handschriftlichem Nachlasse

herausgegeben von Dr D. Schenkel. I. Theil, Heidelbsrg, 1870. — La rigoureuse authenticité

de cette exposition des vues dogmatiques de R. Rothe par M. Schenkel

paraît avoir été en Allemagne l'objet de quelques attaques assez vives, si l'on

en juge par un article du Litterarisches Centralblatt (16 avril 1870). L'auteur de

cet article déclare avoir contrôlé le travail de M. Schenkel au moyen d'un cahier

très complet et très exact (eine wörtliche stenographische Nachschrift) d'un auditeur

de Rothe. Après avoir signalé les procédés arbitraires et maladroits de

l'éditeur dans la manière dont le texte a été divisé en paragraphes et dans les

indications de la table des matières, le critique blâme le droit que s'est arrogé
M. Schenkel de retrancher du texte de son auteur les citations des anciens
docteurs pour les mettre sous forme de notes; l'éditeur a même fait cela pour
certaines parties du texte de Rothe où ces citations tiennent une grande place. Il
en est résulté que le texte original est devenu parfois inintelligible. — A la fin
de la Ire partie, un chapitre entier a été supprimé par l'éditeur, à savoir la critique

scientifique du dogme du péché et l'exposition des vues propres de Rothe

sur ce sujet. — Enfin,à un certain endroit (!'" partie, §§ 66-77) deux rédactions

parallèles d'un seul et môme chapitre, écrites à des époques différentes, ont été

confondues et mélangées par l'éditeur : c'est ce que le critique du Litterarisches
Centralblatt appelle le non plus ultra de la négligence. — La stricte impartialité

que professe notre revue nous faisait un devoir de communiquer à nos

lecteurs cette appréciation que nous sommes hors d'état de vérifier de tous

points mais qui, quoique exagérée peut-être nous paraît ne pas manquer
absolument de fondement.



6 R. ROTHE.

ses étudiants ; or, quelques parties de ce cours seulement étaient
complètement écrites, tandis que d'autres n'étaient rédigées
qu'en abrégé et sous la forme de simples notes auxquelles l'éditeur,

M. le prof. Schenkel, s'est interdit d'ajouter aucun
développement. Malgré ces lacunes, ce livre permet d'apprécier
dans ses traits essentiels le système profond et original d'un
des plus grands penseurs des temps modernes, et il sert en

particulier à caractériser nettement la position de Rothe à

l'égard de la dogmatique traditionnelle d'une part, et de l'Ecriture

sainte de l'autre. Pour lui, en effet, la dogmatique est

avant tout une science historique. Aussi commence-t-il l'étude
de chaque article par un exposé de la doctrine de l'église sur
ce point, puis il compare cette doctrine avec les données bibliques,

et enfin il la critique au point de vue scientifique en
développant à cette occasion sa propre pensée. Il était utile, croyons-
nous, pour une complète intelligence de l'ouvrage, de rendre
le lecteur attentif à la méthode de l'auteur qui, sans cela, pourrait

au premier abord exciter quelque surprise. Ainsi
s'expliqueront aussi certaines répétitions que nous n'avons pu ni
voulu supprimer, parce qu'elles tiennent au plan même du
livre.

Disons encore que Rothe divise la dogmatique chrétienne en

deux grandes parties : l'une qui a pour objet le sentiment du

péché, l'autre le sentiment de la grâce. C'est la première de

ces parties qui a été publiée d'abord et dont nous nous
proposons de rendre compte.

I™ PARTIE.

LE SENTIMENT Dû PÉCHÉ.

La conscience chrétienne, dont la dogmatique a pour tâche

d'analyser le contenu afin de l'exprimer sous une forme
scientifique, est la conscience de la communion de l'homme avec

Dieu, communion réalisée par la foi en Jésus de Nazareth com-



DOGMATIQUE. 7

me en celui qui nous délivre du péché. Ainsi elle comprend tout
d'abord le sentiment du péché. Mais, pour nous rendre compte
à nous-mêmes de notre état de péché, nous devons examiner

successivement ce qu'est Dieu, puis ce qu'est l'homme, enfin

ce qu'est le péché lui-même.

I" SECTION

Dieu.

1. DE L'EXISTENCE DE DIEU.

La dogmatique traditionnelle de l'église évangélique part du

principe que l'idée de Dieu existe dans l'âme humaine par le
fait d'une révélation soit naturelle, soit surnaturelle, et sans

qu'il soit nécessaire d'en démontrer la réalité. Aussi envisage-
t-elle les preuves de l'existence de Dieu ' moins comme des

preuves proprement dites que comme des développements
scientifiques du sentiment immédiat de l'existence de Dieu.

Dans T Ecriture sainte aussi, la notion de l'existence de Dieu
est envisagée comme une notion primitive, produite par une
révélation naturelle de Dieu lui-même (Rom. I, -19; Act. XIV, 7),

et la Bible n'en donne nulle part une démonstration. Néanmoins

elle appelle l'attention sur les faits et sur les considérations

qui peuvent en réveiller en nous le sentiment, et elle
contient ainsi, au moins en germe, les principaux arguments que
la science a développés plus tard. Elle s'en sert même souvent

pour combattre les erreurs du polythéisme. Mais elle insiste
sur le fait que, par suite des désordres causés par le péché,
nous ne pouvons connaître Dieu véritablement et d'une façon
salutaire que par la révélation qui nous a été donnée dans sa

plénitude en Jésus-Christ.
Si l'on considère la question au point de vue scientifique, on

' Ces preuves sont, comme on Suit, au nombre de cinq : la preuve ontologique,
tirée de la notion de l'être parlait, la preuve cosmoloijique, tirée de la contingence

des êtres finis, la preuve phijsico-lhéologique, tirée du plan que l'on
rencontre partout dans l'univers, la preuve historique, fondée sur le consentement
unanime des peuples, la preuve morale, puisée dans la conscience.



8 R. BOTHE.

doit reconnaître que la dogmatique ecclésiastique n'a pas tort
d'envisager l'existence de Dieu comme un fait qu'il n'est pas
nécessaire de démontrer. En effet, la conscience chrétienne
n'a besoin ici d'aucune preuve: l'existence de Dieu est l'objet
d'un sentiment inné dans l'homme, d'un sentiment qui fait
partie de sa nature même et qui n'est pas le produit de la
réflexion, mais bien plutôt celui d'une action de Dieu en nous.
C'est là ce qui lui donne son évidence immédiate. Dieu a

conscience de lui-même dans la personne humaine: le reflet de

cet acte divin dans la conscience que nous avons de nous-mêmes

est le sentiment que nous avons delà présence et de l'existence

de Dieu. Mais ce n'est là encore qu'un sentiment plus
ou moins vague qui doit être déterminé d'une manière plus
précise et plus complète. Il importe d'ailleurs de montrer
comment l'idée de Dieu peut seule rendre compte de toutes
nos conceptions et expliquer pour nous l'univers. C'est en cela

que consiste l'utilité, trop souvent niée par la science moderne,
des preuves de l'existence de Dieu. Le besoin de ces preuves
se fait d'autantplus sentir que, par suite du péché, le sentiment
de Dieu est altéré dans l'homme et tend à dégénérer soit dans

le sens du panthéisme, soit dans le sens de l'athéisme. Il est

vrai que cette altération elle-même fait perdre à ces arguments
leur force. Aussi ne la reprennent-ils réellement que là où la
révélation a rétabli ce sentiment dans sa pureté. C'est ainsi qu'ils
peuvent devenir pour le chrétien une arme précieuse contre les

raisonnements d'une fausse science, et qu'en même temps ils ne
sont pas sans valeur pour la dogmatique, parce qu'ils servent à

donner une forme concrète et un contenu, si l'on peut ainsi
dire, à l'idée purement abstraite de l'être absolu. — Si la
dogmatique voulait présenter une preuve de l'existence de Dieu

qui lui appartînt en propre, ce serait celle tirée de la révélation,
c'est-à-dire de la présence au milieu de l'histoire du monde de

faits surnaturels et divins dont la réalité est prouvée par l'existence

du christianisme et de l'église.
La dogmatique traditionnelle ne se prononce par sur la question

de savoir si l'on peut comprendre l'être de Dieu. Cependant
elle suppose qu'il n'est pas absolument incompréhensible, puis-



DOGMATIQUE. 9

qu'elle en donne des définitions, — définitions que les plus
anciens théologiens envisagent toutefois moins comme des

définitions proprement dites que comme des descriptions plus
ou moins approximatives.

L'Ecriture, le sentiment chrétien et la science sont d'accord

pour donner raison à cette manière d'envisager la question.
Tousles trois sont unanimes à reconnaître que Dieu n'est pour
nous ni absolument incompréhensible, ni absolument
compréhensible. Il va sans dire que nous pouvons connaître Dieu :

le nier serait nier toute religion et toute révélation et
contredire directement l'Ecriture qui déclare que, par Jésus-

Christ, nous pouvons connaître même les profondeurs de

Dieu (t« ßo-O-n toxi OsoO, -1 Cor. II, -10). Autre chose est de
savoir si nous pouvons comprendre Dieu. L'Ecriture et la
conscience chrétienne en contestent absolument la possibilité pour
l'homme naturel, mais elles affirment que nous le pouvons,
grâce à la révélation et surtout en la personne de Christ qui
est à la fois la parfaite image de Dieu et la raison suprême
(Uyo;) et en qui, pur conséquent, Dieu se manifeste à nous
d'une manière adéquate à notre raison. Seulement elles
affirment aussi que dans l'état d'imperfection qui est celui de la vie
présente, nous ne pouvons comprendre parfaitement ce que
Dieu est, car nous ne pouvons pas même connaître Christ
pleinement, parce qu'il ne s'est pas encore révélé à nous dans

toute sa gloire. Mais quand l'œuvre de la rédemption sera
accomplie en nous et dans le monde, et que nous contemplerons
Christ dans sa gloire, alors nous le comprendrons, pour autant
du moins que le Créateur peut être compris par la créature,
car il y aura toujours un còlè par lequel Dieu échappera à

notre pensée et la dépassera, et. la théologie spéculalive doit,

formuler l'idée de Dieu de telle manière que cet élément
irréductible pour notre raison y trouve sa place. En effet, Dieu est
l'être absolu, c'est là ce que nous ne pourrons jamais sonder
jusqu'au fond. En outre, il est absolument élevé au dessus du

temps et de l'espace, et cela suffît déjà pour que nous ne puissions

nous le représenter complètement. Nous pouvons donc
bien concevoir une idée de Dieu, mais non pas le définir lui-



10 R. ROTHE.

même, et cela d'autant moins que les catégories de genre et
d'espèce, de substance et d'accident ne peuvent s'appliquer
à son être.

Les noms que lui donne la Bible ne sont eux-mêmes pas
des définitions, mais ils expriment fort bien l'état de la
conscience religieuse aux différentes époques de la révélation. Elo-
him répond simplement au sentiment d'absolue dépendance
de l'homme vis-à-vis de la divinité ; il désigne l'être que l'on
adore, sans indiquer aucune de ses qualités. Le nom de Jéhovah

(Jahve) renferme déjà une détermination de plus : c'est l'être
qui, inaccessible à toute pensée humaine, subsiste absolument

par soi-même, mais qui en même temps, parce qu'il est un être

personnel, entre en relation avec les hommes. Enfin le sentiment

religieux trouve son expression définitive et parfaite dans
le nom de Père, qui se rencontre déjà dans l'Ancien-Testament
et qui caractérise spécialement le Nouveau.

Malgré tout ce que nous venons de dire, il n'en reste pas
moins vrai que les tentatives que l'on a faites pour définir
Dieu proviennent d'un désir parfaitement légitime, celui de

fixer et de réunir en un seul tout les caractères les plus généraux

de la notion de Dieu prise dans son abstraction et
indépendamment des diverses perfections divines. La détermination

de ces caractères est indispensable pour que nous
arrivions à nous faire une idée nette de Dieu.

Or, le sentiment religieux est en dernière analyse le
sentiment de notre absolue dépendance. La notion de Dieu est
donc avant tout celle de l'absolu. C'est ce qu'on exprime avec
plus ou moins de bonheur en disant que Dieu est infini, qu'il
est nécessaire, ou en parlant de l'aséilé et de Véternité de Dieu.
Mais la notion de l'être absolu implique celle de l'unité de Dieu

qui est nécessairement, comme tel, absolument seul de son

espèce. Elle implique encore celle de la distinction de Dieu

d'arec le monde, puisque le monde est l'ensemble de tout ce qui
est contingent et conditionné. Ainsi la conscience religieuse
renferme la notion de la personnalité de Dieu. Cela est. vrai de

la conscience religieuse même sous sa forme la plus élémentaire,

car elle suppose déjà des relations mutuelles entre Dieu



DOGMATIQUE. H

et l'homme, témoin le besoin de prier. Cela est plus vrai encore

pour le chrétien qui sait qu'il est en communion avec Dieu par
le moyen d'un médiateur personnel, Jésus-Christ. On objecte
sans doute qu'il y a contradiction entre la notion de l'absolu et
celle de la personnalité. Mais cette objection provient de ce

qu'on identifie à tort l'idée de personnalité avec celle d'une
personnalité finie. Dieu n'est assurément pas une personne
finie, un individu opposé à d'autres individus de la même
espèce, mais il n'en est pas moins une personne. On dit encore
qu'un être ne peut être personnel qu'à la condition de se

distinguer d'autres êtres de la même nature. Mais la notion d'un
être personnel suppose seulement qu'il se distingue de lui-
même, qu'il se connaît et se possède lui-même, sans que pour
cela il ait besoin d'autres êtres. Nous-mêmes nous n'avons pas
besoin du non-moi pour avoir conscience de nous-mêmes ;

c'est bien plutôt le contraire qui a lieu, c'est parce que nous
avons déjà saisi et reconnu notre moi que nous reconnaissons
les objets extérieurs comme un non-moi. Le moi précède le

non-moi et il en est la condition, non l'inverse. D'un autre
côté, un être peut se distinguer d'autres êtres et n'être cependant

pas une personne, n'avoir pas conscience de soi-même.
C'est ce que nous voyons dans l'animal.

2. DE L'ESSENCE DE DIEU OU DE LA TRINITÉ.

La conscience chrétienne a cherché de bonne heure à se

rendre compte de l'essence de Dieu telle qu'elle s'est révélée
à nous en Jésus-Christ. C'est ce qui a donné naissance à la
doctrine de la trinité que l'église évangélique a reçue de l'ancienne
église et développée encore, non sans subtilité. L'idée
fondamentale de cette doctrine, c'est que Dieu est un Dieu unique
en trois personnes (trinus) ; toutefois le mot de personne est

employé ici plutôt par analogie que dans le sens propre, car
on n'entend point parler de trois personnes matériellement
différentes. Cela étant, la dogmatique ecclésiastique caractérise
les rapports des personnes divines l'une avec l'autre par les
trois déterminations suivantes :



lî R. ROTHE.

a) Elles sont de même essence, par où il doit être bien
entendu que l'essence divine est une réalité et non pas seulement

une idée d'espèce commune à trois individus.
b) Elles sont distinctes l'une de l'autre, et possèdent chacune

des caractères spéciaux. On divise ces caractères en caractères
internes, qui se rapportent soit au rang des personnes divines,
soit, à leur mode d'existence, le Père engendrant le Fils, tandis

que le Saint-Esprit procède de l'un et de l'autre, — et en
caractères externes, se rapportant aux oeuvres accomplies par les

trois personnes. Ainsi la création est attribuée plus spécialement

au Père, la rédemption au Fils et la sanctification au

Saint-Esprit, quoique dans un sens ils n'agissent jamais
séparément.

c) Elles sont immanentes l'une à l'autre, c'est-à-dire que
chacune d'elles existe dans les autres en vertu de leur unité
d'essence.

On peut dire que cette doctrine est biblique en ce sens que
les éléments de ce dogme se retrouvent dans la Bible. Mais si

les termes dont se sert l'Ecriture sont les mêmes, elle les
emploie souvent dans un autre sens que celui qu'on leur a donné.
On a voulu trouver déjà des traces de la doctrine de la trinité
dans l'Ancien Testament. Mais la plupart des passages cités
doivent ou du moins peuvent s'expliquer autrement. La notion
du Saint-Esprit dans le sens spécial y apparaît à peine; celle du
Fils de Dieu s'y trouve indiquée bien rarement et d'une
manière très peu précise : ainsi les passages mêmes où le Messie

est appelé Dieu peuvent s'entendre de sa dignité plutôt que de

sa nature. Toutefois il est possible qu'il y ait là les premiers
linéaments de la doctrine du liyo; et l'idée d'un Dieu révélé
distinct d'un Dieu caché. Il faut remarquer sous ce rapport les

passages qui parlent de la face du Seigneur, de l'ange de la

face, ceux qui identifient l'ange de l'Eternel avec l'Eternel lui-
môme, et en particulier la description de la sagesse dans le

livre des Proverbes. Cette description semble renfermer déjà
l'idée d'une hypostase divine, idée qu'ont développée, plus
tard le livre de la Sapience et l'Ecclésiastique.

La doctrine de la trinité, dans sa forme traditionnelle, est



DOGMATIQUE. l3

également étrangère au Nouveau Testament. Elle ne se trouve

pas même dans la formule du baptême (Math. XXVIII, 18-20),

car les expressions employées ne prouvent ni la personnalité
des trois êtres mentionnés, ni même leur divinité, puisqu'on
pouvait aussi baptiser au nom d'un homme. (Voy. 1 Cor. X, 2.)
L'idée de trois personnes divines ou d'un Dieu en trois personnes

n'existe donc pas dans la Bible, qui relève au contraire
expressément l'unité de Dieu. On trouve bien dans le Nouveau
Testament quelques traces d'une distinction entre plusieurs
hypostases divines ; mais cette distinction ne coïncide pas avec
celle de la dogmatique traditionnelle. Ainsi, dans le langage du
Nouveau Testament, le nom de Père désigne toujours Dieu en

général, en sa qualité de père de Jésus-Christ ou des hommes,
et non pas seulement une des personnes de la trinité. De même
l'expression de Fils de Dieu, appliquée à Jésus-Christ, marque
assurément sa divinité, mais elle ne veut point dire qu'il soit
l'incarnation de la seconde personne de la trinité. St. Paul et
l'auteur de l'épitre aux Hébreux parlent, il est vrai, du Fils de
Dieu comme d'un être céleste, préexistant à Jésus de Nazareth
en qui il s'est fait homme, mais ils l'envisagent comme étant
subordonné au Père, ce qui n'est de nouveau point conforme
aux déterminations de la théologie ecclésiastique. St. Jean
affirme nettement l'existence de plusieurs hypostases divines,
mais il n'en distingue que deux : le Père et le Myoç, le Dieu
caché et le Dieu révélé. Quant au Saint-Esprit, ce que le Nouveau

Testament appelle de ce nom ne correspond pas davantage

à la troisième personne de la trinité. Il parle sans doute
de lui parfois comme d'un être personnel, et cela est tout
naturel puisque le Saint-Esprit est en tout cas l'agent d'un être
personnel, mais il n'entend point affirmer par là sa personnalité

car il le désigne souvent aussi comme un don de Dieu,
comme une force, et il ne dit nulle part qu'il procède du Père
et du Fils, mais qu'il est envoyé par le Père. Au surplus,
d'après la doctrine biblique, particulièrement développée sur ce
point par St. Jean, le Saint-Esprit n'existait point encore pendant

la vie terrestre du Sauveur ; il est le résultat de la
glorification de l'homme-Dieu. Aussi est-il dans plusieurs passages



14 R. ROTHE.

appelé l'Esprit de Christ et identifié avec Jésus-Christ lui-
même. La place de la doctrine du Saint-Esprit est dès lors
dans la christologie et non point ici.

Il est certain que la doctrine de la trinité doit son origine à

un besoin de la conscience chrétienne. Celle-ci, en effet, sait

que Dieu est en Christ, et elle réclame dès lors de la science

une idée de Dieu qui, tout en maintenant le monothéisme,
sauvegarde la divinité du Sauveur. Reste à savoir si cette doctrine,
quoiqu'elle réponde à un sentiment fort juste, est la véritable
solution du problème. Or, il faut reconnaître que la doctrine
ecclésiastique de la trinité n'est point satisfaisante au point de

vue scientifique. Et d'abord elle ne contient guère que des

déterminations négatives; elle présente cet article comme un mystère

qui ne peut être expliqué et qui doit être l'objet de la foi,
tandis qu'il ne fait au contraire, en réalité, pas partie des
révélations divines, et qu'il est un produit de la réflexion scientifique.

En outre, la dogmatique ecclésiastique ne parvient pas
à concilier l'unité de Dieu et la triplicité des personnes divines,
quoiqu'elle cherche à le faire. Elle oscille entre le modalisme
et le trithéisme. En effet, si les trois personnes divines sont
vraiment égales, elles ne peuvent être que des modes de la

divinité ; si l'on affirme qu'il y a entre elles un rapport de

subordination, comme on paraît y incliner, on nie par le fait
la divinité de deux d'entre elles, parce qu'elles ne peuvent plus,
à ce compte, posséder le caractère d'un être absolu. Mais dès

lors la première personne elle-même perdrait la qualité d'un
être absolu, puisque toutes les trois sont de même nature.
D'ailleurs, si l'on admet trois personnalités distinctes, aucune
d'elles ne saurait être une personnalité absolue. Le grand tort
de la dogmatique ecclésiastique, c'est de parler de trois
personnes : une telle expression ne peut se concilier avec le
monothéisme. Au reste, la doctrine de la trinité n'est pas
conséquente avec la doctrine de l'église protestante, qui insiste
fortement sur la simplicité de Dieu. Cette inconséquence se

trahit dans le plan adopté par toutes nos dogmatiques qui
traitent d'abord de Dieu en général, puis de la trinité, sans
établir de lien organique entre ces deux articles.



DOGMATIQUE. 15

Pour que la doctrine de Dieu réponde véritablement à ce que
réclame la conscience chrétienne, elle doit être formulée de

telle sorte qu'elle établisse nettement :

1° Que Dieu est absolument indépendant du monde et se

détermine absolument par lui-même.
2e Que Dieu est absolument immatériel.
3° Que Dieu est absolument vivanl, et peut dès lors entrer

en communion avec la créature et devenir homme.
4° Que Dieu est vraiment personnel.
5° Que Dieu est tout à la fois compréhensible et

incompréhensible.

C'est ce que nous allons tenter
La notion de Dieu nous est donnée dans la conscience

religieuse qui la possède par le fait d'une aperception immédiate.
Mais ce n'est encore qu'une notion, de laquelle nous devons
tirer l'idée de Dieu en la dégageant de tout élément étranger.
Or, nous nous représentons Dieu à la fois comme l'être absolu
et comme un être déterminé, en tant que nous lui attribuons
diverses perfections. Il y a là, aussi longtemps que nous
n'envisageons pas ces déterminations de l'être divin comme provenant

de Dieu lui-même, une contradiction que nous devons
chercher à résoudre, et cela même nous indique la voie que
nous avons à suivre. Nous devrons donc commencer par écarter
de l'idée de Dieu toute détermination qui ne saurait s'accorder
avec l'idée de l'être absolu. Nous arrivons ainsi à l'idée de l'être
absolument indéterminé, de l'être absolu dont on ne peut dire

qu'une chose, c'est qu'il est; c'est la première idée de Dieu,
celle de l'essence divine. Envisagé comme tel, Dieu nous est

absolument caché.

Cependant il n'y a là encore qu'une conception toute négative

et nous ne saurions nous y arrêter. L'idée de l'être
absolument indéterminé n'implique point la négation de l'être ; au

contraire, elle suppose bien plutôt la possibilité réelle de toute
détermination. C'est l'être comme puissance absolue. Or nous
ne pouvons nous représenter la puissance que comme agissante,
comme s'actualisant elle-même, c'est-à-dire comme une vie,
etici, comme la vie absolue. Mais en quoi consiste cette vie de



Iti K. ROTHE.

Dieu, ce mouvement par lequel il passe éternellement de la
puissance à l'acte sans toutefois cesser jamais de se posséder
soi-même? Dieu réalise, avons-nous vu, les possibilités renfermées

en lui, il leur donne une existence réelle en se distinguant
de lui-même, en se pensant lui-même. Dieu se détermine ainsi
à la fois comme existence absolue et comme pensée absolue,
c'est-à-dire comme l'esprit absolu, car la notion de l'esprit est

précisément celle de l'unité de l'idée et de la réalité.
Toutefois cela demande à être plus nettement précisé encore.

Dieu, tout en déployant toutes les richesses de son être spirituel,

en se développant ainsi lui-même, mais en dehors du

temps, se connaît et se possède lui-même, il ramène par là à

l'unité l'infinie diversité de toutes ces déterminations
différentes qui forment dès lors un tout, un ensemble. Cet ensemble

organique de toutes les forces divines, produit de l'activité de

Dieu, constitue la nature divine. La seconde idée de Dieu à

laquelle nous sommes conduits est donc celle-ci : Dieu se

détermine lui-même comme nature absolue, comme organisme
spirituel.

Cependant la conséquence des prémisses que nous avons
posées nous pousse à aller plus loin encore. En se déterminant
comme nature, Dieu se pense et se veut lui-même, il se reconnaît

dans cet objet identique à lui-même et a conscience de soi.
Or la pensée qui se pense elle-même est la raison, et la volonté
qui se veut elle-même est la liberté, et l'unité de la volonté et
de la pensée, de la raison et de la liberté, constitue la personnalité.

Ainsi Dieu, en tant qu'il est l'esprit absolu, ne se détermine

pas seulement comme nature, mais aussi comme personnalité

: c'est la troisième idée de Dieu.

D'après tout ce que nous venons de voir, la personnalité
divine est en un sens une détermination de la nature divine,
mais en même temps elle la dépasse, elle est une forme
nouvelle de l'être divin, un nouveau mode de l'existence de Dieu,
elle est la détermination suprême qui renferme toutes les

autres. Il y a, du reste, entre la nature et la personnalité en
Dieu le même rapport que celui qui existe entre la nature
extérieure et l'homme, et dans l'homme lui-même, entre l'orga-



DOGMATIQUE. 17

nisme matériel et l'âme. D'une part, l'homme est le produit
suprême de la nature et il en renferme en lui tous les éléments ;

de l'autre, il en est séparé par un abîme et il appartient à une
tout autre sphère. De même, l'âme est essentiellement le
résultat des fonctions de l'organisme matériel, et cependant elle
est d'une tout autre nature. L'idée de la personnalité divine ne

supprime donc point celle de la nature divine : au contraire,
ces deux modes de l'être divin se supposent nécessairement
l'un l'autre. La nature n'a d'existence réelle qu'en tant qu'elle
produit la personnalité, et la personnalité à son tour a dans la

nature sa raison d'être. Dieu existe sous une double forme : il
est à la fois l'infinie variété de toutes les fortes vivantes de

l'esprit absolu, et l'unité dans laquelle elles se réunissent et se

concentrent, h xai nâ». La nature en Dieu est en quelque sorte
le corps spirituel de Dieu.

Dieu, en tant qu'il est l'unité de la nature et de la personnalité

divines, est une personne, et, comme tel, il est le Dieu qui
se révèle, le lo-pç. L'idée de la personnalité est le dernier
élément de l'idée de Dieu. Avec elle nous sommes revenus à notre
point de départ : seulement, l'être absolument indéterminé est
devenu une oersonne vivante. En même temps nous retrouvons

dans l'idée de Dieu, telle que nous venons de la formuler,
tout ce qui existe déjà sous forme d'intuition dans la notion de

Dieu, telle que la fournit la conscience religieuse, savoir la

notion de la simplicité et de l'absoluité de l'être divin, et celle,
en apparence contradictoire avec celle-là, de diverses perfections

divines; mais maintenant la contradiction est résolue,
puisque nous avons appris à reconnaître dans les perfections de
Dieu les déterminations qu'il s'est données à lui-même.

Il faut donc distinguer trois modes de l'être divin : Yessence

divine, la nature divine, la personnalité divine. Ce ne sont pas
de simples abstractions, mais des réalités; seulement Dieu
n'existe que par la réunion de ces trois modes. Ainsi nous avons
une véritable triplicité et une unité réelle, mais non pas, comme
dans la dogmatique traditionnelle, trois personnes ou trois
sujets. De tout ce qui précède il ressort, au reste, que ces
trois modes de l'être divin sont également éternels : la priorité

C. R. 1871. Ì



18 R. ROTHE.

que l'un d'entre eux semble posséder sur les deux autres n'est
qu'une priorité logique et non pas réelle, parce qu'il s'agit ici
d'une causalité absolue et que l'acte par lequel Dieu se veut
lui-même n'a point lieu dans le temps. C'est un devenir qui est
toujours égal à l'être ; c'est la vie absolue.

3. DES PERFECTIONS DE DIEU.

La dogmatique ecclésiastique ne s'en tient pas aux déterminations

générales que nous avons indiquées. Elle y a ajouté la
doctrine des perfections divines, doctrine qu'elle ne met d'ailleurs

nullement en relation avec celle de la trinité, puisque les

perfections divines sont envisagées comme étant communes
aux trois personnes et qu'elles ne doivent point être confondues

avec les caractères qui distinguent celles-ci l'une de l'autre. La

dogmatique désigne les perfections de Dieu sous le nom d'attributs,

et s'efforce, non sans peine, d'en concilier l'idée avec celle
de la simplicité absolue de l'être divin. Elle affirme que, en soi,

ces attributs ne diffèrent pas de l'essence divine, ni les uns
des autres, et que c'est par suite des limites de notre esprit
borné que nous devons les distinguer pour les comprendre.
Toutefois elle soutient en même temps qu'ils ne sont pas de

simples conceptions de notre esprit, et qu'ils ont une certaine
raison d'être en Dieu lui-même. Malgré son désir de ne pas
dépasser les données bibliques, la dogmatique ecclésiastique a

dû aller au delà quand il s'est agi de grouper les diverses
perfections divines d'après un ordre méthodique, car la Bible n'en

parle qu'occasionnellement et nullement d'après un plan
systématique. Depuis une haute antiquité, les théologiens se

servent, pour établir la notion de chacune d'elles, de la triple
méthode connue sous les noms de vianegralionis, qui consiste à

nier en Dieu toute imperfection, — via eminenliae, d'après

laquelle on attribue à Dieu dans le sens le plus élevé les qualités

de la créature, — et via causalitatis, par laquelle on conclut
des qualités du monde à celles de Dieu qui en est l'auteur.

Quant à la classification des attributs divins, les mômes

théologiens ne peuvent l'établir d'après un principe objectif, parce



DOGMATIQUE. 19

qu'ils insistent d'une manière trop exclusive sur la simplicité
de l'être de Dieu; dès lors, ils doivent recourir à des divisions

plus ou moins arbitraires parmi lesquelles nous citerons, comme
celles qui répondent le mieux à leur objet, la division en
perfections absolues et relatives, ou celle en perfections de la nature

divine, de l'intelligence divine et de la volonté divine, ou encore
celle en perfections métaphysiques, physiques et morales.

Cependant, au point de vue scientifique, toutes ces déterminations

ne peuvent être envisagées comme satisfaisantes. L'idée
de perfection qui est à la base de cette doctrine n'esl elle-même

pas clairement définie. De là l'obscurité qui règne dans l'exposition

de tout ce qui a trait au rapport des perfections divines
avec l'essence divine. La contradiction qui existe entre l'idée
de la simplicité de Dieu et celle d'une pluralité de perfections
n'est pas résolue : elle ne pourrait l'être que si l'on avait pour
point de départ une idée de Dieu plus complète et plus nettement

formulée. C'est de là qu'il faudrait partir pour établir les
différents attributs de l'être divin, et ce n'est qu'à ce compte
qu'on pourrait les présenter comme formant réellement un
tout, un organisme. Le moyen dont on se sert pour arriver à

la notion des diverses perfections divines ne compense pas
cette absence d'un principe unique, car il est choisi arbitrairement,

et, par conséquent, il est peu scientifique. D'ailleurs la
fia negationis et la via eminentiae ne constituent point deux
méthodes distinctes; ce ne sont que deux formes différentes du
même procédé. La via causalitatis ne diffère pas non plus bien
réellement des deux autres. Ce serait, il est vrai, la méthode
la plus rigoureuse, mais pour qu'eile pût conduire à un résultat
certain, il faudrait que l'on connût le monde parfaitement et
dans tous ses détails, afin de remonter de là à Dieu et à ses

perfections; or c'est impossible. C'est bien plutôt la connaissance

que nous avons de Dieu qui nous explique et nous fait
comprendre le monde. Il résulte nécessairement encore des

lacunes que nous venons de signaler que l'on n'a en réalité
aucune base pour la classification des perfections divines : la
distinction qu'on établit entre perfections relatives et immanentes

ne peut s'accorder avec l'idée qu'on se fait de la simpli-



20 R. ROTHE.

cité de Dieu, et celle que l'on fonde sur l'analogie qu'on
suppose exister entre Dieu et l'âme humaine repose sur un
principe qui n'est pas démontré.

Aussi la définition que la dogmatique ecclésiastique donne
de chaque perfection prise en particulier est-elle également

insuffisante. Ou bien les caractères qu'elle indique
sont trop vagues ou ils sont contradictoires. Cela est frappant

surtout dans la manière dont elle traite la toute-
science divine ; aucune des perfections divines n'a été
définie aussi nettement, mais elle l'a été précisément de telle
sorte qu'elle ne peut plus se concilier avec la notion de la
liberté humaine, à mesure qu'on affirme que Dieu connaît
de toute éternité les actions des créatures libres. Ici les soci-

niens, qui ne voulaient pas admettre cet article, avaient vu
plus juste que les théologiens orthodoxes. En effet, l'idée de la

liberté des créatures humaines telles qu'elles sont actuellement
et dans leur état d'imperfection implique nécessairement celle
d'un certain arbitraire, ce qui exclut la possibilité de la
prescience. Si cette prescience existe, les actions des créatures ne
sont plus vraiment libres. Il ne faut pas se flatter qu'on
échappe à la difficulté en disant que Dieu connaît d'avance les
actes libres comme devant s'accomplir librement, car cette
formule renferme une contradiction : ce qui est libre ne peut
être prévu d'avance comme devant certainement arriver. Dieu,
d'ailleurs, ne cesse pas d'être l'être absolu, parce qu'il ne prévoit

pas avec certitude les actions libres des créatures, car la

connaissance est toujours en rapport avec la nature de son

objet, et il appartient à la nature des actes libres de ne pouvoir
pas être prévus. Dieu sait ce qu'il est possible de savoir, comme
il peut ce qui est réellement possible. Au surplus, si l'on veut

sauvegarder la liberté humaine en maintenant sur ce point la

doctrine ecclésiastique, on porte atteinte à l'indépendance de

Dieu, puisque, dans ce cas, la connaissance que Dieu a des

choses devrait dépendre des déterminations des créatures et

que Dieu serait ainsi réduit à jouer le triste rôle d'un spectateur
oisif de l'univers.

Pour traiter d'une manière vraiment scientifique la doctrine



DOGMATIQUE. 21

des perfections divines, il faut donc, avant tout, définir nettement

l'idée de perfection ou de qualité en général. Or, les qualités

ne sont pas seulement de simples manières d'être ; elles
ne sont pas non plus des déterminations essentielles de 1 être
lui-même, abstraction faite de ses relations avec d'autres objets ;

elles sont la manifestation des caractères essentiels d'un être
dans ses rapports avec d'autres. Ainsi elles ont leur raison

d'être, d'une part, dans la nature intime de l'être auquel elles

appartiennent, et, de l'autre, dans les relations de cet être avec
les autres. D'après cela, il ne peut être question de perfections
divines qu'autant que Dieu soutient des relations avec d'autres

êtres, et au premier abord il semble que Dieu ne puisse avoir
des relations qu'avec le monde et qu'ainsi il n'y ait que des
perfections relatives ou transitives. Ce sont bien, en effet, celles

qui se présentent en première ligne à notre pensée. Mais Dieu
soutient aussi des relations avec lui-même, parce que, comme
tout être personnel, il se distingue de lui-même. Il reconnaît
dès lors en lui certaines qualités qui sont des perfections immanentes

ou absolues. Elles constituent la connaissance que Dieu
a de lui-même et nous ne pouvons les déduire, comme les
précédentes, de notre propre expérience. Les perfections divines
se partagent ainsi en deux classes bien distinctes : les perfections

absolues ou immanentes, et les perfections relatives ou
transitives. Les premières se subdivisent suivant les diverses
relations qui existent en Dieu lui-même. Les secondes se subdivisent

suivant les diverses relations que Dieu soutient avec le

monde, relations déterminées par la nature de Dieu, d'une part,
et par celle du monde, de l'autre.

I. Perfections immanentes.

Dieu se connaît lui-même comme essence divine, comme
nature divine et comme personnalité divine. De là trois
perfections différentes :

1° Dieu se suffit à lui-même, en tant qu'il est causa sui;
2° Dieu est parfaitement heureux, en tant qu'il a conscience

de lui-même comme de la vie parfaite ;



ti R. ROTHE.

3° Dieu possède une gloire souveraine, en tant qu'il a
conscience de lui-même comme de l'être absolument libre.

A ces trois perfections divines vient s'en ajouter une quatrième
qui répond à une autre relation de l'être divin et qui forme la
transition entre les perfections immanentes et les perfections
relatives. L'idée de Dieu et spécialement celle de la personnalité

divine implique, en effet, la nécessité d'une activité créatrice
en Dieu, du don de soi-même à d'autres êtres ; c'est là l'idée de

l'amour : Dieu est charité.

IL Perfections relatives ou transitives.

A les prendre d'une manière générale, elles expriment,
toutes ce fait que Dieu, dans ses rapports avec le monde, est,
en vertu même de sa nature, absolument actif, ce qui exclut,

toute passivité, mais non pas, il est vrai, toute réceptivité de

sa part. Nous les distinguons en perfections essentielles qui sont
des attributs de l'être divin en général, et perfections hyposla-

tiques, c'est-à-dire appartenant à l'un des modes seulement de

l'être divin.
1" Perfections essentielles. Celles-ci sont positives ou négatives.

Les premières expriment les diverses manifestations de

l'amour divin à l'égard du monde déjà existant. Ce sont: a)

abstraction faite du péché et de la rédemption, la bonté de Dieu,
en vertu de laquelle il se communique aux créatures suivant
le degré de réceptivité de chacune d'elles; b) eu égard au

péché des hommes, la colère et la miséricorde qui ne sont que
les deux faces différentes d'une même perfection ; c) en rapport
avec la rédemption, la grâce. —• Les secondes (perfections
négatives) se résument toutes en un mot : Dieu est infini, c'est-à-
dire qu'il n'est nullement limité par ses rapports avec les êtres

finis et bornés. De là découlent : a) l'incommensurabilité et b)

l'immutabilité de Dieu, qui veulent dire que Dieu, tout en entrant
en relation avec le monde qui existe dans le temps et dans

l'espace, n'est cependant point soumis aux lois de l'espace et

du temps. L'immutabilité, bien comprise, n'a point pour
conséquence, comme on l'entend affirmer parfois, que Dieu ne



DOGMATIQUE. 23

saurait recevoir aucune impression de la part du monde ; elle

suppose seulement que les impressions qu'il reçoit ne produisent

en lui aucun changement d'état, parce qu'il tient
constamment le monde en sa puissance et qu'il a la pleine certitude
de l'amener au but qu'il lui a marqué. D'ailleurs Dieu
contemple le monde dans son ensemble et chaque créature dans

ses rapports avec toutes les autres. Or, pris dans son ensemble,
le monde répond à chaque moment de son existence aux
desseins de Dieu envers lui.

2° Perfections hypostaliques. Celles-ci se divisent également
en deux groupes selon qu'elles appartiennent à la nature ou à

la personnalité divines, car nous ne pouvons attribuer à

l'essence divine de perfections déterminées. Les premières se

réduisent à une seule, la toute-présence, en vertu de laquelle la
nature divine est toujours et partout agissante dans le monde.
Pour déterminer exactement les secondes, il faut considérer

que la personnalité est à la fois intelligence et volonté, et tenir
compte en même temps de l'état moral du monde. Or, les

perfections de l'intelligence et de la volonté divines sont :

a) abstraction faite du péché et de la rédemption, la toute-
science, en vertu de laquelle le monde, dans toutes ses parties,
est constamment l'objet de la connaissance de Dieu, et qui
implique la sagesse divine, car Dieu considère le monde dans son

rapport avec le but qu'il lui a assigné, — et la toute-puissance,
en vertu de laquelle le monde est, dans toutes ses parties et
dans tousles moments, soumis à la volonté de Dieu; b) en
rapport avec le péché, la sainteté, par où l'on entend que Dieu
connaît le péché du monde et le connaît tel qu'il est, c'est-à-
dire, qu'il en a horreur, — et la justice, par où l'on entend que la
toute puissance de Dieu nie et détruit le péché en le punissant;

c) en rapport avec la rédemption la idratile de Dieu,
en vertu de laquelle il se révèle à la conscience humaine
comme le Dieu saint qui détruit le péché et la fidélité de

Dieu, en vertu de laquelle il agit dans le monde pour le délivrer

du péché.



24 R. ROTHE.

4. DES ŒUVRES DE DIEU.

La dogmatique ecclésiastique exprime encore l'état de dépendance

où le monde se trouve vis-à-vis de Dieu par la doctrine
des œuvres de Dieu, oeuvres qui comprennent la création et la

providence.

1. La création.

La dogmatique ecclésiastique définit la création : « l'acte
de la trinité divine par lequel le Père, en vertu de sa toute
puissance, a tiré de rien tout ce qui existe par le moyen du
Fils dans le saint-Esprit. » En affirmant que le monde a été

créé de rien, on veut dire que Dieu en est la seule cause. Mais

on distingue, en se rattachant au récit de la création dans
la Genèse, une première création (Gen. 1,1), celle du chaos,

qui est seule, à proprement parler, une création de rien, et

une seconde création comprenant les œuvres des six jours
(Gen. I, 3 et suiv.), l'âme de l'homme exceptée. Cette seconde

création en tout cas a eu lieu dans le temps; la première coïncide

avec le commencement du temps. Ainsi la dogmatique
ecclésiastique ne rejette pas absolument l'idée d'une création
éternelle, quoique le plus grand nombre des théologiens orthodoxes

enseignent le contraire. Au reste, ils envisagent tous
comme une circonstance essentielle le terme de six jours assigné

à la seconde création, en prenant le mot de jours au sens

propre, et ils insistent avec l'Ecriture sur le fait que tout ce que
Dieu créa était bon.

L'Ecriture confirme généralement la doctrine de la création
telle que l'a formulée la dogmatique ecclésiastique. Elle
n'enseigne pas directement, il est vrai, une création de rien, mais
elle la suppose nécessairement, puisqu'elle déclare que Dieu
a créé toutes choses par sa seule volonté. Elle n'exprime pas
d'une manière positive l'idée de deux actes de création successifs,

car Gen. I, 1 peut fort bien n'être qu'une mention
sommaire des faits racontés en détail dans les versets suivants. Elle
semble repousser l'idée de^Péternité de la création, cependant



DOGMATIQUE. i5

les expressions qui paraissent y être le plus directement
contraires peuvent n'être qu'une façon populaire d'exprimer les

choses, d'autant plus qu'il est fort difficile de parler autrement.

Enfin, elle affirme que le but de la création est la manifestation
de la gloire de Dieu. Mais la dogmatique traditionnelle ne tient

pas suffisamment compte, du rapport que le Nouveau Testament

établit entre la création et la rédemption. Christ est le but de

la création (Eph. I, 4; III, 9 ; 1 Pier. I, 20) comme celle-ci est

déjà, d'après St. Jean et St. Paul, l'œuvre du Logos ou de

Christ, et la rédemption, à son tour, est appelée une nouvelle
création. (1 Cor. XV, 45 et suiv., etc.)

L'idée de la création a aussi sa place et une place nécessaire
dans une dogmatique scientifique. Le sentiment que nous avons
de l'absolue dépendance où le monde se trouve vis-à-vis de

Dieu suppose nécessairement que l'origine du monde doit être

rapportée à Dieu seul: ainsi se justifie la formule que Dieu a

créé toutes choses de rien. La principale difficulté gît dans la

question de savoir si l'on doit admettre que la création a eu lieu
dans le temps, ou qu'elle est éternelle. En se décidant pour la

première alternative, on affirme qu'il y a eu une époque où
Dieu n'était pas créateur, ce qui paraît être cependant un de

ses caractères essentiels ; puis on attaque la notion de l'immutabilité

de Dieu. D'autre part, en admettant une création
éternelle, il semble que l'on détruise ou que l'on affaiblisse au
moins le rapport de dépendance qui doit exister entre le monde
et Dieu et que l'on se mette ainsi en contradiction avec le
sentiment religieux. Toutefois, ce n'est là qu'une apparence. Ce

qui importe au sentiment religieux, en effet, ce n'est pas que
le monde ait eu ou n'ait pas eu un commencement, c'est que
Dieu soit reconnu comme étant le seul auteur du monde. Or,
pour cela, ii n'est point nécessaire d'admettre qu'il y a eu un
temps où le monde n'existait pas, cette formule renfermerait
d'ailleurs une contradiction, puisque le temps lui-même n'existe
que par la création. Sans doute, nous ne pouvons pas nous
représenter une création éternelle, mais nous pouvons conclure
qu'il en doit être ainsi, et l'idée de la vie divine nous y conduit
nécessairement.



Î6 R. ROTHE.

On peut bien dire, avec la dogmatique traditionnelle, que la
création a eu lieu en vertu d'un libre décret de Dieu, pour autant
qu'on n'envisage la liberté que comme l'absence de toute
contrainte et qu'on n'entend point dire que la création soit le fruit
d'une décision arbitraire de Dieu. L'idée de création, en effet,
découle nécessairement de l'idée de Dieu. Dieu, en ayant
conscience de son moi, pense nécessairement aussi son non-moi.
Ce non-moi, il peut le réaliser ou ne pas le réaliser. S'il le
réalise, il en résultera l'existence d'un être qui sera le contraire
de Dieu, et l'œuvre de Dieu à l'égard de cet être sera de le

ramener à l'unité avec lui. Or, en présence de cette double
possibilité, Dieu doit se décider d'une manière conforme à la
perfection absolue, et celle-ci veut évidemment qu'il crée, car
créer est un plus haut degré de perfection que de rester seul

et de se renfermer en soi-même. Ainsi Dieu crée, non point en
vertu d'une nécessité physique, mais par une nécessité morale,

par amour.
Penser et agir sont en Dieu un seul et même acte; il doit

donc nécessairement réaliser son non-moi dès qu'il le pense
en ayant conscience de soi-même'. Ce non-moi est d'abord

une négation, une limitation de Dieu ; mais Dieu ne peut le

laisser subsister comme tel. Il doit s'affirmer comme l'être
absolu en agissant dans cet être qui n'est pas lui aussi

longtemps qu'il y rencontre quelque opposition et jusqu'à ce qu'il
l'ait rendu vraiment adéquat à lui-même. Il ne crée donc pas
immédiatement et par un acte absolu le monde tel qu'il doit
être; il faut pour cela un développement, un travail qui a son

analogie dans le développement moral de l'homme. De même

que, pour l'homme, cette œuvre consiste à s'assimiler la nature,
elle consiste pour Dieu à s'assimiler, à transformer la matière
en la pénétrant. Cette loi de la personnalité divine en vertu de

laquelle Dieu doit appeler à l'existence un être autre que lui,
mais pour le transformer et le pénétrer, c'est la notion de

l'amour divin. — La création est donc un acte nécessaire. Dieu

111 y a une évidente contradiction entre ce paragraphe et le précédent : nous

avons cru cependant devoir les conserver l'un et l'autre tels qu'ils se trouvent
dans le texte donné par M. Schenkel.



DOGMATIQUE. 27

doit créer parce qu'il est Dieu. C'est une nécessité personnelle,
improprement appelée morale, qui n'est pas moins stricte qu'une
nécessité mathématique. Cependant cette nécessité ne contredit

point la liberté de l'acte créateur; elle la confirme plutôt parce
qu'elle en écarte toute idée d'arbitraire et de hasard. Dieu crée

en vertu d'une nécessité intérieure en se déterminant uniquement

par lui-même : c'est là précisément la liberté absolue, et,
en réalité, rien n'est à la fois plus libre et plus nécessaire que
l'amour.

Notre manière d'envisager la création est, malgré certaines

apparences, tout à fait contraire aux thèses du panthéisme.
Pour celui-ci, en effet, la création est nécessaire au développement,

à l'achèvement, si nous pouvons ainsi dire, de Dieu lui -

même ; pour nous, elle est au contraire le produit de la volonté
de Dieu et comme le reflet de la conscience qu'il a de lui-
même.

L'idée de la création est, nous venons de le voir, que Dieu
réalfee son non-moi, mais pour le rendre adéquat à lui-même.
De là résulte que le monde est fini et limité, soumis aux lois
du devenir et d'un changement incessant, parce qu'il est le

contraire de Dieu, l'être sous la forme du non-être. Mais en
même temps le monde est infini, c'est-à-dire qu'il se compose
d'une quantité infinie d'êtres finis, parce qu'il est, considéré à

un autre point de vue, l'image de Dieu. Pris dans son ensemble,
il est dans la catégorie du fini ce que Dieu est dans celle de
l'absolu. Dieu en créant, veut que le monde devienne ce
qu'il est lui-même, c'est-à-dire, qu'il devienne esprit. Or, l'esprit

consiste dans l'union de la nature et de la personnalité.
Ainsi Dieu existe dans le monde comme nature dans la nature
créée et spécialement dans celle de l'homme, et comme
personnalité dans la personnalité créée, spécialement dans celle
de l'homme. La création est donc en réalité l'acte par lequel
Dieu se donne l'existence dans le monde et, pour nous en tenir
à la sphère terrestre, l'acte de l'incarnation de Dieu dans
l'humanité.

Ici encore nous sommes bien éloignés du panthéisme. Celui-ci
confond Dieu et. le monde, tandis que nous statuons entre eux



28 H. ROTHE.

une différence essentielle. Or cette différence n'exclut point la
possibilité d'une union, au contraire, car deux êtres ne peuvent
s'unir qu'à la condition d'être distincts l'un de l'autre, mais
elle exclut absolument l'identité de l'un et de l'autre. Le
but de l'œuvre créatrice est, d'après ce que nous venons de

voir, l'habitation de Dieu dans le monde, ce qui'n'implique nullement

la négation de la transcendance de Dieu. En effet, l'essence
divine est, par sa nature même, absolument transcendante, et
quant aux deux modes de l'être divin qui, par leur nature,
doivent entrer en contact avec le monde et s'unir à lui, savoir la
nature et la personnalité divines, leur immanence n'est que
relative aussi longtemps que l'œuvre créatrice n'est pas
complètement achevée. Or cette œuvre doit se prolonger indéfiniment,

par conséquent la nature et la personnalité divines
demeurent aussi toujours en quelque manière séparées du monde
et élevées au-dessus de lui. Au reste cette habitation de Dieu
dans le monde n'a lieu que dans les créatures spirituelles qui
seules peuvent entrer en relation avec lui. Enfin, il ne faut

point perdre de vue que, dans toute l'œuvre de la création, ce
n'est pas Dieu qui change et se développe, mais que le

changement et le développement ont lieu uniquement dans la

créature.
Cette transformation, cette pénétration du monde par la

nature et la personnalité divines a-t-elle jamais lieu d'une manière

complète? D'un côté il semble que l'on doive répondre
affirmativement, car, Dieu étant l'être absolu, son œuvre ne saurait
demeurer imparfaite ou inachevée. D'un autre côté on doit, ce

semble, en nier la possibilité, et cela parce que, en vertu du

même principe, il n'existe pas de commune mesure entre Dieu

et le monde. De cette apparente contradiction il résulte que
l'œuvre créatrice doit durer indéfiniment, ce qui ne veut point
dire qu'elle ne parvienne jamais à une complète réalisation.
Nous devons, en effet, nous représenter la création toute entière

comme formant une multitude de sphères concentriques; or,
dans chacune de ces sphères, l'union de Dieu et de la créature
se réalise aussi complètement que les conditions de cette sphère
le comportent. Mais cette union ne s'accomplit nulle part d'une



DOGMATIQUE. 29

manière absolue : ce n'est jamais, si l'on prend l'ensemble des

choses, qu'une approximation toujours croissante.

L'acte primitif de la création est, nous l'avons vu, la création
du non-moi de Dieu. Or, si Dieu est esprit, ce non-moi sera la
matière pure, sans organisation et sans activité. Et si l'esprit est

l'unité de la pensée et de l'existence, de l'idée et de la réalité, la

matière doit être la négation de l'une et de l'autre, la négation de

toute forme déterminée, c'est-à-dire, l'espace sans contenu, et
la négation de toute existence déterminée, le temps. Le temps
et l'espace, en effet, sont inséparables l'un de l'autre et, dans

leur unité, ils constituent la matière. La matière est ainsi le
lieu où Dieu accomplit l'œuvre créatrice, le sein maternel
duquel naît toute créature. Cette matière, Dieu la transforme

par la pensée et la volonté en esprit, mais toutes les créatures
demeurent à jamais soumises aux lois du temps et de l'espace :

c'est là la marque indélébile de leur origine et leur caractère
essentiel ; c'est ce qui constitue l'individu. Seulement il faut

remarquer que, pour l'esprit, l'espace et le temps, tout en
demeurant les formes de son existence, ne sont plus une
barrière, une limite infranchissable. Le temps et l'espace sont dès

lors aussi les formes de l'activité créatrice de Dieu.
La création de la matière est la création au sens propre du

mot. La matière une fois créée, nous n'avons plus qu'un
développement de cette première création, développement qui
consiste à faire passer successivement la créature d'un degré
inférieur à un degré supérieur de l'existence, à l'élever à une
puissance toujours plus haute. Or Dieu le fait en agissant sur la
matière par la pensée et la volonté. Penser une chose, c'est la
décomposer en ses éléments (analyse) pour saisir ensuite ceux-
ci dans leur unité (synthèse). Or, comme pour Dieu penser
et agir sont une seule et même chose, l'analyse est l'organisation
de la matière, la synthèse est la réalisation d'un degré plus
excellent de l'être dont les éléments existaient déjà, mais
réunis confusément et non encore organisés, dans le degré
inférieur. Aussi, si ce développement a lieu en vertu d'une
puissance inhérente à la créature, il est en même temps une
création parce que l'impulsion est toujours donnée de Dieu.



30 R. ROTHE.

Nous nous élevons ainsi, par une série de transformations
successives, de la matière pure, savoir de l'espace et du temps, à
la matière cosmique, puis aux substances minérales, à la
plante, à l'animal et enfin à l'homme, mais à l'homme naturel
seulement, à l'homme animal, qui est l'union d'une personnalité
avec la nature matérielle. Cependant nous n'avons encore
parcouru ainsi que le premier cycle de la création, celui de la
création matérielle. Ici commence une nouvelle époque et un
cycle nouveau, celui de la création spirituelle ou de la
transformation de la création matérielle en création spirituelle, dans

lequel l'œuvre créatrice se présente sous la forme du développement

moral.

IL La Providence.

La dogmatique ecclésiastique enseigne que Dieu n'a point
abandonné le monde à lui-même, mais qu'il continue à en

prendre soin : c'est ce qu'elle a exprimé par la doctrine de la
providence. Celle-ci comprend, d'après elle, trois actes distincts:

1° La conservation, par laquelle Dieu maintient en vertu d'une
influence constante de sa toute puissance les êtres qu'il a

créés: elle n'est qu'une création prolongée.
2° La coopération concursus), dont l'idée n'est qu'un développement

de celle de la conservation. Par la conservation, Dieu
maintient les substances et les forces qu'il a créées ; par la

coopération il maintient leur activité. Le but de cette doctrine
est de montrer que les créatures sont sous la dépendance
absolue de Dieu, aussi bien dans leur activité que par leur origine,
et qu'elles ne peuvent rien faire, de même qu'elles ne sont

rien, sans lui. On n'entend point nier par là l'action des causes

secondes, mais on veut dire que cette action ne peut se séparer

de celle de Dieu. Dieu, en effet, concourt par son action à

tout ce qui se passe, mais d'une manière différente suivant la

nature differente des causes secondes. On cherche à résoudre
la difficulté que présente le rapport de la coopération divine

avec le péché en disant que Dieu concourt à l'effet produit,
mais non au mal, au contenu non à la forme de l'action.



DOGMATIQUE. 31

3° Le gouvernement divin, en vertu duquel Dieu conduit toutes

choses à leur but qui est tout à la fois sa gloire et le bien
général.

Considérée en Dieu lui-même, la providence renferme aussi

trois actes distincts: la prescience divine (¦npiyvums), le décret

divin (7t/>ó9s<tis), et l'exécution ou la providence au sens spécial
du mot (Siofr/jo-tç), qui comprend les trois œuvres que nous
avons indiquées plus haut : conservation, coopération et
gouvernement.

La doctrine de la providence telle que nous venons de

l'exposer est en général conforme à l'Ecriture sainte. L'idée de la
conservation et celle du gouvernement du monde sont fréquemment

exprimées dans la Bible, mais la forme que leur a donnée

la dogmatique se rapproche plutôt des expressions de l'Ancien

Testament que de celles du Nouveau. La coopération n'est

enseignée nulle part dans l'Ecriture d'une manière positive.
A l'égard de la conservation, la Bible déclare que les créatures
ne naissent et ne subsistent que par la puissance de Dieu et

que les lois de la nature ne sont que les instruments de sa
volonté souveraine. La raison pour laquelle Dieu conserve le

monde, c'est qu'il prend plaisir en lui, mais la bienveillance de

Dieu ne peut reposer sur ses créatures qu'autant qu'elles
contribuent à sa gloire. Aussi à l'égard des créatures pécheresses,
cette bienveillance n'est-elle plus que de la pitié qui les

supporte jusqu'à ce qu'elles soient revenues au bien. C'est ce qui
explique comment il se fait que, dans plusieurs passages, la
conservation du monde est attribuée à Jésus-Christ (Col. 1,17 ;

Hébr. I, 3). Quant à l'idée que la conservation n'est autre
chose qu'une création prolongée, elle est étrangère à la Bible.

La Bible parle fréquemment aussi du gouvernement divin.
Elle enseigne que Dieu règne souverainement sur le monde et

sur les actions des hommes, tout en laissant agir leur liberté.
Aussi l'idée que Dieu permet les actions mauvaises n'est-elle
pas étrangère à l'Ecriture sainte, quoique le mot ne s'y trouve
pas. Dieu cependant a absolument en son pouvoir les résultats
de toutes les actions humaines, si bien que rien n'arrive sans

sa volonté, pas même les moindres choses, pas même le mal.



32 R. ROTHE.

L'Ecriture rapporte même le mal à Dieu comme à son auteur
dans certains passages tels que Es. XLV, 7 ; Lament. Ill, 37-38 ;

Prov. XVI, 4. Elle fait voir que ces deux points de vue en apparence

contradictoires se concilient par la notion de la prescience
divine, par laquelle il ne faut pas entendre la prévision de toutes
les actions particulières et arbitraires des hommes, mais la vue
parfaitement claire que Dieu a de tout temps du plan de l'univers

et de sa réalisation jusque dans les détails (Act. XV, 18),
une vue qui est en même temps un acte de volonté, un décret
divin (npoBstnç, Act. XVII, 26) et qui s'applique spécialement à

l'œuvre de la rédemption par Jésus-Christ (Eph. 1,9-12). Aussi
la Bible ne se sert-elle des expressions npoyvuaiç et npoynûir/.siv que
lorsqu'il s'agit de l'œuvre du salut par Christ, si bien qu'ici la

doctrine de la providence se transforme en celle de la
prédestination. Selon l'Ecriture, en effet, le gouvernement du monde

par la providence divine n'est autre chose que la réalisation du
décret de la rédemption dans l'histoire par l'action de Dieu

(Phil. II, 9-11; Hébr. I, 8, 9,13; II, 6-9; Ps. CX). C'est Pinson-
dable mystère de la sagesse et de l'amour divins, un mystère
qui donne en même temps la clef de toutes les voies de Dieu à

l'égard de l'humanité.
L'Ecriture insiste très particulièrement sur le soin que Dieu

prend de chaque créature ou ce qu'on appelle la providence
spéciale. Ce que nous entendons sous le nom de providence
se rapporte sans doute tout d'abord au monde pris dans son

ensemble: c'est la manière dont Dìpu dirige les destinées du

monde pour l'amerer toujours plus près du but qu'il lui a

marqué. Mais le monde se compose d'une multitude d'êtres

individuels, dont la plupart ont leur but en eux-mêmes. L'existence

de ces êtres doit donc être ordonnée de Dieu de telle
sorte qu'ils atteignent ce but, inui est leur fin propre et dont la

réalisation est nécessaire pour la perfection de l'ensemble. De

là découle nécessairement l'idée d'une providence spéciale,

Ttpiwia, par laquelle Dieu conduit le monde à ses fins et réalise

le plan de l'univers de telle manière qu'il fournit en même

temps à chaque individu les moyens de répondre toujours
mieux à sa destination particulière, pour autant qu'il ne s'y



DOGMATIQUK. 33

refuse pas volontairement. Cette providence est tout à la fois

spéciale et générale, spéciale parce qu'elle s'applique aux

individus, générale parce qu'elle a pour objet tous les êtres qui
ont leur but en eux-mêmes, c'est-à-dire, tousles êtres vivants.

La Bible, avons-nous dit, insiste sur ce point. Elle enseigne que
la carrière de chaque être est l'objet d'un plan ou d'un décret

divin (Ps. CXXXIX, 15-16; Jaq. IV, 13-15), que Dieu prend
soin de toutes ses créatures, en particulier des hommes, que
rien de ce qui leur arrive, même les choses les plus insignifiantes

en apparence, ne lui est étranger (Ps. L, 10-12; Math.

VI, 26, 28 etc.), et qu'ainsi nous sommes, sans préjudice de

notre liberté toutefois, entièrement sous sa dépendance. Mais

nous sommes sous la dépendance de l'amour de Dieu qui
protège ses créatures et qui fait servir toutes choses, même les

maux, à leur vrai bien, pour autant qu'ellesne s'opposent pas
à ses desseins (Ps. XXV, 8-10; Rom. VIII, 28, etc.). Voilà pourquoi

les souffrances sont présentées dans l'Ecriture comme
venant de Dieu et même comme une marque de son amour. Au

reste, Dieu ne conduit pas les hommes seulement par les
circonstances extérieures, mais aussi par l'attrait intérieur de son

esprit (Job. XXXIII, 14 et suiv.; 1 Tim. Il, 4). Dieu dirigeant
ainsi la vie de ses créatures, tout succès vient de lui, et les

^quiétudes sont coupables aussi bien qu'inutiles (Math. VI,
25-27, etc.). Les enfants de Dieu, telle est encore la doctrine
biblique, sont d'une façon spéciale l'objet de sa protection et
de ses bénédictions, parce qu'ils ne s'opposent pas à ses vues
et qu'ils se donnent à lui de bon cœur pour êlre les instruments

de sa volonté. La providence divine n'existe pas moins

pour les méchants, mais, comme ils s'opposent à ses desseins,
elle leur parait une puissance ennemie et ils font tourner à

leur perte tout ce que Dieu fait pour leur bien (Ps. XVIII, 27 ;

XXXIV, 17, etc.). Au reste, toute l'œuvre de la providence à

l'égard de chaque homme pécheur comme à l'égard de l'humanité

entière a pour but de l'amener au Sauveur; aussi n'est-ce
que lorsque nous appartenons à Christ que nous pouvons la
comprendre en plein. C'est ce qu'expriment le passage 1 Tim.
IV, 10 et, sous une forme emblématiqno et frappante, Apoc. V.

c. R. 1871. 8



34 R. ROTHE.

Quoique la Bible rappelle avec tant d'insistance la dépendance
où l'homme se trouve vis-à-vis de Dieu, elle est bien éloignée
de cette conception déterministe du plan de l'univers que nous
trouvons clans la dogmatique traditionnelle et d'après laquelle
Dieu ne saurait modifier en aucune manière son action suivant
les actes de ses créatures. La Bible ne parle point d'un plan
divin dont tous les détails seraient tellement fixés d'avance que
Dieu n'y pût plus rien changer: preuve en est la haute importance

qu'elle donne à la prière et l'efficacité qu'elle lui reconnaît

pour changer même les déterminations de Dieu (Gen. VI, 6;
Jon. Ill, 10, etc.)

Passant maintenant à l'examen de la doctrine de la providence

au point de vue scientifique, nous devrons commencer
par distinguer soigneusement les trois éléments dont elle se

compose, savoir la doctrine de la conservation, celle de la

coopération et celle du gouvernement divin.
Quant à la première — la doctrine de la conservation, —

nous ne pouvons donner raison aux propositions de la

dogmatique ecclésiastique ; car, d'abord, cette doctrine se confond

en réalité avec celle du gouvernement de Dieu, et, en second

lieu, en présentant la conservation comme une création
continuelle on réduit le monde à n'être plus qu'une simple apparence

sans existence propre. Or, pour nous, au contraire,
d'après l'idée de la création telle que nous l'avons formulée, le

monde a une existence réelle; il subsiste par lui-même en tant
qu'il est une nature organisée. Sans doute il doit périr, comme
toute création matérielle, mais ce qui doit périr en lui, c'est ce

qui n'est que matière pour faire place à la vie spirituelle qui,

par sa nature môme, est impérissable, etil doit durer jusqu'à ce

que cette transformation soit parvenue à son terme, sans quoi
l'œuvre de Dieu serait manquée. Ce n'est point à dire que Dieu

n'agisse pas toujours dans le monde; seulement il y agit non

pour le conserver, mais bien pour le gouverner et en diriger
le développement. Toutefois le chrétien sait que son existence,

et en particulier son existence matérielle, dépend dans tous les

instants de la volonté de Dieu et ne subsiste que par elle. Et,

en effet, si l'univers pris dans son ensemble subsiste et se déve-



DOGMATIQUE. 35

loppe en vertu des forces qui lui sont inhérentes dès la création,

il n'en est pas de même de la vie matérielle de chaque
individu. Cette vie est absolument dans les mains de Dieu qui
peut l'anéantir comme il lui plaît en en faisant rentrer les
éléments dans la vie universelle, d'autant plus qu'aucun individu
n'est indispensable à la réalisation du plan divin. C'est ici
seulement que l'idée de la conservation trouve sa place, et c'est
dans ce sens que la Bible la présente el que la conscience
chrétienne la réclame; mais ici encore elle rentre dans la notion
du gouvernement divin et ne peut faire l'objet d'une doctrine
spéciale.

Quant à la coopération, elle n'est en réalité pas autre chose

que la conservation puisqu'on ne saurait séparer les forces et

l'activité d'un être de sa substance, mais aussi cette observation

prouve qu'il est impossible de soutenir la doctrine de la
conservation telle qu'on la présente habituellement. En effet, la

coopération, comme l'entend la dogmatique traditionnelle,
supprime nécessairement la liberté humaine et fait de Dieu
l'auteur du mal, malgré toutes les formules qu'on a inventées

pour échapper à cette conséquence.
Nous devons, en revanche, maintenir d'autant plus fortement

la doctrine du gouvernement divin. Pour répondre aux
exigences de la conscience chrétienne et à une juste idée de Dieu,
il faut montrer que le développement du monde, soit, que l'on
considère les forces qui agissent clans les créatures, soit que l'on
ait égard aux rapports qui existent entre celles-ci, dépend abso-

ment de Dieu. Le mouvement incessant, de toutes choses est

placé entièrement sons la direction de Dieu qui le conduit au
but qu'il a fixé lui-même, et il n'est rien qui lui échappe. C'est
ainsi qu'il dirige les libres actions des hommes et aussi les forces

de la nature sur lesquelles il règne en souverain; c'est
ainsi qu'il préside en particulier à la naissance de chaque être
personnel. La rédemption elle-même n'est autre chose qu'une
portion du gouvernement divin, ou, pour mieux dire, elle est
la réalisation pleine et parfaite de ce gouvernement. La dogmatique

ecclésiastique parle d'un plan que Dieu a formé de toute
éternité (npiQtati) en vertu de sa prescience (woopoxnç). Or, sans



36 R. ROTHE.

doute, le gouvernement que Dieu exerce sur le inonde suppose
un plan, mais ce plan ne saurait déterminer et fixer d'avance
tous les détails; autrement il anéantirait la liberté humaine. Le

plan île Dieu est l'idée du développement du monde [irise dans

son abstraction, l'idée a priori de l'histoire, comme aussi la

prescience de Dieu est une science toute a priori. Dieu a fixé
d'avance le terme et les degrés du développement, ainsi que
les diverses époques qui doivent se succéder pour que ce

tenue puisse être atteint: c'est, si l'on peut ainsi dire, une
formule dont les nombres sont encore indéterminés. Le reste

c'est-à-dire, la réalisation concrete du plan divin, est clu

domaine de la liberté des créai ures. Celles ci loutelois ne sauraient
empêcher ce plan de s'exécuter. Tout en iaissant sa place au
libre arbitre des hommes, Dieu les tient en son pouvoir et les conduit

par sa puissance et sa sagesse tellement qu'il fait servir à

ses lins toutes leurs actions. Nous voyons ainsi quel est le

rapport entre la volonté divine et le mal qui existe dans le monde.
Le mal provient sans doute du monde lui-môme, mats il en

provient par une conséquence nécessaire, car il lient à la
nature matérielle des créatures. Ainsi, en un sens, le mal esl
voulu de Dieu, puisque Dieu ne pouvail créer d'abord qu'un
monde matériel. Mais, d'autre part, Dieu veut détruire le mal,
c'est là son œuvre au milieu du monde. Or, la victoire de Dieu

sur le mal suppose deux choses: il faut d'abord que le mal se
manifeste entièrement et dans sa vraie nature, et. dans ce sens

on peut dire que Dieu le permet ou plulùt qu'il veut qu'il se

développe et qu'il vienne au jour afin qu'il puisse être détruit;
il faut ensuite que Dieu détruise le mal. Dieu réagit contre le
mal par le sentiment du péché dans la conscience de l'individu
et par la souffrance dans la vie des créatures: la souffrance est
la punition du péché mais elle est en même temps destinée
à le détruire. Ainsi le péché et la souffrance sont certainement
des imperfections de notre inonde terrestre, mais des
imperfections nécessaires jusqu'au moment où il sera parvenu à ce

qu'il doit être, un monde entièrement spirituel.



DOGMATIQUE. 37

III. Les anges,

On a coutume de traiter la doctrine des anges comme un
appendice de celle de la création, mais elle se rattache plutôt à

l'ensemble des œuvres de Dieu, car elle est pour la conscience
chrétienne en rapport avec la doctrine de la providence
autant au moins qu'avec celle de la création. D'après la dogmatique

ecclésiastique, les anges sont des êtres finis et créés,
purement spirituels, cjui n'appartiennent pas au monde terrestre
mais peuvent entrer en relations avec lui. Elle leur attribue
une intelligence supérieure à celle des hommes et une volonté
libre. Elle enseigne qu'ils ne sont pas enfermés dans les limites
du monde sensible et que par conséquent ils sont immatériels,
invisibles, élevés au-dessus de l'espace, c'est-à-dire que,
quoiqu'ils ne soient pas présents partout, ils peuvent changer de

lieu par le seul fait de leur volonté. Elle enseigne encore qu'ils
sont immuables et ne changent ni ne vieillissent point, qu'ils
peuvent communiquer les uns avec les autres par une sorte
de langage, qu'ils se meuvent très rapidement et possèdent une
grande puissance. Elle distingue en outre l'état primitif des

anges de leur état actuel. Dans l'état primitif ils étaient tous
bons, quoiqu'ils fussent capables de pécher, mais ce n'était
qu'une possibilité éloignée, à côté de laquelle ils possédaient
une justice parfaite bien qu'amissible. Dès lors ils se sont
partagés en deux classes. Les uns — les anges élus — ont, en

vertu d'un acte de liberté, persisté dans le bien et la
conséquence immédiate en a été pour eux la glorification, c'est-à-
dire que, parvenus à la perfection, ils ne peuvent plus pécher,
tout en demeurant libres, et qu'ils jouissent de la vue de Dieu.
Ils travaillent à la gloire de Dieu et servent en particulier aux
desseins de sa providence. L'existence d'anges gardiens est
envisagée comme incertaine, mais comme probable cependant.
Quant aux mauvais anges, ils sont tombés aussi par un acte de

leur libre volonté, apparemment par orgueil. Le premier qui
a péché est Satan. Dès le moment de leur chute ils ont été

plongés dans un état de misère dont les caractères sont : l'en-



38 R. ROTHE.

durcissement dans le péché, l'obscurcissement de leur intelligence

devenue incapable d'une connaissance salutaire de la

vérité, la perte de la grâce divine et le malheur éternel. Ils
travaillent à contrecarrer les vues de Dieu dans le gouvernement

du monde et forment un royaume des ténèbres dont la
terre est le théâtre, dont Satan est le prince, et dont les hommes

qui se sont donnés à lui sont les instruments. Tout le mal qui
est dans le monde est envisagé comme étant l'œuvre du diable,
dont l'influence apparaît en plein dans la possession. Cependant
la puissance de Satan est retenue par celle de Dieu et a été
brisée par Jésus-Christ.

On doit reconnaître que cette doctrine est-, dans ses traits
principaux du moins, conforme à l'Ecriture. On ne saurait voir-

dans ce que l'Ancien Testament dit des anges une simple
figure poétique ou un emprunt fait à la mythologie persane
puisqu'il en est question bien avant l'exil. On ne peut pas
davantage envisager ce qu'en disent Jésus et les apôtres comme
n'étant qu'une accommodation aux idées de leur temps.
Cependant il faut observer que la Bible parle des anges
occasionnellement plutôt qu'elle n'en fait l'objet d'un enseignement
spécial. C'est le cas en particulier à l'égard des bons anges.
Dans les quelques passages où elle fait mention d'eux, elle les

dépeint comme des êtres sans fautes (Math. XXV, 31 ; Luc IX, 26,

quoiqu'ils ne soient peut-être pas parfaits aux yeux de Dieu

(Job IV, 18 ; XV, 15), supérieurs aux hommes en savoir et en

puissance, spirituels, mais possédant un corps adapté à leur
nature. Leur séjour est le ciel et leur nombre ne se peut compter.

Ils forment une hiérarchie dans laquelle il y a plusieurs
degrés et qui est soumise à un chef suprême, le Christ glorifié.
(Eph. I, 21-22 ; Col. I, 16; etc.) Ils sont les envoyés de Dieu et

accomplissent ses ordres dans le règne de la nature et en
particulier dans celui de la grâce. Ils sont actifs à toutes les grandes
époques du royaume de Dieu ; ils gardent les fidèles (Hebr. I,
14), spécialement les enfants et les êtres qui ont besoin de

protection (Math. XVIII, 10); ils prennent part au culte que nous
rendons à Dieu (Ps. CXXXVIII, 1 ; 1 Cor. XI, 10). Toutefois ils
ne sont que de simples créatures et ne doivent point être adorés.



DOGMATIQUE. 89

La Bible parle également de mauvais anges. L'Ancien
Testament les mentionne déjà de fort bonne heure. Peut-être faut-
il les voir indiqués dans Gen. VI, 1-4. Plus tard il est question

de l'un d'entre eux, chef de tous les autres, Satan, qui
dans le livre de Job, cependant, est nommé encore parmi les
« fils de Dieu. » A une époque plus récente on parle d'une
foule de démons (Voyez p. ex. le livre de Tobie). Au temps de

Jésus-Christ, cette croyance avait atteint son plus haut point
de développement : les démons étaient envisagés comme les

dieux des païens et comme pouvant prendre possession des

hommes. D'après la Bible, les mauvais anges sont devenus
mauvais et ne l'ont pas toujours été mais elle ne parle point
de leur chute. Satan, dit Jésus, pèche dès le principe, an-' àpyja
(Jean VIII, 44 ; c. f. 1 Jean III, 8), et le Seigneur indique
comme ses deux caractères distinctifs le meurtre et le

mensonge. La Bible déclare que les mauvais esprits forment un
royaume dont Satan est le chef (Math. XII, 24, 25, etc), et que
l'humanité est entrée au commencement de son histoire en
relation avec ce royaume du mal, si bien que Satan peut être
appelé le prince ou le dieu de ce monde (Jean XII, 31 ; 2 Cor. IV,
4), et que celui qui s'adonne au péché devient esclave de Satan

(Jean Vili ; 34, c. f. Act. XXVI, 18; Col. 1,13,14, etc.) Cependant

par Jésus-Christ, qui a fondé le royaume de la lumière, la
puissance de Satan est brisée (1 Jean 111, 8; Hébr. II, 14), ou
tout au moins limitée, car il continue à agir contre Je règne de

Christ et. il cherche à séduire ses disciples. Mais ceux-ci ne
succombent que par leur faute, car la protection du Seigneur
est pleinement suffisante pour les délivrer et nous ne sommes
tentés par Satan que lorsque nous nous livrons nous-mêmes
à la convoitise (Jaq. I, 14; 1 Cor. VII, 5). A la fin, cependant,
il sera lié et puni ainsi que tous les siens (Apoc. XX, 10, 14),
et, en attendant, il doit servir malgré lui à l'accomplissement
des desseins de Dieu. Certains passages semblent même dire
que Dieu se sert parfois des mauvais esprits comme de ses
instruments (Ex. XII, 29; 2 Rois XIX, 35 ; 1 Cor. V, 3). Il ne faut
donc, pas dire avec Schleiermacher que la doctrine du diable
n'esl pas biblique et que, lorsque Jésus-Christ et les apôtres



*(> R. ROTHE.

en ont parlé, ils se sont bornés à faire usage des notions en
cours de leur temps sans vouloir rien enseigner à cet égard.

La doclrine des anges doit-elle réellement avoir une place
dans la dogmatique ou en d'autres termes, ëxprime-t-elle
vraiment un des éléments de la conscience chrétienne'.' Il est

certain qu'elle n'est pas sans valeur au point de vue pratique :

la pensée de l'existence des anges élève notre âme vers les réalités

célestes, celle de l'existence du royaume du mal est propre

à nous donner l'horreur du péché en nous montrant
jusqu'où il peut aller, età nous porter à la reconnaissance envers
Jésus-Christ et à la vigilance. Mais, avec tout cela, cette
doctrine n'a de place dans le système de la doctrine chrétienne
qu'en tant que les documents de la révélation établissent comme
un fait historique l'existence du monde des esprits et son
action sur ie nôtre. Il est vrai que, cette existence une fois

admise, la conscience chrétienne y trouve l'explication de
certains faits dont elle a la certitude immédiate, tels que la
puissance du mal et la présence de ces tentations subites et imprévues

cjui nous assaillent parfois avec une force presque
irrésistible. Ainsi encore nous apprenons à reconnaître dans le mal

un principe objectif, existant en dehors de nous, et non pas
seulement quelque chose de purement subjectif. - D'après
tout cela la valeur de cette doctrine dépendra donc essentiellement

pour nous de la manière dont nous envisagerons au point
de vue exégétique et critique les passages qui en font mention.
Il faut convenir au surplus qu'elle n'est pas d'une importance
décisive pour la foi chrétienne. Puisqu'il en est ainsi, nous
devrons examiner avec d'autant plus de soin si la forme que la

dogmatique ecclésiastique lui adonnée peut réellement se

soutenir, et notre examen devra, croyons-nous, nous conduire à

une réponse négative. En effet, les objections qu'on a élevées

contre cette doctrine portent toutes ou peu s'en faut sur la
manière dont on l'a formulée. Ainsi la plus forte raison que l'on

oppose à l'existence des bons anges, c'est qu'ils ne sauraient
avoir été créés tels qu'ils sont, saints et justes, mais qu'ils
doivent l'être devenus. Or, l'Ecriture ne dit point qu'ils aient été

créés dans l'état où ils sont maintenant ni qu'ils y soient arri-



DOGMATIQUE. ,Ì1

vés par un seul acte de liberté comme le veut la dogmatique
ecclésiastique. Ils doivent, bien plutôt avoir été créés comme
êtres matériels et s'être élevés par un développement moral à

l'état de personnes spirituelles. On conteste surtout l'existence
du diable. Mais cela provient en bonne partie de ce qu'on se

fait de lui une idée fausse et exagérée, en croyant qu'on doit
l'envisager comme étant le principe absolu du mal tandis qu'il
n'est qu'une créature absolument mauvaise, et qui doit l'être
devenue aussi peu à peu en commençant par les premiers
degrés du péché et non pas, comme l'enseigne la dogmatique
traditionnelle, par l'orgueil qui en est la plus haute puissance.
Or, la Bible ne parle point non plus du diable comme du principe

du mal, mais comme de la plus dépravée et de la plus
puissante des créatures mauvaises. On se demande, il est vrai,
comment une créature peut persister clans le mal tout en
sachant fort bien qu'elle lutte en vain contre Dieu et qu'elle se

précipite elle-même dans le malheur. Cela ne peut se concevoir

que si cette créature doit cesser d'exister et sacrifie sa vie
à sa haine contre Dieu. Ainsi Satan ne désignerait pas toujours
la même personne, mais plutôt une puissance qui, au bout
d'un certain temps, doit passer en d'antres mains. Or une telle
manière de voir est contraire sans doute aux propositions de la

dogmatique ecclésiastique,maisnon pointaux données bibliques
d'après lesquelles le nom de Satan semble désigner d'une
façon abstraite le chef du royaume du mal plutôt qu'il ne
s'applique toujours à un seul et même individu. On est en droit
d'ailleurs de demander à ceux qui ne veulent point de l'existence

de Satan et des démons ce que deviennent tous les
méchants qui quittent ce monde.

La théologie spéculative ne rejette donc point la doctrine des

anges ; au contraire, cette doctrine découle naturellement de

ses prémisses. En effet, les anges élus ne sont autres que les

créatures personnelles parvenues à la perfection, devenues
entièrement spirituelles soit dans la sphère terrestre, soit dans

d'autres sphères. Ils doivent ainsi former diverses classes
suivant le rang des sphères auxquelles ils appartiennent. Ils ont
un corps, mais un corps immatériel ; ce sont des êtres finis,



42 R. ROTHE.

ils vivent donc dans le temps et dans l'espace mais sans être
bornés par le temps et l'espace ni limités à la sphère de

laquelle ils dépendent: l'univers est le théâtre de leur activité,
et ils agissent dans le monde et sur nous comme des instruments

de, Dieu. Ils doivent former une communauté organisée
dans laquelle tous se groupent autour d'une personnalité
centrale en laquelle les chefs de toutes les sphères trouvent leur
unité suprême: Christ lui-même est, d'après la Bible, le chef
des anges. 11 en est de même, dans un autre ordre, pour les

démons. Les créatures personnelles, en persistant dans le mal

après la vie présente, prennent un caractère diabolique. Elles

ne deviennent pas de vrais esprits, mais des êtres qui se

rapprochent des esprits et qui se forment, aussi un corps analogue
à celui des anges. Il y a entre eux comme enlre les anges les

mêmes différences de rang que celles qui existent entre les

sphères auxquelles ils appartiennent. Mais comme ils ne sont

pas des êtres entièrement spirituels, ils ne peuvent être
impérissables, quelque longue que puisse être d'ailleurs la durée
de leur vie. Ils ne peuvent également être dégagés des liens
du temps et de l'espace qu'en une certaine mesure, mais ils le

sont assez cependant pour agir sur notre monde encore
matériel et même sur les hommes qui leur donnent occasion de

s'emparer d'eux, car ils sont attirés vers la matière. Enfin ils
doivent aussi former un royaume opposé au royaume de Dieu
et qui doit avoir son chef. Seulement, tandis que le royaume
persiste, le chef ne peut être toujours le même, car il doit périr,

mais pour être remplacé, dès qu'il disparaît, par quelque
autre démon. Ainsi c'est, moins Satan lui-même qui produit le

royaume des ténèbres que ce ne sont les membres de ce

royaume qui mettent toujours de nouveau à leur tête le plus
puissant d'entre eux.

W SECTION.

L'homme.

La dogmatique ecclésiastique a laissé de côté les éludes

anthropologiques et elle se borne à donner de l'homme une dé-



DOGMATIQUE. iS

finition empirique. D'après elle, le premier homme a été créé
directement par Dieu, tandis que ses descendants le sont d'une
manière indirecte'. Elle se préoccupe surtout de l'état de

l'homme immédiatement après la création. Elle le dépeint
comme un état d'innocence, qu'elle appelle aussi l'image de

Dieu en opposition avec la distinction que font les théologiens
catholiques entre les pura naturatici qui persistent après la

chute et le domini supernal arale. Cette image de Dieu consiste
d'après elle, pour l'âme, dans l'intelligence des choses de Dieu
et des choses de la terre, dans une volonté pure et sainte et
clans la conformité des appétits avec cette volonté ; — pour le

corps, dans l'immortalité et clans la domination sur la nature.
C'est ce qu'elle nomme la justice originelle et elle l'envisage
comme une partie intégrante de la nature humaine (donum
naturale) dont la perte compromet cette nature elle-même.

L'Ecriture sainte, de son côté, s'en tient aux traits les plus
généraux. Elle fait voir dans l'homme le couronnement de la
création matérielle et le point oii elle entre en relation d'une
façon spéciale avec Dieu. L'Ancien-Testament distingue dans

l'homme deux éléments : lfc?3, la chair, et tZJSj ou 11-11,

principe de vie dont le siège est. dans le sang. Le Nouveau-
Testament no conuait également que deux principes constitutifs

de la nature humaine — o-râfia et^u;^ — et non trois comme
Platon. Seulement, à côlé de la distinction qu'il fait entre le

corps el l'âme, il en établit une autre entre la chair (nip?,
désignant la matière animale vivante) et l'esprit (misura),
lesquels ne doivent point être confondus avec le corps et l'âme,
car l'Ecriture parle d'un corps spirituel, comme aussi l'âme
peut être charnelle. Or, d'après le Nouveau-Testament, le misüpa

n'est pas un élément primitif de la nature humaine, mais une
qualité qu'elle doit revêtir. L'homme est d'abord matériel
{ht y-ôç -/ovà-, 1 Cor. XV, 45-47), et il doit devenir spirituel, ce

qui constitue un nouvel homme, que Paul appelle aussi l'homme
intérieur (ô é't« ävfywm>,-, Rom. VU, 22, etc.) Ce sont ces deux

La dogmatique luthérienne incline vers le truilucianismc sans Mclure os-
pendant d'autres hypothèse»



44 R. ROTHE.

principes — et non pas le corps et l'âme — qui, d'après le

Nouveau-Testament, sont en opposition et en lutte au dedans

de nous. Cette opposition est résolue déjà virtuellement et en

puissance par l'organisation de la matière qui forme le corps
humain et elle doit l'être en fait et définitivement par le

développement moral qui est l'œuvre de la liberté individuelle. —
L'Ecriture indique aussi comme le caractère distinctif de

l'homme l'image de Dieu qu'il porte en lui. Pour l'Ancien
Testament cette image de Dieu consiste essentiellement clans la

domination que l'homme exerce sur le reste de la création,
mais il ne l'exerce qu'en vertu d'une analogie spéciale qui
existe entre Dieu et lui, et qui lui permet d'entrer en relation

et de vivre en communion avec Dieu. Le Nouveau
Testament est d'accord avec l'Ancien, tout en relevant,

davantage le caractère moral de l'image de Dieu qu'il fait
consister dans la connaissance de Dieu et dans la sainteté (Col.

III, 10 ; Eph. IV, 24) ; mais cette image ne doit se réaliser plei-
ment que dans l'avenir, quoiqu'elle soit inhérente à la nature
humaine (Gen. IX, 6; Ps. VIII, 6; 1 Cor. XI, 7 ; Jaq. III, 9).
Aussi la Bible ne l'envisage-t-elle point comme détruite, mais

seulement comme obscurcie par le péché. Elle nous la fait voir
dans sa perfection en Christ qui est tout à la fois l'image
parfaite de Dieu (2 Cor. IV, 4) et le second Adam (Rom. V, 14).

Quant à la descendance du genre humain d'un seul couple,
l'Ecriture ne la présente pas comme étant l'objet d'une révélation,

mais plutôt comme une donnée traditionnelle. A l'égard
de l'origine des individus, elle ne se prononce que dans le

passage Hébr. VII, 5,10, et là elle le fait en faveur du traducia-
nisme qu'elle suppose d'ailleurs dans maint autre passage.

Jusque là la Bible est d'accord avec la dogmatique
ecclésiastique. U n'en est plus de même quand il s'agit de déterminer

l'état primitif de l'homme. Les premiers chapitres de la
Genèse, auxquels le Nouveau Testament n'ajoute rien de

nouveau, ne font au reste qu'en indiquer quelques traits. Puis ce
récit peut être interprété de plus d'une manière et ne saurait
être envisagée comme historique au sens strict du mot d'autant

moins que nous avons en réalité deux récits qui diffèrent



DOGMATIQUE. 45

en quelques points l'un de l'autre. Quoiqu'il en soit, la Genèse

ne dépeint point l'état de nos premiers parents sous des
couleurs aussi brillantes que le fait la dogmatique ecclésiastique ;

elle en parle comme d'un simple état d'innocence dans lequel
la connaissance et la volonté n'étaient encore que peu
développées. Adam et Eve peuvent devenir immortels et ils sont
heureux ; c'est en cela seulement que consistent d'abord
leurs privilèges. Il est difiicile de dire avec certitude comment
les auteurs du Nouveau Testament ont envisagé ce récit. Ils en
font peu usage et on ne saurait affirmer qu'ils l'aient regardé
comme purement historique ; ce qui semblerait plutôt prouver

le contraire, c'est que, lorsqu'ils le rappellent, ils le font
avec des traits qui en diffèrent ; ainsi, d'après 1 Cor. XV, 45-47,
Paul ne peut guères avoir envisagé l'homme comme étant
primitivement immortel

Au point de vue scientifique, la doctrine de l'homme telle

que l'a formulée la dogmatique ecclésiastique repose sur une
base bien fragile. Ce qui manque à cette théologie c'est une
conception claire de ce qu'est l'esprit, qu'elle envisage à tort
comme un élément primitif, inné, de la nature humaine et

qu'elle confond avec l'âme, tandis qu'il devrait en être soigneusement

distingué jmisque les animaux, par exemple, ont une
âme sans être de nature spirituelle. Grâce à ce manque de

clarté et parce qu'elle ne veut pas reconnaître que l'esprit a

besoin, pour prendre naissance, de conditions physiques et
matérielles, elle est faible et embarrassée en présence des

arguments du matérialisme et elle vient aboutir malgré elle à

une sorte d'émanatisme bien rapproché du panthéisme, d'après
lequel l'esprit de l'homme est une porlion de l'esprit de Dieu
(ainsi Beck, Hofmann, Delitzsch, etc.).

On en peut dire autant de la doctrine de l'état primitif de

l'homme: elle est, dans son expression traditionnelle, aussi peu
conforme aux exigences de la science qu'aux données de
l'Ecriture. L'idée fondamentale de cette doctrine en effet, est
celle de la justice originelle de l'homme. Or il y a là une
contradiction dans les termes, car la justice ne saurait être une
qualité naturelle de la créature : elle doit s'acquérir par un dé-



46 R. ROTHE.

veloppement moral. Ce que l'on représente comme l'état de

nos premiers parents, c'est l'état auquel l'homme doit arriver
au terme de son histoire et non pas celui duquel il est parti.
Dans de telles conditions la chute eût été impossible.

Nous ne pouvons assurément nous rendre bien compte du

sentiment clu péché et de celui de la grâce qui sont les
éléments essentiels de la conscience chrétienne, sans nous faire
une juste idée de ce qu'est l'homme. Or, d'après ce que nous
avons vu jusqu'ici, l'homme est la créature personnelle de la

sphère terrestre. Il est, de nature, l'unité vivante d'un
organisme matériel et d'un moi résultant des fonctions vitales de

cet organisme mais qualitativement distinct de la matière. Le
caractère distinctif du moi est la faculté de se déterminer par
soi-même, la liberté : c'est ce qui fait de l'homme un être moral.

L'homme est ainsi en relation, d'une part avec la nature
matérielle, de l'autre avec Dieu. Quant à'Ia nature matérielle,
il doit, en vertu de sa liberté, la transformer sans se laisser
dominer par elle c'est là l'œuvre morale au sens propre du mot.
La liberté apparaît d'abord sans doute sous la forme encore
imparfaite de l'arbitraire. Cependant elle trouve déjà une norme
dans la différence de nature qui existe entre la personnalité et
la matière. Mais l'homme peut être infidèle à cette norme, de

là la possibilité du péché. L'œuvre morale consiste pour
l'homme à devenir esprit, c'est-à-dire à se créer à soi-même

un organisme spirituel comme base et organe de son moi. Or

l'esprit est de sa nature impérissable ; le développement moral

de l'homme implique donc la destruction de ce qui n'est

que matière en lui et la permanence du corps spirituel qui est

l'organe de la personnalité. L'homme est ainsi, en vertu de son

essence elle-même, un être immortel. Dans ses rapports avec

Dieu, l'homme a pour devoir de se laisser déterminer par Dieu

comme créature morale, en entrant en communion parfaite
avec lui. C'est là la vie religieuse qui est rendue possible palle

développement moral et qui, dans l'état normal, coïncide

avec lui, tellement que l'un est la mesure exacte de l'autre. Le

moi humain est donc le point où Dieu peut entrer en relation

avec l'homme, le lieu où peut s'exercer l'action divine. A me-



DOGMATIQUE. 47

sure et en tant que l'homme devient esprit, il s'unit avec Dieu,

il devient un esprit où Dieu habite. Cependant le moi divin ne

peut s'unir au moi humain que graduellement parce que celui-
ci n'est pas encore un esprit parfait. Le moi divin doit donc

commencer par agir du dehors seulement en quelque sorte sur
le moi humain, sur ta raison et la volonté de l'homme, afin de

les déterminer comme sentiment religieux et. comme
conscience, et ainsi il prépare l'habitation réelle de Dieu dans

l'homme, habitation qui a lieu d'une manière d'autant plus

complète que nous devenons plus réellement esprit. Mais, notre

développement spirituel consistant essentiellement en ce

que nous créons pour notre moi un organisme spirituel qui lui
serve d'instrument, l'habitation du moi divin dans l'homme

suppose celle de la nature divine en nous; celle-ci est même
la causi' et la condition nécessaire de celle-là. Le développement

moral considéré au point de vue religieux a donc pour
résultat l'habitation de Dieu dans l'homme, c'est-à-dire l'habitation

de la nature divine dans le corps spirituel de l'homme et
celle du moi divin dans le moi humain, la nature et la personnalité

divines demeurant ici dans les mêmes rapports qu'en
Dieu lui-même. C'est ce que nous avait montré déjà la doctrine
de la création.

Jusqu'ici nous avons supposé un développement normal de

l'homme. Mais le développement peut se produire aussi d'une
manière anormale et donner naissance à un esprit mauvais, ou
plutôt ce n'est plus un esprit dans le vrai sens du mot qui se

produit, mais quelque chose d'analogue à l'esprit et qui n'est
pourtant pas vraiment spirituel. Car, dans ce cas, le moi n'est
pas franchement dégagé de l'influence de la matière et ne peut
dès lors la transformer ni se l'assimiler parfaitement. D'autre
part, la nature matérielle, par suite du péché, résiste au moi
et ne peut plus lui servir véritablement d'organe. Ainsi il se
forme en l'homme, non pas un vrai corps spirituel, un
organisme véritable, mais seulement un aggrégat plus ou moins
confus des éléments qui auraient dû le constituer. De là résulte
que, dans un pareil état, l'homme ne saurait être impérissable
et immortel. Il peut vivre plus ou moins longtemps selon qu'il



48 R. ROTHE.

s'est approché plus ou moins de la spiritualité, mais il ne peut
subsister toujours : la mort est le terme nécessaire de son
existence. De même il n'y a, dans ces conditions, plus de place

pour l'habitation de Dieu dans l'homme : l'homme n'est plus
saint et, dès lors, le développement de la vie religieuse est

aussi faussé en lui. En vertu de sa liberté, l'homme peut donc

ou obéir à l'influence du moi divin ou s'y opposer. Il ne peut
sans doute s'y soustraire, mais il peut la combattre et, dans ce

cas, Dieu de son côté n'agit plus sur l'homme pour s'unir à lui,
mais pour le repousser loin de soi ; c'est la notion biblique de

la colère divine, ôpyh 6eo0.

Nous avons vu que l'homme, dans son état naturel, est
l'unité brute, si l'on peut ainsi dire, et non encore organisée de

la personnalité et de la nature matérielle. Ces deux facteurs,
étant de nature contraire, agissent et réagissent constamment
l'un sur l'autre. De là une quadruple distinction à faire dans
les facultés humaines. La personnalité, en effet, est tout à la
fois volonté et conscience de soi-même. La volonté déterminée

par la nature matérielle est l'instinct, la nature matérielle
déterminée par la volonté est la force. D'autre part, la conscience
de soi-même déterminée par la nature matérielle est la sensation,

et la nature matérielle déterminée par la conscience de

soi, le sens. Ces quatre facultés fondamentales subissent
certaines modifications et prennent une forme particulière par le
fait du développement religieux de l'homme. L'instinct
religieux est la conscience au sens propre du mot, la force est

dans ce sens le secours de Dieu, la coopération divine, la sensation

devient le sentiment religieux et le sens, le sens religieux.

III" SECTION.

Le péché.

La dogmatique ecclésiastique définit le péché : toute
transgression, même involontaire, de la loi divine soit naturelle soit
révélée. Dieu, ajoute-t-elle, n'est en aucune façon l'auteur du



DOGMATIQUE. 49

péché, la cause en est uniquement dans la volonté des

créatures libres ; le péché a pour conséquence la culpabilité qui
entraîne la punition. Prenant à la lettre le récit Gen. Ili, elle

envisage la chute d'Adam comme le premier péché, et elle

enseigne que les suites de la chute ont été pour nos premiers
parents la perte entière de l'image de Dieu dont il leur est

demeuré à peine quelques vestiges, la corruption totale de la

nature humaine, la souffrance et la mort spirituelle, corporelle
et éternelle, et pour tous les hommes, le péché originel. L'état
de corruption de nos premiers parents a, selon la théologie
ecclésiastique, passé à leurs descendants en vertu d'une triple
relation : 1° par l'imputation de la culpabilité légale, Adam et
Eve étant les chefs de l'humanité et les droits qu'ils ont perdus
étant perdus aussi pour tous ceux qui naissent d'eux ; 2° par
la propagation de la corruption naturelle, des parents ne pouvant

transmettre à leurs enfants que ce qu'ils possèdent eux-
mêmes ; 3° par la participation au péché d'Adam, tous ses

descendants étant déjà renfermés en lui. D'après cette doctrine le

péché originel est réellement un péché et mérite déjà la
condamnation ; il est inhérent à notre nature quoiqu'il ne la
constitue pas, et c'est de là que proviennent tous les actes de
péché que les théologiens classent de différentes manières et où

ils distinguent plusieurs degrés tels que : état de servitude, de

sécurité, d'hypocrisie, d'endurcissement, etc. Pour déterminer
complètement quel est l'état de l'homme après la chute, ils
recherchent encore s'il reste à l'homme pécheur quelque force

pour accomplir le bien, c'est-à-dire s'il possède encore le libre
arbitre, et ils déclarent que, si l'on entend par libre arbitre la
faculté de se décider par soi-même et sans contrainte
extérieure, on doit répondre affirmativement, mais que si l'on veut
désigner par là la faculté d'agir bien ou mal, l'homme ne la

possède plus et ne peut ni faire, ni vouloir le bien, ni même
désirer le salut.

L'Ecriture sainte ne donne pas de définition proprement dite
du péché, mais elle n'indique pas moins clairement ce qu'elle
entend par là. Les expressions employées dans l'Ancien Testament

le désignent comme une déviation delà vraie nature hu-
c r. 1S71 .i.



50 R. ROTHE.

maine en même temps que comme une déviation cie la loi de

Dieu, et comme séparant ainsi l'homme d'avec Dieu. L'Ancien
Testament déclare que le péché consiste déjà dans l'intention
coupable et non pas seulement dans l'acte extérieur (Exode
XX, 17 ; Lévit. XIX, 2, 17, 18 ; Deut. VI, 5; Ps. L, 7-23; LI,
18,19; Prov. IV, 23; Es. 1,11-20, etc., etc. et il affirme que
Dieu n'en est point la cause et ne l'approuve nullement. (Ps.
V, 5; Zach. VIII, 17. Dans le Nouveau Testament, le Sauveur
se sert d'expressions tout à fait analogues, àpapna et avorta. Il
insiste sur le fait que le mal a son siège daus le cœur Math.

XV, 18, 19), sans exclure toutefois la possibilité de tentations
venant du dehors, de la part de Satan, par exemple. Comme

il reconnaît que le péché a son siège dans les profondeurs
mêmes de notre être, il relève aussi avec force sa redoutable
puissance (Jean VIII, 34), et il enseigne que le péché a pour
conséquence la culpabilité (àfiihqux, Math. VI, 12; XVIII, 21-

35), et qu'il doit être suivi du châtiment divin, à moins qu'il
ne soit pardonné. Jésus distingue cependant différents degrés
de culpabilité suivant que l'on a reçu plus ou moins de grâces

ou que l'on possède plus ou moins de connaissance (Luc. XII,
47, 48. Il parle d'un seul péché comme ne pouvant point être

pardonné, c'est le blasphème contre le Saint-Esprit. (Math. XII,
31-32. Enfin, il semble qu'il voie la source première du péché
dans la nature matérielle de l'organisme humain (Math. XXVI,
41 ; Jean III, 6.). Parmi les apôtres il en est deux entre autres
qui ont reproduit et développé les mêmes pensées, ce sont St.

Jean et surtout St. Paul. Celui-ci précise la notion du péché
dans le sens d'une inimitié contre Dieu (Rom. V, 10; VIII, 7;
Col. I, 21); il insiste surtout sur cette pensée que la source du

péché doit être cherchée dans la nature matérielle et sensible

de l'homme, dans la chair (o-â^Ç, qui désigne, non le corps seul,
mais le corps avec l'âme animale), opposée au moi qu'elle tient
en esclavage parce qu'elle est la plus forte, et qu'elle peut finir
par subjuguer entièrement (-ypovr^a tas «rapxôç, Rom. VIII, 5-7.
St. Pierre et l'auteur de l'épitre aux Hébreux en parlent tie

même, et tous les apôtres affirment également que Dieu n'est

en aucune manière lu cause du péché. La doctrine ecclesias-



DOGMATIQUE. 51

tique de la chute est fondée sur Gen. Ill, que l'on a considéré

comme le récit d'un fait historique. Mais l'auteur ne donne

point ce récit comme une révélation, et il est douteux qu'il l'ait
envisagé lui-même comme historique au sens propre du mot.
C'est bien plutôt une tentative faite pour expliquer, sous une
forme symbolique, l'existence de la souffrance et de la mort dans

un monde que Dieu avait créé bon. Le récit de la Genèse trouve
l'explication de ce fait, conformément à l'esprit général de l'Ancien

Testament et suivant une vue très juste, dans un acte

moral, le péché. Mats il ne dit pas d'où le péché provient; il
suppose plutôt qu'il existait dans l'homme un penchant égoïste
et sensuel avant le premier acte de péché, et il ne parle ni d'un
état antérieur d'innocence, ni d'une dépravation de la nature
humaine par suite de cette première faute. Au reste, si les

auteurs de l'Ancien Testament, avaient considéré ce récit comme

purement historique, on ne comprendrait pas qu'ils en aient
fait si peu usage, car les rares passages où l'on a cru voir des

allusions à Gen. Ill, sont eux-mêmes plus que douteux. Les

apocryphes citent l'histoire de la chute, mais pour expliquer
l'origine de la mort, non celle du péché. Il n'est pas certain

que Jésus-Christ ait voulu y faire allusion ; cependant on peut
être dans le doute à l'égard de la parole Jean VIII, 44. St. Paul
et St. Jean, en revanche, rappellent positivement ce récit, mais
il ne résulte pas nécessairement de ces citations qu'on doive
lui attribuer un caractère historique. Cependant il est évident
que Paul envisage la chute du premier homme comme un fait
positif. D'après Gen. Ill les suites du péché ont été pour nos
premiers parents la souffrance et la mort, et le Nouveau
Testament comme l'Ancien déclare que la mort est la conséquence
du péché. Mais l'idée que les suites du péché ont passé par
voie d'hérédité des premiers hommes à leurs descendants est
absolument étrangère à l'Ancien Testament, même au document

jéhoviste qui insiste pourtant avec une grande torce sur
la corruption toujours croissante du genre humain. D'Ancien
Testament tout entier enseigne la corruption totale de l'humanité

; les livres qui datent de l'époque de l'exil proclament
surtout avec force cette pensée. (1 Dois Vili, 46; 2 Chron. VI,36;



52 R. ROTHE.

Eccl. VII, 20, et surtout Es. XL à LXVI. Cette corruption est

envisagée comme étant naturelle à la faiblesse humaine (remarq.
à cet égard l'expression: (d'homme né de femme,» Job XV,
14; Ps. LI, 7), et en même temps comme devant exciter plutôt
la compassion de Dieu que sa colère (Ps. CHI, 10-16), quoique
cela ne légitime point le péché. Les apocryphes de l'Ancien
Testament reconnaissent également la corruption générale des

hommes, mais ils ne la considèrent pas comme tenant à la
nature humaine ; ils voient plutôt dans chaque péché le résultat
d'une tentation. Ni Jésus-Christ ni les apôtres n'ont enseigné
la doctrine du péché originel. Jésus-Christ affirme aussi la
corruption universelle du genre humain, et il reconnaît dans la

mort la conséquence du péché, mais il n'explique pas l'universalité

du mal par la chute d'Adam. Il en est de même des apôtres,

Paul excepté ; ils ne rattachent pas la corruption de l'humanité

à la chute, il en résulte qu'elle est pour eux plutôt le fait
de la nature humaine que la conséquence d'un acte isolé. Quant
à Paul, il semble qu'il en soit autrement. Cependant il considère

aussi l'homme comme pécheur de nature (fùasi, Eph. Il,
3), parce qu'il est esclave de la chair, et la comparaison de 1 Cor.
XV avec Rom. V montre que s'il rattache l'origine du péché et

de la mort à la chute d'Adam, ce n'est que parce que cette chute
est la première manifestation du péché qui est inévitablement
attaché à la nature humaine. En effet, d'après lui, l'homme
est d'abord homme animal — -^yj-^%, — et par conséquent la

vie matérielle prédomine en lui, et il est de nature pécheur et

mortel. Paul, au reste, ne parle nulle part d'une imputation du

péché d'Adam ; il la nie plutôt d'une manière indirecte dans le

passage Rom. V, 15. (Cf. Rom. IX, 11 ; 2 Cor. V, 10; Gai. VI,
5.) Ainsi, en résumé, l'Ecriture sainte enseigne bien une
corruption générale héréditaire de la nature humaine, mais elle

ne dit pas que cette corruption soit une suite de la chute des

premiers hommes et que ceux-ci n'aient eu jusqu'alors aucun
penchant au mal.

Si nous nous demandons maintenant quel est le fondement

religieux d'une doctrine vraiment scientifique du péché, nous
devrons reconnaître d'abord que la conscience chrétienne im-



DOGMATIQUE. 53

plique le sentiment du péché comme d'un fait réel et positif.
Il y a en nous, dès le commencement de notre existence, une

puissance mauvaise qui nous domine, que nous pouvons
combattre mais non pas vaincre avec nos propres forces. Cependant

nous avons au moins le pouvoir d'accepter le secours d'une
puissance plus haute. Quant à l'origine du péché, nous devons

nous en rendre compte de manière à maintenir la réalité du

péché sans fausser l'idée de Dieu, c'est-à-dire en sauvegardant
à la fois la sainteté, la sagesse et la toute-puissance divines '.

H-F-E. DuBoiS, pasteur.

' Le dernier paragraphe est évidemment incomplet; la rédaction même n'en

est pas achevée dans le texte fourni par M. Schenkel. Néanmoins nous avons «ru
devoir le conserver et en rendre compte sans le modifier


	Dogmatique

