Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 4 (1871)

Artikel: Dogmatique

Autor: Du Bois, H.-F.-E. / Rothe, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379111

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOGMATIQUE

PAR

R. ROTHE ‘.

L’ouvrage dont nous donnons P'analyse n’était pas destiné,
dans la pensée de son auteur, & voir le jour tel qu’il a été publié.
C’est le cours que Tillustre professeur de Heidelberg donnait &

' Dogmatik, von Dr R. Rothe; aus dessen handschriftlichem Nachlasse heraus-
gegeben von Dr D. Schenkel. 1. Theil, Heidelberg, 1870.
ticité de cette exposition des vues dogmatiques de R. Rothe par M. Schenkel

Larigoureuse authen-

parait avoir été en Allemagne 1’objet de quelques attaques assez vives, si I’on
en juge par un arlicle du Litterarisches Centralblatt (16 avril 1870). L’auteur de
cet article déclare avoir contrdlé le travail de M. Schenkel au moyen d’un cahier
trés complet et trés exact (eine wartliche stenographische Nachschrift) d’un audi-
teur de Rothe. Aprés avoir signalé les procédés arbitraires et maladroits de
Péditeur dans la maniére dont le texte a été divisé en paragraphes et dans les
indications de la table des matiéres, le critique blAme le droit que s’est arrogé
M. Schenkel de retrancher du texte de son auteur les citations des anciens doc-
teurs pour les mettre sous forme de notes; I’éditeur a m éme fait cela pour cer-
taines parties du texte de Rothe on ces citations tiennent une grande place. 11
en est résulté que le texte original est devenu parfois inintelligible. — A la fin
de la Ire partie, un chapitre entier a été supprimé par I’éditeur, & savoir la criti-
que scientifique dn dogme du péché et 'exposition des vues propres de Rothe
sur ce sujet. — Enfin,a un certain endroit (Ir¢ partie, §§ 66-77) deux rédactions
paralléles d’un seul et méme chapitre, écrites a4 des épnques différentes, ont été
confondues et mélangées par ’éditeur : c’est ce que le critique du Litferarisches
Centralblatt appelle le non plus uiltra de Ja négligence. — La stricte impartia-
lité que professe notre revue nous faisait un devoir de communiguer & nos
lecteurs cette appréciation que nous sommes hors d’état de vérifier de tous
points , mais qui, quoique exagérée peut-étre, nous parait ne pas manquer
absolument de fondement.



6 R. ROTHE.

ses étudiants ; or, quelques parties de ce cours seulement étaient
complétement écrites, tandis que d’autres n’étaient rédigées
qu’en abrégé et sous la forme de simples notes auxquelles I’édi-
teur, M. le prof. Schenkel, s’est interdit d’ajouter aucun déve-
loppement. Malgré ces lacunes, ce livre permet d’apprécier
dans ses traits essentiels le systéme profond et original d’un
des plus grands penseurs des temps modernes, et il sert en
particulier & caractériser nettement la position de Rothe a
I'égard de la dogmatique traditionnelle d’'une part, et de ’Ecri-
ture sainte de l'autre. Pour lul, en effet, la dogmatique est
avant tout une science historique. Aussi commence-t-il I’étude
de chaque article par un exposé de la doctrine de I’église sur
ce point, puis il compare cette doctrine avec les données bibli-
ques, et enfin il la critique au point de vue scientifique en déve-
loppant & cette occasion sa propre pensée. Il était utile, croyons-
nous, pour une compléte intelligence de I'ouvrage, de rendre
le lecteur attentif & la méthode de 'auteur qui, sans cela, pour-
rait au premier abord exciter quelque surprise. Ainsi s’expli-
queront aussi certaines répétitions que nous n’avons pu ni
voulu supprimer, parce qu’elles tiennent au plan méme du
livre.

Disons encore que Rothe divise la dogmatique chrétienne en
deux grandes parties: 'une qui a pour objet le sentiment du
péché, 'autre le sentiment de la grace. (Pest la premiére de
ces parties qui a été publiée d’abord et dont nous nous pro-
posons de rendre compte.

Ire PARTIE.
LE SENTIMENT DU PECHE.

La conscience chrétienne, dont la dogmatique a pour tiche
d’analyser le contenu afin de I’exprimer sous une forme scien-
tifique, est la conscience de la communion de 'homme avec
Dieu, communion réalisée par la foi en Jésus de Nazareth com-



DOGMATIQUE. 7

me en celui qui nous délivre du péché. Ainsi elle comprend tout
d’abord le sentiment du péché. Mais, pour nous rendre compte
a nous-mémes de notre état de péché, nous devons examiner
successivement ce qu’est Dieu, puis ce qu’est I'homme, enfin
ce qu’est le péché lui-méme.

[re SECTION.
Dieu.

1. DE L'EXISTENCE DE DIEU.

La dogmatique traditionnelle de I'église évangélique part du
principe que l'idée de Dieu existe dans I'dme humaine par le
fait d’une révélation soit naturelle, soit surnaturelle, et sans
qu’il soit nécessaire d’en démontrer la réalité. Aussienvisage-
t-elle les preuves de I'existence de Dieu! moins comme des
preuves proprement dites que comme des développements
scientifiques du sentiment immeédiat de I'existence de Dieu.

Dans I’ Ecriture sainte aussi, la notion de I'existence de Dieu
est envisagée comme une notion primitive, produite par une
revélation naturelle de Dieu lui-méme (Rom. 1, 19; Act. XTIV, 7),
et la Bible n’en donne nulle part une démonstration. Néan-
moins elle appelle 'attention sur les faits et sur les considéra-
tions qui peuvent en réveiller en nous le sentiment, et elle con-
tient ainsi, au moins en germe, les principaux arguments que
la science a développés plus tard. Elle s’en sert méme souvent
pour combattre les erreurs du polythéisme. Mais elle insiste
sur le fait que, par suite des désordres causés par le peéché,
nous ne pouvons connaitre Dieu véritablement et d'une facon
salutaire que par la révélation qui nous a été donnée dans sa
plénitude en Jésus-Christ.

Si Uon considere la question au point de vue scientifique, on

' Ces preuves sont, comme on sait, au nombre de cing : la preuve onfologique,
tirée de la notion de I'¢tre parfait, la preuve cosmologiyue, lirée de la contin-
gence des étres finis, la preuve physico-théologique, tirée du plan que 'on ren-

contre partout dans l'univers, la prenve listorique, fondée sur le consentement
unanime des peuples, la preuve morale, puisée dans la conscience.



3 R. ROTHE.

doit reconnaitre que la dogmatique ecclésiastique n’a pas tort
d’envisuger l'existence de Dieu comme un fait qu’il n’est pas
nécessaire de démontrer. En effet, ]Ja conscience chrétienne
n’a besoin ici d’aucune preuve: I’existence de Dieu est ’objet
d’'un sentiment inné dans 'homme, d'un sentiment qui fait
partie de sa nature méme et qui n’est pas le produit de la ré-
flexion, mais bien plutdt celui d’une action de Dieu en nous.
C’est 1a ce qui lui donne son évidence immeédiate. Dieu a con-
science de Jui-méme dans la personne humaine: le reflet de
cet acte divin dans la conscience que nous avons de nous-mé-
mes est le sentiment que nous avons dela présence et de I'exis-
tence de Dieu. Mais ce n’est ]Ja encore qu'un sentiment plus
ou moins vague qui doit étre déterminé d’une maniére plus
précise et plus complete. II importe d’ailleurs de montrer
comment l'idée de Dieu peut seule rendre compte de toutes
nos conceptions et expliquer pour nous 'univers. (C’est en cela
que conaiste 'utilité, trop souvent niée par la science moderne,
des preuves de l'existence de Dieu. Le besoin de ces preuves
se fait d’autant plus sentir que, par suite du péché, le sentiment
de Dieu est altéré dans I’homme et tend & dégénérer soit dans
le sens da panthéisme, soit dans le sens de l'athéisme. Il est
vrai que cette altération elle-méme fait perdre & ces arguments
leur force. Aussi ne la reprennent-ils réellement que la o la ré-
vélation a rétabli ce sentiment dans sa pureté. (Cest ainsi qu’ils
peuvent devenir pour le chrétien une arme précieuse contre les
raisonnements d’une fausse science, et qu’en méme tempsils ne
sont pas sans valeur pour la dogmatique, parce qu’ils servent a
donner une forme concréte et un contenu, si I'on peut ainsi
dire, 3 l'idée purement abstraite de I’étre absolu. — Si la dog-
matique voulait présenter une preuve de 'existence de Dieu
qui lui appartint en propre, ce serait celle tirée de la révélation,
c’est-a-dire de la présence au milieu de ’histoire du monde de
faits surnaturels et divins dont la réalité est prouvée par I’exis-
tence du christianisme et de 1’église.

La dogmatique traditionnelle ne se prononce par sur la ques-
tion de savoirsi ’on peut comprendre I’étre de Dieu. Cependant
elle suppose qu’il n’est pas absolument incompréhensible, puis-



DOGMATIQUE. 9

quelle en donne des définitions, — définitions que les plus
anciens théologiens envisagent toutefois moins comme des
définitions proprement dites que comme des descriptions plus
ou moins approximatives.

L’Ecriture , le sentiment chrétien et la science sont d’accord
pour donner raison a cette maniére d’envisager la question.
Tous les trois sont unanimes a reconnaitre que Dieu n’est pour
nous ni absolument incompréhensible, ni absolument compreé-
hensible. Il va sans dire que nous pouvons connailre Dieu :
le nier serait nier toute religion et toute révélation et con-
tredire directement D'Keriture qui déclare que, par Jésus-
Christ, nous pouvons connailre méme les profondeurs de
Dieu (ra 8dfn 1o 009, 4 Cor. 1I, 10). Autre chose est de sa-
voIr sl nous pouvons comprendre Dieu. L’Ecriture et la cons-
cience chrétienne en contestent absolument la possibilité pour
I’lhomme naturel, mais elles affirment que nous le pouvons,
grace a la révélation et surtout en la personne de Christ qui
est a la fois Ja parfaite image de Dieu et la raison supréme
(oyos) et en qui, par conséquent, Dieu se manifeste & nous
d’une maniére adéquate i notre raison. Seulement elles affir-
ment aussi que dans P'état d’imperfection qui est celui de la vie
presente, nous ne pouvons comprendre parfaitement ce que
Dieu est, car nous ne pouvons pas méme connaitre Christ plei-
nement, parce qu’il ne s’est pas encore révélé a nous dans
toute sa gloire. Mais quand I'ceuvre de la rédemption sera ac-
complie en nous et dans le monde, et que nous contemplerons
Christ dans sa gloire, alors nous le comprendrons, pour autant
du moins que le Créateur peut étre compris par la créature,
car il vy aura toujours un coté par lequel Dieu échappera a
notre pensee el la dépassera, et la théologie spéculalive doit
formuler Iidée de Dieu de telle maniere que cet élément irré-
ductible pour notre raison y trouve sa place. En effet, Dieu est
I'étre absolu, c’est la ce que nous ne pourrons jamais sonder
jusqu’au fond. En outre, il est absolument élevé au-dessus du
temps et de Pespace, et cela suffit déja pour que nous ne puis-
sions nous le représenter complétement. Nous pouvons donc
bien concevoir une idée de Dieu, mais non pas le définir lui-



10 R. ROTHE.

méme, et cela d’autant moins que les catégories de genre et
d’espece, de substance et d’accident ne peuvent s’appliquer
a son étre.

Les noms que lui donne la Bible ne sont eux-mémes pas
des définitions, mais ils expriment fort bien 'état de la cons-
cience religieuse aux différentes époques de la révélation. Elo-
him répond simplement au sentiment d’absolue dépendance
de 'homme vis-a-vis de la divinité ; il désigne I’étre que 'on
adore, sans indiquer aucune de ses qualités. Le nom de Jéhovah
(Jahve) renferme déja une détermination de plus: c’est P'étre
qui, Inaccessible a toute pensée humaine, subsiste absolument
par soi-méme, mais qui en méme temps, parce qu’il est un étre
personnel, entre en relation avec les hommes. Enfin le senti-
ment religieux trouve son expression définitive et parfaite dans
le nom de Pére, qui se rencontre déja dans ’Ancien-Testament
et qui caractérise spécialement le Nouveau.

Malgré tout ce que nous venons de dire, il n’en reste pas
moins vrai que les tentatives que l'on a faites pour définir
Dieu proviennent d’un désir parfaitement légitime, celui de
fixer et de réunir en un seul tout les caractéres les plus géné-
raux de la notion de Dieu prise dans son abstraction et indé-
pendamment des diverses perfections divines. La détermina-
tion de ces caracteres est indispensable pour que nous arri-
vions & nous faire une idée nette de Dieu.

Or, le sentiment religieux est en derniére analyse le sen-
timent de notre absolue dépendance. La notion de Dieu est
donc avant tout celle de l'absolu. (’est ce qu'on exprime avec
plus ou moins de bonheur en disant que Dieu est infini, qu’il
est nécessaire, ou en parlant de 'aséité et de 'élernité de Dieu.
Mais la notion de U’étre absolu implique celle de 'unité de Dieu
qui est nécessairement, comme tel, absolument seul de son
espece. Elle implique encore celle de la distinction de Dieu
d’avec le monde, puisque le monde est ’ensemble de tout ce qui
est contingent et conditionné. Ainsi la conscience religieuse
renferme la notion de la personnalité de Dieu. Cela est vrai de
la conscience religieuse méme sous sa forme la plus élémen-
taire, car elle suppose déja des relations mutuelles entre Dieu



DOGMATIQUE. i1

et 'homme, témoin le besoin de prier. Cela est plus vrai encore
pour le chrétien qui sait qu’il est en communion avec Dieu par
le moyen d’'un médiateur personnel, Jésus-Christ. On objecte
sans doute qu’il y a contradiction entre la notion de I'absolu et
celle de la personnalité. Mais cette objection provient de ce
qu'on identifie & tort l'idée de personnalité avec celle d’une
personnalité finie. Dieu n’est assurément pas une personne
finie, un individu opposé & d’autres individus de la méme es-
péce, mais il n’en est pas moins une personne. On dit encore
gu’'un étre ne peut étre personnel qu’a la condition de se dis-
tinguer d’autres étres de la méme nature. Mais la notion d’un
étre personnel suppose seulement qu’il se distingue de lui-
méme, qu’il se connait et se posséde lui-méme, sans que pour
cela 1l ait besoin d’autres étres. Nous-mémes nous n’avons pas
besoin du non-moi pour avoir conscience de nous-memes,
c’est bien plutot le contraire qui a lieu, c’est parce que nous
avons déja saisi et reconnu notre moi que nous reconnaissons
les objets extérieurs comme un non-moi. Le moi précéde le
non-moi et il en est la condition, non l'inverse. D’un autre
cOte, un étre peut se distinguer d’autres étres et n’étre cepen-
dant pas une personne, n’avoir pas conscience de soi-méme.
(Yest ce que nous voyons dans 'animal.

2. DE L’ESSENCE DE DIEU OU DE LA TRINITE.

La conscience chrétienne a cherché de bonne heure a se
rendre compte de 'essence de Dieu telle qu’elle s’est révélée
a nous en Jésus-Christ. C’est ce quia donné naissance a la doc-
trine de la trinité que I'église évangélique a re¢ue de I'ancienne
église et développée encore, non sans subtilité. L’idée fonda-
mentale de cette doctrine, c’est que Dieu est un Dieu unique
en trois personnes (irinus); toutefois le mot de personne est
employé ici plutot par analogie que daus le sens propre, car
on rn’entend point parler de trois personnes matériellement
différentes. Cela étant, la dogmatique ecclésiastique caractérise
les rapports des personnes divines I'une avec lautre par les
trois déterminations suivantes:



12 R. ROTHE.

a) Elles sont de méme essence, par ou il doit étre bien en-
tendu que l'essence divine est une réalité et non pas seule-
ment une idée d’espece commune a trois individus.

b) Elles sont distinctes U'une de I'autre, et possédent chacune
des caractéres spéciaux. On divise ces caractéres en caractéres
inlernes, qui se rapportent soit au rang des personnes divines,
soit & leur mode d’existence, le Pére engendrant le Fils, tandis
que le Saint-Esprit procéde de I'un et de 'autre, — et en ca-
racteres exlernes, se rapportant aux ceuvres accomplies par les
trois personnes. Ainsi la création est attribuée plus spéciale-
ment au Pére, la rédemption au Fils et la sanctification au
Saint-Esprit, quoique dans un sens ils n’agissent jamais sépa-
rement.

¢) Elles sont tmmanentes U'une a Uaulre, ¢’est-a-dire que cha-
cune d’elles existe dans les autres en vertu de leur unité d’es-
sence.

On peut dire que cette doctrine est biblique en ce sens que
les éléments de ce dogme se retrouvent dans la Bible. Mais si
les termes dont se sert I’Ecriture sont les mémes, elle les em-
ploie souvent dans un autre sens que celui qu’on leur a donné.
On a voulu trouver déja des traces de la doctrine de la trinité
dans I’Ancien Testament. Mais la plupart des passages cités
doivent ou du moins peuvent s’expliquer autrement. La notion
du Saint-Esprit dans le sens spécial y apparait & peine; celle du
Fils de Dieu s’y trouve indiquée bien rarement et d’une ma-
niére trés peu précise : ainsi les passages meémes ou le Messie
est appelé Dieu peuvent s’entendre de sa dignité plutot que de
sa nature. Toutefois il est possible qu’il y ait 1a les premiers
linéaments de la doctrine du Xéyes et I'idée d’un Dieu révélé
distinct d’un Dieu caché. Il faut remarquer sous ce rapport les
passages qui parlent de la face du Seigneur, de V'ange de la
face, ceux qui identifient 'ange de I’Elernel avec V'Eternel lui-
méme, et en particulier la description dela sagesse dans le
livre des Proverbes. Cette description semble renfermer deéj
’'idée d’une hypostase divine, idée qu’ont développée plus
tard le livre de la Sapience et I'Ecclésiastique.

La doctrine de la trinité, dans sa forme traditionnelle, est



DOGMATIQUE. 13

également étrangére au Nouveau Testament. Elle ne se trouve
pas méme dans la formule du baptéme (Math. XXVIII, 18-20),
car les expressions employées ne prouvent ni la personnalité
des trois étres mentionnés, ni méme leur divinité, puisqu’on
pouvait aussi baptiser au nom d’un homme. (Voy. 1 Cor. X, 2.)
L’idée de trois personnes divines ou d’'un Dieu en trois person-
nes n’existe donc pas dans la Bible, qui reléve au contraire
expressément 'unité de Dieu. On trouve bien dans le Nouveau
Testament uelques traces d’une distinction entre plusieurs
hypostases divines ; mais cette distinction ne coincide pas avec
celle de la dogmatique traditionnelle. Ainsi, dans le langage du
Nouveau Testament, le nom de Pére désigne toujours Dieu en
geénéral, en sa qualilé de pére de Jésus-Christ ou des hommes,
et non pas seulement une des personnes de la trinité. De méme
I'expression de Fils de Dieu, appliquée a Jésus-Christ, marque
assurément sa divinité, mais elle ne veut point dire qu’il soit
Pincarnation de la seconde personne de la trinité. St. Paul et
Pauteur de I’épitre aux Hébreux parlent, il est vrai, du Fils de
Dieu comme d’un étre céleste, préexistant & Jésus de Nazareth
en qui il s'est fait homme, mais ils ’envisagent comnme étant
subordonné au Pére, ce qui n’est de nouveau point conforme
aux déterminations de la théologie ecclésiastique. St. Jean
affirme nettement l'existence de plusieurs hypostases divines,
mais il n’en distingue que deux: le Pére et le Xy, le Dieu
caché et le Dieu révélé. Quant au Saint-Esprit, ce que le Nou-
veau Testament appelle de ce nom ne correspond pas davan-
tage a la troisieme personne de la trinité. Il parle sans doute
de lui parfois comme d’un étre personnel, et cela est tout na-
turel puisque le Saint-Esprit est en tout cas 'agent d’un étre
personnel, mais il n’entend point affirmer par 14 sa personna-
lit¢, car il le désigne souvent aussi comme un don de Dieu,
comme une force, et il ne dit nulle part qu’il procéde du Pére
et du Fils, mais qu’il est envoyé par le Pére. Au surplus, d’a-
pres la doctrine biblique, particuliérement développée sur ce
point par St. Jean, le Saint-Esprit n’existait point encore pen-
dant la vie terrestre du Sauveur ; il est le résultat de la glori-
fication de I'’homme-Dieu. Aussi est-il dans plusieurs passages



14 R. ROTHE.

appelé 1'Esprit de Christ et identifié avec Jésus-Christ lui-
méme. La place de la doctrine du Saint-Esprit est dés lors
dans la christologie et non point ici.

Il est certain que la doctrine de la trinité doit son origine &
un besoin de la conscience chrétienne. Celle-ci, en effet, sait
que Dieu est en Christ, et elle réclame dés lors de la science
une idée de Dieu qui, tout en maintenant le monothéisme, sau-
vegarde la divinité du Sauveur. Reste a savoir si cette doctrine,
quoiqu’elle réponde & un sentiment fort juste, est la véritable
solution du probleme. Or, il faut reconnaitre que la doctrine
ecclésiastique de la trinité n’est point satisfaisante au point de
vue scientifique. Et d’abord elle ne contient guere que des dé-
terminations négatives; elle présente cetarticle comme unmys-
tére qui ne peut étre expliqué et qui doit étre 'objet de la foi,
tandis qu’il ne fait au contraire, en réalité, pas partie des révé-
lations divines, et qu’il est un produit de la réflexion scienti-
fique. En outre, la dogmatique ecclésiastique ne parvient pas
a concilier 'anité de Dieu et la triplicité des personnes divines,
quoiqu’elle cherche a le faire. Elle oscille entre le modalisme
et le trithéisme. En effet, si les trois personnes divines sont
vraiment égales, elles ne peuvent étre que des modes de la
divinité; si 'on affirme qu’ill y a entre elles un rapport de
subordination, comme on parait y incliner, on nie par le fait
la divinité de deux d’entre elles, parce qu’elles ne peuvent plus,
a ce compte, posséder le caractere d’un étre absolu. Mais des
lors la premiere personne elle-méme perdrait la qualité d’un
étre absolu, puisque toutes les trois sont de méme nature.
D’ailleurs, si 'on adinet trois personnalités distinctes, aucune
d’elles ne saurait étre une personnalité absolue. Le grand tort
de la dogmatique ecclésiastique, c’est de parler de trois per-
sonnes : une telle expression ne peut se concilier avec le mono-
théisme. Au reste, la doctrine de la trinité n’est pas conse-
quente avec la doctrine de Déglise protestante, qui insiste
fortement sur la simplicité de Dieu. Cette inconséquence se
trahit dans ie plan adopté par toutes nos dogmatiques qui
traitent d’abord de Dieu en général, puis de la trinite, sans
établir de lien organique entre ces deux articles.



DOGMATIQUE, 15

Pour que la doctrine de Dieu réponde véritablement a ce que
réclame la conscience chrétienne, elle doit étre formulée de
telle sorte qu’elle établisse nettement :

10 Que Dieu est absolument indépendant du monde et se
détermine absolument par lui-méme.

20 Que Dieu est absolument immatériel.

3% Que Dieu est absolument vivant, et peut des lors entrer
en communion avec la créature et devenir homme.

40 Que Dieu est vraiment personuel.

5° Que Dieu est tout a la fois compréhensible et incom-
préhensible.

(’est ce que nous allons tenter

La notion de Dieu nous est donnée dans la conscience reli-
gieuse (ui la possede par le fait d’une aperception immeédiate.
Mais ce n’est encore qu’une nofion, de laquelle nous devons
tirer I'idée de Dieu en la dégageant de tout élément étranger.
Or, nous nous représentons Dieu a la fois comme I’étre absolu
et comme un étre déterminé, en tant que nous lui attribuons
diverses perfections. Il y a 14, aussi longtemps que nous n’en-
visageons pas ces déterminations de I’éfre divin comme prove-
nant de Dieu lui-méme, une contradiction que nous devons
chercher & résoudre, et cela méme nous indique la voie que
nous avons a suivre. Nous devrons donc commencer par écarter
de I'idée de Dieu toute détermination (ui ne saurait s’accorder
avec 'idée de I'étre absolu. Nous arrivons ainsi a l'idée de I’étre
absolument indéterminé, de ’étre absolu dont on ne peut dire
qu'une chose, c’est quil est; c’est la premiére idée de Dieu,
celle de l'essence divine. Envisagé comme tel, Dieu nous est
absolument caché.

Cependant il n’y a 14 encore qu’une conception toute néga-
tive et nous ne saurions nous y arréter. L’idée de I'étre abso-
lument indéterminé n’implique point la négation de I'étre ; au
contraire, elle suppose bien plutdt la possibilité réelle de toute
determination. C’est ’étre comme pnissance absolue. Or nous
ne pouvons nous représenter la puissance que comme agissante,
comme s’actualisant elle-méme, c’est-a-dire comme une vie,
etici, comme la vie absolue. Mais en (uoi consiste cette vie de



1o R. ROTHE.

Dieu, ce mouvement par lequel il passe éternellement de la
puissance & I’acte sans toutefois cesser jamais de se posséder
soi-méme ? Dieu réalise, avons-nous vu, les possibilités renfer-
mées en lui, 1l leur donne une existence réelle en se distinguant
de lui-méme, en se pensant lui-méme. Dieu se détermine ainsi
4 la fols comme existence absolue et comme pensée absolue,
c’est-a-dire comme 'esprit absolu, car la notion de 'esprit est
précisément celle de 'unité de I'idée et de la réalité.

Toutefois cela demande & étre plus nettement précisé encore.
Dieu, tout en déployant Loutes les richesses de son étre spiri-
tuel, en se développant ainsi lui-méme, mais en dehors du
temps, se connait et se possede lui-méme, il raméne par la &
I'unité l'infinie diversité de toutes ces déterminations diffé-
rentes qui forment dés lors un tout, un ensemble. Cet ensemble
organique de toutes les forces divines, produit de I'activité de
Dieu, constitue la nature divine. La seconde idée de Dieu &
laquelle nous sommes conduits est donc celle-ci : Dieu se dé-
termine lui-méme comme nature absolue, comme organisme
spirituel.

Cependant la conséquence des prémisses que nous avons
posées nous pousse a aller plus lein encore. En se déterminant
comme nature, Dieu se pense et se veut lui-méme, il se recon-
nait dans cet objet identique 4 lui-méine et a conscience de soi.
Or la pensée ui se pense elle-méme est la raison, et la volonté
qui se veut elle-méme est la liberté, et-I'unité de la volonté et
de la pensée, de la raison et de la liberte, constitue la person-
nalité. Ainsi Dieu, en tant qu’il est I’esprit absolu, ne se déter-
mine pas seulement comme nature, mais aussi comme person-
nalité : c’est la troisieme idée de Dieu.

D’apres tout ce que nous venons de voir, la personnalité
divine est en un sens une détermination de la nature divine,
mais en méme tewmps elle la dépasse, elle est une forme nou-
velle de I’étre divin, un nouveau mode de l’existence de Dieu,
elle est la détermination supréme qui renferme toutes les
autres. Il y a, du reste, entre la nature et la personnalité en
Dieu le méme rapport que celui qui existe entre la nature ex-
térieure et ’homme, et dans I'’homme lui-méme, entre l'orga-



DOGMATIQUE. 1%

nisme matériel et 'ame. D’une part, 'homme est le produit
supréme de la nature et il en renferme en lui tous les éléments ;
de l'aulre, il en est séparé par un abime et il appartient a une
tout autre sphere. De méme, I’ame est essentiellement le ré-
sultat des fonctions de I'organisme matériel, et cependant elle
est d'une tout autre nature. L’idée de la personnalité divine ne
supprime donc point celle de la nature divine : au contraire,
ces deux modes de I'éire divin se supposent nécessairement
I'un 'autre. La nature n’a d’existence réelle qu’en tant qu’elle
produit la personnalité, et la personnalité & son tour a dans la
nature sa raison d’étre. Dieu existe sous une double forme : il
est 4 la fois l'infinie variété de toutes les forces vivantes de
I'esprit absolu, et 'unité dans laquelle elles se réunissent et se
concentrent, & x«i wiv. Lia nature en Dieu est en quelque sorte
le corps spirituel de Dieu.

Dieu, en tant qu’il est 'unité de la nature et de la personna-
lité divines, est une personne, et, comme tel, il est le Dieu qui
se révele, le Joyos. L'idée de la personnalité est le dernier élé-
ment de I'idée de Dieu. Avec elle nous sommes revenus a notre
point de départ : seulement, I’étre absolument indéterminé est
devenu une versonne vivante. En méme temps nous retrou-
vons dans l'idée de Dieu, telle que nous venons de la formuler,
tout ce qui existe déja sous forme d’intuition dans la notion de
Dieu, telle que la fournit la conscience religieuse, savoir la
notion de la simplicité et de I'absoluité de I'étre divin, et celle,
en apparence contradictoire avec celle-1a, de diverses perfec-
tions divines; mais maintenant la contradiction est résolue,
puisque nous avons appris & reconnaitre dans les perfections de
Dieu les déterminations qu’il s’est données a lui-méme.

Il faut donc distinguer trois modes de I'étre divin : I'essence
divine, la nature divine, la personnalité divine. Ce ne sont pas
de simples abstractions, mais des réalités; seulement Dieu
n’existe que par la réunion de ces trois modes. Ainsi nous avons
une veritable triplicité et une unité réelle, mais non pas, comme
dans la dogmatique traditionnelle, trois personnes ou trois
sujets. De tout ce qui précéde il ressort, au reste, que ces
trois modes de I’étre divin sont également éternels : la priorité

C. R. 1874, 2



18 R. ROTHE.

que 'un d’entre eux semble posséder sur les deux autres n’est
qu’une priorité logique et non pas réelle, parce qu’il s’agit ici
d’une causalité absolue et que l'acte par lequel Dieu se veut
lui-méme n’a point lieu dans le temps. (est un devenir qui est
toujours égal al’étre ; c’est la vie absolue.

3. DES PERFECTIONS DE DIEU.

La dogmatique ecclésiastique ne s’en tient pas aux détermi-
nations générales que nous avons indiquées. Elle y a ajouté la
doctrine des perfections divines, doctrine qu’elle ne met d’ail-
leurs nullement en relation avec celle de la trinité, puisque les
perfections divines sont envisagées comme étant communes
aux trois personnes et qu’elles ne doivent point étre confondues
avec les caracteres qui distinguent celles-ci 'une de l'autre. La
dogmatique désigne les perfections de Dieu sous le nom d’attri-
buts, et s’efforce, non sans peine, d’en concilier I'idée avec celle
de la simplicité absolue de I'étre divin. Elle affirme que, en soi,
ces attributs ne difféerent pas de l'essence divine, ni les uns
des autres, et que c’est par suite des limites de notre esprit
borné que nous devons les distinguer pour les comprendre.
Toulefois elle soutient en méme temps qu’ils ne sont pas de
simples conceptions de notre esprit, et qu’ils ont une certaine
raison d’étre en Dieu lui-méme. Malgré son désir de ne pas
dépasser les données bibliques, la dogmatique ecclésiastique a
dt aller au dela quand il s’est agi de grouper les diverses per-
fections divines d’apres un ordre méthodiqgue, car la Bible n’en
parle qu’occasionnellement et nullement d’aprés un plan sys-
tématique. Depuis une haute antiquité, les théologiens se
servent, pour établir la notion de chacune d’elles, de la triple
méthode connue sous les noms de via negalionts, qui consiste &
nier en Dieu toute imperfection, — via eminentiae, d’aprés
laquelle on attribue 4 Dieu dans le sens le plus élevé les qua-
lités de la créature, — et via causalitatis, par laquelle on conclut
des qualités du monde & celles de Dieu qui en est 'auteur.
Quant a la classification des attributs divins, les mémes théo-
logiens ne peuvent P’établir d’aprés un principe objectif, parce



DOGMATIQUE. 19

qu’ils insistent d’une maniére trop exclusive sur la simplicité
de I’étre de Dieu; des lors, ils doivent recourir & des divisions
plus ou moins arbitraires parmilesquelles nous citerons, comnme
celles qui répondent le mieux & leur objet, la division en per-
fections absolues et relalives, ou celle en perfections de la nature
divine, de lintelligence divine et de la volonté divine, ou encore
celle en perfections métaphysiques, physiques et morales.
Cependant, au point de vue scientifique, toutes ces détermi-
nations ne peuvent étre envisagées comme satisfaisantes. L'idée
de perfection qui est a la base de cette doctrine n’est elle-méme
pas clairement définie. De la I'obscurité qui régne dans 'expo-
sition de tout ce qui a trait au rapport des perfections divines
avec lessence divine. La contradiction qui existe entre I'idée
de la simplicité de Dieu et celle d’une pluralité de perfections
n’est pas résolue : elle ne pourrait 1’étre que si 'on avait pour
point de départ une idée de Dieu plus compléte et plus nette-
ment formulée. C’est de 14 qu’il faudrait partir pour établir les
différents attributs de I’étre divin, et ce n’est qu’a ce compte
qu'on pourrait les présenter comme formant réellement un
tout, un organisme. Le moyen dont on se sert pour arriver a
la notion des diverses perfections divines ne compense pas
cette absence d’un principe unique, car il est choisi arbitraire-
ment, et, par conséquent, il est peu scientifique. D’ailleurs la
vie megalionis et la via eminentizge ne constituent point deux
méthodes distinctes; ce ne sont que deux formes différentes du
meéme procédé. La via causalitalis ne differe pas non plus bien
réellement des deux autres. Ce serait, il est vrai, la méthode
la plus rigoureuse, mais pour qu’eile pat conduire 4 un résultat
certain, il faudrait que 'on connit le monde parfaitement et
dans tous ses détails, afin de remonter de la & Dieu et a ses
perfections; or c’est impossible. C’est bien plutot la connais-
sance que nous avons de Dieu (ui nous explique et nous fait
comprendre le monde. Il résulte nécessairement encore des
lacunes ¢ue nous venons de signaler que l'on n’a en réalité
aucune base pour la classification des perfections divines : la
dislinction qu’on établit entre perfections relatives et imma-
nentes ne peut s’accorder avec l'idée qu’on se fait de la simpli-



20 R. ROTHE.

cité de Dieu, et celle que I'on fonde sur l'analogie qu’on
suppose exister entre Dieu et ’dme humaine repose sur un
principe qui n’est pas démontré.

Aussi la définition que la dogmatique ecclésiaslique donne
de chaque perfection prise en particulier est-elle égale-
ment insuffisante. Ou bien les caracteres qu’elle indique
sont trop vagues ou ils sont contradictoires. Cela est frap-
pant surtout dans la maniére dont elle traite la toute-
science divine ; aucune des perfections divines n’a été dé-
finie aussi nettement, mais elle I'a été précisément de telle
sorte qu’elle ne peut plus se concilier avec la notion de la
liberté humaine, & mesure qu’'on affirme que Dieu connait
de toute éternité les actions des créatures libres. Ici les soci-
niens, qui ne voulaient pas admettre cet article, avaient vu
plus juste que les théologiens orthodoxes. En effet, I'idée de la
liberté des créatures humaines telles qu’elles sont actuellement
et dans leur état d’imperfection implique nécessairement celle
d’un certain arbitraire, ce qui exclut la possibilité de la pres-
cience. Si cette prescience existe, les actions des créatures ne
sont plus vraiment libres. I ne faut pas se flaiter qu'on
échappe a la difficulté en disant que Dieu connait d’avance les
actes libres comme devant s’accomplir librement, car cette
formule renferme une contradiction : ce qui est libre ne peut
étre prévu d’avance comme devant certainement arriver. Dieu,
d’ailleurs, ne cesse pas d’étre ’étre absolu, parce qu’il ne pré-
voit pas avec certitude les actions libres des créatures, car la
connaissance est toujours en rapport avec la nature de son
objet, etil appartient & la nature des actes libres de ne pouvoir
pas étre prévus. Dieu sait ce qu’il est possible de savoir, comme
il peut ce qui est réellement possible. Au sur'pltis, si 'on veut
sauvegarder la liberté humaine en mainienant sur ce point la
doctrine ecclésiastique, on porte atteinte & l'indépendance de
Dieu, puisque, dans ce cas, la connaissance que Dieu a des
choses devrait dépendre des déterminations des créatures et
que Dieu serait ainsi réduit a jouer le triste role d’'un spectateur
oisif de l'univers.

Pour traiter d’'une maniére vraiment scientifique la doctrine



DOGMATIQUE. 24

des perfections divines, il faut donc, avant tout, définir nette-
ment I'idée de perfection ou de qualité en général. Or, les qua-
lités ne sont pas seulement de simples maniéres d’étre; elles
ne sont pas non plus des déterminations essentielles de I'étre
lui-méme, abstraction faite de ses relations avec d’autres objets ;
elles sont la manifestation des caractéres essentiels d’un étre
dans ses rapports avec d’autres. Ainsi elles ont leur raison
d’étre, d’une part, dans la nature intime de I’étre auquel elles
appartiennent, et, de I'autre, dans les relations de cet étre avec
les autres. D’apreés cela, il ne peut étre question de perfections
divines qu’autant que Dieu soutient des relations avec d’autres
étres, et au premier abord il semble que Dieu ne puisse avoir
des relations qu’avec le monde et qu’ainsi il n’y ait que des per-
fections relatives ou transitives. Ce sont bien, en effet, celles
qui se présentent en premiére ligne & notre pensée. Mais Dieu
soutient aussi des relations avec lui-méme, parce que, comme
tout étre personnel, il se distingue de lui-méme. Il reconnait
des lors en lui certaines qualités qui sont des perfections imma-
nentes ou absolues. Elles constituent la connaissance que Dieu
a de lui-méme et nous ne pouvons les déduire, comme les pré-
cédentes, de notre propre expérience. Les perfections divines
se partagent ainsi en deux classes bien distinctes: les perfec-
tions absolues ou immanentes, et les perfections relatives ou tran-
stlives. Les premiéres se subdivisent suivant les diverses rela-
lions qui existent en Dieu lui-méme. Les secondes se subdivi-
sent suivant les diverses relations que Dieu soutient avec le
monde, relations déterminées par la nature de Dieu, d’une part,
et par celle du monde, de Pautre.

I. Perfections immanentes.

Dieu se connait lui-méme comme essence divine, comme
nature divine et comme personnalité divine. De la trois per-
fections différentes :

1° Dieu se suffit & lui-méme, en tant qu’il est causa sui,

20 Dieu est parfaitement heureux, en tant qu’il a conscience
de lui-méme comme de la vie parfaite ;



29 R. ROTHE.

3¢ Dieu posséde une gloire souveraine, en tant qu’il a con-
science de lui-méme comme de ’étre absolument libre.

A ces trois perfections divines vient s’en ajouter une quatriéme
qui répond & une autre relation de I'étre divin et qui forme la
transition entre les perfections immanentes et les perfections
relatives. L’idée de Dieu et spécialement celle de la personna-
lité divineimplique, en effet, la nécessiié d’une activité créatrice
en Dieu, du don de soi-méme 4 d’autres étres; c’est 12 I'idée de
I'amour : Dieu est charité.

II. Perfections relalives ou transitives.

A les prendre d'une maniére générale, elles expriment
toutes ce fait que Dieu, dans ses rapports avec le monde, est,
en vertu méme de sa nature, absolument actif, ce qui exclut
toute passivité, mais non pas, il est vrai, toute réceptivité de
sa part. Nous les distinguons en perfections essentielles qui sont
des attributs de I'étre divin en général, et perfections hyposta-
tiques , c’est-a-dire appartenant a I'un des modes seulement de
I’étre divin.

1o Perfections essentielles. Celles-ci sont positives ou néga-
tives. Les premiéres expriment les diverses manifestations de
Pamour divin & ’égard dumonde déjh existant. Ce sont: a) ab-
straction faite du péché et de la rédemption, la bonié de Dieu,
en vertu de laguelle il se communique aux créatures suivant
le degré de réceptivité de chacune d’elles; b) eu égard au
péché des hommes, la colére et la miséricorde qui ne sont que
les deux faces différentes d’'une méme perfection ; ¢) enrapport
avec la rédemption, la grdce. — Les secondes (perfections néga-
tives) se résument toutes en un mot: Dieu est infini, c’est-a-
dire qu’il n’est nullement limité par ses rapports avec les étres
finis et bornés. De 1a découlent: a) I'incommensurabilité et b) 1'itm-
mulabilité de Dieu, qui veulent dire que Dieu, tout en entrant
en relation avec le monde qui existe dans le temps et dans
Pespace, n’est cependant point soumis aux lois de l'espace et
du temps. L’immutabilité, bien comprise, n’a point pour con-
séquence, comme on 'entend affirmer parfois, que Dieu ne



DOGMATIQUE. 23

saurait recevoir aucune 1mpression de la part du monde; elle
suppose seulement que les impressions qu’il recoit ne produi-
sent en lui aucun changement d’état, parce qu’il tient cons-
tamment le monde en sa puissance et qu’il a la pleine certitude
de amener au bhut qu’il lui a marqué. D’ailleurs Dieu con-
temple le monde dans son ensemble et chaque créature dans
ses rapports avec toutes les autres. Or, pris dans son ensemble,
le monde répond & chaque moment de son existence aux des-
seins de Dieu envers lui.

20 Perfections hypostaliqgues. Celles-ci se divisent également
en deux groupes selon qu’elles appartiennent & la natureou &
la personnalité divines, car nous ne pouvons attribuer a I'es-
sence divine de perfections déterminées. Les premiéres se
réduisent & une seule, la loute-présence, en vertu de laquelle la
nature divine est toujours et partout agissante dans le monde.
Pour déierminer exactement les secondes, il faut considérer
que la personnalité est & la fois intelligence et volonté, et tenir
compte en méme temps de I'état moral du monde. Or, les
perfections de lintelligence et de la volonté divines sont:
a) abstraction faite du péché et de la rédemption, la loule-
science, en vertu de laquelle le monde, dans toutes ses parties,
est constamment l'objet de la connaissance de Dieu, et qum
implique la sagesse divine, car Dieu considére le monde dans son
rapport avec le but qu’il lui a assigné, — et la toute-puissance,
en vertu de laguelle le monde est, dans toutes ses parties et
dans tous les moments, soumis & la volonté de Dieu; b) en rap-
port avec te péché, la sainteté, par ou I'on entend que Dieu
connait le péché du monde et le connait tel qu’il est, c’est-a-
dirve, qu'il en a horreur, — et la justice, par ou 'on entend que la
toute puissance de Dieu nie et détruit le péché en le punis-
sant; ¢) en rapport avec la rédemption, la véracité de Dieu,
en vertu de laquelle il se révéle 2 la conscience humaine
comme le Dieu saint qui détruit le péché, et la fidélité de

Dieu, en vertu de laquelle il agit dans le monde pour le déli-
vrer du péché.



24 R. ROTHE.

4. DES (EUVRES DE DIEU.

La dogmalique ecclésiastique exprime encore I’état de dépen-
dance oll le monde se trouve vis-a-vis de Dieu par la doctrine
des ceuvres de Dieu, ceuvres qui comprennent la création et la
providence.

1. La création.

La dogmatique ecclésiastique définit la création : « Placte
de la trinité divine par lequel le Pére, en vertu de sa toute
puissance , a tiré de rien tout ce qui existe par le moyen du
Fils dans le saint-Esprit. » En affirmant que_le monde a été
créé de rien, on veut dire que Dieu en est la seule cause. Mais
on distingue, en se rattachant au récit de la création dans
la Genése, une premiére création (Gen. I, 1), celle du chaos,
qui est seule, & proprement parler, une création de rien, et
une seconde création comprenant les ceuvres des six jours
(Gen. I, 3 et suiv.), ’ame de ’homme exceptée. Cette seconde
création en tout cas a eu lieu dans le temps; la premiére coin-
cide avec le commencement du temps. Ainsi la dogmatique
ecclésiastique ne rejette pas absolument I'idée d’une création
éternelle, quoique le plus grand nombre des théologiens ortho-
doxes enseignent le contraire. Au reste, ils envisagent tous
comme une circonstance essentielle le terme de six jours assi-
gné a la seconde création, en prenant le mot de jours au sens
propre, et ils insistent avec ’Ecriture sur le fait que tout ce que
Dieu créa était bon.

L’Ecriture confirme généralement la doctrine de la création
telle que I’a formulée la dogmatique ecclésiastique. Elle n’en-
seigne pas directement, il est vrai, une création de rien, mais
elle la suppose nécessairement, puisqu’elle déclare que Dieu
a créé toutes choses par sa seule volonté. Elle n’exprime pas
d’une maniére positive 'idée de deux actes de création succes-
sifs, car Gen. I, 1 peut fort bien n’étre qu’une mention som-
maire des faits racontés en détail dans les versets suivants. Elle
semble repousser I'idée de;l’éternité de la création, cependant



DOGMATIQUE. 5
les expressions qui paraisseni y étre le plus directement con-
traires peuvent n’étre qu’une facon populaire d’exprimer les
choses, d’autant plus qu’il est fort difficile de parler autrement.
Enfin, elle affirme que le but de la création est la manifestation
de la gloire de Dieu. Mais la dogmatique traditionnelle ne tient
pas suffisammeunt compte du rapport que le Nouveau Testament
établit entre la création et la rédemption. Christ est le but de
la création (Eph. I, 4; [, 9; 1 Pier. I, 20) comme celle-ci est
déja, d’apres St. Jean et St. Paul, Peceuvre du Logos ou de
Christ, et la rédemption, & son tour, est appelée une nouvelle
création. (1 Cor. XV, 45 et suiv., etc.)

L’idée de la création a aussi sa place et une place nécessaire
dans une dogmatique scientifique. Le sentiment que nous avons
de l'absolue dépendance o le monde se trouve vis-a-vis de
Dieu suppose nécessairement que l'origine du monde doit étre
rapportée a Dieu seul: ainsi se justifie la formule que Dieu a
cree toutes choses de rien. La principale difficulté git dans la
question de savoir si 'on doit admettre que la création a eu lieu
dans le ternps, ou qu’elle est éternelle. En se décidant pour la
premiere alternative, on affirme qu’il y a eu une époque ou
Dieu n’était pas créateur, ce qui parait étre cependant un de
ses caracteres essentiels; puils on attaque la notion de I'immu-
tabilité de Dieu. D’autre part, en admettant une création éter-
nelle, il semble que 'on détruise ou que l'on affaiblisse au
moins le rapport de dépendance qui doit exister entre le monde
et Dieu et que 'on se mette ainsi en contradiction avec le sen-
timent religieux. Toutefois, ce n’est 14 qu'une apparence. Ce
qui importe au sentiment religieux, en effet, ce n’est pas que
le monde ait en ou n’ait pas eu un commencement, c’est que
Dien soit reconnu comme étant le seul auteur du monde. Or,
pour cela, il n’est point nécessaire d’admettre qu’il y a eu un
temps ou le monde n’existait pas, cette formule renfermerait
d’ailleurs une contradiction, puisque le temps lui-méme n’existe
(ue par la création. Sans doute, nous ne pouvons pas nous
représenter une création éternelle, mais nous pouvons conclure
qu’il en doit étre ainsi, et 'idée de la vie divine nousy conduit
necessairerment.



26 R. ROTHE.

On peut bien dire, avec la dogmatique traditionnelle, que la
création a eu lieu en vertu d’un libre décret de Dieu, pour autant
qu’on n’envisage la liberté que comme l'absence de toute con-
trainte et qu’on n’entend point dire que la création soit le fruit
d’une décision arbitraire de Dieu. L’idée de création, en effet,
découle nécessairement de I'idée de Dieu. Dieu, en ayant con-
science de son moi, pense nécessairement aussi son non-moi.
Ce non-moi, il peut le réaliser ou ne pas le réaliser. S’il le réa-
lise, il en résultera I’existence d’un étre qui sera le contraire
de Dieu, et 'ceuvre de Dieu & I’égard de cet étre sera de le ra-
mener a I'unité avec lui. Or, en présence de cette double pos-
sibilité, Dieu doit se décider d’une maniére conforme & la per-
fection absolue, et celle-ci veut évidemment qu’il crée, car
créer est un plus haut degré de perfection que de rester seul
et de se renfermer en soi-méme. Ainsi Dieu crée, non point en
vertu d’une nécessité physique, mais par une nécessité morale,
par amour.

Penser et agir sont en Dieu un seul et méme acte; il doit
donc nécessairement réaliser son non-moi des qu’il le pense
en ayant conscience de soi-méme!. Ce non-moi est d’abord
une négation, une limitation de Dieu; mais Dieu ne peut le
laisser subsister comme tel. Il doit s'affirmer comme D'étre
absolu en agissant dans cet étre qui n’est pas lui aussi long-
temps qu’il y rencontre quelque opposition et jusqu’'a ce qu’il
Pait rendu vraiment adéquat & lui-méme. Il ne crée donc pas
immeédiatement et par un acte absolu le monde tel qu’il doit
étre; 1l faut pour cela un développement, un travail qui a son
analogie dans le développement moral de ’homme. De méme
que, pour 'homme, cette ceuvre consiste a s’assimiler la nature,
elle consiste pour Dieu 4 s’assimiler, & transformer la matiére
en la pénétrant. Cette loi de la personnalité divine en vertu de
laquelle Dieu doit appeler & 'existence un étre autre que lui,
mais pour le transformer et le pénétrer, c’est la notion de l'a-
mour divin. — La création est donc un acte nécessaire. Dieu

*1l y a une évidente contradiction entre ce paragraphe et le précédent: nous
avons cru cependant devoir les conserver I'un et l'autre tels qu’ils se trouvent
dans le texte donné par M. Schenkel.



DOGMATIQUE. 27

doit créer parce qu’il est Dieu. C’est une nécessité personnelle,
improprement appelée morale, qui n’est pas moins stricte qu'une
nécessité mathématique. Cependant cetie nécessité ne contredit
point la liberté de 'acte créateur; elle la confirme plutot parce
qu’elle en écarte toute idée d’arbitraire et de hasard. Dieu crée
en vertu d’une nécessité intérieure en se déterminant unique-
ment par lui-méme: c’est 14 précisément la liberté absolue, et,
en réalité, rien n'est & la fois plus libre et plus nécessaire que
Pamour.

Notre maniere d’envisager la création est, malgré certaines
apparences, tout & fait contraire aux théses du panthéisme.
Pour celui-ci, en effet, la création est nécessaire au développe-
ment, & Pachévement, si nous pouvons ainsi dire, de Dieu lui-
méme ; pour nous, elle est au contraire le produit de la volonté
de Dieu et comme le reflet de la conscience gqu’il a de lui-
memne.

I’idée de la création est, nous venons de le voir, que Dieu
réalie son non-moi, mais pour le rendre adéquat 3 lui-méme.
De 14 résulte que le monde est fini et limité, soumis aux lois
du devenir et d’un changement incessant, parce quil est le
contraire de Dieu, I'étre sous la forme du non-étre. Mais en
meéme temps le monde est infini, c’est-a-dire qu’il se compose
d’une quantité infinie d’étres finis, parce qu’il est, considéré a
un autre point de vue, 'image de Dieu. Pris dans son ensemble,
il est dans la catégorie du f{ini ce que Dieu est dans celle de
Pabsolu. Dieu, en ecréant, veut ¢ue le monde devienne ce
qu’il est lui-méme, c’est-d-dire, qu’il devienne esprit. Or, I'es-
prit consiste dans 'union de la nature et de la personnalité.
Alnsi Dieu existe dans le monde comme nature dans la nature
créée el spécialement dans celle de ’homme, et comme per-
sonnalité dans la personnalité créée, spécialement dans celle
de ’homme. La création est donc en réalité Iacte par leque)
Dicu se donne I'existence dans le monde et, pour nous en tenir
a la sphere terrestre, 'acte de lincarnation de Dieu dans 'hu-
maniteé,

Ici encore nous sommes bien éloignés du panthéisme. Celui-ci
confond Dieu et le monde, tandis que nous statuons entre eux



28 K. ROTHE.

une différence essentielle. Or cette différence n’exclut pointla
possibilité d’'une union, au contraire, car deux étres ne peuvent
s'unir qu’a la condition d’étre distincts I'un de Pautre, mais
elle exclut absolument P'identité de l'un et de l'autre. Le
but de I'ceuvre créatrice est, d’aprés ce que nous venons de
voir, ’habitation de Dieu dans le monde, ce quiin’implique nulle-
ment lanégation dela transcendance de Dieu. En effet, ’essence
divine est, par sa nature méme, absolument transcendante, et
quant aux deux modes de I'étre divin qui, par leur nature, doi-
vent entrer en contact avec le monde et s’unir 4 lui, savoir la
nature et la personnalité divines, leur immanence n’est que
relative aussi longtemps que ’ccuvre créatrice n’est pas com-
pletement achevée. Or cette ceuvre doit se prolonger indéfini-
ment, par consequent la nature et la personnalité divines de-
meurent aussi toujours en quelque maniere séparées du monde
et élevées au-dessus de lui. Au reste cette habitation de Dieu
dans le monde n’a lieu que dans les créatures spirituelles qui
seules peuvent entrer en relation avec lui. Enfin, il ne faut
point perdre de vue que, dans toute I’ceuvre de la création, ce
n’est pas Dieu qui change et se développe, mais que le
changement et le développement ont lieu uniquement dans la
créature.

Cette transformation, cette pénétration du monde par la na-
ture et la personnalité divines a-t-elle jamais lieu d’une maniere
compléte? D’un coté il semble que Pon doive répondre affir-
mativement, car, Dieu étant I’étre absolu, son ceuvre ne saurait
demeurer imparfaite ou inachevée. D’un autre coté on doit, ce
semble, en nier la possibilité, et cela parce que, en vertu du
méme principe, il n’existe pas de commune mesure entre Dieu
et le monde. De cette apparente contradiction il résulte que
I’'ceuvre créatrice doit durer indéfiniment, ce qui ne veut point
dire qu’elle ne parvienne jamais 3 une compléte réalisation.
Nous devons, en effet, nous représenter la création toute entiére
comme formant une multitude de sphéres concentriques; or,
dans chacune de ces sphéres, I'union de Dieu et de la créature
se réalise aussi complétement que les conditions de cette sphére
le comportent. Mais cette union ne s’accomplit nulle part d’une



DOGMATIQUE. 29

maniére absolue: ce n’est jamais, si I'on prend I'ensemble des
choses, qu’une approximation toujours croissante.

L’acte primitif de la création est, nous ’avons vu, la création
du non-moi de Dieu. Or, si Dieu est esprit, ce non-moi sera la .
matiére pure, sans organisation et sans activité. Et s1 'esprit est
I'unité de la pensée et de 'existence, del'idée et de la réalité, la
matiéere doit étre la négation de 'une et de 'autre, la négation de
toute forme déterminée, c’est-a-dire, ’espace sans contenu, et
la négation de toute existence déterminée, le temps. Le temps
et 'espace, en effet, sont inséparables I'un de l'autre et, dans
leur unité, ils constituent la matiére. La matiére est ainsi le
lieu ou Dieu accomplit 'ceuvre créatrice, le sein maternel du-
quel nait toute créature. Cette matiere, Dieu la transforme
par la pensée et la volonté en esprit, mais toutes les créatures
demeurent & jamais soumises aux lois du temps et de l'espace:
c’est 14 la marque indélébile de leur origine et leur caractére
essentiel ; c’est ce qui constitue 'individu. Seulement il faut
remarquer que, pour l’esprit, I’espace et le temps, tout en
demeurant les formes de son existence, ne sont plus une bar-
riere, une limite infranchissable. Le temps et 'espace sont dés
lors aussi les formes de I'activité créatrice de Dieu.

La création de la matiere est la création au sens propre du
mot. La matiére une fois créée, nous n’avons plus qu’'un déve-
loppement de cette premiére création, développement qui con-
siste & faire passer successivement la créature d’'un degré infé-
rieur & un degré supérieur de 'existence, & I'élever & une puis-
sance toujours plus haute. Or Dieu le fait en agissant sur la
matiére par la pensée et la volonté. Penser une chose, c’est la
décomposer en ses éléments (analyse) pour saisir ensuite ceux-
ci dans leur unité (synthése). Or, comme pour Dieu penser
et agir sont une seule et méme chose, I’analyse est ’organisation
de la matiére, la syntheése est la réalisation d’'un degré plus
excellent de I'étre dont les éléments existaient déja, mais
réunis confusément et non encore organisés, dans le degré
inférieur. Aussi, si ce développement a lieu en vertu d’une
puissance inhérente & la créature, il est en méme temps une
création parce que l'impulsion est toujours donnée de Dieu.



30 R. ROTHE.

Nous nous élevons ainsi, par une série de transformations suc-
cessives, de la matiere pure, savoir de I’espace et du temps, a
la matiére cosmique, puis aux substances minérales, a la
plante, & 'animal et enfin & 'homme, mais & ’homme naturel
seulement, & ’homme animal, qui est 'union d’une personnalité
avec la nature matérielle. Cependant nous n’avons encore par-
couru ainsi que le premier cycle de la création, celui de la
creéation matérielle. Ici commence une nouvelle époque et un
cycle nouveau, celui de la création spirituelle ou de la trans-
formation de la création matérielle en création spirituelle, dans
lequel I'ceuvre creéatrice se présente sous la forme du dévelop-

pement moral.

II. La Providence.

La dogmatique ecclésiastique enseigne que Dieu n’a point
abandonné le monde & lui-méme, mais qu’il continue 4 en
prendre soin: ¢’est ce qu’elle a exprimé par la doctrine de la pro-
vidence. Celle-ci comprend, d’apres elle, trois actes distincts:

{° La conservalion, par laquelle Dieu maintient en vertu d’une
influence constante de sa toute puissance les étres qu’il a
créés: elle n’est qu’une création prolongée.

20 La coopération concursus), dont I'idée n’est qu’un dévelop-
pement de celle de la conservation. Par la conservation, Dieu
maintient les substances et les forces qu’il a créées ; par la coo-
pération , il maintient leur activité. Le but de cette doctrine
est de montrer que les créatures sont sous la dépendance ab-
solue de Dieu, aussi bien dans leur activité que par leur origine,
et qu'elles ne peuvent rien faire, de méme qu’elles ne sont
rien, sans lui. On n’entend point nier par 1a 'action des causes
secondes, mais on veut dire que cetie action ne peut se sépa-
rer de celle de Dieu. Dieu, en effet, concourt par son action &
tout ce qui se passe, mais d’'une maniére différente suivant la
nature différente des causes secondes. On cherche & résoudre
la difficulté que présente le rapport de la coopération divine
avec le péché en disant que Dieu concourt & l'effet produit,
mais non au mal, au contenu non a la forme de Paction.



DOGMATIQUE. 31

3¢ Le gouvernement divin, en vertu duquel Dieu conduit toutes
choses & leur but qui est tout & la fois sa gloire et le bien gé-
neéral.

Considérée en Dieu lui-méme, la providence renferme aussi
trois actes distincts: la prescience divine (mpopvwas), le décret
divin (mpofeais), et Vexéculion ou la providence au sens spécial
du mot (Swimmsc), qui comprend les trois ceuvres que nous
avons indiquées plus haut: conservation, coopération et gou-
vernement.

La doctrine de la providence telle que nous venons de l'ex-
poser est en général conforme a I'Ecriture sainte. L’idée de la
conservation et celle du gouvernement du monde sont fréquein-
ment exprimées dans la Bible, mais la forme que leur a don-
née la dogmatique se rapproche plutot des expressions de ’An-
cien Testament que de celles du Nouveau. La coopérationn’est
enseignée nulle part dans PEcriture d’'une maniére positive.
A V'égard de la conservation, la Bible déclare que les créatures
ne naissent et ne subsistent que par la puissance de Dieu et
que tes lois de la nature ne sont que les instruments de sa vo-
lonté souveraine. La raison pour laquelle Dieu conserve le
monde, ¢’est qu’il prend plaisir en lui, mais la bienveillance de
Dieu ne peut reposer sur ses créatures qu’autant qu’elles con-
tribuent & s34 gloire. Aussi 4 I’égard des créatures pécheresses,
cette bienveillance n’est-elle plus que de la pitié qui les sup-
porte jusqu’a ce qu’elles scient revenues au bien. Cest ce qui
explique comment il se fait que, dans plusieurs passages, la
conservation du monde est attribuée a Jésus-Christ (Col. 1,17;
Hébr. I, 3). Quant & Pidée que la conservation n’est autre
chose qu’une création prolongée, elle est étrangére a la Bible.

La Bible parle fréquemment aussi du gouvernement divin.
Elle enseigne que Dieu régne souverainement sur le monde et
sur les actions des hommes, tout en laissant agir leur liberté.
Aussi I'idée que Dieu permet les actions mauvaises n’est-elle
pas etrangeére a I'Ecriture sainte, quoique le mot ne s’y trouve
pas. Dieu cependant a absolument en son pouvoir les résultats
de toutes les actions bumaines, si bien que rien n’arrive sans
sa volonté, pas méme les moindres choses, pas méme le mal,



32 R. ROTHE.

L’Ecriture rapporte méme le mal 2 Dieu comme 4 son auteur
dans certains passages tels que Es. XLV, 7; Lament. 111, 37-38 ;
Prov. XVI, 4. Elle fait voir que ces deux points de vue en appa-
rence contradictoires se concilient par la notion de la prescience
divine, par laquelle il ne faut pas entendre la prévision de toutes
les actions particaliéres et arbitraires des hommes, mais la vue
parfaitement claire que Dieu a de tout temps du plan de uni-
vers et de sa réalisation jusque dans les détails (Act. XV, 18),
une vue qui est en méme temps un acle de volonté, un décret
divin (mpebeoig, Act. XVII, 26) et qui s’applique spécialement a
Poeuvre de la rédemption par Jésus-Christ (Eph. I, 9-12). Aussi
la Bible ne se sert-elle des expressions Trpé'vacug et mpoywaezay que
lorsqu’il s’agit de ’ceuvre du salut par Christ, si bien qu’ici la
doctrine de la providence se transforme en celle de la prédes-
tination. Selon P'Kcriture, en effet, le gouvernement du monde
par la providence divine n’est autre chose que la réalisation du
décret de la rédemption dans lhistoire par l'action de Dieu
(Phil. II, 941 ; Hébr. I, 8, 9, 13; II, 6-9; Ps. CX). (PestI'inson-
dable mystére de la sagesse et de 'amour divins, un mystére
qui donne en méme temps la clef de toutes les voies de Dieu a
I'égard de '’humanité.

L’Ecriture insiste trés particuliérement sur le soin que Dieu
prend de chaque créature ou ce qu'on appelle la providence
spéciale. Ce que ‘nous entendons sous le nom de providence
se rapporte sans doute tout d’abord au monde pris dans son
ensemble : ¢’est la maniere dont Diru dirige les destinées du
monde pour Pamerer toujours plus prés du but qu’il lui a
marqué. Mais le monde se compose d’une multitude d’étres
individuels, dont la plupart ont lenr but en eux-mémes. L’exis-
tence de ces étres doit donc étre ordonnée de Dieu de telle
sorte qu’ils atteignent ce but, (ui est leur fin propre et dont la
réalisation est nécessaire pour la perfection de I’ensemble. De
12 découle nécessairement Iidée d’une providence spéciale,
motvorx, par laquelle Dieu conduit le monde & ses fins et réalise
le plan de l'univers de telle maniere quil fournit en méme
temps & chaque individu les moyens de répondre toujours
mieux & sa destination particuliére, pour autant gu’il ne s’y



DOGMATIQUE., 33

refuse pas volontairement. Cette providence est tout & la fois
spéciale et générale, spéciale parce qu’elle s’applique aux indi-
vidus, générale parce qu’elle a pour objet tous les étres qui
ont leur but en eux-mémes, c’est-a-dire, tous les étres vivants.
La Bible, avons-nous dit, insiste sur ce point. Elle enseigne que
la carriére de chaque étre est I'objet d’un plan ou d’un décret
divin (Ps. CXXXIX, 15-16; Jaq. [V, 13415), que Dieu prend
soin de foutes ses créatures, en particulier des hommes, que
rien de ce qui leur arrive, ihéme les choses les plus insigni-
fiantes en apparence, ne lui est étranger (Ps. [, 10-12; Math.
VI, 26, 28 elc.), et gu’ainsi nous sommes, sans préjudice de
notre liberté toutefois, entierement sous sa dépendance. Mais
nous sommes sous la dépendance de 'amour de Dieu qui pro-
tége ses créatures et qui fait servir toutes choses, méme les
maux, & leur vrai bien, pour autant qu’elles ne s’opposent pas
a ses desseins (Ps. XXV, 8-10; Rom. VIII, 28, ete.). Voild pour-
quoi les souffrunces sont présentces daps UEcriture comme
venant de Dieu et méme comme une margue de son amour. Au
reste, Dieu ne conduit pas les hommes seulement par les circon-
stances extérieures, mais aussi par lattrait intérieur de son
esprit (Job. XXXIII, 14 et suiv.; 1 Tim. I, 4). Dieu dirigeant
ainsi la vie de ses créatures, tout succes vient de lui, et les
jnquiétudes sont coupables aussi bien quinutiles (Math. VI,
25-217, etc.). Les enfants de Dieu, telle est encore la doctrine
biblique, sont d’'une fagon spéciale I'objet de sa protectlion et
de ses bénédictions, parce qu'ils ne s’opposent pas & ses vues
et qu’ils se donnent & lui de bon ceeur pour éire les instru-
ments de sa volonté. La providence divine n’existe pas moins
pour les méchants, mais, comme ils s'opposent i ses desseins,
elle leur parait une puissance ennemie et ils font tourner &
leur perte tout ce que Dieu fait pour leur bien (Ps. XVIII, 27;
XXXIV, 17, etc.). Au reste, toute 'ceuvre de la providence a
Pégard de chaque homme pécheur comme & 1'égard de ’huma-
nilé entiere a pour but de Vamener au Sauveur; aussi n’est-ce
(que lorsque nous appartenons a Christ que nous pouvons la
comprendre en plein. (est ce qu'expriment le passage 1 Tim.
1V, 10 et, sous une forme emblématiqne et frappante, Apoc. V.

. R. 1871. 3



34 R. ROTHE,

Quoique la Bible rappelle avec tant d’insistance la dépendance
ou 'hnomme se trouve vis-a-vis de Dieu, elle est bien éloignée
de cette conception déterministe du plan de Punivers que nous
trouvons dans la dogmatique traditionnelle et d’apres laquelle
Dieu ne saurait modifier en aucune maniére son action suivant
les actes de ses créatures. La Bible ne parle point d’'un plan
divin dont tous les détails seraient tellement fixés d’avance que
Dieu n’y ptt plus rien changer: preuve en est la haule impor-
tance (qu’elie donne a la priere et lefficacité qu’elle lui recon-
nait pour changer méme les déterminations de Dieu (Gen. VI, 6;
Jon. I, 10, etc.)

Passant maintenant & 'examen de la doctrinz de la provi-
dence au point de vue scientifique, nous devrons commencer
par distinguer soigneusement les trois éléments dont elle se
compose, savoir la doctrine de la conservation, celle de la coo-
pération et celle du gouvernement divin.

Quant a4 la premiere — la doctrine de la conservation, —
nous ne pouvons donner raison aux propositions de la dog-
matique ecclésiastique ; car, d’abord, cette doctrine se contond
en réalité avee celle du gouvernement de Dieu, et, en second
lieu, en présentant la conservation comme une création con-
tinuelle on réduit le monde & n’étre plus qu'une simple appa-
rence sans existence propre. Or, pour nous, au contraire, d’a-
pres idée de la création telle que nous l'avons formulée, le
monde a une existence réelle; il subsiste par lui-méme en tant
qu’il est une nature organisée. Sans doute il doit périr, comme
toute création matérielle, mais ce ui doit périr en lui, c’est ce
qui mest (que matiere pour faire place & la vie spirituelle qui,
par sa nature méme, est impérissable, et il doit durer jusqu’a ce
que cette transformation soit parvenue & son terme, sans (uoi
I'ceuvre de Dieu serait manquée. Ce n’est point & dire que Dieu
n’agisse pas toujours dans le monde; seulement il y agit non
pour le conserver, mais bien pour le gouverner et en diriger
le développement. Toutefois le chrétien sait que son existence,
et en particulier son existence matérielle, dépend dans tous les
instants de la volonté de Dieu et ne subsiste que par elle. Et,
en effet, si univers pris dans son ensemble subsiste et se déve-



DOGMATIQUE. 35

loppe en vertu des forces qui lui sont inhérentes dés la créa-
tion, il n’en est pas de méme de la vie matérielle de chaque
individu. Cette vie est absolument dans les mains de Dieu qui
peut 'anéantir comme il lui plait en en faisant rentrer les élé-
ments dans la vie universelle, d’autant plus qu’aucun individu
n’est indispensable & la réalisation du plan divin. (’est ici seu-
lement que I'idée de la conservation trouve sa ploce, et c’est
dans ce sens que la Bible la présente el gue la conscience
chrétienne la réclame; mais ici encore elle rentre dans la notion
du gouvernement divin et ne peut faire l'objet d’'une doctrine
spéciale,

Quant a la coopération, elle n’est en réalité pas autre chose
(que la conservation puisqu’on ne saurait séparer les forces et
Pactivité d’'un étre de sa substance, mais aussi cette observation
prouve qu’ll est impossible de soutenir la doctrine de la con-
servation telle qu'on la présente habituellement. En effet, la
coopération, comme l'entend la dogmatique traditionnelle,
supprime nécessairement la liberté humaine et fait de Dieu
Pauteur du mal, malgré toutes les formules qu'on a inventées
pour échapper & cette conséquence.

Nous devons, en revanche, maintenir d’autant plus fortement
la doctrine du gouvernement divin. Pour répondre aux exi-
gences de la conscience chrétienne et & une juste idée de Dieu,
il faut mountrer que le développement du monde, soit qus on
considere les forces qui agissent dans les créatures, soit que I'on
alt égard aux rapports (ui existent entre celles-ci, dépend abso-
ment de Dieu. Le mouvement incessant de toutes choses est
placé enticrement sous la direction de Dieu qui le conduit au
but qu’il a fixé lui-méme, et il n’est rien qui lui échappe. C'est
ainsi qu’il dirige les libres actions des hommes et aussi les for-
ces de la nature sur lesquelles il régne en souverait; c’est
ainsi qu’il préside en particulier & la naissance de chagur étre
personnel. La rédemption elle-méme n’est antre chose gu’une
portion du gouvernement divin, ou, pour mieux dire, elle est
la realisation pleine et parfaite de ce gouvernement. La dogma-
tique ecclésiastique parle d’un plan que Dieun a formé de toute
eternité (zpébeois) en vertu de sa prescience (zaspwoms). Or, sans



36 R. ROTHE.

doute, le gouvermement ue Dieu exerce sur le moude suppose
un plan, mais ce plan ne saurait déterminer et fixer d’avance
tous les détails; autrement il anéantirait laliberté humaine. Le
plan de Dien est I'idée du développement du monde prise dans
son ubsiraclion, I'idée a priort de Phistoire, comme aussi la
prescience de Dieu est une science toute a priori. Dieu a fixé
d’avance le terme ct les degrds du développement, ainsi que
les diverses époques qut doivent se succéder pouar (gue ce
terme puisse étre atteint: ¢’est, si 'on peut ainsi dive, une for-
mule dont les nombres sont encore indéterminés. Le reste
c’est-a-dire, la réalisation concrete da plan divin, est du do-
maine de laliberté des créatures. Celles ci loutelois ne sauraient
empcécher ce plan de s’exécuter. Tout en iaissant sa place au
libre arbitre des hommes, Dieu les tient en son pouvoir et les con-
duit par sa puissance et sa sagesse lellement qu’il fait sevvir &
ses {ins toutes leurs actions. Nous voyons ainsi (fuel est le rap-
port entre la volonté divine et le mal qui exisie dans e monde.
Le mal provient sans doute du monde lui-iméme, mais il ¢n
provient par une conséquence nécessaire, cav il lient a la na-
ture matcrietle des créatures. Ainsi, en un sens, le mal est
voulu de Dieu, puisque Diea ne pouvail créer d’abord qu’un
monde matériel. Mais, d’autre part, Dieu veul détruire le mal,
c’est la son ceuvre au milieu du monde. Or, la victoire de Dicu
sur le mal suppose deux choses: il faut d’abord que le mal se
manifeste entierement et dans sa vraie nature, et dans ce sens
on peut dire que Dieu le permet ou plutot qu’il veul qu’il se
développe et qu’il vienne au jour afin qu'il puisse étre détruit;
il faut ensuite que Dieu détruise le mal. Dicu réagit contre le
mal par le sentiment du péché dans la conscience de individu
et par la souffrance dans la vie des créatures: 1a soutlrance est
la punition du péché mais elle est en méme lemps destinée
a le détruire. Ainsi le péché et la souffrance sont certainement
des imperfections de notre monde terrestre, mais des imper-
fections nécessaires jusqu’an moment ot il sera parvenn i ce
qw’il doit étre, un monde entierement spivituel.



DOGMATIQUE. a7

III. Les anges.

On a coutume de traiter la doctrine des anges comme un
appendice de celle de la création, mais elle se rattache plutdt a
Pensemble des ceuvres de Dieu, car elle est pour la conscience
chrétienne en rapport avec la doctrine de la providence au-
tant au moins qu’avec celle de la création. D’aprés la dogma-
tique ecclésiastique, les anges sont des étres finis et créés, pu-
rement spirituels, qui n’appartiennent pas au monde terrestre
mais peuvent entrer en relations avec lui. Elle leur attribue
une intelligence supérieure a celle des hommes et une volonté
libre. Elle enseigne qu’ils ne sont pas enfermés dans les limites
du monde sensible et que par conséquent ils sont immatériels,
invisibles, élevés au-dessus del’espace, c’est-a-dire que, quoi-
qu’ils ne soient pas présents partout, ils peuvent changer de
lieu par le seul fait de leur volonté. Elle enseigne encore qu’ils
sont immuables et ne changent ni ne vieillissent point, qu’ils
peuvent communiquer les uns avec les autres par une sorte
de langage, qu’ils se meuvent trésrapidement et possédent une
grande puissance. Elle distingue en outre I'état primitif des
anges de leur état actuel. Dans Détat primitif ils étaient tous
bons, quoiqu’ils fussent capables de pécher, mais ce n’était
(qu'une possibilité éloignée, & coté de laquelle ils possédaient
une justice parfaite bien qu’amissible. Dés lors ils se sont par-
tageés en deux classes. Les uns — les anges élus — ont, en
vertu d’un acte de liberté, persisté dans le bien, et la consé-
(quence immédiate en a été pour eux la glorification, c’est-a-
dire que, parvenus & la perfection, ils ne peuvent plus pécher,
tout en demeurant libres, et qu’ils jouissent de la vue de Dieu.
Ils travaillent & la gloire de Dieu et servent en particulier aux
desseins de sa providence. L’existence d’anges gardiens est en-
visagée comme incertaine, mais comme probable cependant.
Quant aux mauvais anges, ils sont tombés aussi par un acte de
leur libre volonté, apparemment par orgueil. Le premier qui
a péché est Satan. Dés le moment de leur chute ils ont été
plongés dans un état de misére dont les caractéres sont: I'en-



38 R. ROTHE.

durcissement dans le péché, 'obscurcissement de leur intelli-
gence devenue incapable d’une connaissance salutaire de la
vérité, la perte de la grace divine et le malheur éternel. Ils
travaillent & contrecarrer les vues de Dieu dans le gouverne-
ment du monde et forment un royaume des ténébres dont la
terre est le théatre, dont Satan est le prince, et dont les hommes
qui se sont donnés a lui sont les instruments. Tout le mal qui
est dans le monde est envisagé comme étant I’ceuvre du diable,
dont I'influence apparait en plein dans la possession. Cependant
la puissance de Satan est retenue par celle de Dieu et a été
brisée par Jésus-Christ.

On doit reconnaitre que cette doctrine est, dans ses traits
principaux du moins, conforme a I'Ecriture. On ne saurait voir
dans ce que IAncien Testament dit des anges une simple
figure poétique ou un emprunt fait & la mythologie persane
puisqu’il en est question bien avant Iexil. On ne peut pas da-
vantage envisager ce quen disent Jésus et les apOtres comme
n’étant gqu’'une accommodation aux idées de leur temps. Ce-
pendant il faut observer que la Bible parle des anges occasion-
nellernent plutot gqu’elle n’en fait 'objet d’un enseignement
spécial. C'est le cas en particulier & I'égard des bons anges.
Dansles quelqu'és passages ol elle fait mention d’eux, elle les dé-
peint comme des étres sans fautes (Math. XXV, 31 ; Luc 1X, 26,
quoiqu’ils ne soient peut-étre pas parfaits aux yeux de Dieu
(Job IV, 18 ; XV, 15), supérieurs aux hommes en savoir et en
puissance, spirituels, mais possédant un corps adapté & leur
nature. Leur séjour est le ciel et leur nombre ne se peut comp-
. ter. Ils forment une hiérarchie dans laquelle il y a plusieurs
degrés et qui est soumise & un chef supréme, le Christ glorifié.
(Eph. I, 21-22; Col. I, 16 ; etc.) Ils sont les envoyés de Dieu et
accomplissent ses ordres dans le regne de la nature et en par-
ticulier dans celui de la grace. Ils sont actifs & toutes les grandes
époques du royaume de Dieu ; ils gardent les fideles (Hebr. I,
14), spécialement les enfants et les étres qui ont besoin de pro-
tection (Math. XVIII, 10); ils prennent part au culte que nous
rendons i Dieu (Ps. CXXXVIIL, 1 ; 1 Cor. XI, 10). Toutefois ils
ne sont que de simples créatures et ne doivent point étre adorés.



DOGMATIQUE. 39

La Bible parle également de mauvais anges. L’Ancien Tes-
tament les mentionne déja de fort bonne heure. Peut-étre faut-
il les voir indiqués dans Gen. VI, 1-4. Plus tard 1l est ques-
tion de 'un d’entre eux, chef de tous les autres, Satan, qui
dans le livre de Job, cependant, est nommé encore parmi les
« fils de Dieu. » A une époque plus récente, on parle d'une
foule de démons (Voyez p. ex. le livre de Tobie). Au temps de
Jésus-Christ, cette croyance avait atteinl son plus hauat point
de développement : les démons étaient envisagés comime les
dieux des paiens et comnme pouvanti prendre possession des
hommes. D’aprés la Bible, les mauvais anges sont devenus
mauvais et ne 'ont pas toujours été , mais elle ne parle point
de leur chute. Satan, dit Jésus, péche dés le principe, ar’ apyic
(Jean VI, 44; c. f. 1 Jean III, 8), et le Seigneur indique
comme ses deux caractéres distinctifs le meurtre et le men-
songe. La Bible déclare que les mauvais esprits formenl un
royaume dont Satan est le chef (Math. X1I, 24, 25, etc), et que
Vhumanité est entrée au cominencement de son histoire en re-
lation avec ce royautne du mal, si-bien gue Salan peut étre ap-
pelé le prince ou le dieu de ce monde (Jean XTI, 31 ; 2 Cor. LV,
4, et qque celul quis’adonne au péché devient esclave de Satan
(Jean VI ; 34, c. {. Act. XXV, 18; Col. 1,13, 14, etc.) Cepen-
dant par Jésus-Christ, qui a fondé le royaume de la lumiére, la
puissance de Satan est brisée (1 Jean 11, 8; Hébr. 11, 14), ou
tout au moins limitée, car il continue & agir contre le régne de
Ghrist et il cherche & séduire ses disciples. Mais ceux-ci ne
succombent que par leur faute, car la protection du Seigneur
est pleinement suffisante pour les délivrer et nous ne somines
tentes par Satan que lorsque nous nous livrons nous-mémes
a la convoitise (Jagq. I, 14; 1 Corv. VII, 5). A la fin, cependant,
Il sera lié et puni ainsi que tous les siens (Apoc. XX, 10, 14),
et, en attendant, il doit servir malgré lui & Yaccomplissement
des desseins de Dieu. Certains passages semblent méme dire
que Dieu se sert parfois des mauvais esprits comme de ses ins-
truments (kx. XI1, 29; 2 Rois XIX, 35; 1 Cor. V, 3). Il ne faut
donc pas dire avec Schleiermacher que la doctrine du diable
nest pas biblique et que, lorsque Jésus-Christ et les apotres



40 R. ROTHE.

en ont parié, ils se sont bornés & faire usage des notions en
cours de leur femps sans vouloir rien enseigner & cet égard.
La doctrine des anges doit-elle réellernent avoir une place
dans la dogmatigque , ou, en d’auires termes, exprime-t-elie
vraiment un des éléements de la conscience chrétienne? 1l est
certain (u’elle n’est pas sans valeur au point de vue pratique :
la pensée de lexistence des anges éleve notre ime vers les réa-
lités célestes, celle de P'existence du royaume du mal est pro-
pre anous donner 'horreur du péché en nous montrant jus-
quou il peut aller, et & nous porter a la reconnaissance envers
Jésus-Christ et & la vigilance. Mais, avec tout cela, cetle doc-
trinen’a de place dans le systéme de la doctrine chrétienne
qu’en tant que les documents de la révéelation établissent comme
un fait historique Vexistence du monde des esprits et son ac-
tion sur le notre. Il est vrai que, cetie existence une fois ad-
mise, la conscience chrétienne y trouve explication de cer-
tains faits dont elle a la certitude immédiate, tels jue la puis-
sance du mal et la présence de ces tentations subites et impré-
vues qui nous assaillent parfois avec une force presque irré-
sistible. Ainsi encore nous apprenons areconnaitre dans le mal
un principe objectif, existant en dehors de nous, et non pas
seulement quelque chose de purement subjectif. - D’apres
tout cela la valeur de cette doctrine dépeundra donc essentielle-
ment pour nous de la maniére dont nous envisagerons au point
de vue exégétlique et critique les passages qui en font mention.
Il faut convenir au surplus qu’elle n’est pas d’une importance
décisive pour la foi chrétienne. Puisqu’il en est ainst, nous de-
vrons examiner avec d’autant plus de soin si la forme que la
dogmatique ecclésiastique lui a donnée peut réellement se sou-
tenir, et notre examen devra, croyons-nous, nous conduire &
une réponse négative. En effet, les objections qu’on a élevées
contre cette doctrine portent toutes ou peu s’en faut sur la ma-
niere dont on I’a formulée. Ainsi la plus forte raison que 'on
oppose a l'existence des bons anges, c’est qu’ils ne sauraient
avoir été créés tels qu’ils sont, saints el justes, mais qu’ils doi-
vent ’étre devenus. Or, UEcriture ne dit point qu’ils aient été
créés dans Pétat o ils sont maintenant ni qu’ils vy soient arri-



DOGMATIQUE. M

vés par un seul acte de liberté, comme le veut la dogmatique
ecclésiastique. Ils doivent bien platot avoir été créés comme
étres matériels et s’étre élevés par un développement moral 2
I’état de personnes spirituelles. On conteste surtout I'existence
du diable. Mais cela provient en bonne partie de ce qu’on se
fait de lul une idée fausse el exagérée, en croyant qu’on doit
Ienvisager comme étant le principe absolu du mal tandis qu’il
n’est qu’une creéature absolument mauavaise, et qui doit I'étre
devenue aussi peu & peu en commencant par les premiers de-
grés du péché et non pas, comme enseigne la dogmatique
traditionnelle, par Porgueil qui en est la plus haute puissance.
Or, la Bible ne parle point non plus du diable comine du prin-
cipe du mal, mais comme de la plﬁs dépravée et de la plus puis-
sante des créatures mauvaises. On se demande, il est vrai,
comment une créature peut persister dans le mal tout en sa-
chant fort bien qu’elle lutte en vain contre Dieu et qu’elle se
précipite elle-méme dans le malheur. Cela ne peut se conce-
voir que si celte créature doit cesser d’exister et sacrifie sa vie
A sa haine contre Dieu. Ainsi Satan ne désignerait pas toujours
la méme personne, mais plutdét une puissance qui, au bout
d’un certain temps, doit passer en d’antres mains. Or une telle
maniere de voir est contraire sans doute aux propositions de la
dogmatique ecclésiastique, maisnon point aux données bibliques
d’apres lesquelles le nom de Satan semble désigner d’une fa-
con abstraite le chef du royaume du mal plutot qu’il ne s’ap-
plique toujours a un seul et méme individu. On est en droit
d’ailleurs de demander & ceux qui ne veulent point de I'exis-
tence de Satan et des démons ce que deviennent tous les meé-
chants qui (uittent ce monde.

La théologie spéculative ne rejette donc point la doctrine des
anges ; au contraire, cette doctrine découle naturellement de
ses prémisses. En effet, les anges élus ne sont autres que les
créatures personnelles parvenues & la perfection, devenues en-
tierement spirituelles, soit dans la sphére terrestre, soit dans
d’autres spheéres. lls doivent ainsi former diverses classes sui-
vant le rang des sphéres auxquelles ils appartiennent. Ils ont
un corps, mais un corps immatériel ; ce sont des étres finis,



42 R. ROTHE,

ils vivent donc dans le temps et dans 'espace mais sans étre
bornés par le temps et I'espace ni limités & la sphére de la-
quelle ils dépendent: 'univers est le théitre de leur activité,
et ils agissent dans le monde et sur nous comme des instru-
ments de Dieu. Ils doivent former une communauté organisée
dans laguelle tous se groupent autour d’une personnalité cen-
trale en laquelle les chefs de toutes les spheres trouvent leur
unité supréme : Christ lui-méme est, d’apres la Bible, le chef
des anges. 1l en est de méme, dans un autre ordre, pour les
démons. Les créatures personnelles, en persistant dans le mal
aprés la vie présente, prennent un caractere diabolique. Elles
ne deviennent pas de vrais esprits, mais des étres qui se rap-
prochent dcs esprits et qui se forment aussi un corps analogue
A celui des anges. Il y 2 entre eux corame enlre les anges les
mémes différences de rang que celles qul existent entre les
spheres auxquelles ils appartienunent. Mais comme 1ls ne sont
pas des étres entierement spirituels, 1ls ne peuvent étre impeé-
rissables, quelque longue que puisse étre d’ailleurs la durée
de leur vie. {ls ne peuvent également étre dégagés des liens
du temps et de I'espace qu’en une certaine mesure, aais ils le
sont assez cependant pour agir sur notre monde cucore ma-
tériel et méme sur les hommes qui leur donnenl occasion de
s'emparer d’eux, car ils sont attivrés vers la matiere. Enfin ils
doivent aussi former un reyaume opposé au royaue de Dieu
et qui doit avoir son chef. Seulement, tandis que le royaume
persiste, le chel ne peut étre toujours e méme, car il doit pé-
rir, mais pour étre remplacé, dés qu’il disparait, par quelque
auire démon. Ainsi ¢’est moins Satan lui-méme qui produit le
royaume des ténébres que ce ne sont les membres de ce
royaume qui mettent toujours de nouveau a leur téte le plus
puissant d’entre eux.

[fe SECTION.

L’homme.

La dogmatique ecclésiastique a laissé de coté les études an-
thropologiques el elle se borne & donner de Phomme une dé-



DOGMATIQUE. 43

finition empirique. D’apres elle, le premier homme a 6té créé
directement par Dieu, tandis que ses descendants le sont d'une
maniére indirecte '. Klle se préoccupe surtout de [Pétat de
homine immédiatement apres la création. Klle le dépeint
comme un etat d’innocence, quelle appelle aussi Pinage de
Dieu en opposition avec la distinction que font les théologiens
catholiques entre les pura naturalia qui persistent apres la
chute et le donum supernaturale. Cette image de Dieu consiste
d’aprés elle, pour 'ame, dans Pintellicgence des choses de Dieu
et des choses de la terre, dans une volonté pure et sainte et
dans la conformité des appétits avec cette volonté ; — pour le
corps, dans 'immortalité et dans la domination sur la natuare.
(Pest ce qu'elle nomme la justice originelle et elle 'envisage
comme une partie intégrante de la nature humaine (donum na-
turale) dont la perte compromet cette nature elle-méme.
L’Ecriture sainte, de son coté, s’en tient aux traits les plus
géncéraux. Klle fait voir dans I'homme le couronnement de la
création matérielle et le point ou elle entre en relation d’'une
tacon spéciale avec Dieu. L’Ancien-Testament distingue dans
Phomme deux éléments : VY3, la chair, et WHI ou M1,
principe de vie dont le siége est dans le sang. Le Nouveau-
Teslament ne connait également que deux principes constitu-
tifs de la nature humaine — séux el Juys — et non trois comme
Platon. Seulement, & coté de la distinction qu'il fait entre fe
corps et ’ame, il en établit une autre entre la chair (s205, dé-
signant la matiére animale , vivante) et 'esprit (wvedpa), les-
quels ne doivent point étre confondus avec le corps et I'dme,
car 'Ecriture parle d'un corps spirituel, comme aussi I'dme
peut étre charnelle. Or, d’apres le Nouveau-Testament, le mvebu
n’est pas un élément primitif de la nature humaine, mais une
qualité qu’elle doit revétir. I’homme est d’abord matériel
(&x s yoiwds, 1 Cor. XV, 45-47), et il doit devenir spirituel, ce
(uiconstitue un nouvel homme, que Paul appelle aussi ’homme
intérieur (5 #rw Hlowms:, Rom. VIL, 22, cte.) Ce sonl ces deux

' La dogmatique luthérienne incline vers le (raducianisme sans exclure ce-
pendant d’autres hypotheéses.



A4 B. ROTHE.

principes -— et non pas le corps et 'ame — qui, d’aprés le
Nouveau-Testament, sont en opposition et en lutte au dedans
de nous. Cette opposition est résolue déji virtuellement et en
puissance par l'organisation de la matiére qui forme le corps
humain et elle doit étre en fait et définitivement par le déve-
loppement moral qui est I'ceuvre de la liberté individuelle. —
L’Ecriture indique aussi comme le caractére distinctif de
’homme PI'imnage de Dieu qu’il porte en lui. Pour ’Ancien Tes-
tament cefte image de Dieu consiste essentiellement dans la
domination que Yhomme exerce sur le reste de la création,
mais 1l ne l'exerce qu’'en vertu d’une analogie spéciale qul
existe entre Dieu et lui, et qui lui permet d’entrer en rela-
tion et de vivre en communion avec Dieu. Le Nouveau
Testament est d’accord avec VAncien, tout en relevant da-
vantage le caractere moral de I'image de Dieu qu’il fait con-
sister dans la connaissance de Dieu et dans la sainteté (Col.
I1I, 10 ; Eph. IV, 24); mais cette image ne doit se réaliser plei-
ment que dans Pavenir, quoiqu’elle soit inhérente a la nature
humaine (Gen. IX, 6; Ps. VIII, 6; 1 Cor. X1, 7; Jaq. Iil, 9).
Aussi la Bible ne Venvisage-t-elle point comme détruite, mais
seulement comme obscurcie par le péché. Elle nous la fait voir
dans sa perfection en Christ qui est tout 4 la fois 'image par-
faite de Dieu (2 Cor. IV, 4) et le second Adam (Rom. V, 14).
Quant & la descendance du genre humain d’un seul couple,
PEcriture ne la présente pas comme étant 'objet d’une révéla-
tion, nais plutdt comme une donnée traditionnelle. A I'égard
de Vorigine des individus, elle ne se prononce que dans le pas-
sage Hebr. VII, 5, 10, et li elle le fait en faveur du traducia-
nisie gu’elle supnose d’ailleurs dans maint autre passage.
Jusque 1 la Bible est d’accord avec la dogmatique ecclé-
siastique. Il n’en est plus de méme quand il s’agit de déternmi-
ner I'état primitif de 'homme. Les premiers chapitres de la
Genése, auxquels le Nouveau Testament n’ajoute rien de nou-
veau, ne font au reste qu’en indiquer quelques traits. Puis ce
récit peut étre interprété de plus d'une maniére et ne saurait
étre envisagée comme historique au sens strict du mot d’au-
tant moins que nous avons en réalité deux récits qui difféerent



DOGMATIQUE., 45

en quelques points 'un de Pautre. Quoi qu’il en soit, la Genese
ne dépeint point I'état de nos premiers parents sous des cou-
leurs aussi brillantes que le fait la dogmatique ecclésiastique ;
elle en parle comme d’un simple état d’innocence duns lequel
la connaissance et la volonté n’étaient encore que peu déve-
loppées. Adam et Eve peuvent devenir immortels et ils sont
heureux ; c’est en cela seulement que consistent d’abord
leurs priviléges. Il est difticile de dire avec certitude comment
les auteurs du Nouveau Testament ont envisagé ce récit. lls en
font peu usage et on ne saurait affirmer qu’ils l'alent regardé
comme purement historique ; ce qui semblerait plutot prou-
ver le contraire, ¢’est que, lorsqu’ils le rappellent, ils le font
avec des traits qui en different ; ainsi, d’apres1 Cor. XV, 45-47,
Paul ne peut guéres avoir envisagé ’homme comme étant pri-
mitivement immortel

Au point de vue scientifique, la doctrine de 'homme telle
que I'a formulée la dogmatique ecclésiastique repose sur une
basc bien fragile. Ge ¢ui manque & cette théologie c’est une
conception claire de ce qu’est lesprit, qu’elle envisage & tort
comme un élément primitif, inne, de la nature humaine et
(qu’elle confond avec I'ame, tandis qu’il devrait en étre soigneu-
sement distingué puisque les animaux, par exemple, ont une
ame sans étre de nature spirituelle. Grace a ce manque de
clarteé et parce qu'elle ne veut pas reconnaitre que esprit a
besoin, pour prendre naissance, de conditions physiques et
matérielles, elle est faible et embarrassée en présence des ar-
guments du matérialisme et elle vient aboutir malgré elle &
une sorte d’émanatisme bien rapproché du panthéisme, d’aprés
lequel Pesprit de 'homme est une portion de l'esprit de Dieu
(ainsi Beck, Hofmann, Delitzsch, etc.).

On en peut dire autant de la doctrine de I'état primitif de
Uhomme: elle est, dans son expression traditionnelle, aussi peu
conforme aux exigences de la science quaux données de I'E-
criture. L’idée fondamentale de cette doctrine , en effet, est
celle de la justice originelle de ’hnomme. Or il y a la une con-
tradiction dans les termes, car la justice ne saurait étre une
qualité naturelle de la créature : elle doit s'acquérir par un dé-



46 R. ROTHE,

veloppement moral. Ce que 'on représente comme !'état de
nos premiers parents, c’est I’état auquel 'homme doit arriver
au terme de son histoire et non pas celui duquel il est parti.
Dans de telles conditions la chute et été impossible.

Nous ne pouvons assurément nous rendre bien compte du
sentiment du péché et de celum de la grace qui sont les élé-
ments essentiels de la conscience chrétienne, sans nous faire
une juste idée de ce qu’est Phomme. Or, d’aprés ce (ue nous
avons vu jusqu’ici, 'homme est la créature personnelle de la
sphére terrestre. Il est, de nature, 'unité vivante d’un orga-
nisme matériel et d’'un moi résultant des fonctions vitales de
cet organisme mais ualitativement distinct de la matiere. Le
caractére distinctif du mo1 est la faculté de se déterminer par
sol-meéme, la liberté: c’est ce qui fait de ’homme un étre mo-
ral. L’homme est ainsi en relation, d’une part avec la nature
matérielle, de autre avec Dieu. Quant &'la nature matérielle,
il doit, en vertu de sa liberté, latransformer sans se laisser do-
miner par elle, c’est 1a "'ceuvre morale au sens propre du mot.
La liberté apparait d’abord sans doute sous la forme encore
imparfaite de Parbitraire. Cependant eile trouve déja une norme
dans la différence de nature gui existe entre la personnalité et
la matiére. Mais 'homme peut étre infidéle a cette norme, de
la la possibilité du péché. L'ceuvre morale consiste pour
'homme a devenir esprit, c¢’est-a-dire &4 se créer a soi-méme
un organisme spirituel comme base et organe de son moi. Or
I’esprit est de sa nature impérissable ; le développement mo-
ral de 'homme implique donc la destruction de ce qui n’est
(que matiere en lui et la permanence du corps spirituel qui est
I’organe de la personnalité. L’homme est ainsi, en vertu de son
essence elle-méme, un étre immortel. Dans ses rapports avee
Dieu, 'homme a pour devoir de se laisser déterminer par Dieu
comme créature morale, en entrant en comrunion parfaite
avec lui. C’est 1a la vie religieuse qui est rendue possible par
le développement moral et qui, dans I’état normal, coincide
avee lui, tellement que 'un est la mesure exacte de l'autre. Le
moi humain est donc le point ot Dieu peut entrer en relation
avec l'homme, le lieu olt peut s’exercer 'action divine. A me-



DOGMATIQUE. 47

sure et en tant que homme devient esprit, il s’unit avec Dieu,
il devient un esprit ot Dieu habite. Cependant le moi divin ne
peut s’unir au moi humain (ue graduellement parce (ue celui-
cl n’est pas encore un esprit parfait. Le moi divin doit donc
commencer par agiv du dehors seulement en (uelque sorte sur
le moi humain, sur la raison et la volonts de 'homme, afin de
les déterminer comme sentiment religienx et comme cons-
cience , et ainsi il prépare I'habitation véelle de Dicu dans
Phomme, habitation qui a lieu d’'une maniére d’autant plus
complete (que nous devenons plus réellement esprit. Mais, no-
tre développement spirituel consistani essentiellement en ce
que nous créons pour notre moi un organisme spirituel qui lut
serve d'instrument, I'habitation du moi divin daps I’homme
suppose celle de la nature divine en nous; celle-ci est méme
la cause et la condition nécessaire de celle-la. Le développe-
ment moral considéré au point de vue religieux a donc pour
résultat ’habitation de Dieu dans ’homme, ¢’est-a-dire I’habi-
tation de la nature divine dans le corps spirituel de ’homme et
celle du moi divin dans le moi humain, la nature et la person-
nalité divines demeurant ici dans les mémes rapports gu’en
Dieu lui-méme. (Pest ce que nous avait montré déja la doctrine
de la création.

Jusqu’ici nous avons supposé vn développement normal de
I'homme. Mais le développement peut se produire aussi d’'une
maniére anormale et donner naissance 4 un esprit mauvais, ou
plutot ce n’est plus un esprit dans le vrai sens du mot qui se
produit, mais quelque chose d’analogue & l'esprit et qui n’est
pourtant pas vraiment spirvituel. Car, dans ce cas, le moi n’est
pas franchement dégagé de I'influence de la matiére et ne peut
dés lors la transformer ni se I'assimiler parfaitement. D’autre
part, la nature matérielle, par suite du péché, résiste an moi
et ne peut plus lui servir véritablement d’organe. Ainsi il se
forme en 'homme, non pas un vrai corps spirituel, un orga-
nisme véritahle, mais seulement un aggrégat plus ou moins
confus des éléments qui auraient dii le constituer. De larésulte
que, dans un pareil état, ’homme ne saurait étre impérissable
et immortel. Il peut vivre plus ou moins longtemps selon qu’il



48 R. ROTHE.

s'est approché plus ou moins de la spiritualité, mais il ne peut
subsister toujours: la mort est le terme nécessaire de son exis-
tence. De méme il n’y a, dans ces conditions, plus de place
pour 'habitation de Dieu dans 'homme: I'homme n’est plus
saint et, deés lors, le développement de la vie religieuse est
aussi faussé en lui. En vertu de sa liberté, ’homme peut donc
ou obéir a l'influence du moi divin ou s’y opposer. Il ne peut
sans doute s’y soustraire, mais il peut la combattre et, dans ce
cas, Dieu de son coté n’agit plus sur ’homme pour s’unir a lui,
mais pour le repousser loin de soi; c¢’est la notion biblique de
la colére divine, opyn Beob. )

Nous avons vu que ’homme, dans son état naturel, est I’u-
nité brute, si 'on peut ainsi dire, et non encore organisée de
la personnalité ct de la nature matérielle. Ces deux facteurs,
¢tant de nature contraire, agissent et réagissent constamment
I'un sur lautre. De la une quadraple distinction & faire dans
les facultés humaines. La personnalité, en effet, est tout a la
fois volonté et conscience de soi-méme. La volonté déterminée
par la nature matérielle est I'tnstinct, la nature matérielle déter-
minée par la volonté est la force. D’autre part, la conscience
de soi-méme déterminée par la nature matérielle est la sensa-
ticn, et la nature matérielie déterminée par la conscience de
so1, le sens. Ces quatre facultés fondamentales subissent cer-
taines modifications et prennent une forme particuliére par le
fait du développement religieux de I’homme. L’instinect reli-
gieux est la conscience au sens propre du mot, la force est
dans ce sens le secours de Dieu, la coopération divine, la sensa-
tion devient le senliment religienx et le sens, le sens religieus.

lIle SECTION.
Le péché.
La dogmatique ecclésiastique définit le péché: toute trans-

gression, méme involontaire, de la loi divine soit naturelle soit
révélée, Dieu, ajoufe-t-elle, n’est en aucune fagon I'auteur du



DOGMATIQUE. 49

péché, la cause en est uniquement dans la volonté des créa-
tures libres; le péché a pour conséquence la culpabilité qui
entraine la punition. Prenant & la lettre le récit Gen. III, elle
envisage la chute d’Adam comme le premier péché, et elle
enseigne que les suites de la chute ont été pour nos premiers
parents la perte entiere de 'image de Dieu dont il leur est de-
meuré & peine quelques vestiges, la corruption totale de la
nature humaine, la souffrance et la mort spirituelle, corporelle
et éternelle, et pour tous les hommes, le péché originel. L’état
de corruption de nos premiers parents a, selon la théologie ec-
clésiastique, passé & leurs descendants en vertu d’une triple
relation: 1° par I'imputation de la culpabilité légale, Adam et
Eve étant les chefs de 'humanité et les droits qu’ils ont perdus
étant perdus aussi pour tous ceux qui naissent d’eux; 2° par
la propagation de la corruption naturelle, des parents ne pou-
vant transmettre & leurs enfants que ce qu’ils possedent eux-
mémes ; 3° par la participation au péché d’Adam, tous ses des-
cendants éfant déja renfermés en lui. D’aprés cette doctrine le
péché originel est réellement un péché et mérite déja la con-
damnation; il est inhérent & notre nature quoiqu’il ne la con-
stitue pas, et ¢’est de 14 que proviennent tous les actes de pé-
ché que les théologiens classent de différentes maniéres et ol
ils distinguent plusieurs degrés tels que : état de servitude, de
sécuriteé, d’hypocrisie, d’endurcissement, etc. Pour déterminer
complétement (uel est I'état de 'homme apres la chute, ils
recherchent encore s'il reste 4 ’homme pécheur quelque force
pour accomplir le bien, c’est-a-dire s’il posséde encore le libre
arbitre, et ils déclarent ¢ue, si 'on entend par libre arbitre la
faculté de se décider par soi-méme et sans contrainte exté-
rieure, on doit répondre affirmativement, mais que si ’'on veut
désigner par 14 la faculté d’agir bien ou mal, 'homme ne la
possede plus et ne peut ni faire, ni vouloir le bien, ni méme
désirer le salut.

L’Ecriture sainte ne donne pas de définition proprement dite
du néché, mais elle n’indique pas moins clairement ce quelle
enlend par la. Les expressions employées dans 'Ancien Testa-
ment le désignent comme une déviation de la vraie nature hu-



50 R. ROTHE.

maine en méme temps que comme une déviation de la loi de
Dien, et comme séparant ainsi ’homme d’avec Dieu. L’Ancien
Testament déclare que le péché consiste déja dans lintention
coupable et non pas seulement dans l'acte extérieur (Exode
XX, 17; Levit. XIX, 2, 17, 18 ; Deut. VI, 5; Ps. L, 7-23; LI,
18, 19; Prov. IV, 23, Es. I, 11-20, etc., ete. ), et il affirme que
Dieu n’en est point la cause et ne I'approuve nullement. ( Ps,
V, 5; Zach. VIII, 17. ) Dans le Nouveau Testament, le Sauveur
se sert d’expressions tout & fait analogues, duapria et avopia. 11
insiste sur le fait que le mal a son siege daus le coceur ( Math.
XV, 18, 19), sans exclure toutefois la possibilité de tentations
venant du dehors, de la part de Satan, par exemple. Comme
il reconnait que le péche a son siége dans les profondeurs
mémes de notre étre, il reléve aussi avec force sa redoutable
puissance (Jean VIII, 34), et il enseigne que le péché a pour
conséquence la culpabilité ( dpedape, Math. VI, 12; XVIII, 24-
35), et qu’il doit éire suivi du chatiment divin, 4 moins qu’il
ne soit pardonné. Jésus distingue cependant différents degreés
de culpabilité suivant que’on a recu plus ou moins de grices
ou que I'on posséde plus ou moins de connaissance ( Luc. XII,
47, 48.) 1l parle d’un seul péché comme ne pouvant point étre
pardonné, c’est le blasphéiue contre le Saint-Esprit. ( Math. XII,
31-32.) Enfin, il semble qu’il voie la source premiere du péché
dans la nature matérielle de 'organisme humain ( Math, XX VI,
41 ; Jean 1II, 6.). Parmi les apotres il en est deux entre autres
qui ont reproduit et développé les mémes pensées, ce sont St.
Jean et surtout St. Paul. Celui-ci précise la notion du péché
dans le sens d’une inimitié contre Dieu ( Rom. V, 10; VIIl, 7;
Col. I, 21); il insiste surtout sur cette pensée (ue la source du
péche doit étre cherchée dans la nature matérielle et sensible
de ’homme, dans la chair (s2p€, qui désigne, non le corps seul,
mais le corps avec 'ame animale), opposée an moi qu’elle tient
en esclavage parce (u’elle est la plus forle, et qu’elle peut finiv
par subjuguer entiérement ( puovipe tig sapxds, Rom. VIII, 5-7. ).
St. Pierre et Vauteur de 'épitre aux Hébreux en parlent de
meéme, et tous les apotres affirment également que Dieu n'est
en aucune maniere tu cause du péché. La doctrine ecclésias-



DOGMATIQUE. 51

tique de la chute est fondée sur Gen. III, que 'on a considére
comme le récit d’un fait historique. Mais l'auteur ne donne
point ce récit comme une révélation, et il est douteux qu’il Pait
envisagé lui-méme comme historique au sens propre du mot.
C’est bien plutdt une tentative faite pour expliquer, sous une
forme symbolique, 'existence delasouffrance et dela mort dans
un monde que Dieu avait créé bon. Le récitde la Genese trouve
Pexplication de ce fait, conformément a 'esprit général de ’An-
cien Testament et suivant une vue trés juste, dans un acte
moral, le péché. Mais il ne dit pas d’ott le péché provient; il
suppose plutot qu’il existait dans 'homme un penchant égoiste
et sensuel avant le premier acte de péché, et il ne parle ni d’'un
état antérieur d’'innocence, ni d’'une dépravation de la nature
humaine par suite de cette premiére faute. Au reste, si les
auteurs de ’Ancien Testament avaient considéré ce récit comme
purement historique, on ne comprendrait pas (u’ils en aient
fait si peu usage, car les rares passages ou 'on a cru voir des
allusions & Gen. III, sont eux-mémes plus que douteux. Les
apocryphes citent I’histoire de la chute, mais pour expliquer
l'origine de la mort, non celle du péché. 1l n’est pas certain
que Jésus-Christ ait voulu y faire allusion; cependant on peut
étre dans le doute & ’égard de la parole Jean VIII, 44. St. Paul
et St. Jean, en revanche, rappellent positivernent ce récit, mais
il ne résulte pas nécessairement de ces citations qu’on doive
lur attribuer un caractére historique. Cependant il est évident
que Paul envisage la chute du premier homme comme un fait
positif. D’apres Gen. III les suites du péché ont été pour nos
premiers parents la souffrance et la mort, et le Nouveau Tes-
tament comme I’Ancien déclare que la mort est la conséquence
du péché. Mais I'idée que les suites du péché ont passé par
voie d’hérédité des premiers hommes a leurs descendants est
absolument étrangére 4 ’Ancien Testament, méme au docu-
ment jéhoviste qui insiste pourtant avec une grande force sur
la corruption toujours croissante du genre humain. L’Ancien
Testament tout entier enseizne la corruption totale de hura-
nité ; les livres «ui datent de Vépoque de I'exil proclament sur-
tout avec force cette pensée. (1 Rois VIII, 46; 2 Chron. VI, 36;



52 R. ROTHE.

Eccl. VII, 20, et surtout Es. XL a LXVIL.) Cette corruption est
envisagée comme étant naturelle a la faiblesse humaine(remarq.
& cet égard lexpression : « 'homme né de femme, » Job XV,
14; Ps. L1, 7), et en méme temps comme devant exciter plutot
la compassion de Dieu que sa colére ( Ps. CIII, 10-16 ), quoique
cela ne légitime point le péché. Les apocryphes de I’Ancien
Testament reconnaissent également la corruption générale des
hommes, maisils ne la considérent pas comme tenant & la na-
ture humaine ; ils voient plutdot dans chaque péché le résultat
d’une tentation. Ni Jésus-Christ ni les apétres n’ont enseigné
la doctrine du péché originel. Jésus-Christ affirme aussi la cor-
ruption universelle du genre humain, et il reconnait dans la
mort la conséquence du péché, mais il n’explique pas P'univer-
salité du mal par la chute d’Adam. Il en est de méme des apo-
tres, Paul excepté; ils nerattachent pas la corruption de 'huma-
nité a la chute, il en résulte qu’elle est pour eux plutot le fait
de la nature hurmaine que la conséquence d’un acte isolé. Quant
a Paul, il semble qu’il en soit autrement. Cependant il consi-
dére aussi I'homme comme pécheur de nature (gice, Eph. I,
3), parce qu’il est esclave de la chair, et la comparaison de 1 Cor.
XV avec Rom. V montre que s’il rattache l'origine du péché et
de la mort & la chute d’Adam, ce n’est que parce que cette chute
est la premiére manifestation du péché qui est inévitablement
attaché & la nature humaine. En eftet, d’aprés lui, 'homme
est d’abord homme animal — Juymis, — et par conséquent la
vie matérielle prédomine en lui, et il est de nature pécheur et
mortel. Paul, au reste, ne parle nulle part d’'une imputation du
péché d’Adam ; il la nie plutot d'une maniére indirecte dans le
passage Rom. V, 15. (Cf. Rom. IX, 11; 2 Cor. V,10; Gal. VI,
5.) Ainsi, en résumé, 'Ecriture sainte enseigne bien une cor-
ruption générale héréditaire de la nature humaine, mais elle
ne dit pas que cette corruption soil une suite de la chute des
premiers hommes et que ceux-ci n’aient eu jusqu’alors aucun
penchant au mal.

Si nous nous demandons maintenant gquel est le fondement
religieux d’une doctrine vraiment scientifique du péché, nous
devrons reconnaitre d’abord que la conscience chrétienne im-



»

DOGMATIQUE. 53

plique le sentiment du péché comme d’un fait réel et positif.
I1 y a en nous, dés le commencement de notre existence, une
puissance mauvaise qui nous domine, ue nous pouvons com-
battre mais non pas vaincre avec nos propres forces. Cepen-
dant nous avons au moins le pouvoir d’accepter le secours d’'une
puissance plus haute. Quant & Uorigine du péché, nous devons
nous en rendre compte de maniere a4 maintenir la réalité du
péché sans fausser I'idée de Dieu, c’est-a-dire en sauvegardant
ala fois la sainteté, la sagesse et la toute-puissance divines *.

H-F-E. DuBois, pasteur.
' Le dernier paragraphe est évidemment incomplet; la rédaction méme n’en

est pas achevée dans le texte fourni par M. Scl.enkel. Néanmoins nous avons eru
devoir le conserver et en rendre compte sans le modifier.



	Dogmatique

