
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 1 [suite]

Autor: Pichler, A. / Dufour, J.J.

Kapitel: III: L'homme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 359

odieux et terrible. Un refroidissement produit dans une arme
à feu occasionne une explosion tout aussi dangereuse que si

elle avait une cause positive. Il en est de même pour les désordres

moraux.
La théorie de Leibniz sur la nécessité relative du mal est en

corrélation avec sa théorie du mouvement, et en particulier
avec ses idées sur les contraires dynamiques. La nature pro -

cède par antagonismes de forces. Plus on l'étudié, plus on voit
l'ordre derrière ces désordres apparents. Les sciences ont montré

que les planètes ont un cours régulier. Elles sont sur la

voie de découvertes analogues relativement aux comètes. Il en

sera de même pour la théologie, quand elle étudiera mieux
les perturbations du monde invisible.

Inutile de rappeler que Leibniz n'oublie pas de mentionner
l'art suprême par lequel la Providence sait tirer le bien du mal,
et qu'il n'a pas négligé les arguments fournis par l'observation
de la nature et l'étude religieuse de l'histoire.

Descendant de ces hauteurs et devenant de plus en plus
réaliste, Leibniz jette un regard sur les maux de la vie humaine,
et les juge à son point de vue. C'est sur ce terrain que la critique

de détail est facile, et qu'on peut lui demander s'il a toujours
raison contre le jugement mélancolique et célèbre de Pline,
auquel il est loin de se ranger. M. Pichler se borne à citer
quelques observations plus intéressantes que profondes, et à

rappeler que le dernier mot de l'optimisme n'est pas là, qu'il se

résume dans un appel aux espérances de l'éternité. Il conclut
en faisant valoir la supériorité intrinsèque de cette philosophie
religieuse, dont la sérénité contraste avec les côtés sombres
reprochés souvent au catholicisme du moyen âge et au
calvinisme rigoureux.

III. L'homme.

§ 1. Sa nature, les lois de son développement d'après le plan
de Dieu.

Nous considérons ici l'homme dans ses rapports avec Dieu.
S'il n'y a rien de religieux dans sa nature et sa destinée, le



360 A. PICHLER.

christianisme est une fantasmagorie qui doit disparaître devant
Je déisme ou le matérialisme.

L'anthropologie de Leibniz s'écarte des orthodoxies officielles,

mais elle prend ses données premières dans la révélation
biblique. 11 admet l'excellence primitive de l'homme ; mais il
repousse comme une erreur l'idée arbitraire que l'on s'est faite
de sa souveraineté sur la nature, et il ne croit pas que tout
existe exclusivement pour lui. Un homme est plus qu'un lion,
mais rien ne prouve que la conservation d'un homme soit plus
importante que celle de toute la race léonine. Subordonner tout
systématiquement à l'humanité seule, c'est s'exposer à trouver
un jour que Dieu n'a pas été fidèle à ses plans. Nulle substance
n'est méprisable, et nulle substance ne doit recevoir des

honneurs injurieux pour les autres.
Dieu gouverne les substances matérielles en mécanicien

suprême. Il gouverne les hommes en monarque et en père. Il y
a des lois spéciales pour le monde moral, etparmi ces lois, celle
de rétribution. Indépendantes du mécanisme de la nature, elles

s'y rattachent par l'harmonie préétablie.
Le but suprême de Dieu ce n'est pas le bien de l'individu, mais

le bien général. Sans doute l'accord des félicités individuelles et

du bien général est dans sa volonté antécédente ; mais sa volonté

conséquente exige parfois que l'avantage de l'individu soit
sacrifié au bien général. Il eût mieux valu, pour tel individu, que la

raison ne nous eût pas été donnée : il n'eût pas abusé de ce don

précieux. Mais Dieu ne s'est pas laissé arrêter par cette considération,

car le bien générai exigeait que la raison fût donnée à

l'homme. Il eût mieux valu, pour tel individu, que Dieu prévînt
la chute d'Adam, en renonçant à faire le monde. Dieu ne l'a

pas fait parce que le bien général exigeait la création.
Cette perspective sur les horizons divins ne ravale pas

l'homme ; elle n'est contraire qu'à l'orgueil, et elle offre des

sujets de consolation.
Dieu a donné à ses créatures le degré de perfection compatible

avec leur condition inférieure. L'homme n'a pas le pouvoir

créateur, mais il est appelé à concourir à l'œuvre de son

établissement sur la terre. L'espace et le temps limitent ses



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 361

perfections relatives, mais sont loin de s'opposer à leur
développement. Toutes les créatures participent en même temps
de la nature divine et du néant. C'est dans cette coïncidence

que consiste leur condition de créatures. Le néant entre pour
sa part dans l'état des élus et des anges. Ne l'oublions pas si

nous voulons éviter le panthéisme.
Il doit y avoir dans les régions supérieures du monde visible

des êtres supérieurs à l'homme, mais semblables à lui.
Leibniz admet, d'après la Bible, l'unité de la race humaine

et la filiation commune remontant à Adam. Le premier homme
a été créé en vue de la place qu'il devait occuper dans l'histoire

de sa race, et en prévision de toutes les conséquences du
rôle qu'il jouerait.

Les germes des corps organisés ont une prédisposition
latente à éclore. Un phénomène parallèle se passe pour lésâmes
sous l'influence d'une-action divine spéciale. La théorie de Leibniz

sur ce mystérieux sujet tient le milieu entre la doctrine
de la préexistence des âmes et le créatianisme, et peut être
considérée comme un traducianisme mitigé.

Dans toute cette théorie, Leibniz est resté fidèle à son principe

sur la continuité, ainsi qu'à celui de l'unité de l'âme. Déjà
dans sa thèse pour le doctorat, il s'était élevé contre toute
distinction dualiste entre l'âme sensitive et l'âme raisonnable.
Nous n'avons qu'une âme, dit-il ; mais cette âme est virtuellement

sensitive et végétative.
La raison seule constitue la différence entre l'homme et les

animaux. Elle peut être obscurcie, jamais anéantie.
L'âme humaine tient le milieu entre la nature divine et la

matière. Elle est destinée à connaître Dieu, mais nos idées ne

peuvent être jamais pures de toute imagination corporelle.
Le corps est en harmonie avec la destination de l'âme.
L'homme ne peut arriver à se connaître parfaitement. Il ne

le pourrait qu'à condition de connaître également Dieu. Il connaît

le monde extérieur par les sens, mais il a conscience de sa

nature, supérieure par une voie indépendante du témoignage
des sens : Nihil est in intellectu quod non fuerit in sensu nisi
iittelleclus ipse.



36"2 A. P1CHLEK.

L'idée de Dieu n'est pas un résultat de la réflexion volontaire;
elle s'impose à l'âme. Elle ne vient pas non plus de la révélation.

L'acceptation de celle-ci serait impossible si nous n'avions

préalablement l'idée de Dieu. L'enseignement divin est un excitant

qui met en jeu nos moyens internes de connaissance. Dieu

nous appelle à le glorifier, mais, pour cela, il faut que nous le

connaissions.
L'idée de l'immortalité est naturelle. Croire que l'homme ne

peut la trouver par lui-même est une erreur qui a le témoi-

moignage biblique contre elle. Les sociniens la partagent avec
des théologiens qui sont à l'antipode de leur système, et des

antitrinitaires ont représenté le don de l'immortalité comme
une grâce, l'intervalle entre la mort et la résurrection comme
un anéantissement. Leibniz ne souscrit point à ces inconséquences

de théologiens passant d'un extrême à l'autre. Il
regarde l'immortalité comme la suite naturelle de l'immatérialité.
C'est l'anéantissement qui serait à ses yeux un miracle.

La mort n'est pas une destruction, mais une phase dans le

développement de l'homme. Il ne cesse pas de vivre, mais il
subit une diminution de vie par un phénomène inverse de celui
de la génération, qui ne crée pas mais fait ècfore. Nec aliud
esse mortem quam involutionem diminutivam quemadmodum ge-
nerationem esse evolulionem augmentativam.

L'immortalité est un effet de la loi de continuité. Les impressions

ne s'effacent pas, même celles dont l'âme n'a pas eu une
conscience nette. Elles lui donnent ce cachet d'individualité sans

lequel on ne concevrait pas l'identité de l'homme actuel et de

l'homme futur.
Les âmes ne s'absorbent pas en Dieu. Le panthéisme était

antipathique à Leibniz. Il le repoussait comme contraire à sa

psychologie individualiste et à ses vues religieuses sur la
responsabilité humaine. Ce n'est pas seulement comme être
physique, c'est comme être moral que l'homme est immortel.
(Considérations sur la doctrine d'un esprit universel, 1702.)

Il repoussait de même la théorie des cartésiens sur l'oubli
de l'existence présente dans l'existence future. Son ardeur dans

cette polémique l'a conduit à quelques exagérations. Au fond il ne



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 363

faisait que défendre un principe de la plus grande importance,
la corrélation morale entre la vie de l'homme ici-bas et sa
destinée éternelle.

Il s'est exprimé énergiquement sur la nécessité pratique du

dogme de l'immortalité ; il pensait que sans cette croyance, la

vertu n'aurait pas de raison suffisante sur la terre. Ce n'était
pas qu'il ignorât les objections idéalistes qu'on pouvait lui faire;
mais il estimait que la morale désintéressée est trop forte pour
la nature humaine, qu'elle donne facilement lieu à l'orgueil, et

qu'ici, comme ailleurs, l'orgueil marche au-devant de l'écrasement.

La considération de la rétribution individuelle au delà de la

tombe, et celle du bien général lui semblaient se contrepeser
alternativement et heureusement.

En faisant de l'immortalité un dogme de la religion naturelle,
Leibniz s'expliquait le silence de Moïse sur une vérité sous-
entendue dont la trace se retrouve dans les intuitions populaires

des Hébreux. Le sentiment de l'immortalité n'est point.

étranger aux hommes de l'Ancien Testament. Quant à la
révélation de ses grands mystères, elle ne devait appartenir qu'à
Jésus-Christ. Moïse n'avait à parler ni de ce que l'on savait
déjà, ni de ce que l'on ne pouvait savoir encore. A ce propos
M. Pichler s'étonne de ce que Leibniz ait eu le sort de Moïse,
et qu'un eminent critique, C. Bartholmess, ait pu supposer
l'immortalité oubliée en quelque manière dans ce grand système
de l'optimisme, dont elle était le fondement.

Nous ne terminerons pas ce paragraphe sans inscrire le nom
de Leibniz au nombre des philanthropes qui ont vu, dans

l'immortalité, le sceau de la dignité humaine, et dans la proclamation

conséquente de ce dogme le coup de mort donné à

l'esclavage.

§ 2. La liberté.

Il n'est aucun point sur lequel Leibniz ait été l'objet de plus
vives attaques. Des hommes qui croyaient beaucoup moins que
lui à la liberté l'ont accusé de la nier. Il n'est pas de reproche
plus injuste.



36.1 A. PICHLER.

Beaucoup d'esprits ne considèrent la liberté que par son côté

négatif. Ils la voient dans l'absence des circonstances qui la

gêneraient selon eux, el non dans ce qu'elle est intrinsèquement.
D'autres la considèrent par son caractère positif, le caractère

pleinement personnel des résolutions et des actions. Il importe
de rappeler cette distinction, sans laquelle on arriverait à des

résultats contradictoires au sujet d'un même philosophe, sur
cette question : Croyait-il à la liberté '?

Leibniz a toujours considéré la liberté par son côté positif,
soit qu'il s'agît de la liberté d'un être quelconque à un point
de vue abstrait et transcendantal, de la liberté de Dieu par
exemple, soit qu'il s'agit du problème plus spécial de la

liberté humaine. Il en est résulté pour sa doctrine un cachet
relatif de simplicité, de vie, de justesse, d'utilité, qui manque
aux vieilles formules scolastiques. Sa philosophie a été une
protestation sage contre tout fatalisme en théorie, contre tout
despotisme en pratique. Mieux comprise et popularisée, elle eût
servi de préservatif contre bien des réactions.

La liberté n'est pas l'anarchie, l'absence de régulateur ou

d'impulsion motrice. Le plus grand degré de liberté possible
exige sans doute que la décision de l'agent libre soit entièrement

personnelle. Mais la liberté absolue ou l'autonomie n'existe
et ne peut exister qu'en Dieu. Là même, elle n'est pas
arbitraire: Dieu agit conformément à des lois.

Il y a des lois dans le monde moral, comme il y en a clans le

monde physique. Les lois morales l'emportent sur les lois physiques,

en ce qu'elles sont incréées. L'homme en est averti par des

instincts puissants, mais non pas irrésistibles. Toutes les
religions et toutes les philosophies ont rendu témoignage à ce double

fait.
Une impeccabilité sans liberté serait un privilège médiocre.
L'usage de la liberté est déterminé par les mobiles auxquels

l'homme cède. Leibniz se range ici aux idées thomistes, sans

croire abandonner pour cela ses principes aftirmatifssur l'existence

de la liberté. Les œuvres de Dieu, l'être libre par excellence,

n'en sont pas moins déterminées. La bonté, la justice et

la miséricorde, qui règlent l'œuvre de ses mains, ne détruisent



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 365

point sa souveraineté. Pour descendre dans un domaine

inférieur, qui oserait dire qu'un Caton, déterminé au bien par
ses promesses rigides, ait été moins libre qu'un homme
vulgaire, indécis ou capricieux?

La liberté ne consiste pas, comme on le croit d'ordinaire,
dans la possibilité, objective ou subjective, d'un choix entre
deux partis contraires. La volonté, siège de la liberté, est

toujours simple. Le cœur fait pencher la balance. Le vers célèbre
d'Ovide: video meliora proboque, deteriora sequor, cité souvent
comme argument en faveur de la liberté, n'en rappelle nullement

la vraie nature. Au contraire, il témoigne de l'esclavage
de la volonté sous le joug des passions. La vraie liberté
suppose un accord parfait entre l'entendement et la volonté. Aussi
n'existe-t-elle pleinement qu'en Dieu.

L'instinct moral n'est pas un obstacle qui gêne la liberté. S'il
en était ainsi, il faudr. it en dire autant de la raison, qui empêche
l'homme de se conduire arbitrairement.

L'entendement détermine la volonté, mais il ne nécessite pas
les actions. La liberté et la nécessité s'excluent. Quelque
évidente que soit la puissance d'un motif, l'homme reste toujours
libre, métaphysiquement parlant.

L'homme suit son penchant. Leibniz n'a point méconnu ce

principe sur lequel repose ce qu'il y a de foncièrement vrai
dans les idées d'Augustin, de Luther, de Calvin, de Jansénius.
Il faut cependant constater une variation dans ses idées.
Répondant à Arnauld, il représentait l'homme comme dirigé par la

considération (éclairée ou non) du plus grand bien par rapporta
lui. Plus tard, dans sa Théodicée, cette idée stoïcienne fit place, à

des vues plus essentiellement chrétiennes. L'homme lui semblait
victime d'une incrédulité occulte à l'égard du souverain bien. Il
a besoin de se recueillir pour que cette idée se présente à son
âme. Dans ses Nouveaux Essais, il est plus explicite encore : « Si
la géométrie s'opposait à nos passions et à nos intérêts autant que
la morale, nous ne la contesterions pas moins, malgré toutes
les démonstrations d'Euclide et d'Archimede, qu'on traiterait
de rêveries et qu'on croirait pleines de paralogismes. »

Leibniz nie la liberté d'indifférence. Toute détermination esl



366 A. PICHLEB.

le résultat d'un motif qui a prévalu, mais dont l'homme n'a pas

toujours conscience d'une manière bien nette.
L'esclavage du péché, .quelque grand qu'il soit, n'est jamais

absolu. Il y a toujours possibilité de réaction pour l'entendement

contre le penchant, même dans l'état de chute.
En rappelant ces grandes lignes de la théorie de Leibniz

sur la liberté, et ses protestations contre toute accusation de

fatalisme, on peut s'étonner que cette accusation ait persisté.
D'éminents philosophes l'ont répétée à la suite de théologiens
partiaux. Schelling, tout en reconnaissant que le déterminisme
de Leibniz est mitigé, trouve que la distinction entre des

mobiles qui inclinent la volonté et des nécessités qui la fixent est
insuffisante au fond: il pense que la philosophie idéaliste a

seule placé la question sur son terrain véritable. Mais la
doctrine de l'harmonie préétablie n'est-elle pas de l'idéalisme,
quand on la compare avec le déterminisme de Hobbes et de

Spinosa, avec les idées de Locke, avec l'occasionalisme des

cartésiens? M. Pichler répond affirmativement en citant ce

passage de la Théodicée sur les hommes qui se rendent compte de

leurs actions : « Il leur paraît d'abord que tout ce que nous
faisons n'est qu'impulsion d'autrui, vient du dehors par les

sens, et se trouve dans le vide de notre esprit, tanquam in
tabula rasa. Mais une méditation plus profonde nous apprend
que tout (même les perceptions et les passions) nous vient
de notre propre fonds avec une pleine spontanéité. »

Voici encore quelques paroles caractéristiques résumant le

sujet: « Il est manifeste que par l'harmonie préétablie, Dieu a tout
arrangé de manière que les corps obéissent aux esprits. Ce qui
est providence pour l'esprit est destin pour le corps. » Si cette
théorie met à l'arrière-fond de toutes choses la volonté souveraine

de Dieu, Leibniz a soin de rappeler que «la prescience et
la providence de Dieu laissent la liberté à nos actions, puisque
Dieu les a prévues, dans ses idées, telles qu'elles sont, c'est-à-
dire libres. »

Il n'érigeait point sa théorie en dogme. C'était un essai

d'explication auquel il avait travaillé toute sa vie, pour montrer que
les grandes idées du christianisme sur le corps et l'esprit, la



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 367

nature et la grâce, n'étaient point en contradiction avec les

données fondamentales et la métaphysique de son temps. On

peut critiquer cette théorie ; on ne peut méconnaître qu'elle
repose sur des prémisses données par la conscience, ce qui
n'est point le cas du panthéisme. La tendance du système de

l'harmonie préétablie est en effet pieuse, chrétienne et
pratique.

§ 3. Le péché, ses causes et ses conséquences.

Les idées de Leibniz sur le péché ont un sceau particulier
d'indépendance. Nulle part il ne s'écarte plus hardiment de

l'orthodoxie protestante et delà scolastique latine. Il se rattache
cependant avec respect au récit de la Genèse et à la théologie
paulinienne. Cet amoindrissement de la doctrine reçue tient au
désir de justifier la providence divine et de débarrasser le
terrain biblique d'encombrements inutiles à ses yeux.

Le péché d'Adam était-il aussi susceptible d'être évité qu'on
l'a prétendu, dans le pieux désir d'en montrer fortement l'horreur,

la culpabilité, les conséquences perturbatrices? A-t-il, en

particulier, rompu l'enchaînement préordonné des choses?
Leibniz ne le pense pas. Il lui semble que les théologiens
orthodoxes ont prononcé des affirmations contraires à la notion
de l'individu, au principe de continuité, à une juste notion de
Dieu et des substances, à l'immutabilité des plans providentiels.

Le péché originel, que Leibniz ne conteste nullement,
remonte à des causes fournies par la nature humaine, telle que
la création l'avait produite. Il est en corrélation avec une chute
antérieure dans le monde des esprits supérieurs. Ces deux
points, reconnus par toutes les orthodoxies, montrent
analogiquement que le moment de la transgression ne doit pas être
considéré aussi isolément qu'on le fait quelquefois pour y montrer

une subversion totale de l'économie universelle.
Le péché d'Adam a été libre. Par là toute idée de nécessité

absolue est écartée. Mais, « Adam s'est déterminé à pécher
ensuite de certaines inclinations prévalantes. » Cette determina¬

ti. R. 1870. 2',



368 A. PICHLER.

tion ne détruit point la contingence et la liberté; elle ne
détruit pas surtout la culpabilité. A ces divers égards le péché
d'Adam se rapproche de nos péchés. Ne sommes-nous pas en
effet entraînés au mal, capables de résistance et responsables

de nos fautes, tout à la fois?
De là résultent deux conséquences :

1° La coulpe et la peine d'Adam n'ont pas été aussi
monstrueuses que les voit une rigoureuse orthodoxie. La sainteté
de l'état primitif n'était pas d'une perfection absolue. La
résistance à la volonté divine ne pouvait avoir le degré de malice
qu'elle aurait eu dans la supposition d'une illumination plus
complète.

2° L'harmonie entre le décret de création et le décret de

rédemption s'explique mieux si l'on n'outrepasse pas les données
de la nature et de la Bible. L'homme n'est ni aussi saint, ni aussi

perverti que l'ancienne dogmatique le représente tour à tour. Sa

condition morale est en rapport avec l'état de l'univers dont il
fait partie et qui n'est pas, après tout, aussi mauvais qu'il
devrait être devenu pour se mettre d'accord avec certaines théories

dogmatiques.
Si le péché d'Adam a été libre, n'oublions pas que nous parlons

de liberté relative. Vu l'imperfection des lumières primitives,

on peut regarder la première faute commise comme
moins terrible que telle autre, qu'une rechute, par exemple, le
milieu étant d'ailleurs le même. La limitation des facultés d'Adam

a contribué à son péché, et peut être regardée ainsi comme
l'une des causes immédiates qui l'ont produit. Il était peccable
enfin, puisqu'il a péché. Tel qu'il était dans les prévisions de

Dieu, il a été néanmoins appelé à l'existence. Il devait donc,
lui et sa race, servir aux plans de Dieu dans la création. Leibniz

s'arrête à cette explication optimiste de la conservation
d'une humanité pécheresse et la préfère à l'idée calviniste d'un
Dieu qui sacrifie la majorité des habitants de la terre au plaisir
de manifester ultérieurement sa grâce en faveur de quelques
prédestinés.

La première cause du péché se trouve donc dans la limitation
des facultés de l'homme. La seconde est dans la liberté. Leibniz



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 369

regarde comme inadmissible que Dieu ait provoqué intentionnellement

le péché en plaçant sa créature dans des conditions
qui devaient le rendre inévitable. Il n'y avait pas de raison
suffisante pour cela ; donc cela n'a pas été. D'ailleurs, si l'homme
n'était pas libre, Dieu serait l'auteur du péché. Or, il ne l'est
pas. Donc il n'a créé que des dispositions naturelles, dans
lesquelles se trouve cependant la possibilité du péché.

Mais comment Dieu a-t-il permis le péché Cette permission
ne renverse-t-elle pas toute presupposition optimiste? Non,
car ce que Dieu a voulu créer ce n'est pas un monde parfait,
mais le meilleur des mondes possibles. Si sa volonté antécédente

se propose le bien en général, sa volonté conséquente
ne se propose qu'un bien relatif. La connaissance des perfections

de Dieu nous conduit à juger d'après l'événement et à dire :

« Puisque Dieu a permis le péché, il n'était pas possible de

mieux faire. Dieu eût pu faire autrement, mais ce qu'il eût fait
n'eût pas valu ce qu'il a fait. Le monde étant donné tel quel,
il est certain qu'il doit servir aux fins de Dieu. »

Le péché, tout odieux qu'il est, a été toléré par la sagesse
suprême. U est l'occasion de la repentance que les cieux placent au-
dessus de l'innocence. Il adonné lieu à l'incarnation. Qui sait si

ce chef-d'œuvre de la charité divine eût été possible autrement
Plus métaphysicien que moraliste, Leibniz ne nous donne

que peu de lumières sur la question de la nature du péché.
Tout au moins M. Pichler est-il sobre de citations sur cet
article. Il nous rappelle toutefois que Leibniz repoussait l'idée
de Flacius, qui voyait dans le péché la substance même de
l'homme déchu, et non pas un accident, comme le reconnaissent
la plupart des théologiens évangéliques.

Quant aux suites du péché, elles n'effraient pas l'optimisme
de Leibniz. La théorie du bien général lui vient en aide pour
justifier le ciel de tout reproche de cruelle tolérance. L'intérêt
particulier doit être sacrifié à l'intérêt général. S'il est une
chose d'intérêt général, n'est-ce pas la rédemption? Mais elle
n'aurait pas eu lieu sans les maux produits par le péché. Donc,
il était naturel que Dieu leur permît de se produire.

Leibniz ne se dissimule point ces maux : il ne repousse.



370 A. PICHLER.

point la doctrine orthodoxe et biblique de la perdition; mais
il en donne une explication mitigée.

Comme il n'admet pas la sainteté et la félicité parfaites de
l'état primitif, le malheur du monde puni se trouve atténué.
Moins on possède, moins l'on a à perdre. D'autre part, on peut
perdre beaucoup et conserver quelque chose. Conséquence :

les païens ne sont pas aussi misérables qu'ils le seraient si la
ruine était totale. L'expérience le prouve: il est en Inde des

peuples qui, parleur horreur religieuse pour la guerre, se montrent

plus chrétiens que nous. Les chrétiens ont été souvent
punis de l'orgueil qu'ils tirent de leurs lumières surnaturelles.
Dieu leur montre que des peuples n'ayant que la lumière naturelle

peuvent s'élever au-dessus de notre niveau moral.
Leibniz repousse la doctrine augustinienne des splendida

peccata sans nier cependant la nécessité de la régénération. H

admet dans l'homme irrôgénéré la possibilité d'une réaction
morale contre son état, réaction qui, sans être l'affranchissement

glorieux par l'Esprit, n'est pas pour cela une œuvre du péché.
Le péché attire sur l'homme la condamnation, mais les punitions

sont personnelles. Leibniz repousse ia doctrine de

l'imputation clu premier péché à la race humaine tout entière; il >

voit une confusion entre le gouvernement providentiel qui permet

des solidarités, et l'économie juridique qui repose sur le

principe de la rétribution individuelle. Quant à la transmission
héréditaire du péché, il la reconnaît pleinement, se rangeant
à la distinction scolastique de péché virtuel et de péché actuel

pour séparer ce qui vient de la chute et ce qui est le fait de

l'individu. Il estime toutefois que le catholicisme a abusé de

cette distinction pour autoriser des doctrines relâchées.

En opposition à l'ancienne doctrine des jésuites sur le péché

philosophique, Leibniz soutient que le péché existe là même

où l'on n'a pas conscience de son caractère coupable.
Il rejette la doctrine du concile de Trente sur la convoitise,

et trouve que, par peur du protestantisme, le catholicisme est

allé trop loin en ne la considérant pas comme criminelle, sous

prétexte qu'elle n'est pas libre. Il regarde cette assertion comme

contraire aux enseignements les plus catégoriques de Saint-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 371

Paul. La convoitise renferme une intention virtuelle de péché.

Par là elle est condamnable devant Dieu.
Le péché d'Adam n'est pas la cause effective et immédiate de

la condamnation universelle, mais il a produit ce qui l'attire. Les

penchants égoïstes et charnels ont pris le dessus sur la
conscience; ils ont engendré la transgression, qui se répète
partout, en sorte que nous sommes enfants de colère. Malgré cela,

nous sommes l'objet de l'amour sauveur. L'amour que le Père

nous'porte n'est pas l'effet de l'envoi de Jésus; il en a été la

cause, selon cette déclaration divine : Dieu a lant aimé le monde

qu'il a donné son Fils au monde, afin que quiconque croit en lui ne

périsse point mais qu'il ait la vie éternelle.

L'homme se plaît dans le péché. C'est dans ce sens que
l'Ecriture le regarde comme assujetti à Satan. Leibniz admet la

doctrine d'un tentateur personnel ; mais il ne veut pas que la
spéculation se complaise à représenter d'une manière objective sa

domination sur le monde. Cela pourrait conduire à oublier l'action

suprême et vigilante du Dieu tout-puissant qui tient
constamment dans ses mains les rênes du gouvernement universel.

Leibniz examine très spécialement la question de la mort
physique. C'est ici que sa théorie se trouve dans la plus grande
opposition avec l'ancienne orthodoxie, et dans le plus grand
accord avec les tendances générales de la science moderne. Il
n'admet pas que la mort matérielle soit la conséquence du
péché. Son argumentation repose sur ce que la mort n'est pas
à ses yeux un mal physique ou moral, mais un mal métaphysique

seulement, c'est-à-dire une imperfection inhérente à la
nature des choses. La vraie punition du péché consiste, selon
lui, dans une augmentation delà souffrance humaine, augmentation

sur laquelle nous n'avons pas de données à indiquer,
I élasticité du terme laissant le champ libre aux conjectures,
et les citations de M. Pichler étant ici très laconiques.

Quant à la propagation du péché, la dogmatique de Leibniz
suit encore sur ce point la voie éclectique, dont nous avons
parlé plus haut, entre trois théories célèbres : la préexistence
des âmes, qui a eu des partisans dans l'ancienne église ; le
créatianisme (création respective des âmes), qui a prévalu au



372 A. PICHLER.

temps de la scolastique; le traducianisme (génération des arnese

qui, après avoir été abandonné en occident, avait été remis en

vigueur parle luthéranisme. Au lieu d'admettre que Dieu place
dans un milieu impur une âme faite exprès pour y être mise,
Leibniz croit que Dieu donne la raison à une âme née dans le

péché, et fait de ce don un acheminement à d'autres bienfaits,
harmonisant ainsi les œuvres de la nature et celles de la grâce.

On ne peut méconnaître dans la doctrine que nous venons

d'esquisser le désir de trouver une synthèse entre les enseignements

du catholicisme romain et ceux du protestantisme. Se

présentant à nous quelquefois comme rigoureusement
luthérienne, quelquefois comme romaniste, souvent aussi comme
plus hardie que tous les symboles officiels, cette théologie
visait manifestement àia conciliation. Leibniz ne désespérait pas
de ce résultat, soit à cause de la modération dont le concile de

Trente avait fait preuve sur ces sujets, soit parce que l'œcumé-
nicité de ce concile pouvait être contestée, au point de vue de

l'ancien catholicisme.

Il reconnaissait l'autorité clu récit de la chute et ne l'expliquait

point mythiquement. Cependant il ne l'admettait pas sousx

sa forme rigoureusement littérale. « Nous ne connaissons assez,

disait-il, ni la nature du fruit défendu, ni celle de l'action, ni

ses effets, pour juger du détail de cette affaire : cependant il

faut rendre cette justice à Dieu, de croire qu'elle renfermait
autre chose que ce que les peintres nous représentent. » Il est

permis de penser que les peintres ne lui faisaient pas oublier
les théologiens.

IV. Justification et sanctification.

Elargissant le cercle des sujets renfermés d'ordinaire sous ce

double chef, M. Pichler y comprend tout ce qui rentre dans la

christologie, la sotériologie et la morale. Cette classification,
qu'on serait autorisé à critiquer s'il s'agissait d'un traité de

dogmatique, a ici des avantages pratiques qui permettent de

l'accepter telle quelle. Il était naturel dégrouper aussi simplement


	L'homme

