Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 1 [suite]
Autor: Pichler, A. / Dufour, J.J.

Kapitel: II: Le monde

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ

PAR

A. PICHLER".

SECOND ARTICLE.

II. Le monde.

§ 1. Origine du monde ; nature des élres creées.

La doctrine leibnizienne sur lorigine du monde est a égale
distance des écueils du matérialisme et de ceux du panthéisme.
Le monde reflete Vimnage de Dieu sans participer de son essence
et de ses attributs. La possibilité de la création est une consé-
(quence de la toute puissance et de la bonté divines.

Dieu est libre, mais déterminé dans ses actions par ses per-
fections, et notamment par sa sagesse. Les rapports du monde
et de Dieu sont plus étroits dans le leibnizianisme que dans le
théisme vulgaire et les théologies supranaturalistes courantes.

Dieu étant déterminé par sa sagesse et sa bonté a faitle meil-
leur des mondes possibles. Il I’a fait de rien. La volonté de Dieu
et le néant se retrouvent a 'origine de la création, comme 'unité
etle zéro a l'origine des nombres.

Les spéculations sur I'inaction d’un Dieu éternel avant la

' Die Theologie des Leibnis aus simmtlichen gedrucktea und vielen noch un-
gedruckten Quellen mit besonderer Riicksicht auf die kirchlichen Zustinde der
Gegenwart zum ersten Male vollstindiz dargestellt von Dr A. Pichler. Erster
Theil, Miinchen 1869. 1 vol in-3 de xvi et 474 pages.

Voyez, pour le premier article, la livraison de juin, page 239.

GC. R. 1870. 23



352 A. PICULER.

création sont puériles et oiseuses. IL’hypothese de 'éternité du
monde offre des difficultés bien autres. Le temps et 'espace
n'ont de réalité que par leur coexistence avec des choses créées.
L’objection n’est done, au fond, qu’une pétition de principe.

Dieu est présent partout. Seulil est incorporel. Leibniz rejette
la doctrine des esprits purs, tout en attribuant aux corps de
certaines créatures supcérieures un maximum de subtilité.

Il y a deux sortes de matiere : la matiere brute, dont le fonds
a eté crée mmmuable; la matiere organisée, dont la structure
est muable. L’entéléchie, ou la créature au plus haut degré de
perfection, ne peut se passer de corps. Les dmes qui attendent
la résurrection conservent de mystérieux liens avec la matiere.

Leibniz rejette atomisme.

La nature ne peut étre connue a fond. Celui qui en connaitrait
parfaiternent une partie connaitrait le tout.

Le but de Leibniz, dans sa doctrine sur le monde, est d'y
montrer la trace de Dieu et de combattre le matérialisme.

L’on n’a pas assez appliqué & 'étude de la nature le principe
de la raison suffisante. Autrement, on ett fait justice d’un prin-
cipe assez arbitrairement posé, celuide la ressemblance parfaite
entre les parties analogues, dans ’harmonie de I'univers. Si
I'on remarquait que cette similitude parfaite n’a pas de raison
d’étre, on ne lui octroyerail pas une existence que le Créateur
ne lul a point donneée. Il n’y a pas deux étres absolument sem-
blables.

Chaque créature doit étre, comme la nature, 'ouvrage le plus
parfait en vue de son but.

Entre les ceuvres de 'homme et celles de Dieu, la ditférence
est plus que graduelle, elle est essentielle. I’homme ne peut
donner ases ceuvres la forme derniere, 'ame, ce quirépond au
mol et en fait un microcosme.

La nature est bonne ; ses plus petits ¢chantillons attestent la
richesse de ses trésors.

Tous les corps obéissent & un grand mouvement d’avsorption
et de séparation.

Il n’y ajamais ni génération absolument récente, nimort par-
faite. Les organismes naissent de germes dans lesquels il y a



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 399
préformation incontestable. Les dmes et les corps, avant de
s'unir, étaient destinés a se rencontrer. L'ordre donnée ala terre
de produire et aux étres organiques de se propager est l'expres-
sion d’une loi.

L.a nature ne ftait pas de sauts.

Le mouvement n’a paspour origine premiere une joi mathé-
matique, mais la volonté de Dieu.

Leibniz se rattache i la cosmogonie mosaicque, mais sans lit-
téralisme servile. La terre, selon iui, avait été couverte par les
eaux avant la creation de 'homme; mais, plus anciennement,
elle avait été consumee.

Primitivement elle avait recu du Créateur une forme rveé-
guliere.

Il est difficile de déterminer si Leibniz croit que le monde,
dans toutes ses parties, marche continuellement vers la perfec-
tion, ous’il admet qu’il subit des phases de recul. Cette derniére
supposition n’est pas en contradiction avec le systeme de 'opu-
misme, tel qu’il 'a défendu.

[ admettait une échelle des étres; mais il ne plagait pas
homme sur 'un des degrés les plus élevés, pensant qu’il est
plus prés dunéant que de Dieu. Ses idées sur ce sujet sont dé-
veloppées dans une lettre écrite en 1707, et dont M. Pichler sou-
tient Pauthenticité, contestée en 1753 par académie de Berlin.

§ 2. Conservation el gowvernement du monde.

La conservation du monde est une création continuée. Cela
ne veut pas dire que Dieu tire continnellement le monde du
neant. Les créatures ont regu une vie propre, mais cette vie
doit étre conservée. La conservation se rapporte aux substances
elles-mémes.

Leibniz repousse I'idée d’une force inhérente en vertu de la-
quelle la nature se développerait sans le secours de Dieu. Tout
développement est sans doute I'effet d’une loi, « chaque créa-
ture est grosse de son état futur et suit naturellement un certain
train, sirien ne 'en empéche; » mais, pour que 'obstacle ne se pro-
duize pas ou n’agisse pas, il faut Paction conservatrice de Dieu.



391 A. PICHLER.

Newton s’est trompé en assimilant la conservation du monde
a celle d’'une machine qui, a cause de son imperfection, a besoin
d’étre remontée. Dieu estassez puissant et intelligent pour faire
un mouvement perpétuel et un ouvrage durable. Ce principe,
dont Leibniz faisait usage & 'occasion des miracles, retrouveici
son application. La conservation continuée du monde, comme
les miracles, a sa raison, non dans 'imperfection de la création
matérielle, mais dans la nécessité de maintenir 'harmonie
préétablie, et dans le besoin que les créatures ont du secours
de Dieu, en vertu de leur destination premiere.

L’activité conservatrice de Dieu se manifeste dans I’ensemble
de I'univers et dans ses détails. Elle intervient perpétuellement.
pour le maintien de 'union entre 'dme et le corps. L’anthropo-
morphisme « Dieu se reposa» ne se rapporte qu’a ’achévement
de la création proprement dite.

Rien n’arrive au hasard. Dieu est toujours prés de son ceuvre.
Tout arrive par l'effet d’'une prédétermination certaine. Les
causes et les effets forment une chaine qui part du ciel et abou-
tit & la terre, comme celle d’Homére. Nous verrons plus tard
que la liberté humaine n’en reste pas moins intacte.

Il n’y arien de petit. Les causes les plus insignifiantes peu-
vent produire des effets gigantesques. Une piqire d’insecte
chasse une idée qui allait se présenter a la pensée d’un roidans
un moment décisif, el une combinaison de toute importance
est manquée.

La loi de continuité dans le développement historique de
I’hurmanité ne saurait étre méconnue impunément. Que les
gouvernants la comprennent, et ils cesseront du méme coup
d’aspirer a une stabilité illusoire et de réver des innovations
brutales. L’avenir de I’église dépend du degré d’intelligence
avec lequel elle adhérera & ce principe. Leibniz sentait que le
XVIIe siécle n’était pas destiné & le comprendre. Le XVIII® siecle,
dans ses écarts opposés, n’a pas été plus intelligent. Le notre
semble miir pour cet ordre de vérités.

L’optimisme de Leibniz est célebre, mais il a été rarement
compris. En posant ce principe, Leibniz ne croyait nullement
que le bien parfait se fiit jamais réalisé dans la vie humaine. Il



LA THEOLUGIE DE LEIBNIZ. 355
n’affirmait pas un fait historique, mais une idée métaphysique
et surtout religieuse. De I'idée d’un Créateur parfait résultait
pour lul celle de I'excellence du choix arrété entre toutes les
créations et tous les enchainements de destinées possibles. La
série qui s’est produite était prévue. Elle a donc été acceptée
par le Créateur cornme la meilleure de toutes. Que penser de la
sagesse et de la bonté suprémes si, quelque chose de meilleur
¢tant possible, la permission d’exister n’a pas été donnee a ce
monde éventuel et & cet enchainement désirable? La pensée
religieuse est acculée dans des retranchements ou elle est forcée
de se rendre a 'évidence d’une théorie qui lui semblait d’abord
paradoxale. Cette concession lui cotitera peu d’ailleurs, si elle se
rappelle, qu'au point de vue de Leibniz, ce qui va pour le mieux
ce n’est pas le train de ce bas monde, maisle couvernement de
Dieu avec tous ses actes, en y comprenant en premiere ligne la
rédemption et les réparations éternelles dues & 'envoi de Jésus-
Christ. Si le Créateur eat pu faire quelque chose de meilleur,
il se serait renié lui-méme en ne se mettant pas a 'ceuvre.

Quelques réserves que 'on puisse faire sur certains détails de
ce systeme de l'optimisme et sur la maniere dont Leibniz 'a
présenté quelquefois, I'idée-mére dont il est I’épanouissement
est foncierement religieuse et icréprochablement chrétienne.
Aussi 'opposition la plus violente dount il ait été Iobjet est-elle
venue non des croyants, mais de Voltaire. Si cette explication
de lordre universel n’est pas le dernier mot de la théologie,
elle subsistera du moins, dans Phistoire de Pesprit humain,
comme I'un des meilleurs essais tentés pour la solution d’un
immense probléme.

§ 3. Le mal physique et le mal moral.

Cette question est une de celles qui ont le plus préoccupé
Leibuiz. En la discutant, il s’est occupé presque exclusivement
de la face par laquelle il I'avait abordée. Plaider la cause de
Diey, le disculper de toute complicité dans le fait du mal, voila

son but spécial et loccasion des lacunes qui ont pu lui étre
reprochées.



396 A. PICHLER.

Bayle lui demandait un jour si Dieu n’aurait point pu faire
son meilleur monde possible meilleur encore, en supprimant
la possibilité du mal. Il n’hésita pas a répondre que cela etit été
aussi impossible & Dieu que de créer un second Dieu. La possi-
bilité du mal, selon les principes de Leibniz, est une des condi-
tions du meilleur monde possible. Il la faut pour que la perfec-
tion de Dieu ressorte par contraste aux yeux des créatures, et
pour que la carriere du perfectionnement leur soit ouverte.

Sans doute, un monde inaccessible au mal est imaginable et
qéme possible; mais la création d’un tel monde suppose un
autre plan que celui qui a été choisi. Le plan exclu ne saurait
étre supposé meilleur que celui auquel la sagesse divine s’est
arrétée. Un monde inaccessible au mal n’est donc pas le meil-
leur possible. Il est aisé de s’en convaincre par une contre-
preuve. La liberté elit été bannie d’un tel monde, car un bien
mevitable implique 'absence de liberté. Ajoutons a cela la né-
cessité de créer d’autres natures, d’opérer d’autres miracles,
et nous verrons toutesles difficultés d’'une hypotheése établissant
I'infériorité du plan réel de Dieu sur tel plan imaginaire.

La possibilité du mal tient & la nature méme des choses
finies. Toute pente de fleuve, fut-ce la plus réguliere, se trou-
vera trop faible si 'on fait flotter des navires trop fortement
chargés. Il est enfin des maux qui entrent dans lordre de la
nature pour faire ressortir les biens. L’ombre est un mal com-
paratif, et cependant les peintres lintroduisent dans leurs
arriere-tonds pour produire des effets de lumiere.

Pour le moment, nous ne -considérons le mal qu’a I’état de
possibilité, et en fait de maux, nous ne parlons que de ceux
gqui se rapportent & Pordre phvsique. Avant de parler directe-
ment du péché, faisons toutefois une observation qui ne sera
pas perdue dans la suite. Rappelons-nous que tout ce qui con-
tribue & un désordre moral, n’est pas, pour cela, imputable a
péché. La fidélité au devoir entraine quelquefois des contre-
coups imnioraux. [’innocence de celuiquia fait ce qui est di
subsiste quelle que soit la culpabilité de ceux qui ont pris occa-
sion de son attitude pour mal faire. Cet ordre de faits nous offre
des analogies pour montrer que Dieu reste saint et bon dans les



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ 3a7

actes de son gouvernement, quelle que soil ia conduite des
hommes, et quels que soient les maux de cette vie. La théodi-
cée doitimiter 'astronomie planétaire et rappurter ses perspec-
tives au centre de toutes choses. Quand elle jugera des ceuvres
de Dien d’apres les pensées de Dieu, elle verra qu’il ne s’est
jamais démenti.

Dieu n’est pas auteur du mal. Cela est vrai pour le monde
physique. Tout y rappelle ses perfections et I'excellence de son
ceuvre créatrice. Les plantes et les animaux sont des témoigna-
ges de sa paternelle sagesse. Il est vrai quun débris de sque-
lette ou un détritus végétal est repoussant, mais le naturaliste,
qui connait le tout dont il fait partie, y discerne des rapports
harmoniques. Ayons toujours la vue de ensemble, et 'harmonie
nous apparaitra juscque dans des maux apparents.

Le mal, comme le bien, peut éire métaphysique, physique ou
moral. Le mal métaphysique consiste dans 'imperfection inhé-
rente aux substances créées. Cette imperfection est un bien re-
latif. Il n’est pas corivenable que la perfection existe 3 coté de
Dieu. D’autre part, une mesure relative de malaise est nécessaire
& homine pour qu’il sentele prix du bien absolu qui est en Dieu
seul, et pour qu’il soit conduit & chercher les joies supérieures.

Le mal physique consiste dans la douleur proprement dite.
Il est une conséquence du mal moral, dont nous allons parler.
L’origine n’en remonte pas immédiatement & Dieu. Que s’il at-
teint des innocents, 'harmonie n’est pas brisée pour cela. Elle
se trouve glorieusement rétablie par le fait des avantages mo-
raux de la souffrance et des compensations éternelles.

Quant au mal proprement dit ou péché, la question est plus
difficile. Ce qui est certain cependant, c¢’est que Dieu n’en est
pas lauteur. Leibniz proclame cette thése dans le sens dela
tradition chrétienne. Mais il va plus loin. Il reconnait au mal
moral une certaine nécessité et un avantage relatif. Si Dieu
et prévenu, il etit brisé la série qui devait amener la rédemp-
tion. En supprimant l'occasion d’un désordre spécial, il et
empéché le plus grand bien de se produire. Il etit ressemblé & un
geénéral qui, tandis qu’il perd son temps & empécher une dis-
pute de caserne, manque I'occasion d’un triomphe.



358 A. PICHLER.

M. Pichler résume ici dans quatre théses la théorie de
Leibniz.

« Dieu a toujoursen vue le bien. »

« Le bien que Dieu a en vue est le plus grand de tous les
biens possibles. »

« Pour arriver 4 cette fin, Dieu emploie les choses intrinse-
quement indifférentes et le mal physique. »

« Dieu n’est point ’auteur dumal: il se borne a le permettre. »

Il faut distinguer ici deux choses dans la volonté divine : 1° la
volonté antécédente qui a le bien général pour but; 20 la volonté
conséquente, ou la détermination de Dieu 4 l'occasion des vo-
lontés de ses créatures. Cette volonté conséquente ne coincide
point avec la ligne qu’ett suivie la volonté antécédente sile mal
ne se fiut pas produit. Cependant elle est en harmonie morale
avec celle-ci. Elle résulte, comme elle, de 'amour du Créateur
pour le bien supréme.

Défenseur consciencieux du gouvernement divin et des en-
seignements de la Bible, Leibniz a abordé une question qu’il
fait rentrer comme cas spécial dans le grand probléme du mal.
Nous voulons parler des ordres divins qui se trouvent en oppo-
sition apparente avec les grandes lois de la morale humaine,
tels que linjonction qui appelait les Hébreux a soustraire la
vaisselle des Egyptiens. Acceptant le récit de I’Exode, Leibniz
justifie ordre donné, sans recourir pour cela a la considération
de derniére instance qui représente la souveraineté divine
comme au-dessus de toute morale. Cette idée est en opposition
directe avec l'esprit de son systéme, et avec plusieurs de ses
affirmations. Il fait remarquer seulement que certaines infrac-
tions de détail peuvent étre commandées, dans des moments de
perturbation, par des intéréts moraux de premier ordre se rap-
portant & un bien supérieur. Il invoque I'analogie de la médecine
qui ne se laisse pas conduire par les lois de la décence quand il
s’agit de sauver une vie. Ces dérogations exceptionnelles et
temporaires ne compromettent pas la permanence ultérieure
des lois suspendues.

[1 n’y a pas de principe positif du mal ; mais le caractére pu-
rement privatif que Leibniz lui attribue ne 'empéche pas d’étre



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 359

odieux et terrible. Un refroidissement produit dans une arme
a feu occasionne une explosion tout aussi dangereuse que si
elle avait une cause positive. Il en est de méme pour les désor-
dres moraux.

La théorie de Leibniz sur la nécessité relative du mal est en
corrélation avec sa théorie du mouvement, et en particulier
avec ses idées sur les contraires dvnamiques. La nature pro-
cede par antagonismes de forces. Plus on I’étudie, plus on voit
Iordre derriere ces désordres apparents. Les sciences ont mon-
tré que les planetes ont un cours régulier. Elles sont sur la
voie de découvertes analogues relativement aux comeétes. Il en
sera de méme pour la théologie, quand clle étudiera mieux
les perturbations du monde invisible.

Inutile de rappeler que Leibniz n’oublie pas de mentionner
Part supréme par lequel la Providence sait tirer le bien du mal,
et qu’il n’a pas négligé les arguments fournis par 'observation
de la nature et I’étude religieuse de P'histoire.

Descendant de ces hauteurs et devenant de plus en plus réa-
liste, Leibniz jette un regard sur les maux de la vie humaine,
et les juge a son point de vue. (est sur ce terrain que la criti-
que de détail est facile, et qu’on peutlui demander il a toujours
raison contre le jugement mélancolique et célebre de Pline,
auquel il est loin de se ranger. M. Pichler se borne a citer
quelques observations plus intéressantes que profondes, et a
rappeler que le derniermot de 'optimisme n’est pas 1, qu’il se
résume dans un appel aux espérances de I'éternité. Il conclut
en faisant valoir la supériorité intrinseque de cette philosophie
religieuse, dont la sérénité contraste avec les cotés sombres re-
prochés souvent au catholicisme du moyen age et au calvi-
nisme rigoureux.

III. L’homme.

S 1. Sa nature, les lois de son développement d’aprés le plan
de Dieu.

Nous considérons ici '’homme dans ses rapports avec Dieu.
- ?y ’ : .. <.
Sl 1’y a rien de religieux dans sa nature et sa destinée, le



	Le monde

