
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 1 [suite]

Autor: Pichler, A. / Dufour, J.J.

Kapitel: II: Le monde

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ

PAU

A. PICHLER'

SECOND ARTICI.K.

IL Le monde.

§ 1. Origine du monde ; nature des êtres créés.

La doctrine feibnizienne sur l'origine du monde est à égale
distance des écueils du matérialisme et de ceux du panthéisme.
Le monde reflète l'image de Dieu sans participer de son essence
et de ses attributs. La possibilité de ia création est une
conséquence de la toute puissance et de la bonté divines.

Dieu est libre, mais déterminé dans ses actions par ses

perfections, et notamment par sa sagesse. Les rapports du monde
et de Dieu sont plus étroits dans le leibnizianisme que dans le
théisme vulgaire et les théologies supranaturalistes courantes.

Dieu étant déterminé par sa sagesse et sa bonté a fait le meilleur

des mondes possibles. Il l'a fait de rien. La volonté de Dieu
et le néant se retrouvent à l'origine delà création, comme l'unité
et le zéro à l'origine des nombres.

Les spéculations sur l'inaction d'un Dieu éternel avant la

' Die Theologie des Leibniz aus sämmtlichen gedruckten und vielen noch
ungedruckten Quellen mit besonderer Rücksicht auf die kirchlichen Zustände der
Gegenwart zum ersten Male vollständig dargestellt von Dr A. Pichler. Erster
Theil, München 1869. 1 vol in-S de xvii et 474 pages.

Voyez, pour le premier article, la livraison de juin, page 239.

C. R. 1870. 23



352 A. PICHLER.

création sont puériles et oiseuses. L'hypothèse de l'éternité du
monde offre des difficultés bien autres. Le temps et l'espace
n'ont de réalité que par leur coexistence avec des choses créées.

L'objection n'est donc, au fond, qu'une pétition de principe.
Dieu est présent partout. Seul il est incorporel. Leibniz rejette

la doctrine des esprits purs, tout en attribuant aux corps de

certaines créatures supérieures un maximum de subtilité.
Il y a deux sortes de matière : la matière brute, dont le fonds

a été créé immuable; la matière organisée, dont la structure
est muable. L'entéléchie, ou la créature au plus haut degré de

perfection, ne peut se passer de corps. Les âmes qui attendent
la résurrection conservent de mystérieux liens avec la matière.

Leibniz rejette l'atomisme.
La nature ne peut être connue à fond. Celui qui en connaîtrait

parfaitement une partie connaîtrait le tout.
Le but de Leibniz, clans sa doctrine sur le monde, est d'y

montrer la trace de Dieu et de combattre le matérialisme.
L'on n'a pas assez appliqué à l'étude de la nature le principe

de la raison suffisante. Autrement, on eût fait justice d'un principe

assez arbitrairement posé, celui de la ressemblance parfaite
entre les parties analogues, dans l'harmonie de l'univers. Si

l'on remarquait que cette similitude parfaite n'a pas de raison

d'être, on ne lui octroyerait pas une existence que le Créateur
ne lui a point donnée. Il n'y a pas deux êtres absolument
semblables.

Chaque créature doit être, comme la nature, l'ouvrage le plus
parfait en vue de son but.

Entre les œuvres de l'homme et celles de Dieu, la différence
est plus que graduelle, elle est essentielle. L'homme ne peut
donner à ses œuvres la forme dernière, l'âme, ce qui répond au

moi et en fait un microcosme.
La nature est bonne ; ses plus petits échantillons attestent la

richesse de ses trésors.
Tous les corps obéissent à un grand mouvement d'absorption

et de séparation.
Il n'y a jamais ni génération absolument récente, ni mort

parfaite. Les organismes naissent de germes dans lesquels il y a.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 353

preformation incontestable. Les âmes et les corps, avant de

s'unir, étaient destinés à se rencontrer. L'ordre donné àia terre
de produire et aux êtres organiques de se propager est l'expression

d'une loi.
La nature ne l'ait pas de sauts.
Le mouvement n'a pas pour origine première une loi

mathématique, mais la volonté de Dieu.
Leibniz se rattache à la cosmogonie mosaïque, mais sans lit-

téralisme servile. La terre, selon lui, avait été couverte par les

eaux avant la creation de l'homme; mais, plus anciennement,
elle avait été consumée.

Primitivement efle avait reçu du Créateur une forme
régulière.

Il est difficile de déterminer si Leibniz croit que le monde,
dans toutes ses parties, marche continuellement vers la perfection,

ou s'il admet qu'il subit des phases de recul. Cette dernière
supposition n'est pas en contradiction avec le système de

l'optimisme, tel qu'il l'a défendu.
Il admettait une échelle des êtres; mais il ne plaçait pas

l'homme sur l'un des degrés les plus élevés, pensant qu'il est

plus près du néant que de Dieu. Ses idées sur ce sujet sont
développées dans une lettre écrite en 1707, et dont M. Pichler
soutient l'authenticité, contestée en 1753 par l'académie de Berlin.

§ 2. Conservation et gouvernement du monde.

La conservation du monde est une création continuée. Cela

ne veut pas dire que Dieu tire continuellement le monde du

néant. Les créatures ont reçu une vie propre, mais cette vie
doit être conservée. La conservation se rapporto aux substances
elles-mêmes.

Leibniz repousse l'idée d'une force inhérente en vertu de

laquelle la nature se développerait sans le secours de Dieu. Tout
développement est sans cloute l'effet d'une loi, « chaque créature

est grosse de son état futur et suit naturellement un certain
train, s» n'en ne l'en empêche;» mais, pour que l'obstacle ne se
produise pas ou n'agisse pas, il faut l'action conservatrice de Dieu.



35t A. PICHLER.

Newton s'est trompé en assimilant la conservation du monde
à celle d'une machine qui, à cause de son imperfection, a besoin

d'être remontée. Dieu est assez puissant et intelligent pour faire
un mouvement perpétuel et un ouvrage durable. Ce principe,
dont Leibniz faisait usage à l'occasion des miracles, retrouve ici
son application. La conservation continuée du monde, comme
les miracles, a sa raison, non dans l'imperfection de la création

matérielle, mais dans la nécessité de maintenir l'harmonie
préétablie, et dans le besoin que les créatures ont du secours
de Dieu, en vertu de leur destination première.

L'activité conservatrice de Dieu se manifeste dans l'ensemble
de l'univers et dans ses détails. Elle intervient perpétuellement,

pour le maintien de l'union entre l'âme et le corps. L'anthropomorphisme

«Dieu se reposa» ne se rapporte qu'à l'achèvement
de la création proprement dite.

Bien n'arrive au hasard. Dieu est toujours près de son œuvre.
Tout arrive par l'effet d'une prédétermination certaine. Les

causes et les effets forment une chaîne qui part du ciel et. aboutit

à la terre, comme celle d'Homère. Nous verrons plus tard

que la liberté humaine n'en reste pas moins intacte.
Il n'y arien de petit. Les causes les plus insignifiantes peuvent

produire des effets gigantesques. Une piqûre d'insecte
chasse une idée qui allait se présenter à la pensée d'un roi dans

un moment décisif, et une combinaison de toute importance
est manquée.

La loi de continuité dans le développement historique de

l'humanité ne saurait être méconnue impunément. Que les

gouvernants la comprennent, et ils cesseront du même coup
d'aspirer à une stabilité illusoire et de rêver des innovations
brutales. L'avenir de l'église dépend du degré d'intelligence
avec lequel elle adhérera à ce principe. Leibniz sentait que le

XVIIe siècle n'était pas destiné à le comprendre. Le XVIIIe siècle,
dans ses écarts opposés, n'a pas été plus intelligent. Le nôtre
semble mûr pour cet ordre de vérités.

L'optimisme de Leibniz est célèbre, mais il a été rarement
compris. En posant ce principe, Leibniz ne croyait nullement

que le bien parfait se fût jamais réalisé dans la vie humaine. Il



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 355

n'affirmait pas un fait historique, mais une idée métaphysique
et surtout religieuse. De l'idée d'un Créateur parfait résultait

pour lui celle de l'excellence du choix arrêté entre toutes les
créations et tous les enchaînements de destinées possibles. La
série qui s'est produite était prévue. Elle a donc été acceptée

par le Créateur comme la meilleure de toutes. Que penser de la

sagesse et de la bonté suprêmes si, quelque chose de meilleur
étant possible, la permission d'exister n'a pas été donnée à ce
monde éventuel et à cet enchaînement désirable? La pensée
religieuse est acculée dans des retranchements où elle est forcée
de se rendre à l'évidence d'une théorie qui lui semblait d'abord
paradoxale. Cette concession lui coûtera peu d'ailleurs, si elle se

rappelle, qu'au point de vue de Leibniz, ce qui va pour le mieux
ce n'est pas le train de ce bas monde, mais le gouvernement de

Dieu avec tous ses actes, en y comprenant en première ligne la

rédemption et les réparations éternelles dues à l'envoi de Jésus-

Christ. Si le Créateur eût pu faire quelque chose de meilleur,
il se serait renié lui-même en ne se mettant pas à l'œuvre.

Quelques réserves que l'on puisse faire sur certains détails de

ce système de l'optimisme et sur la manière dont Leibniz l'a
présenté quelquefois, l'idée-mère dont il est l'épanouissement
est foncièrement religieuse et irréprochablement chrétienne.
Aussi l'opposition la plus violente dont il ait été l'objet est-elle
venue non des croyants, mais de Voltaire. Si cette explication
de l'ordre universel n'est pas le dernier mot de la théologie,
elle subsistera du moins, dans l'histoire de l'esprit humain,
comme l'un des meilleurs essais tentés pour la solution d'un
immense problème.

§ 3. Le mal physique el le mal moral.

Cette question est une de celles qui ont le plus préoccupé
Leibniz. En la discutant, il s'est occupé presque exclusivement
de la face par laquelle il l'avait abordée. Plaider la cause de

Dieu, |le disculper de toute complicité dans le fait du mal, voilà
son but spécial et l'occasion des lacunes qui ont pu lui être
reprochées.



356 A. PICHLER.

Bayle lui demandait un jour si Dieu n'aurait point pu faire
son meilleur monde possible meilleur encore, en supprimant
la possibilité du mal. Il n'hésita pas à répondre que cela eût été

aussi impossible à Dieu que de créer un second Dieu. La possibilité

du mal, selon les principes de Leibniz, est une des conditions

du meilleur monde possible. Il la faut pour que la perfection

de Dieu ressorte par contraste aux yeux des créatures, et

pour que la carrière du perfectionnement leur soit ouverte.
Sans doute, un monde inaccessible au mal est imaginable et

même possible ; mais la création d'un tel monde suppose un
autre plan que celui qui a été choisi. Le plan exclu ne saurait
être supposé meilleur que celui auquel la sagesse divine s'est,

arrêtée. Un monde inaccessible au mal n'est donc pas le meilleur

possible. Il est aisé de s'en convaincre par une contre-
preuve. La liberté eût été bannie d'un tel monde, car un bien
inévitable implique l'absence de liberté. Ajoutons à cela la
nécessité de créer d'autres natures, d'opérer d'autres miracles,
et nous verrons toutes les difficultés d'une hypothèse établissant
l'infériorité du plan réel de Dieu sur tel plan imaginaire.

La possibilité du mal tient à ia nature même des choses

finies. Toute pente de fleuve, fût-ce la plus régulière, se trouvera

trop faible si l'on fait flotter des navires trop fortement
chargés. Il est enfin des maux qui entrent dans l'ordre de la

nature pour faire ressortir les biens. L'ombre est un mal
comparatif, et cependant les peintres l'introduisent dans leurs
arrière-fonds pour produire des effets de lumière.

Pour le moment, nous ne-considérons le mal qu'à l'état de

possibilité, et en fait de maux, nous ne parlons que de ceux

qui se rapportent à l'ordre physique. Avant de parler directement

du péché, faisons toutefois une observation qui ne sera

pas perdue dans la suite. Bappelons-nous que tout ce qui
contribue à un désordre moral, n'est pas, pour cela, imputable à

péché. La fidélité au devoir entraîne quelquefois des contrecoups

immoraux. L'innocence de celui qui a fait ce qui est dû

subsiste quelle que soit la culpabilité de ceux qui ont pris occasion

de son attitude pour mal faire. Cet ordre de faits nous offre
des analogies pour montrer que Dieu reste saint et bon dans les



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ 357

actes de son gouvernement, quelle que soit ia conduite des

hommes, et quels que soient les maux de cette vie. La théodicée

doit imiter l'astronomie planétaire et rapporter ses perspectives

au centre de toutes choses. Quand elle jugera des œuvres
de Dieu d'après les pensées de Dieu, elle verra qu'il ne s'est

jamais démenti.
Dieu n'est pas l'auteur du mal. Cela est vrai pour le monde

physique. Tout y rappelle ses perfections et l'excellence de son

œuvre créatrice. Les plantes et les animaux sont des témoignages

de sa paternelle sagesse. Il est vrai qu'un débris de squelette

ou un détritus végétal est repoussant, mais le naturaliste,
qui connaît le tout dont il fait partie, y discerne des rapports
harmoniques. Ayons toujours la vue de l'ensemble, et l'harmonie
nous apparaîtra jusque dans des maux apparents.

Le mal, comme le bien, peut être métaphysique, physique ou
moral. Le mal métaphysique consiste dans l'imperfection inhérente

aux substances créées. Cette imperfection est un bien
relatif. Il n'est pas convenable que la perfection existe à côté de

Dieu. D'autre part, une mesure relative de malaise est nécessaire
à l'homme pour qu'il sente le prix du bien absolu qui esten Dieu
seul, et pour qu'il soit conduit à chercher les joies supérieures.

Le mal physique consiste dans la douleur proprement dite.
Il est une conséquence du mal moral, dont nous allons parler.
L'origine n'en remonte pas immédiatement à Dieu. Que s'il
atteint des innocents, l'harmonie n'est pas brisée pour cela. Elle
se trouve glorieusement rétablie par le fait des avantages
moraux de la souffrance et des compensations éternelles.

Quant au mal proprement dit ou péché, la question est plus
difficile. Ce qui est certain cependant, c'est, que Dieu n'en est

pas l'auteur. Leibniz proclame cette thèse dans le sens de la
tradition chrétienne. Mais il va plus loin. Il reconnaît au mal
moral une certaine nécessité et un avantage relatif. Si Dieu
l'eût prévenu, il eût brisé la série qui devait amener la rédemption.

En supprimant l'occasion d'un désordre spécial, il eût
empêché le plus grand bien de se produire. Il eût ressemblé à un
général qui, tandis qu'il perd son temps à empêcher une
dispute de caserne, manque l'occasion d'un triomphe.



358 A. PICHLER.

M. Pichler résume ici dans quatre thèses la théorie de

Leibniz.
« Dieu a toujours en vue le bien. »

« Le bien que Dieu a en vue est le plus grand de tous les

biens possibles. »

« Pour arriver à cette fin, Dieu emploie les choses

intrinsèquement indifférentes et le mal physique. »

« Dieu n'est point l'auteur du mal : il se borne à le permettre. »

Il faut distinguer ici deux choses dans la volonté divine : 1° la

volonté antécédente qui aie bien général pour but; 2° la volonté

conséquente, ou la détermination de Dieu à l'occasion des

volontés de ses créatures. Cette volonté conséquente ne coïncide

point avec la ligne qu'eût suivie la volonté antécédente si le mal
ne se fût pas pro'duit. Cependant elle est en harmonie morale
avec celle-ci. Elle résulte, comme elle, de l'amour du Créateur

pour le bien suprême.
Défenseur consciencieux du gouvernement divin et des

enseignements de la Bible, Leibniz a abordé une question qu'il
fait rentrer comme cas spécial dans le grand problème du mal.
Nous voulons parler des ordres divins qui se trouvent en opposition

apparente avec les grandes lois de la morale humaine,
tels que l'injonction qui appelait les Hébreux à soustraire la

vaisselle des Egyptiens. Acceptant le récit de l'Exode, Leibniz
Justifie l'ordre donné, sans recourir pour cela à la considération
de dernière instance qui représente la souveraineté divine

comme au-dessus de toute morale. Cette idée est en opposition
directe avec l'esprit de son système, et avec plusieurs de ses

affirmations. Il fait remarquer seulement que certaines infractions

de détail peuvent être commandées, dans des moments de

perturbation, par des intérêts moraux de premier ordre se

rapportant à un bien supérieur. Il invoque l'analogie de la médecine

qui ne se laisse pas conduire par les lois de la décence quand ii
s'agit de sauver une vie. Ces dérogations exceptionnelles et

temporaires ne compromettent pas la permanence ultérieure
des lois suspendues.

Il n'y a pas de principe positif du mal ; mais le caractère
purement privatif que Leibniz lui attribue ne l'empêche pas d'être



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 359

odieux et terrible. Un refroidissement produit dans une arme
à feu occasionne une explosion tout aussi dangereuse que si

elle avait une cause positive. Il en est de même pour les désordres

moraux.
La théorie de Leibniz sur la nécessité relative du mal est en

corrélation avec sa théorie du mouvement, et en particulier
avec ses idées sur les contraires dynamiques. La nature pro -

cède par antagonismes de forces. Plus on l'étudié, plus on voit
l'ordre derrière ces désordres apparents. Les sciences ont montré

que les planètes ont un cours régulier. Elles sont sur la

voie de découvertes analogues relativement aux comètes. Il en

sera de même pour la théologie, quand elle étudiera mieux
les perturbations du monde invisible.

Inutile de rappeler que Leibniz n'oublie pas de mentionner
l'art suprême par lequel la Providence sait tirer le bien du mal,
et qu'il n'a pas négligé les arguments fournis par l'observation
de la nature et l'étude religieuse de l'histoire.

Descendant de ces hauteurs et devenant de plus en plus
réaliste, Leibniz jette un regard sur les maux de la vie humaine,
et les juge à son point de vue. C'est sur ce terrain que la critique

de détail est facile, et qu'on peut lui demander s'il a toujours
raison contre le jugement mélancolique et célèbre de Pline,
auquel il est loin de se ranger. M. Pichler se borne à citer
quelques observations plus intéressantes que profondes, et à

rappeler que le dernier mot de l'optimisme n'est pas là, qu'il se

résume dans un appel aux espérances de l'éternité. Il conclut
en faisant valoir la supériorité intrinsèque de cette philosophie
religieuse, dont la sérénité contraste avec les côtés sombres
reprochés souvent au catholicisme du moyen âge et au
calvinisme rigoureux.

III. L'homme.

§ 1. Sa nature, les lois de son développement d'après le plan
de Dieu.

Nous considérons ici l'homme dans ses rapports avec Dieu.
S'il n'y a rien de religieux dans sa nature et sa destinée, le


	Le monde

