Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 1
Autor: Dufour, J.-J. / Pichler, A.

Kapitel: Introduction

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

240 A. PICHLER.

comme moins autoritaire que celul du XVI® siecle. Ce n’est pas
seulement entre Wittenberg et Rome que Leibniz a proposé
une large synthese, c’est aussi entre des tendances qui entre-
tiennent d’autres schismes, & 'ombre de deux drapeaux res-
pectifs : la vérité immuable des révélations divines et I'indé-
pendance de la spéculation rationnelle.

La conciliation est un des caracteres dominants de la théo-
logie particuliere cque nous avons a ctudier. Il v a plus : elle
en a été 'occasion et lul a donné son principe. IL’harmonie prée-
tablie, voila ce que Leibniz a vu partout, et ce gu’il a voulu
faire reconnaitre. (Vest le trait d’union ¢ni relie sa politique &
sa philosophie, et toutes les deux & sa théologie.

Le premier volume de M. Pichler contient :

1° Une introduction historicque, littéraire, biographique, for-
mant peut-étre, malgré sa brieveté comparative, la partie la
plus neuve et la plus attrayante de son travail pour bien des
lecteurs ;

20 I’exposition systématique de la théologie leibnizienne, d’a-
prés un cadre plus ou moins analogue a celul d’un traité gé-
néral de dogmatique.

Nous ne pouvons parler encore du second volume, ol au-
teur a placé ce qui concerne plus directement les questions
spécialement confessionnelles. I1 n’était pas encore publié
(quand nous avons commence cetlte analyse.

INTRODUCTION.

La grande aspiration & 'harmonie que nous discernons dans
la théologie de Leibniz ne tenait pas seulement & un besoin de
son esprit ou & une tendance de son caractére : elle se rattache
a une pensée de nationalisme élevé et religieux, que réveil-
laient, par contraste, les souffrances de I’Allemagne. M. Pichler
accentue trés fortement ce coté de la vie de Leibniz. Dés le
commencement de son étude et d’apreés des textes aussi authen-
tiques que frappants, il nous montre dans auteur de la Théo-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ, 241

dicée et du Sysiema, un précurseur des hommes éminents qui
dans notre siecle ont plaidé si hant la cause de 1’union ger-
manique. Il attribue & son patriotisme conciliant une influence
capitale sur sa maniere de concevolr les questions confession-
nelles, méme dans ce (qu’elle a de plus élevé. Grice & ce pa-
triotisme, Leibniz ne fut jamais ni protestant étroit, ni catho-
lique romain : il fut chrétien national avant tout. La vérité re-
ligieuse est cosmopolite sans doute, et reste indépendante de
toutes les naturalisations ; mais le caractére spécial d’'un grand
peuple joue un role providentiel dans T'histoire du christia-
nisme et doit étre respecté a ce titre. Une église qui mécon-
naitrait cette loi dans Pintérét d’un dogmatisme abstrait ou
d’un sacerdoce ambitieux n’aurait compris ni la grandeur du
christianisme, ni ses destinées humanitaires. Tel est le point
de vue de M. Pichler; tel fut, selon lui, celui de Leibniz.

Du haut de ce principe, que nous n’avons ni a discuter ni a
limiter, mais que nous enregistrons comme donnée critique,
Pauteur passe en revue les titres de Leibniz & I'admiration
particuliere de notre siécle. La politique, la science, I'église se
présentent successivement comme trois domaines ol nous
avons & suivre cette individualité transcendante, et dont les
noms fournissent & peu pres la division naturelle de la pre-
miere partie de 'introduction.

En politique, le role de Leibniz peut étre regardé comme
une protestation solitaire, mais généreuse et prophétique, con-
tre la situation faite & 'Allemagne par ordre de choses qui
avait amené la guerre de Trente ans, et auquel la paix de West-
phalie n’apporta quun remede imparfait, si ce n’est une aggra-
vation partielle. Né dans une époque de rivalités locales, de
violences, de confessionalisme éiroit, Leibniz s’éleva, par son
patriotisme, plus haut qu’aucun des héros de I’Allemagne dans
'age féodal, plus haut que Luther lui-méme. Il mérite le titre
de pater patriee pour avoir senti profondément les plaies de
cette époque désastreuse, et pour avoir émis dans tous ses
rapports avec les princes et les diplomates de son temps des
idées dont la grandeur devancait I'avenir. Tandis qu’il saluait
avec joie 1'élévation croissante de la maison de Brandebourg



242 A. PICHLER.

et voyait un gage de paix et de progres dans le ralliement de
son auguste chef au calvinisme, 1l sentait tout ce qu’il v avait
de menacant dans Uinfluence des jésuites & Vienne. Il v voyait
un peéril pour Pempire germanique se divisant et se dénationa-
lisant & Pavantage de Rome et de I'Espagne. [’ultramontanisme
abaissait le niveau de la culture; les communications intellec-
tuelles étaient fermées par le territorialisme ecclésiastique, et
si d'inévitables réactions se produisaient contre cette barbarie
d’un nouveau genre, elles avaient licu au profit de U'influence
francaise. Leibniz, qui crovait I’Allemagne assez grande et in-
telligente pour vivre de sa vie, sentait le besoin d’unir des for-
ces séparées, de rapprocher le nord et le midi sur un terrain
qui, sans eétre strictement confessionnel, serait reconnu de
part et d’autre comme national et chrétien. I’utopie, si c’en
était une, avait pour elle les désirs et les espérances d’hommes
d’état éminents appartenant au parti catholique, d'un Boine-
bourg, & Mayence, et d’'un Lisola, & Vienne.

On a voulu rabaisser ce coté patriotique de la figure de Leib-
niz en parlant de ses variations au sujet de la France, et des
distinctions qu’il regut dans ce pays. Ce que I'histoire nous fail
connaitre sur ces deux points ne modifie pas le jugement de
M. Pichler. Optimiste par nature, Leibniz rattacha momenta-
nément des espérances & la politique grandiose de Louis XIV,
mais il n’en fut pas longtemps dupe, et la douleur de son dé-
sillusionnement est loin de prouver contre la pureté et 'éle-
vation de ses principes. Quant aux distinclions qu’il recut dans
un domaine étranger & la politique, elles ne rappellent que le
cosmopolitisme de la science. D'ailleurs, I’éloge de Leibniz par
Fontenelle rend témoignage & cet esprit d’indépendance qui
ne lui permit jamais de se naturaliser au plus petit degré de
Pautre coté du Rhin.

(Yest surtout depuis la guerre de Louis XIV contre la Hol-
lande qu’il vit toute la grandeur du danger qui menacait I'Alle-
magne. La France exploitait les divisions entre luthériens et
calvinistes. Les jésuites de Vienne ne s’inquiétaient pas du
contre-coup que les malheurs des Provinces-Unies devaient
avoir dans I’empire. D’autre part, 'appui que la France cher-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 9243

chait chez les Turcs manifestait le mensonge de sa politique
soi-disant religieuse. A lalliance des lys et du croissant, Leib-
niz voulait que 'on opposat 'union naturelle des peuples chré-
tiens de race germanicfue. Il insistait, d’autre part, sur la né-
cessité de ménager les protestants de Hongrie et de fortifier
ainsi le boulevard de la chrétienté. Ces idéesn’étaient pas celles
des jésuites autrichiens. Indifférents aux périls de Iempire,
ils se bornaient & précher la réaction contre les tendances con-
ciliatrices qui avaient présidé a la paix de Westphalie. Ils
avaient fait, disaient-ils, leur devoir comme bras droit de
’église. Le bras gauche, c’est-a-dire le pouvoir séculier, avait
a faire le sien en exterminant ’hérésie.

La sagacité de Leibniz prévoyait des maux plus grands en-
core que laffaiblissement politique de 1’Allemagne et des re-
vers pour la cause protestante. A la suite de l'influence fran-
caise, il voyait la démoralisation, le luxe, le scepticisme, I'a-
théisme enfin dont le régne est inévitable quand les principes
de la justice naturelle sont méprisés par des pouvoirs hypo-
crites et violents. Ce n’est pas la postérité qui lul a prété ces
vues : on les retrouve dans d’éloquentes citations.

(Vest dans cet esprit qu’on le vit & la fois s’affliger de la prise
de Strasbourg et soutenir les droits de Charles III dans la
guerre d’Espagne. Quoique germain du nord, il élait impéria-
liste dés qu’il s’agissait d’intéréts européens.

Si des questions internationales proprement dites nous nous
transportons sur un terrain social plus large, nous retrouvons
encore en Leibniz le philosophe toujours conduit par des vues
supérieures. Certaines pages écrites en 1704 peuvent le placer
au nombre des hommes de génie qui avaient, sinon prévu, du
moins pressenti la révolution francaise. A ses yeux, le mépris
du droit devait provoquer de terribles réactions. En face des
périls futurs, il déplorait ’extinction de cet esprit public dont
Pantiquité offre de si grands exemples, et la substitution d’'un
point d’honneur égoiste et vaniteux aux véritables vertus civi-
(ues. La encore nous voyons le germain s’alarmant des divi-
sions désolantes de son pays, impuissant contre le génie cen-
tralisateur de la France; mais dans ses alarmes patriotiques,



244 A. PICHLER,
un intérét plus grand que celui de la politique , lintérét de lu
civilisation prime toutes les considérations de rivalité nationale.

Leibniz ne flattait pas ses compatriotes. En leur parlant de
ce u’ils devalent et pouvaient étre, il leur reprochait de ne
pas sen'ir la grandeur de leur mission providentielle. Il avouail
que le meillear germain qu’il ett connu était un étranger, le
prince Eugene de Savoie. Il regrettait que U'Allemagne se dé-
nationalisit d’une maniere ridicule, empruntant & la France
mceurs, langue, costumes, cuisine, vaisselle, habitudes, vices
et maladies. Ce n’était pas qu’il fit ennemi d’un libre échange
d’idées pratiqué sur une large échelle. Ses écrits francais, ses
correspondances montrent quel était son cosmopolitisme in-
tellectuel. Mais 1l pensait que I'Allemagne descendait de son
rang par une francomanie absurde. Elle ne devait pas per-
mettre ces lazzis insipides des Bouhours et autres écrivains
faisant autorité en matiére de gott francais: « Il a bien de l'es-
prit pour un allemand, c’est un prodige qu’un allemand spiri-
tuel. » Il fallait y répondre comme Leibniz par Vascendant
d’une supériorité commandant le silence, ou par des répliques
d’une fine ironie comme son mot célebre & Huet : El quid
alind spectes a Germano, cus nalioni inter animi doles sola laborio-
silas relicta est ?

Cette parole montrait qu’il avait conscience du role huma-
nitaire assigné o 'Allemagne dans le domaine de la forte et la-
borieuse pensée. Ce coté de sa vie, rapidement esquissé par
M. Pichler dans un paragraphe spécial, forme la transition
entre le premier et le second article de la division simplifiée
(que nous avons cru devoir suivre pour plus de clarté.

Pour élever ’Allemagne & la hauteur de son role, Leibniz
voulait fonder une science allemande. Or, la science, au XVII®
siecle, réclamait une réformation. Il va sans dire u’en par-
lant ici d’'un génie universel, nous circonscrirons notre apercu
A ce qui se rattache le plus directement & la théologie. Mais la
méme 'expression de réformation subsiste. Si le christianisme
primitif avait dit passer par une élaboration scientifique de
trois siécles avant de se poser en face du paganisme et de la
philosophie comme vaste corps de doctrines, le protestantisme



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 245

avait encore ses élaborations & subir pour saffirmer comme
grande théologie et pulvériser les vieilles ossifications romaines.
Leibniz sentait que le luthéranisme du XVIe siécle n’était pas
le dernier mot de la pensée protestante.

(Yétait I’époque ol le régime auloritaire des symboles était
a son apogée dans toutes les universités luthériennes, sans ex-
cepter celle d’Helmstaedt, que distinguait d’ailleurs un libéra-
lisme relatif. Pour obtenir les grades les plus laiques, le ser-
ment de fidélité & la discipline dogmatique était de rigueur.
Cette sévérité fut aussi funeste aux débuts de Leibniz que fa-
vorable & ses succes ultérieurs. Trop suspect de hardiesse phi-
losophique pour obtenir un diplome de docteur & Leipzig, 1
avait dit passer une partie de sa jeunesse & Hambourg, asile
des savants indépendants et des théologiens peu dociles. Il s’y
hivrait & des études profondes, tandis que 1'électeur de Bran-
debourg miurissait des projets qui devaient bientdt donner plus
de liberté aux universités.

Privé de bonne heure de ses parents, sans contrainte au
milieu de ses méditations solitaires, Leibniz fut & beaucoup
d’égards un autodidacte. I1 étudiait tout, pensant, comme Pla-
ton, que celui qui a des préférences scientifiques est un gour-
mand, & qui la nourriture profitera peu. L’indication des livres
qu’il avait lus & vingt et un ans nous présenterait ’aspect d’'un
catalogue de bibliotheque bien classifié. Le méme esprit le di-
rigeait dans ses relations sociales. Il exploitait intellectuelle-
ment tous les hommes. Et cependant personne ne tenait plus
que lui & 'adage: Non multa sed multum. Aussi bien n’est-ce
pas comme érudit, dans l'acception superlative du mot, mais
comme savant de premier ordre, quil a conquis ses titres &
Iadmiration de I'humanité.

Sa méthode comme réformateur dans la science en général
et dans la théologie est une réaction intelligente contre I'es-
prit de spéculation exclusive qui régnait depuis Descartes.
Une réaction « intelligente, » disons-nous; car, tout en se ba-
sant sur I’observation , il fut toujours un intrépide adversaire
du sensualisme. Il analysait les faits, sans se dissimuler les pé-
rils auxquels les théories étaient exposées.



246 A. PICHLER.

Nul homme ne posséda plus que lui Phumilité scientifique
et la disposition a reconnaitre le bon partout ol il le rencon-
trait. Il était également ennemi de toutes les proscriptions
intellectuelles, qu’elles se fissent au nom du nihil admirari des
scepliques , ou d’'un dogmatisme mettant toute hardiesse &
U'index.

Il sera toujours un modele de la véribable polémique. Il n’a
jamais combattu ses adversaires ue sur leur propre terrain,
cherchant & se rendre raison de l'origine de leurs idées, re-
montant aux principes communs, éclairant les points de bifur-
cation et ne regardant pas les erreurs comme intentionnelles.

Il ne reculait pas devant I'étude approfondie des questions
par crainte des résultats dangereux et regardait « la peur
comme une ennemie de la vérité. »

[l avait en horreur la persécution, la jugeant coupable et
inutile. « On ne détruit pas U'esprit en 'empéchant de tourner
au mal. »

S’il respectait toute activité intellectuelle, i! ne se dissi-
mulait pas que la pensée doit, en théorie, se soumettre a des
regles, et qu’en fait elle suit des lois. Les regles sont données
dans les principes de la logique sur la vérité et ses criteres.
Les lois que suit la pensée se résument dans le grand prin-
cipe de la continuité historique. Les idées d’'une éporue engen-
drent d’autres idées cui sont non-seulement des développe-
ments, mais aussi des correctifs de celles-ci. On ne peut ni accé-
lérer par des sauts ce mouvement historique des idées, ni lar-
réter. En vertu de ce principe, Leibniz repoussait d’'une part
Pinfaillibilité romaine, de l'autre les prétentions de la raison &
une souveraineté absolue. Il pensait que les théories de la rai-
son, comme les opérations de arithmétique, ont besoin d’une
contre-preuve et que cette contre-preuve doit étre cherchée
dans lexpérience.

En matiére de religion, la preuve expérimentale est fournie
par les faits historiques qui, dans la révélation, sont toujours
a coté des idées. Leibniz attachait une extréme importance a
cette démonstration. Il attribuait & la néglicence mise a I’étude
de la preuve historique une grande part dans les causes qui



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 247

avalent amené la décadence du christianisme en Orient & 'épo-
que de Mahomet. Les chrétiens grecs n’avaient saist la vérité
évangélique que par son coté spéculatif. Ils ne purent défendre
en elle qu'une philosophie, et leurs efforts échouerent. lLes
Occidentaux ont saisi cette méme vérité par son coté histori-
que. Aussi les racines cue le christianisme a poussées chez eux
n’ont-elles pu étre arrachées.

L’étude savante de la nature et de l'histoire était aux yeux
de Leibniz un appui pour la foi. En plaidant aupreés des princes
la cause des fortes études, il se flattait de servir celle de la re-
ligion : indirectement, parce que des savants laiques et des
souverains protecteurs des lettres rendraient la religion tou-
jours plus indépendante du pape ; directement, parce que la
science ramene infailliblement & Dieu. La science et la religion
sont deux monades qui s’accorderont toujours lorsque leurs
mouvements seront libres. On trouve le développement de ces
idées dans un projet de société savante que notre philosophe
meéditait en 1678, et que la fondation de I’Académie royale de
Berlin réalisa bientdt dans ses traits essentiels.

Mais Leibniz aspirait & quelque chose de plus grand, et ceci
nous conduit au troisieme point que nous avons indiqué: il dé-
sirait de grands changements dans I’église, en Allemagne tout
particulierement. Il voulait la création d’'une grande église alle-
mande. Il avait remarqué, comme Tacite, Vantipathie qui existe
entre le génie latin et le génie germain. Le romanisme lui ins-
pirait de 'horreur. Photius et Luther lui inspiraient une grande
vénération pour avoir soustrait de grandes nationalités & sa
tyrannie. Il ne désespérait pas de Pextension de leur ceuvre
chez les peuples du midi de 'Allemagne. Bien que le catho-
licisme etit continué & vy régner, il y présentait assez de points
d’affinité avec le protestantisme, pour que 'union des deux
confessions fit possible. On y retrouvait, en effet, d’'une part
une spiritualité qui placait 'adoration de Dieu en Jésus-Christ
au-dessus de 'apothéose des saints, de l'autre un ¢lément de
résistance aux prétentions du despotisme sacerdotal dans le
double domaine de la famille et de I'état.

Leibniz voulait que le christianisme pénétrit la société. Nul



248 A. PICHLER.

pape n’a exprimé plus hautement que lui ce pieux souhait et
le principe sur lequel il repose. Mais il ne pensait pas que la
souveraineté sociale du christianisme dat s’affirmer par des ins-
titutions tyranniques. La société, dans ses éléments naturels
et providentiels, doit exercer son influence sur l’organisation
ecclésiastique. Le prétre ne doit pas oublier qu’il lui appartient;
Uévéque n’est qu'un prétre supérieur; il faut quele peuple soit
en mesure de résister aux empictements de la puissance cléri-
cale ; le pape n’est pasun élément nécessaire, puisque les fruits
de I'esprit ne laissent pas de pousser dans les églises qui s’en
passent.

L’idée d’hérésie et de schisme, telle que 'église I’a concue
postérieurement au siecle apostolique, est une pétition de prin-
cipe et un cercle vicieux. En donnant & un théologien le titre
d’hérétique, on ne fait qu’affirmer ce qui est en question.

Il est absurde d’excommunier pour une idée qui ne renferme
pas une contradiction manifeste et qui, d’autre part, sans éire la
vérité absolue, présente des cotés édifiants.

L’église romaine ne peut soutenir ses prétentions a I'infail-
libilité qu’en prouvant que le régne de cette idée a contribué a
éclairer le genre humain. Or, cet effet ne s’est pas produit. 11
est vrai que le catholicisme du moyen dge a été recommandable
par sa ferveuretses ceuvres saintes, mais on ne peut pas se dissi-
muler qu’a cette époque la lumiére critique était au fond d’un
puits. I’orthodoxie protestante doit respecter, plus qu’elle ne
le fait, toutes les formes sous lesquelles la vie chrétienne se
manifestait alors, et se garder de les stigmatiser comine un re-
tour & l'idolatrie; elle doit les juger non d’aprés un idéalisme
logique et abstrait, cui lui ferait faire fausse route, mais d’apres
les lois de I'histoire, quilui feront reconnaitre dans ces formes
celles que la dévotion était naturellement conduite & revétir.
Rome, & son tour, doit comprendre qu’en ossifiant ce qui ne
devait étre que temporaire, elle a travaillé & son propre détri-
ment.

L’appel des romanistes & la tradition est un sophisme, carils
donnent ce nom de tradition & des innovations sanctionnées
par une prescription abusive.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 249

Christ a permis des diversités. Les anathémes du catholicisme
sont contre sa volonté. Le rocher sur lequel repose son éolise,
c’est la persuasion libre. La foi aveugle & une autorité infail-
ble est en opposition avec Pesprit de Dieu. Le Seicneur veut
Juger de Parbre d’aprés ses fruits, et non d’aprés I'aveu qu’il
fera de sa stérilité naturelle.

Ces theses diverses, tirées de citations nombreuses, nous
montrent que Leibniz n’était ni un ecrypto-catholique, ni un
protestant orthodoxe dans le sens historicque du mot. Il ne se
dissimulait pas que ses idées n’avaient nulle chance de succes
auprés de Rome, et ne devaient plaire que madiocrement a
d’autres clergés. Mais il espérait beaucoup des hommes d’état
de son siecle. Quelques-uns d’entre eux partageaient ses vues,
et il pensait qu’a tel moment donné, il suffirait de la honne vo-
lonté de cing ou six notabilités éminentes pour faire cesser le
schisme. L’union des églises luthérienne et réformée, accom-
plie en Prusse, dans notre siecle, peut étre considérée comme
la réalisation de quelques-unes de ses espérances. Quant i un
rapprochement entre le catholicisme et le protestantisme, nous
verrons plus tard que notre philosophe ne se dissimulait pas la
grandeur des concessions i obtenir des deux cotés.

La seconde partie de lintroduction présente un coup d’eil
général sur lu théologie de Leibniz. Pour en donner une idée,
nous continuerons & suivre le développement de M. Pichler,
quitte & nous permettre quelques répétitions apparentes.

La racine de tous les maux de I’église romaine se trouve dans
ses prétentions au monopole en fait de vérité et de sainteté. Un
exclusisme analogue régnait au XVIIe siecle dans P'église lathé-
rienne. Nous avons vu & 'occasion de la discipline dogmaticque
des universités. Ce régime, adouci en 1691, ne devait recevoir
le coup mortel qu’en 1735, a la fondation de I'université de
Geettingue, sous I'influence d’un double courant piétiste et wol-
fien. Pendant la vie de Leibniz, la vieille théologie luthérienne
continuait & garder le jardin des Muses, comme le dragon des
Hespérides, tout en étant & son tour la fidele servante du des-
potisme. Celte tyrannie était funeste & la piété non moins qu’a
la science. De la les plaintes épigrammaticques et dévotes des



250 A. PICHLER.

Fabricius, des Logau, des Puffendorft, 'opposition d'un Thoma-
sius, frondeur par motif de science et de conscience, enfin le
succes du piétisme, rapproché de la philosophie dans sa résis-
tance & des adversaires communs.

En embrassant le calvinisme, I’électeur de Brandebourg
avait hautement proclamé des principes de tolérance dont il ne
voulait pas le bénéfice pour lui seul. « Les consciences sont a
Dieu, disait-il; nul potentat ne saurait les forcer. Il ne suffit pas
d’étre pieux: il faut étre juste. » Il s’en fallait toutefols que de
telles vues fussent celles de tous les princes allemands.

La paix de Westphalie avait placé les réformés et les luthé-
riens sur la méme ligne. Peut-étre comprirent-ils alors que
sans leurs divisions cette guerre elle-méme n’aurait pas été
possible. Mais s1 les yeux de uelgques-uns furent ouverts sur
les dangers du fanatisme, 1'effet heureux de la guerre de Trente
ans fut tardif, tandis que 'effet immédiat fut désastreux. L’Al-
lemagne demeura désunie ; le despotisme des pelits princes fut
consolidé ; les états catholiques se rattacherent plus étroite-
ment & Rome; le clergé protestant devint complaisant envers
le pouvoir; la théologie déchut de sa haute dignité. Un empire
allemand, ol les confessions eussent été unies selon les prin-
cipes de Leibniz sur la base d’un respect unanime pour le
terrain commun et d’un respect mutuel pour les divergences,
n’elit connu ni les déchirements de la guerre intestine, ni les
conséquences d’'une paix mal assise. Mais les idées auxquelles
ce grand penscur avait été conduil en sondant les plaies de la
patrie, étaient loin de se faire jour dans les esprits.

Dans’Allemagne catholique, la théologie n’avait point d’ori-
ginalite. Elle était italienne, espagnole, francaise, jésuite sur-
tout. Au fond de tous ses enseignements était vn veeu de des-
truction prononcé contre le protestantisme avec autant de
haine que le serment d’Annibal.

Dans PAllemagne protestante, la théologie était étroite. Cul-
tivée dans les conditions (ue créait le systéme du territorialisme
religieux, elle avait perdu de vue les destinées humanitaires
du christianisme, et son role de levain. On n’y retrouvait plus
le spiritualisme et le patriotisme de Luther, la sagesse et la



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 254

science de Mélanchthon. Les grands cotés éthiques de la reli-
gion étaient négligés, comme l'avait déja remarqué Calixte. Le
despotisme de la formule tenait en suspicion la science. La po-
lémique anti-papiste elle-méme, qui dominait tout, se circons-
crivait & Paccusation banale d’idolitrie, et ne présentait pas de
meérite digne d’étre signalé,

En face de cette théologie dégénérée, Leibniz peut étre re-
gardé & bon droit comme le fondateur d’une école nouvelle qui
avait pour principe l’expérience et pour caractére Pindépen-
dance individuelle. Aux antipodes de ceux qui regardent la
science religieuse comme une affaire de métier, il voulut étre
lui-méme au clair sur toutes les questions en litige. Laique, il
n’estimait point ¢qu’un monopole dit lui fermer le domaine
mystérieux ou son regard pénétrait au dela de bien des bar-
rieres : il étudiait tout.

A seize ans (1662), ayvant lu le traité de Luther De servo
arbitrio, il voulut connaitre tous les écrits importants soute-
nant le pour ou le contre dans cette polémique célebre, et ne
s'arréla dans son élude quapres avoir trouvé une solution
éclectique , dont la Théodicée devait étre plus tard le riche
développement,

En 1663, il publiait son premier écrit, De principio individui,
sa dissertation sur 'Art combinatoire de Raymond Lulle, sa mé-
thode nouvelle pour I'stude et Penseignement du droit. Dans
cet essai, il recommande aux juristes I’étude de la constitution
des jésuites, aux théologiens I’étude de la jurisprudence, pour
que I'église protestante ne tombe pas au pouvoir des politiques.

Dans les années suivantes, il s’occupe d’apologétique, étu-
diant aussi bien Celse, Vanini et Servet, que Lulle, Valla, Vives,
Sarpi, et se félicite, dans une lettre au duc Jean Frédéric, d’étre
arrivé & des résultats qu’il utilisera plus tard.

En1671,ilentre en correspondance avec Arnauld sur la ques-
tion de la justification, moins désireux des jouissances de la réfu-
tation que des lumieéres trouvées dans un échange d’'idées avec
un illustre adversaire mis en demeure de vider son arsenal.

Plus tard il soutient des rapports analogues avec Huet, dont
le rapproche une double communauté d’études, plus tard



252 A. PICHLER.

enfin avec Bossuet; mais nous réservons ce sujet pour des
chapitres ultérieurs.

Les recherches de Leibniz & cette époque l'appelaient &
fouiller dans l'ancienne scolastique. Son indépendance éclate
dans 'hommage qu’il rend & une théologie détronée depuis
deux si¢cles, plus encore que dans les libertés qu’il prend avec
elle. La scolastique, pensait-il, a été le berceau de la science
moderne. On s’en est ¢loigné, depuis la renaissance des lettres,
jusqu’a traiter plus sérieusement une syllabe de Plaute que la
(question des universaux. Luther et ses disciples, en s’élevant
contre Aristete, ont oublié la distinction entre I'usage et ’abus.
S'imaginant suivre leurs traces, les sociniens, et avec eux bien
des orthodoxes, ont écarté de leurs études les questions reli-
gieuses les plus élevées, stigmatisées arbitrairement comme
scolastiques. Et cependant les scolastiques eux-mémes I’'em-
portent en profondeur, en sagacité, en savante réserve sur
beaucoup de théologiens postérieurs. Ils ont eu le mérite de
poszer et de discuter méthodiquement le grand probléme des
rapports entre la raison et la fo.

(e n’était pas cependant un retour & la scolastique que de-
mandait illustre philosophe. Il voulait une théologie nouvelle,
et il avait déterminé cuatre conditions capitales qu’elle devait
présenter:

1o Un caractére pratique. La théologie ne doit pas oublier que
son double but est le salut des &mes dans le ciel et le bien de
I’humanité sur la terre. Sous ce dernier chef, et & cause de son
influence sur les meeurs, elle se rapprochera de la jurispru-
dence. Elle devra toutefois s’en éloigner, en s’abstenant de
chercher son fondement dans une discipline coércitive. On tra-
vaille pour T'athéisme toutes les fois que P'on oublie que les
convictions religieuses sont individuelles.

20 Une notion du surnaturel, différente de celle de la scolastique.
La révélation est divine, mais 'appropriation de ses enseigne-
ments est un fait humain, cui ne doit pas se produire contraire-
ment aux lois de la pensée.

3 L’emploi @’ une logique stire. 11 est des livres théologiques
qui renferment de hautes vérités, mais mal prouvées. Il ne doit



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 253

pas en étre ainsi. Le théologien ne doit pas se payer de mots
et se contenter d’a peu prés; il doit emprunter quelque chose
a la rigueur du mathématicien.

4o L'impartialité. Le théologien doit éviter tout ce qui s’en
écarte, particulierement 'emploi abusif de I'argument d’auto-
rité. Qu’il se garde de s’en servir par surprise! Que sa bonne
foi dans l'usage des documents historiques soit complete !
N’ayons pas pear de Uhistoire : elle ne démentira jamais une
vraie théorie, si nous n’oublions pas la loi de la continuité.

Cette impartialité, Leibnitz la voulait dans les sciences exé-
gétiques. La aussi il entrevit la nécessité d'une grande réforme,
et la prépara en recommandant 'étude savante des textes ori-
ginaux, négligée de son temps.

La théologie & laquelle Leibniz arriva par lui-méme en
suivant cette méthode, eut le mérite d’étre chrétienne et indé-
pendante. Fondée sur la révélation étudiée par la raison, elle
g’écarte des canons de Trente et des vieux symboles protes-
tants. Et cependant les formules des écoles y tiennent une
grande place. Pourcuoi ? Parce que le point de vue historique,
dont il tenait grand compte, lui faisait attribuer & ces formules,
a défaut d’'une autorité souveraine, une immense importance ;
11y trouvait les indices des évolutions parcourues par la grande
pensée chrétienne; il y voyait des moules qui avaient contenu
en leur temps la vérité divine et que celle-ci était appelée tour
a tour & briser et & refondre.

(’est par 1a que s’explique la synthese que Leibniz cherchait
entre les doctrines des deux confessions. Il elit voulu faire re-
connaitre officiellement aux politiques de P'Allemagne, non-
seulement le droit des deux églises & subsister, mais encore
leur parenté, comme églises chrétiennes. Tout son Systema
theologicum est renfermé dans cette pensée.

(’est par la que nous nous expliquons sa double attitude de
respect et d’indépendance & 'égard de la tradition, et les re-
gards religieux et hardis qu’il porte sur le passé et I'avenir.

Il n’usait pas envers la Bible de la méme liberté qu’envers
la tradition ecclésiastique. On peut néanmoins signaler comme
une hardiesse scientifique pour I’époque, et comme un service



254 A. PICHLER.
rendu & la cause de la Bible, la maniére dont 1l dégageait I'idée
divine de tout anthropomorphisme irrationnel.

En fait d’ouvrages théologiques, 11 n’a guere publié que sa
Théodicée. Ses autres écrits théologiques furent imprimés mal-
gré lui, ou appartiennent & une littérature posthume.

Leibniz sentait que son siccle n’était pas mir pour compren-
dre sa theologie. La postérité n’a pas été beaucoup plus juste
envers lui. Des catalogues célebres appartenant & 'encyclopé-
die théologique ou & I'histoire ecclésiastique ne daignent pas le
mentionner. Les catholiques ne lont cité dans un temps que
pour faire ressortir la gloire de Bossuet, tandis que les protes-
tants, s’en rapportant & Mosheim, T'ont accuse d’indifféren-
tisme. In 1768, 'académie de Berlin eut I'idée d’ouvrir un con-
cours pour un meémoire sur sa philosophie et sa théologie. Le
lauréat fut un IFrancais, U'infortuné Bailly.

Le rationalisme ne le vengea pas des injustices de la vieille
orthodoxie. [l le trouvait trop orthodoxe. « On ne peut pas
lui reprocher d’avoir trop peu cru, » disait Herder. « Sa théo-
logie est trés peu connue, disait Lessing, il faudrait expliquer
comment elle se conciliait avec sa philosophie. » Kant, Fichte,
Schleiermacher et Schelling en parlaient avec froideur. Le
supranaturalisme ne s’avisa de relever ses mérites qu'a 1'é-
poque de 'union des confessions protestantes en Prusse.

En France, au commencement de ce siécle, Emery et Taba-
raud attirérent 'attention sur Leibniz, dans un esprit de catho-
licisme conciliant. La découverte de son Systema (1819) con-
duisit le catholicisme allemand & le revendiquer. Le jésuite
Doller s’exprima nettement dans ce sens. Mails ses assertions
ayant ¢té réfutées par Krug et Schultz, 'ultramontanisme prit
une tout autre position. Du coOté de l'orthodoxie évangélique
protestante, ses travaux apologétiques ont été cités avec grand
¢loge par Tholuck. (1839.)

La notice savante de M. Guhrauer (1838), les travaux biblio-
graphiques de M. Erdimann (1840) marquent le commencement
d’une ére meilleure pour la gloire théologique de Leibniz. La
publication récente de manuscrits inédits, due aux soins res-
pectifs de MM. Foucher de Careil et O. Klopp, Paillustrée d’un



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 255

nouvel eclat. Toutefois le dernier mot a’est pas encore pro-
noncé. Leibniz n’est pas apprécié a sa juste valeur, comme
auteur de la Théodicée , pas assez compris, comme auteur du
Systema.

Pour justifier la premiére de ces assertions, il suffit de signa-
ler Je dédain superbe avec lequel 'ouvrage d’une intelligence
de premier ordre a été traité par des hommes quun grand
nom devait trouver sérieux. Kant et Hegel, en dépréciant la
Théodicée, s’étaient du moins abstenus de plaisanteries. M.
Feuerbach s’amuse & exprimer 'ennui que lui cause la vue d’un
grand esprit croyant aux peines de lautre monde, « ce vieux
fiel théologique hypostasié. » M. Erdmann parle d’affaiblisse-
ment de facultés; M. Beeckh, avec des formes en apparence
plus respectueuses, dépasse M. Feuerbach en persifflage. M.
Schwegler ne prend pas au sérieux une ceuvre d’accommodation
faite pour une dame, oubliant peut-étre que l'électrice Sophie
était une intelligence assez hors de ligne pour s’apercevoir de
lartifice. M. Kuno Fischer, dans le méme sentiment, considere
cette prétendue accommodation comme une bassesse, et Leib-
niz comme un hypocrite, son systéme philosophique ne pou-
vant appartenir qu’a un homme qui ne croyait pas.

On a étudié plus sérieusement le Systerna de notre auteur et
ses correspondances sur les questions confessionnelies; mais
la aussi il y a bien des jugements & rectifier.

En général, les catholiques allemands ne lui sont pas favo-
rables. M. Volk le regarde comme un inconverti, M. Haffner,
comme untimide qui a reculé a la vue dela lumiere, M. Hefele,
comme un courtisan quin’avait pas assez de grandeur morale
pour comprendre Bossuet, M. Werner, comme un amaleur
curieux de questions religieuses et égaré par le patriotisme al-
lemand. MM. Walter et Reumont ont respecté en lui un chré-
tien convaincu ; mais ces deux savants sont des laiques.

Les écrivains francais l'ont traité avec plus d’égards. Sans
nous étonner de la justice éclatante que lui ont rendue les phi-
losophes Cousin et Bartholmess, 'un critique impartial, Pautre
protestant sérieux, nous mentionnerons les éloges qui lui ont
été donnés, soit & un point de vue largement chrétien, soit &

c. R. 1870, 17



256 A. PICHLER.
un point de vue confessionnel intelligent, par des cathuliques
décidés tels que MM. Foucher de Careil, Albert de Broglie,
Ramiere, Dupanloup. En recueillant ces divers témoignages,
M. Pichler constute cependant que Uultramontanisme a éte sé-
vere envers Leibniz, et que la sympathie des gallicans a des
origines (ui ne tiennent pas toules & un zéle orthodoxe pour
leur église.

Les écrits théologiques de Leibniz ne peuvent étre bien com-
pris que sil'on tient un compte critique de leur date, de leur
but, de leur forme, ct d.a degre de publicité qui leur était assi-
ené primitivement. Ainsi tel de ses opuscules, ceuvre d'une
epoque ol son systeme dogmatique n’étail pas parfaiternent
arreté, et ol ses préoccupations les plus vives se portaient du
cote de la jurisprudence et des mathématiques, n’a pas 'im-
portance scientifique de sa correspondance avec Bossuet. Pour
des raisons analogues, le Systema, destiné & indiquer la base
d’'un compromis semi-politique et présenté¢ & des hommes
d’état, ne peut étre considéré comme aussl catégoriquement
dogmatique que la Théodicée. La connaissance de ces données
constitue une petite herméneutique qu’il faut posséder a fond
pour arriver & prononcer unverdict sur la théologie de Leibniz.

LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ.

Abordons maintenant I'étude directe de cette théologie, en
indiquant d’abord les quatre divisions capitales auxquelles se
rapportent les études renfermées dans le volume dont nous
avons a nous occuper.

I. Dieu et les moyens de le connaitre (littéralement: la doc~
trine du divin et du surnaturel dans ses rapports avec I'élément
humain et naturel).

II. Le monde.

III. L’homme.

IV. La justification et la sanctification.



	Introduction

