Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 2
Autor: Dufour, J. J. / Pichler, A.

Kapitel: VI: Eschatologie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

652 A. PICHLER.

que Dieu, il insistait pour que les catholiques voulussent bien
s’en tenir, sinon a la Parole de Dieu, dont ils ne reconnais-
saient pas la suffisance, du moins a la tradition de antiquité
chrétienne.

I ne repoussait pas le dogme de la virginité perpétuelle
de Marie, admettant qu’il pouvait avoir un fondeinent histo-
rique; il ne niait pas 'immaculée conception, hypothese com-
patible avec ses idées sur la création, mais 1l trouvail exorbi-
tant qu'on érigeat en article de fol ce qui n’était nullement
prouve, et que le pape autorisat une féte en I'honneur d’une
idée religieuse sur laquelle il n’osait pas formuler une opinion
définitive.

En désirant la rentrée des protestants dans 'église, Leibniz
ne cachait point que 'un de ses motifs était puisé dans I'es-
pérance quil concevait au sujet de linfluence réformatrice
qui leur était réservée relativement & ces abus. 1l souhaitait
que P'on s’arrétit dans la voie des innovations superstitieuses ;
il ne doutait pas de cet heureux résultat si le catholicisme,
renoncant a étre exclusivement italien, reconnaissait entin
I'existence de grandes églises nationales et surtout d’une église
allemande.

VI. Eschatologie.

Nos lecteurs se rappelleront que Leibniz, rompant simultané-
ment en visiere au scepticisme et & 'orthodoxie, attribuait au
dogme de 'immortalité une espéce d’évidence. Il voyait dans
la mort le passage naturel 4 une nouvelle existence, et n’ad-
mettail pas la séparation absolue de I'dme et du corps. Il existe,
pensait-il, un germe indestructible du corps (flos substantie®), qui,
par sa subtilité et son excellence, échappe a4 toute action dis-
solvante. Ce germe doit se développer et devenir le corps glo-
rieux. Par 12 Leibniz rentrait dans la doctrine biblique de la
résurrection et s’écartait de 'interprétation matérialiste qui en
avalt été donnée par la théologie catholique et par quelques
protestants.

La doctrine du purgatoire, pensait-il, ne doit pas étre un
obstacle & I'union des églises. Il faut seulement que V'église



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 653
rormaine ne la matérialise pas, guw’elle ne 'exploite pas dans
un but autoritaire, et qu’elle ne mette pas a I'index les explica.-
tions de ceux qui voient dans le feu purificateur autre chose
que des flammes scintillantes, crépitantes ¢l pétillantes. L’idée
d’une purification des dmes au dela de cetle vie est fort an-
cienne dans I'église. Qui peut dire qu’'on ne la retrouve pas Ju
tout dans les allusions bibliques & la dernicre obole quiil faut
payer, au feu que traverse ouvrier fidele mais imprudent, au
baptéme administré pour les morts? Les pratestants ont été
trop loin on prenant sur eux dalfirmer qu'il n’existe au deli
du tombeuu que bonheur absolu ou chatiment iviévocable. Los
catholiques sont tomhés dans des exces plus dangereux en fai-
sant de leur purgatoire une maison de délention, et en fuisant
itervenir le ministere des prétres ici-has pour la réduction di
temps de réclusion. S'ils avaient eu plus de spirvitualité | ils
eussent compris que la liberté de 'dime pieuse peul jouer son
role dans cette épreuve que la repentance imparfaite rencontre
encore apres la mort; dautre part, le protestantisme n'aurait
pas élé conduit & repousser le purgatoire comimne un amnoir-
drissement des doctrines de la grice, et comme une ombre
jetée sur leurs horizons lumineux. Si Rome n’avait pas fait un
trafic scanduleux de messes et d’'indulgences, il 0’y aurait rien
que de respectable dans l'usage antique de la priere pour les
morts. (’est par des innovations absurdes et des anathemes
injustes que 'on a compromis cette doctrine du purgatoire, re-
poussée par les protestants el les grecs, mais donl l'idee-mere
peut étre acceptée et conserveée par des chrétiens bibliques,
pourvu que I'on reconnaisse la liberté de divergence sur un
sujet aussi mystérieux.

N’oublions point, rappelait encore Leibniz, que ce quiest ici en
question, ce n'est point 'autorité de St. Augustin, dont les affir-
mations sur ce sujet n’ont rien de bien tranchant, mais I'usage
déplorable que Rome a fait de celte doclrine pour asseoir sa
domination spirituelle. A cet égavd les observalions de Leibniz
sont marquées au sceau d’un protestantisme decidé.

On retrouve la méme sagesse dans sa doctrine sur les peines
éternelles, fort légerement jugée par des hommes célebres, et

¢. R. 1870. 42



654 A. PICHLER.

mise gratuitement sur le compte d’un esprit de condescen-
dance hypocrite. La possibilité d’un malheur sans fin sera tou-
jours une conséquence de la liberté humaine. Tel était le prin-
cipe de Leibniz, et l'on ne peut l'accuser d’avoir été en contra-
diction avec sa philosophie, car il n’était nullement spinosiste.
Du reste, une fois cette possibilité proclamée, il s’est peu avance
en fait d’affirmations ultérieures ; surtout il s’est toujours gardé
de poser I'éternité absolue des peines comme un article indis-
pensable de fol. Il rappelait qu’Origéne n’y avait pas cru, que
St. Jérome et Grégoire de Nysse en avaient douté et que les
opinions de tels docteurs, fussent-elles erronées, ne sauraient
étre frappées d’anatheme. Si, dans son Sysiema, il a exposé
sur le dogme de 'enfer une théorie catholicisante, il 'a fait &
un point de vue spiritualiste,, qui n’était pas celul du moyen-
age. Il a vu dans la damnation, bien moins le résultat objectif
d’un jugement que 'effet subjectif et prolongé de 'inimitié con-
tre Dieu. Il pensait que la volonté humaine y a sa large part,
et cque méme dans la supposition d’une peine littéralement éter-
nelle, la doctrine d’un Dieu toujours prét a faire miséricorde
autant qu’il est en lui, subsiste pour nous préserver de tout
blaspheme contre sa bonté.

Les peines n’étant éternelles que dans leur corrélation avec
un endurcissement indéfini, les répugnances du sentiment na-
turel et les objections présentées au nom de la compassion
n’ont pas de fondement. L’étre qui est dominé par la haine pour
Dieu est placé en dehors des conditions qui peuvent intéresser
notre sympathie dans ce monde. C’est déplacer la question que
de raisonner sur les réprouvés d’outre-tombe comme nous le
faisons sur les pécheurs d’ici-bas.

La légende sur le salut de Trajan prouve que l'antiquité chré-
tienne croyait qu’un réprouvé peut sortir de Uenfer ; Gottschalk
croyait & une efficacité relative de la priére pour les damnés;
Augustin admettait la possibilité d’une diminution indéfinie des
peines. La Bible enfin, tout en nous révélant ce qui nous est
necessaire pour nous communiquer un saint tremblement,
alsse le champ libre & plus d’une interprétation propre & miti-
ger la doctrine de la réprobation, & un point de vue spéculatif.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 655

§’il est des hommes qui ne voient la vérité que dans des
extréemes, nous ne sommes pas forcés de croire que Dieu ait
réglé toutes choses selon leurs principes. (Systema).

Leibniz était disposé & admettre la doctrine du limbe des en-
tants; il repoussait, en tout cas, celle de leur damnation.

La spiritualiié avec laquelle il traite le sujet des peines éter-
nelles se retrouve dans sa maniére de parler des récompenses
celestes. Il s’exprime avec élévation et profondeur sur la vision
béatifique de la divinité.

Quoiqu’il ait proclamé plusieurs des principes sur lesquels
repose 'idée d’un rétablissement final, on ne peut affirmer, avec
quelques auteurs, qu’il I'ait réellement admise. Elle devait se
retrouver dans un poéme intitulé Urania, dont il a laissé le plan;
mais, de son propre aveu, cette fiction n’avait pas un but dog-
matique.

Il repoussait les opinions millénaires, les trouvant en opposi-
tion avec 'idée toute céleste que I’Apocalypse nous donne de la
nouvelle Jérusalem. Enfin il n’hésitait pas & reconnaitre des an-
thropomorphismes dans quelques passages scripturaires dont
la valeur parénétique est immense, mais dont l'intention n’est
pas dogmatique. Le jugement dernier était & ses yeux la con-
naissance ¢que 'homme recoit de son sort final au moment de
la résurrection. Les dialogues entre le Fils de ’homme, les élus
et les réprouvés, lui paraissaient avoir quelque chose de fictit
dans leurs péripéties et leurs effets de surprise.

VII. Tentatives de rapprochement entre les églises.

§ 1. Mobiles et but de Leibniz dans ses travaus iréniques.
Correspondance avec Bossuet.

Quelques auteurs n’ont pas cru devoir prendre au sérieux
I’ceuvre de conciliation poursuivie nar I'illustre métaphysicien.
IIs n’y ont vu que prudence diplomatique, curiosité savante,
neutralité de philosophe. Nous regardons cette appréciation
comme erronée. Leibniz était mu par un patriotisme ardent et
par une piété aussi sérieuse qu'intelligente. Il crovait au grand



	Eschatologie

