Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 2
Autor: Dufour, J. J. / Pichler, A.

Kapitel: IV: Les sacrements

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE DE LEIBNI(Z. 643
que D'église grecque. Ce n’était pas faire de la polémique pro-
testante, mais du catholicisme large, que de s’exprimer si caté-
goriquement. Restaient maintenant les huit premiers conciles
cecumeéniques.

De ces huit conclles, il acceptait les six premiers, tous rela-
tifs & la personne de Jésus-Christ. Il le faisait de bonne foi,
quelques réserves qu’il exprimat sur la rédaction des formules.
Trimtaire modéré mais décidé, il ne croyait pas que l'introduc-
tion d’un terme extra-biblique, pour désigner un dogme mys-
térieux et attaqué, elit été une chose heureuse ; il ne pensait pas
que les Péres du IVe siecle, qui n’avaient pas des idées claires
sur les catégories métaphysiques de personne, sujet, accident, en
eussent fait le meilleur usage ; il croyait que les anciennes for-
mules avaient besoin de rectification ; maisil acceptait la doctrine
que l'église avait voulu sauvegarder, la grandeur infinie du
Christ, son caractére d’homme-dieu. A 'égard du sixieme concile
(deuxieme de Constantinople, contre le monothélisme), il fai-
sait une autre réserve encore. Tout en acceptant la doctrine
contenue dans ses canons, il regrettait la rigueur de son exclu-
sisme, le monothélisme n’étant pas une hérésie, mais une con-
ception imparfaite de la vérité. Si 'on et subtitué l'idée d’ac-
tivité & celle de volonté, il eut été facile de trouver la synthese
entre la théorie incriminée et la doctrine de I'église.

Le septieme concile (deuxiéme de Nicée, 887) avait consacré
et imposé le culte des images, obéissant & une pression despo-
tique exercée par Iréne. Leibniz n’éprouvait aucun scrupule en
le rejetant, car I’Occident ne P’avait pas recu, et il ne pensait
pas que ce qui n’avait point été cecuménique a l'origine put
jamais le devenir. Il rejetait & plus forte raison le huitiéme
concile (quatrieme de Constantinople, 869).

IV. Les sacrements.

Nous n’esquisserons que trés rapidement ce qui concerne le
sujet des sacrements, bien que Leibniz s’en soit occupé pen-
dant un demi siécle. Nous retrouvons ici son point de vue iré-
nique, et sa disposition & faire de larges concessions au catho=



644 A. PICHLER.
licisme, lorsjue les principes auxquels il tenait le plusn’étaient
pas compromis.

QQuoique le Systema soit ici une source de premiere importance,
il en est d’autres (u’il ne faut pas négliger et dont l'emploi
nous empechera de tirer des conclusions précipitées. Ainsi,
pour ce qui concerne la question fort controversée de la
définition et da nombre des sacrewments, nous pouvons consul-
ter le projet d’académie allemande mixte que Leibniz avait éla-
boré. Aprés avoir établi que les futurs académiciens feroni
profession de christianisme et participeront & des actes reli-
gieux communs, 1l exprime 'idée que les chrétiens des deux
confessions peuvent s’entendre, avec un peu de bonne volonté,
sur fes sacrements. Il n’est aucun théologien protestant qui ne
les regarde comme des pratiques d’institution divine en rap-
port avec des grices promises. Cela posé, le reste ressemble
fortement & une question de mots. Les deux confessions rivales
feront bien de s’entendre sur le terrain large que leur présente
Yencienne tradition et sur lequel église d’Orient est restée.

On retrouve le méme esprit de modération dans la maniere
dont le philosophe chrétien aborde la question célébre @ Est-il
necessaire pour Vefficacité d’'un sacrement que Pofficiant ait eu
I'intention positive de le célébrer? Au fond, remarcue Leibniz,
on ne peutrépondre que par affirmative, car en laissant planer
un doute, on arriverait a tenir compte d’un sacrement parodié.
Et cependant la solution affirmative, maintenue dans toute la
rigueur de son spiritualisme, fait surgir des difficultés nouvel-
les. Ou commence lintention sérieuse? Quand serons-nous
surs (ue la distraction ou lignorance d’un prélre n’ont pas
diminué la valeur morale de Pacte accoinpli par son ministére?
Iy ald des limites indéfinissables. Le mieux est d’écarter ces
questions casuistiques pour s'en tenir aune doctrine simple,
eégalement acceptable & la fol et au sens commun.

Leibniz résolvait duns le méme esprit la question de opus ope-
ratum, se gardant i la fois d’un formalisme grossier et d’un sub-
jectivisme sceptique qui, par fausse spiritualité, arrive & mecon-
naitre le coté mystérieux des sacrements et en supprime la
notion.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 645

Il maintenait, moyennant quelques adoucissements, la doc-
trine officielle du catholicisme sur la confirmation et 'ordina-
tion, ne crovant pas toutefois ¢qu’il fut permis d’anathématiser
ceux qui svutiennent que ces sacrements peuvent étre reéitérés.
Il fondait ce principe de tolérance sur le silence des Peres.

Il ne voulait pas non plus que 'on anathématisit les anabap-
tistes, leurs opinions 1’étant point anti-scripturaires. Pédobap-
tiste modeéreé, il ne croyait pas que le salut des petits enfants
dépendit de leur baptéme.

La controverse sur la confirmation lui paraissait oiseuse, les
luthériens avant conservé Uimmposition des imains, pratique
’institution divine dans lacuelle se trouve Yorigine de ce sa-
crement.

Il maintenait la confession auriculaire, et Pabsolution, qui luai
paraissait étre la ligne de démarcation la plus tranchée entreles
pouvoirs spirituels et les pouvoirs temporels. Muis il voulait que
la contession se restreignit aux péchés les plus saillants et les
plus graves, et qu’elle ne ftt pas inquisitoriale. fl pensait, comme
Erasme, qu’il n’est pas bon, dans U'intéréc de la morale, qu’elle
s’étende aux péchés secrets. Ses vues ne différaient pas essen-
tiellement de celles des anciens luthériens, qui avaient main-
tenu la confession privée et qui, bien qu’elle ne datit que du
IXme sjgcle, persisterent 4 la conserver comme usage faculta-
tif depuis (ue Pélecteur de Brandebourg lavail fait abolir offi-
ciellement comme pratique de 'église.

Il insistait sur la nécessité de la repentance, de la contrition
méme, d’accord avec Arnauld et les jansénistes, qui n’admet-
taient pas, commme les jésuites, la suffisance de atirition.

f'n maintenant ainsi le sacrement de la pénitence, il ne s’é-
cartait pas des principes posés dans ’Apologie de la confession
d’Augsbourg.

I’étude approfondie de ses idees sur la céne nous appellerait
non-seulement a traiter séparément les deux grandes questions
de la transubstantiation et du retranchement de la coupe, mais
encore a distinguer dans la premiére trois (uestions spéciales:
la définition de la présence réelle, son mode d’action, sa durée.
Sous ce triple chef il nous faudrait analyser une grande masse



646 A. PICHLER.

d’idées, séparer, selon l'usage constant de Leibniz, ce qui est
respectivement essentiel ou accessoire, biblique ou tradition-
nel, religieux ou scolastique. Il avait en effet étudi¢ de la ma-
niére la plus savante ces grands problemes, y apportant I'éru-
dition de I'historien, la sagacité du critique, la profondeur et
l'originalité du métaphysicien. Tout en se rattachant primitive-
ment et pour le fond a la doctrine du concile de Trente, il en
donnait une explication indépendante qui ne coincidait ni avec
celle du catholicisme populaire, ni avec aucune des formules
protestantes. Quoique les évolutions parcourues par sa pensée
aient présenté ici des variations qui nous empéchent d’exposer
exactement cette théorie dans un court apercu, nous en in-
diquerons sommairement le principe.

Le nceud de toutes les questions dogmatiques relatives a la
céne étant dans la doctrine de la présence réelle, c’est & I'idée
ontologique de corps qu’il faut remonter pour avoir la clef de
ces grands problémes. Leibniz trouvait ici, dans sa métaphysi-
que, un ¢lément précieux de synthese. Il ne pensait pas,
comme les cartésiens, que parmi les propriétés générales des
corps, ’étendue fat la plus essentielle. Derriere toutes ces
propriétés se trouvait la substance primitive, constitutive , in-
saisissable, ayant pour attribut inséparable entre tous, non pas
I’étendue, mais la mobilité. Partant de ce principe, Leibniz ne
trouvait pas irrationnel d’admettre que ce substratum essentiel
plit revétir momentanément, dans une circonstance donnée,
les propriétés inhérentes & un autre corps, ou, pour parler
avec les théologiens , ses especes. Une telle métaphysique le
conduisait en droite ligne non-seulement a la consubstantiation,
mais encore i la transubstantiation dans le sens le plus parfai-
tement étymologique de ce mot. Aussi bien est-ce sur ce terrain
que nous le voyons, en 1671, tendre une main de réconcilia-
tion & Arnauld, sans avoir besoin, comme ce dernier, d’impo-
ser silence & la'raison humaine. La transubstantiation ainsi com-
prise rentrait au nombre de ces idées qui, ne renfermant rien
de contradictoire, sont toujours adrissibles et passent au rang
de dogmes admis, quand le chrétien les a vues dans 1'Ecriture.
Heureux de cette découverte, Leibniz en fit une autre qui avait



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 647

pour lui le charme de I'imprévu (preeter spem). La confession
d’Augsbourg, relue attentivement, ne lui paraissait renfermer
rien de contraire & la doctrine catholique ainsi comprise ; les
églises pouvaient s’entendre, et I’on pouvait presque dire qu’el-
les avaient été d’accord sans le savoir. Un opuscule de Leibniz
mit bientot en relief ces points de rapprochement dont on ne
se doutait guere. Malheureusement pour ses intentions conci-
liantes, une étude plus approfondie de la question lui montra que
les divergences étaient toujours sérieuses, et que son applica-
tion synthétique n’était guére qu’une nouveauté intéressante,
un systeme de plus entre tant d’autres qui se heurtaient mu-
tuellement.

En effet, cette théorie ingénieuse ne s’accordait absolument
avec aucune de celles qu’il s’agissait de rapprocher. Si elle
empruntait au catholicisme le terme sacramentel de transubs-
tantiation, elle était incompatible avec le matérialisme de la
théologie romaine, qui admettait une transmutation réelle et
allait jusqu’a supposer que le corps de Christ pouvait étre ex-
posé aux outrages delanature. Le spiritualisme de I’explication
de Leibniz dépassait celui de la théorie luthérienne : il permettait
a ce dernier de se rapprocher des calvinistes sur la question de
la durée delaprésence réelle et de penser qu'ils pourraient bien
ne pas avoir tort en affirmant que les vrais communiants
étaient seuls & participer réellement au corps de Christ.
D’autre part, s'il avait trouvé que la confession d’Augsbourg
s'accordait avec ses idées, il repoussait la doctrine de I'impa-
nation que préconisaient les adhérents de ce symbole. Traduire
« ceci est mon corps, » par « ceci renferme mon corps, » comme
on dirait en voyanl un sac « ceci est de I'argent, » lui parais-
sait un tour d’esprit puéril et une exégeése irrespectueuse. En-
fin, s'il reconnaissait quelques coincidences entre sa théorie
et les opinions individuelles de Calvin, il ne se dissimulait pas
quelle devait trouver peu d’accueil dans les églises calvinistes,
restées en général, surla question de la céne, fidéles aux idées
de Zwingli, et il ne croyait pas devoir pousser I'esprit de con=-
cession jusqu’a transiger avec un symbolisme qui se rappro-
chait trop du point de vue socinien.



648 A. PICHLER.

Du reste, quoique Leibniz pit consciencicusement employer
le terme de transubstantiation , il cessa peu 4 peu d’en faire
usage dans Pexposition de ses vues personnelles. Dans une let-
tre écrite & Jablonsky en 1698, & occasion du projet d’union , il
insiste avant toul sur la formule de « présence vraie, réelle et
essentielle. » C’est autour de ce drapeau que, dans les moments
les plus caractéristiques de sa carricre de pacificateur confes-
sionnel, il invite les chrétiens & se rallier, laissant derriére eux
les anathemes de Trente, les subtilités inutiles des luthériens
sur I'impanation, et les négations par lesquelles les réformés
avalent transformé en commémoration pure ce que léglise
avait toujours véneéré comme mystere profond.

Il regrettait que on elt dogmalisé depuis longtemps sur ce
sujet an deld des limites scripturaires. Aussi les speéculations
de Ratram et de Raban-Maur lui pavaissaient-elles plus curieu-
ses qu'instructives. On n’y pouvait trouver beaucoup de lumieres
sur les problémes soulevés au XVIme siecle. Il était douteux
que les formules de Pascase Radbert présentassent exactement
la méme doctrine cue les canons de Trente.

La transubstantiation, telle que lavait définie ce concile,
¢tait, aux veux de Leibniz, une théorie plus ou moins sou-
tenable et que Von pouvait respecter a titre d’explication
specieuse d’un grand mystere, mais que Von ne saurait impo-
ser comme article de croyunce. Une fois la présence réelle
diiment affirmnée, église romaine pourrait laisser le champ
libre aux discussions ultérieures sar le sujet. Ce libéralisme ne
la comprormettrait pas et ne serait pas d’ailleurs sans précédents.
Il est des dogmes bien plus unportants au point de vue du ca-
tholicisme, que Rome elle-méme s’abstient de définiv.

Quant & Padoratlion de I'hostie, Leibniz la repoussait catégo-
riquement, soit en développant ses 1dees sur la durée de la
présence réelle; soit en faisant ressortiv la nécessité d’'un culte
spirituel.

Rien ne montre mieux son hnpartialité que la maniere dont
U s’exprime sur le retranchement de la coupe. Son alttache-
ment aux traditions les plus anciennes lul faisait préférer la
coutume des grecs reprise par les calixtins ¢t les prot. '+

/



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 649
mais il reconnaissait hautement la suffisance de la communion
sous une seule espéce et il la soutenait hibliquement en rappe-
lant le repas sacré d’Emmaiis. Le retranchement de la coupe
ne lul semblait ni un de ces abus d’autorité qui méritent d’étre
punis par le schisme, ni un de ces avantages u’une église a le
droit de sauvegarder par le sacrifice de la paix.

Il crovait que lextréme-onction pouarrait étre conservee
comme sacrement. Ge que nous avons vu de ses opinions sur
le sacerdoce nous fait comprendre qu’il n’ait pas eu de sérieux
scrupule & maintenir au meme litre lordination. Son projet
d’'union presente sur ce point quelgques passages plus ou
moins accentués dans le sens catholique.

Pour conserver au mariage le caractere de sacrement, il lm
avait fallu passablement élargir ce dernier terme, car ses idées
sur la législation matrimoniale étaient fortement empreintes de
laicisme. 1l se tirait de la difficulté en établissant la nécessité
de la bénédiction nuptiale, quitte & professer des principes fort
peu catholiques sur certains points, particulierement sur le
divorce. (était, du reste, dans un esprit trés sérieusement
chrétien qu’il eritiquait la sévérité peu intelligente de I'église.
[.’impossibilité ot un époux outragé se trouvait de contracter un
second mariage lul semblait & la fois une violation directe des
préceptes de Jésus-Christ et un scandale dont les conséquences
avaient tristement rejailli sur 'état des moeurs dans les nations
catholiques. Enfin, se prévalant a la fois des analogies fournies
par I’Ancien Testament et du silence relatif de 1'Evangile, il
croyait que les missionnaires devaient étre libres d’user d’une
certaine condescendance en annoncant le christianisme a4 des
peuples chez lesquels la polygamie n’était pas pres de dis-
paraitre.

V. Le culte chrétien.

Si Leibniz se rapprochait du catholicisme dans les questions
dogmautiques relatives aux sacrements, il se rapprochait du pu-
ritanisme des qu’il s’agissait de considérer, d’'une maniére géné-
rale el pratiqque, le sujet du culte. Il reprochait au romanisme
d’avoir oublié que Dieu veut étre adoré en esprit et en vérité et



	Les sacrements

