Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 2
Autor: Dufour, J. J. / Pichler, A.

Kapitel: II: L'église et I'état

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 607

II. L'église et 1'état.

§1. Lempire el la papauté auw moyen-dge.

L’évéque de Rome est, comme tout autre homme, un sujet
naturel des puissances de ce monde. Il ne peut y avoir d’état
dans I’état. Christ ne I’a pas voulu. L’église d’Occident, en cher-
chant I'autorité, n’a trouvé que ce qu'elle cherchait. Elle a ga-
gné sous le rapport du pouvoir, mais elle a déchu sous le rap-
port des lumiéres, comparativement a I’église d’Orient qui est
restée dans sa sphere religieuse.

La primauté du pape fut le résultat de circonstances histo-
ricues, et non d’une évolution progressive de la pensée chré-
tienne. Il en a été de méme pour le pouvoir temporel de ce
pontife et d’autres dignitaires. Les donations de fiefs ecclésias-
tiques eurent pour origine des convenances politiques. Les rois
avalent cru avantageux de contrebalancer le pouvoir de leurs
grands vassaux par celul des prélats. Ills manquérent de pré-
voyance, et leur souveraineté fut atfaiblie par ce qui devait
Paffermir.

On doit appliquer au pouvoir temporel des papes ce quel’on
remarque genéralement sur Porigine des fiefs ecclésiastiques.
Pépin avait vendu aux Romains I’exarchat de Ravenne. Les pa-
pes interpréterent en faveur de I’église une stipulation faite en
faveur d’une illustre cité. L’acte de donation n’existe plus: il
est probable qu’il fut anéanti par les papes, qui ne le trou-
valent pas assez favorable a leur ambition.

Louis le Débonnaire reconnut & 1'église des patrimoines en
[talie, en Corse, en Sardaigne, en Sicile méme, quoique cette
ile ne lui appartint pas. Cette donation ne présente le nom d’au-
cune ville importante de ’époque. Néanmoins les papes s’at-
tribuerent avec ces patrimoines les contrées dont ils faisaient
partie. Crevit successu cupidilas.

Gardiens de I'ancienne doctrine, les papes n’auraient jamais
da se servir du prétexte des images pour faire la guerre aux
Grecs. La politique les entraina dans une voie désastreuse. La
controverse religieuse fut pour eux le petit cote de la question.



608 A. PICHLER.
CGe qui le prouve, c’est que 'un d’eux avait promis & Charle-
magne de se declaver contre les iconolatres, alors qu’ils gou-
vernaient Constantinople. 1l fallait humilier les Grecs & tout
prix; la cause en défaveur en Orient devait élre appuyée 4 Rome,
et passer pour orthodoxe. C’est ce qui eut lieu. Le schisme se
préparait : il ne fut qu’ajourné.

La papuauté, qui visait & la domination en profitant de tous les
movens, fut Fennemie naturelle des Lombards, sans avoir contre
eux le prétexte commode de schisme et d’hérésie. Pour empé-
cher le mariage de Carloman avec une princesse de cette nation,
on les repreésenta comme une race de Iépreux avec laquelle la
nature et la religion interdisaient des alliances conjugales.

Charlemagne voulait 'état chrétien et se faisall unejuste idée
des rapports entre la religion et la politique. Sous un tel prince,
Pambition scule pouvail porter le pape Adrien & réver un patri-
ciat de St. Pierre. Les intéréts de I'église etaient suffisamment
sauvegardés par la constitution primitive de Uempire carlovin-
glen.

Dans son admiration pour Charlemagne, Leibniz vovait en
lai Phéritier légitime de Uancien empive romain. Nous ne le sui-
vons pas dans le développement de cetie these douteuse. Il ne
pouvauit la soutenir qu’en contestant les droits de 'empire byzan-
tin, ou en faisant de Théodoric un lieutenant de Zénon. Vraie
ou fausse, cette theése conserve son umportance biographiqgue
pour nous montrer combien Leibniz était loin de 'ultramonta-
nisme.

Il donnait une autre preuve des droits de Charlemagne. La
protection des intévéis, pensait-il, est le but et la raison d'étre
de tous les gouvernements. Cette protection a pour corrélatit
le devoir de fidélité que la reconnaissance impose aux sujets.
Une ville conquise jure fidelité & son vainqueur pour autant
guil la protége. Les anciens maitres ne perdent pas pour cela
leurs droits. Ainsi les empereurs carlovingiens et leurs rivaux
byzantins élaient également légitimes, ¢t les Romains avaient
la liberté d’opter pour les uns ou ies aulres, sans risquer d'etre
infideles. Il n’existe pas de droii absolu qui assujetti=se perpeé-
tuellement un peuple a4 une meéme puissance. Gette thcorie



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 609

toute politique laissait bien loin derriere elle celle qui fondaitla
légitimité du pouvoir temporel des papes sur le fait de I'hétéro-
doxie des iconoclastes.

Etienne, Adrien, Léon IIl n’avaient agi que comme premiers
citoyens et représentants de Rome, en conférant le patriciat a
Pépin et & Charlemagne. Les Romains, comme les Francs,
avaient le droit de choisir leurs souverains. Le pape ne fit que
constater Pexistence d’'un pouvoir. Titulum ret addidit. Enfin, il
faut distinguer entre les droits impériaux des Carlovingiens et
leur souveraineté sur Rome. Quelquerodle que les papes aient joue
dans les affaires d’une grande cité, ils n’eurent point & conférer
la dignité impériale : ils eurent seulement a la reconnaitre.

Charlemagne voulait 'empire chrétien, non la clérocratie
servie par l'empire. S'1l ettt vécu, les Slaves eussent été conver-
tis comme les Saxons (dont Leibniz ne vovait malheureusement
la conversion (ue par son beau coté). Louis le Débonnaire com-
promit une grande ceuvre par ses faiblesses. Au lieu d’une ere
heureuse (ui s’annoncait pour ’Europe, on eut le papisme, la
fiction toute nouvelle du vicariat de Jésus-Christ, les fausses
decrétales, le schisme d’Orient, les anathémes pour les rois in-
dépendants, les interdits pour les peuples involontairement so-
lidaires.

«On ne peut méconnaitre le grand caractere de Nicolas.
Mais son ambition excitée par 'appat des circonstances favo-
rables dépassa toute mesure. Nul pontife n’avait encore parlé
si fierement aux rois ; nul n’avait placé si haut la puissance du
saint-siége. Mais en donnant tant d’accroissement a sa gran-
deur, il n’eut garde de se demander s’il ne suscitait point des
guerres. En un mot, il fut le précurseur d’Hildebrand. »

Le pontificat de Nicolas marque, en effet, dans I'histoire de la
papauté, une époque décisive. Le nom de ce pape rappelle ce-
lui de son rival, le patriarche Photius, dont la consécration ne
fut reconnue 4 Rome que sous Jean VIIIL. Sans se départir d’une
attitude impartiale qui 'appelle a faire des réserves, Leibniz se
prononce hautement pour Photius, et voit en lui un libérateur
de I'église grecque assujettie au joug latin. (Ceux des catholicques
qui revendiquent Leibniz pour eux feront bien de le consulter



610 A. PICHLER.

sur cet épisode célebre, s’ils ne veulen! pas se compromettre
auprés du saint-siége par une solidarité d’opinions avec un
penseur trés indépendant.)

Rome avait été humiliée en se voyant forcée de reconnaitre
I'empire carlovingien. Elle voulut se dédommager en s’arro-
geant peu & peu le droit de conférer une souveraineté qu’elle
subissait & regret. Intererat roman® magnitudinis ut consecrando
Jus imperatorium hoc dare sive firmare pontifices viderentur. Les
circonstances favorisérent les papes: les empereurs franco-
germains avaient intérét & se ménager leur appul contre les
prétentions des Grecs.

En recourant a I'intervention de Nicolas pour dépouiller Lo-
thaire, Charles le Chauve posa le fondement de la puissance
des papes comme arbitres internationaux. Charlemagne avait
été sacré comme protecteur des Romains; Charles le Chauve
le fut comme chef des Francs. Son intérét personnel lui fit ou-
blier celui de l'empire.

Le pape exploita les divisions des fils de Louis le Debonnaire.
Il n’eut garde de dire avec Jésus: « O homme, qui est-ce qui
m’a établi pour étre votre juge, ou pour faire vos partages?»
Il aima mieux entrer dans la voie des usurpations.

Louis le Débonnaire, par sa pénitence, avait appris au clergeé
quil pouvait humilier les rois qui se livraient & sa censure. 1l
n’'avait pas compris qu’il est des fautes gui doivent échapper au
jugement de I'église et dont la rémission ou la punition ne con-
cerne que le tribunal de Dieu. Il en avait commis de ce genre
et crut les réparer par une autre faute, fatale & ses peuples, en
se confessant & un prétre. L’église remporta sa premiére vic-
toire sur Pempire ; elle s’enhardit, et bientot Grégoire IV sou-
tint que, méme en politique, les ordres du pape prévalaient sur
ceux de 'empereur. 11 oubliait que le ministere des pretres
consiste « & répandre des larmes, & offrir des prieres, et non
pas a souffler le feu des guerres et des conjurations. »

Nous citons, avons-nous dit, les Annales de l'empire. On
retrouve toutefois les mémes idées dans I'dpologie de la vérilé
catholique, I'un des manifestes de la pensée de Leibniz les plus
#loignés d’'un protestantisme irréconciliable.



LA THEOLOGIB DE LEIBNIZ. 611

Jusqu’a 'époque ol nous arrétons cet apercu rapide, il n’a-
vait été question que d’une ratification religieuse 4 donner
aux élections d’empereurs. Avant que 1'évéque de Rome put
en venir a disposer du sceptre des Césars, il fallait encore
une série d’évolutions importantes: il fallait limiter la com-
petence des souverains en matiere d’¢lections ecclésiastiques,
augmenter la puissance féodale du haut clergé au détriment
des empereurs, amoindrir ses attributions spirituelles au profit
du pape.

Dans les premiers sieeles du christianisme, les évéques,
comme les prétres, étaient élus par l'assemblée des fideles.
Lorsque les églises se composérent de populations entiéres et
que les prélats se trouverent administrateurs en chef de riches
fondations, ces élections prirent une importance politique qui
occasionna des changements. Pour éviter les orages, on les
rendit de moins en moins démocratiques. En Orient elles furent
faites par des assemblées ol les évéques du diocése métropoli-
tain se réunissaient au clergé du diocése épiscopal & repour-
voir. En Occident, le peuple conserva pluslongtemps ses droits.
S’il s’agissait de résidences importantes, 'empereur interve-
nait, et son consentement officiel était particulierement de ri-
gueur avant l'installation de I’évéque de Rome.

(’était, remarque Leibniz, une haute nécessité de bien pu-
blic. Les rois germaniques, se défiant des nations vaincues,
continuérent cette tradition: ils allerent jusqu’ad se réserver la
nomination des évéques, non sans réclamer toutefois le con-
cours consultatif des synodes. On n’osait se prévaloir contre ces
nouveaux maitres, des canons contraires a cette importante
modification. Pépin fit régulariser et sanctionner Iinnovation
par le pape Zacharie ; Charlemagne usa du droit qu’elle lui re-
connaissait, et, quoique les églises eussent plus tard recouvreé
leur indépendance électorale, grace a la débonnaireté de son
fils Louis, la ratification royale subsista toujours. Des empe-
reurs interprétérent ce droit si fort en leur faveur qu’ils ne se
firent pas scrupule de substituer un évéque de leur choix a ce-
lui que leur présentait le synode diocésain. Enfin, le droit de
régale dont ils firent usage a cette époque montre qu'ils n’aban-



612 A. PICHLER.

donnaient pas 'exercice de leur privilége en matiere d’élec-
tions épiscopales.

Des historiens ecclésiastiques ont entouré d’une auréole de
libéralisme la figure des papes qui, jusqu’a I’époque des Ho-
henstaufen, résisterent & ’empire dans cette lutte dont la phase
la plus célebre porte le nom de querelle des investitures. Leib-
niz présente cette période historique sous un tout autre jour.
Il ne voit dans le succés de la papauté que le mépris des droits
des princes, et ne croit pas que la liberté de l'église puisse
compter au nombre de ses défenseurs un Grégoire VII et un
Pascal II. Il ne se trompe pas. Est-ce, en effet, défendre la li-
berté de I'église que de confisquer au profit d’un chapitre de
chanoines un droit électoral qui avait appartenu primitivement
a tous les chrétiens?

Quant a larichesse et & la puissance temporelle du clergé,
Leibniz, parcourant I'histoire depuis Constantin, distingue cing
phases caractéristiques d’accroissement, qu’on peut récapituler
ainsi :

Richesses sans attributions judiciaires ou politiques ;

Droit de juridiction accordé aux évéques sur des fiefs récem-
Mmenl recus ;

Revendication de ce droit sur des fiefs anciens, soumis jus-
que-la & la juridiction du pouvoir séculier;

Attributionspréfectorales conférées i certains évéques comme
missi dominici. L’origine de quelques principautés épiscopales
doit étre cherchée la: il est difficile de s’expliquer autrement
Phistoire de ’évéché de Wiirtzbourg ;

Abbayes et évéchés importants érigés en principautés ecclé-
slasticqques.

Le jugement définitif de Leibniz sur le régne de la grande féo-
dalité épiscopale estloin d’étre aussi sévere qu’on pourrait le
supposer en se rappelant les theses politiques et religieuses
quil soutenait. Il fait I’éloge de plusieurs princes-prélats; il
regrette pour les Mérovingiens qu’au lieu de s’adjoindre des
maires du palais qui les détronerent, ils n’aient pas continue a
s’appuyer sur le haut clergé de la Gaule ; il pense (ue, dans un
temps ol l'ordre social reposait sur la propriété féodale, un



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 613
clergé sans fortune et sans priviléges, eut été dansune position
civile dont linfériorité, sans rapport avec I’égalité moderne,
eut eteé incompatible avec la dignité d’'une magistrature morale.
Les grandes dotations étaient une chose si naturelle que 'em-
pereur Othon, peu suspect de servilité envers 1'église, alla plus
loin que ses prédécesseurs dans cette voie. Tout son tort fut de
ne pas prévoir que Rome se servirait contre 'empire de la
puissance et des faveurs qu’elle en avait re -ues.

Si Leibniz n’attachait qu'une importance secondaire & la
question de la puissance temporelle des évéques, il attribuait,
d’autre part, les conséquences les plus ficheuses a la diminu-
tion de leur autorité spirituelle amoindrie par le despotisme
de la papauté. Nous l'avons déja remarqué en exposant ses
vues générales sur le sacerdoce : il aurait voulu un épiscopat
digne et indépendant. Celui du N VIe siécle ne Pavait pas été.
(est pour cela qu’il mérita de subir des sécularisations révolu-
tionnaires, qui n’auraient pas été de premiere nécessité si un
autre esprit et régné dans Péglise.

Les rois francs s’étaient appuyés sur le pape dans leurs con-
flits avec les évéques. Ceux-ci n’eurent garde de se plaindre
amerement de cet arbitrage : ils avaient & leur tour besoin du
pape contre les métropolitains et les rois. Toutefois s1 le pape
leur laissa la satisfaction d’humilier Louis le Débonnaire pour
de simples faiblesses, et méme pour des actes de mansuétude,
tandis que les clercs échappaient a la juridiction séculiére en
cas de crimes, il les hurnilia & son tour par les dons mémes qu’il
leur accordait. En annulant cette autorité métropolitaine qui
génait les prélats de second rang, il abaissa I'épiscopat.

Il y eut de la résistance du coté des Francs. Les partisans des
libertés gallicanes citeront toujours avec respect le nom
d’Hincmar. Mais en Allemagne larchevéché de Magdebourg
fut amoindri au détriment de Pempire et de la grandeur na-
tionale.

(Pest ainsi que s’élevait la papauté. Pour justifier juridique-
ment ses prétentions, elle avait besoin de documents fictifs :
elle les trouva dans ces fausses décrétales (ui étaient déja pour
Hincmar un sujet de doute. Que 'on ne s’étonne pas de l'igno-



614 A. PICHLER.

rance qui les accepta ! L'ignorance régnait au saint siége méme.
Quand un pontife d’une intelligence supérieure, Nicolas I,
n’avait pas d’idées précises surla part que les empereurs grecs
avalent prise dans les anciens synodes, il n’est pas surprenant
que les évéques d’Occident aient manqué de science critique
dans I’étude de leurs anciens droits.

Il n’est aucun genre d’immoralité qui ne vienne a la suite du
mensonge. La papauté du IXe siecle avait recouru a I'impos-
ture ; celle du Xe tomba dans I'infamie. Baronius ’a désavouée
en prétendant que l'intronisation de ces pontifes débauchés
n’avait pas été légale, et qu’ils ne peuvent étre portés a I'avoir
du saint siége. Leibniz n’a pas besoin de ces subtilités juridi-
ques pour s’expliquer le déshonneur temporaire de l'église de
Jésus-Christ. Comme il ne voit pas dans les papes des étres
surhumains, il ne s’étonne pas que plusieurs d’entre eux aient
réuni en leurs personnes toutes les hontes de notre race.

Distinguant toujours la papauté et 1’église, et cherchant non
le triomphe d’un parti mais celui de la vérité, Leibniz est &
I’aise pour rappeler que ce Xe siecle si ténébreux eut ses gran-
deurs morales et religieuses. Les empereurs saxons justifierent
par leur lovauté et leur héroisme le titre de princes chrétiens
la science et les vertus d’un Gerbert relevérent la tiare avilie ;
la foi et la charité de 'age apostolique reparurent dans le zéle
des missionnaires qui amenaient & Christ les peuples du nord.

Les Annales n’ont pu étre achevées: elles s'arrétent & 'an
1005. C’est pour cela que nous avons dit chercher le juge-
ment de Leibniz sur la papauté et 'empire au moyven-age,
dans un champ d’études ol les investitures et les croisades
ne pouvaient étre mentionnées qu’'indirectement. Cette lacune
est regrettable au point de vue de T'histoire proprement dite ;
elle 'est moins dés que nous nous bornons aux questions
de théologie et de droit ecclésiastique soulevées par le titre de
cet article. Ces questions trouvent en effet leur solution fonda-
mentale dans 'étude approfondie de 'époque que Leibniz avait
eu le temps d’embrasser. Les usurpations de la papauté au
IXe siecle ne trouveront jamais leur explication dans ’histoire
de Grégoire VII et d’Innocent IIl. Elles servent au contraire 4



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 615

éclairer le jugement de la postérité sur ces papes célébres, au
sujet desquels Leibniz eut aussi 'occasion de dire son mot. Il
ne voyait en eux que des continuateurs habiles de I'ceuvre que
Nicolas Ier avait puissamment avancée; il s’exprimait sévére-
ment sur lear ambition et ne glorifiait que modérément leur
génie. Il s’étonnait que la science de Grégoire VII elt trouvé
des admirateurs. Quant & Innocent III, il n’admettait pas que
les faveurs accordées par ce pontife aux ordres mendiants et
I'interdit fulminé contre la France fussent des services rendus
4 la cause des lumiéres et a la liberté des états.

§ 2. La question de I'église et de I'état dans les temps modernes.

Le titre de roi donné par I'évéque de Rome & des chefs bar-
bares fut un appit pour les soumettre & la discipline de I'église;
mais celui qui l'octrovait n’avait aucun droit sur les contrees
ol ils g’étaient établis sans sa permission. Leibniz pensait
comme Caramuel que s’il plait au pape de créer un roi, il en
est libre pourvu qu’il lui donne le seul territoire dont il dispose,
le patrimoine de Saint-Pierre.

Les rapports naturels entre 1'église et I’état avaient été consi-
dérablement méconnus dans le moyen-ige. Luther et Mélanch-
thon sentaient que 14, comme dans le domaine des doctrines,
il fallait une réforme. Le régime nouveau, improvisé au XVIe
siecle, était essentiellement transitoire. On avait conservé par
une fiction légale I'épiscopat féodal, mais on 'avait attribué au
chef de D'état. 1l v avait 1a quelque chose d’ultra-byzantin. La
paix de Westphalie, tout en réalisant de grands progres et en
méritant I’honneur des protestations papales, avait laissé bien
des compétences mal définies.

Leibniz attachait, du reste, une grande importance aux traités
de Westphalie, comme palladium de l'indépendance germa-
nique. Il vovait, comme Conring, un crime de lése-majesté
impériale dans la protestation d’Innocent X. Jaloux des droits
de I'état, il n’attachait qu'une importance secondaire & ce qu'il
appelait le droit positif des églises; le bien public était pour
lui la supréme loi.



616 A. PICHLER.

Le domaine qu’il désignait par le terme de droit positif des
églises ne comprenait que des éléments postérieurs a I'insti-
tution de I'église chrétienne; les actes des conciles, les disposi-
tions relatives aux fétes légales, les détails de la législation ma-
trimoniale, le mode d’élection des éveques et des prétres. S'il
respectait ce que la tradition avait établi sur ces points impor-
tants, il ne regardait nullement cette tradition comme immuable.

On ne s’attendra point & trouver dans ses écrits la théorie plus
ou moins récente de laséparation de 'église et de I’état. 1l partait
d’un principe diamétralement contraire : il voulait I'étai chré-
tien. De la son admiration pour Constantin et Charlemagne, qul
avaientnon-seulement compris cette grande idée, mais cherché
a la réaliser autant que le permettait 'esprit de leur temps. Les
vues de Leibniz sur ce sujet justifient plus ou moins les obser-
vations de M. Guhrauer sur sa lendance théocralique. Mais il ne
faut pas oublier dans quel esprit notre philosophe vonlait I'état
chrétien. Il y vovait une double garantie contre le despotisme
matérialiste dans les régions gouvernementales et contre I'am-
bition sacerdotale dans les régions ecclésiastiques, contre le cé-
sarisme paien et contre la théocratie jésuite. Sila théorie qul
réserve & I'état le gouvernement des corps seulement, a 'église
la discipline illimitée des Ames, lui déplaisait foncierement, ¢’était
parce (ue cette théorie, d’origine ultramontaine, était loin d’étre
un drapeau libéral au XVIIe siecle. En opposition a cette dis-
tinction tranchée des deux domaines, qui peut conduire & un
monopole de persécution, comme elle peut conduire & un
indifférentisme tolérant, suivant la maniere dont elle est in-
terprétée, Leibniz insistait sur la mission morale des vouver-
nements et sur le bien qu’ils peuvent faire quand ils la com-
prennent. Les idées religieuses "les pilus fondamentales lui
paraissaient en rapport si intime . avec la nature humaine qu’il
nadmettait pas ue létat pit en faire abstraction. Loin de se
douter qu’il ptit ouvrir ainsi la porte & un despotisme spivituel
exerce par Pétat, il voyait dans ces principes un gage de paix
et de bonheur social, ce domuaine religieux ou I'état n’est pas
incompétent étant limité & un ordre d’idées qui ne se confond
pas avec le terrain des controverses confessionnelles et dogma-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 617
tiques. Leibmz se rapprochait ici des théologiens ¢ui voient
dans le christiznisme moins une doctrine déterminée gu'un
levain moral et religieux desting & pénétrer la société tout en-
tiere et au développement duquel une politique élevée ne peut
rester indifférente,

Quant & la constitution de I'église, nous avons indiqué occa-
sionnellement quelques-unes des vues de Leibniz sur ce sujet
important. A la vérité, il n’avait pas une théorie toute faite et
préte a étre appliquée. i regardait la situation ecclésiastique
de I'Allemagne et des autres peuples chrétiens comme provi-
soire. L’union devait, & ses yeux, précéder 'organisation. Au
fond, il n’était pas le seul qui partit de cette supposition d’un
état transitoire et vicieux en théorie. Ceux de ses contempo-
rains qui entraient le moins dans ses espérances iréniques se
rapprochaient de lui sur ce point. (’est a titre de convention
passagere que des esprits élevés, tels que Thomasius, faisaient
usage du principe si peu spintualiste et si peu rationnel : Cujus
regio ejus religio. En face du despolisme ultramontain on trou-
vait 1a une garantie légale contre des envahissements qui me-
nacaient la liberté de conscience dans les états protestants. Ce
ne fut que beaucoup plus tard que l'on érigea le territoria-
lismae en théorie formulée.

Leibniz attribuait au gouvernement la surveillance du culte
sans ingérence dans les fonctions sacerdotales. Il lui reconnais-
sait un droit de conirole sur ladministration ecclésiastique,
mais & titre de préservatif contre les abus d’une discipline in-
tolérante. (Vest dans cet esprit qu’il écrivit a I'électrice Sophie
pour empécher la destitution du millénaire Petersen. D'un
autre c¢6té il repoussait les idées de Thomasius, qui, en haine
de Porthodoxie des clergés, préconisait 'omnipotence des con-
sistoires laiques. Leibniz voyait dans de tels corps des succur-
sales de chancelleries.

Nous avons déja parlé de ses idées sur la législation matri-
moniale. Partant de 1'élat chrétien, Leibniz réclamait non le
mariage civil moderne, mais le mariage religieux sous une
législation et une reglementation laissées a la compétence sou-
veraine de 'état et empreintes d’un esprit large. Le baptéme,



618 A. PICHLER.

trait d’'union entre toutes les confessions chrétiennes et toutes
les sectes qui le pratiquent, lui semblait la garantie suffisante
donnée a 1'église en ce qui la concernait. Sur cette base il cons-
truisait une théorie dont I’hétérodoxie ne lui causait pas de scru-
pules, et qu’il soutenait en s’appuyant sur Thomas d’Aquin.

Tout le droit canonique du moven-4ge luisemblait précaire.
Les papes lui apparaissaient comme des révolutionnaires et des
usurpateurs. Ce n’était pas que, par attachement & la souverai-
neté de l'empire, il tombat dans ces idées despotiques que
les ultramontains reprochent & ceux de leurs adversaires qui
insistent sur indépendance de ’état. S’il déniait & Iéglise le
droit d’insurrection, il lui reconnaissait celui d’encourager les
protestations morales contre les abus, et les résistances non
séditieuses.

Il ne sera pas étranger a notre sujet de dire un mot sur ses
vues comme théoricien politique. 1l n’était ni pour la démocra-
tie, ni pour 'absolutisme, et cependant il ne voyait, ni dans le
systéme constitutionnel britannique, ni dans le systeme aristo-
cratique des peuples scandinaves, le juste milieu entre ces
deux extrémes. Il reprochait au parlement britannique d’avoir
empéché ses rois d’arréter les empiétements de la France, aux
sénats de Danemarck et de Suede d’avoir tenu leurs souverains
en tutelle. Il voulait la monarchie tempérée par des pouvoirs
moins autonomes et cependant assez forts pour que leur exis-
tence et leur action fussent assurées. Parmi les effets désastreux
gu'avait eus 'omnipotence de Louis XIV, il comptait la néces-
sité oll s’étaient trouvés les princes allemands de se faire des-
potes & leur tour pour avoir la force de lui résister.

III. I’autorité dogmatique de 'église.

§ 1. Bible, inspiration, tradition.

L’Allemagne du XVIme siécle était revenue aux sources pri-
mitives de la vérité chrétienne. Leibniz le reconnaissait haute-
ment. Il regrettait néanmoins que les églises protestantes
n’eussent pas eu plus a cceur de rappeler que ce mouvement



	L'église et l'état

