Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Le calvinisme politique en France sa théorie et sa littérature
Autor: Claparede, T./ Polenz, G. de

Kapitel: I: Avant la Saint-Barthélemy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[
-1
<

G. DE POLENZ.

|
AVANT LA SAINT-BARTHELEMY.

La parole puissante de Luther, émancipant ’élat, rompit le
dualisme créé parla hiérarchie romaine entre celui-ci et I'église.
Elle eut néanmoins pour résultat d’ébranler le pouvoir civil,
que, jusqu’alors, tout en le dominant, I'église avait protégé. En
Allemagne, la rupture des princes avec Rome relicha les liens
qui les ratlachaient a l'empire. Bien des hommes, il est vrai,
furent conduits, par suite, a s'insurger, a lear tour, contre I'au-
torité de leurs souverains ; mais leurs excés méme donnérent
a la Réformation allemande un enseignement salutaire, et celle-
ci, se moulant dans les formes aristocratiques et monarchiques
des états ou elle s’était développée, sut garder un caractere
paisible et conservateur.

Néanmoins, d’'une maniére générale, la Réformation, et, en
particulier, celle que nous nommons luthériennc francaise, ren-
fermait un principe révolutionnaire. Depuis plus d'un siecle,
victorieuse dans ses luttes contre les communes et la féodalité,
la monarchie, en France surtout, inclinait vers 'absolutisme.
Cette tendance engendra un sourd mécontentement, que le re-
tour & I'étude de lantiquité classique et les recherches sar Por-
ganisation politique du moyen dge, ainsi que sur la théocratie
de I'ancienne alliance, contribuérent encore a alimenter. Ce
mécontentement recut de la Réforme Pimpulsion extérieure
dont il avait besoin pour se transformer en réaction.

Les circonstances locales de la Suisse imprimeérent dans cette
contrée au mouvement inauguré par Zwingle un caractere di-
rectement opposé & celui de la Réformation allemande. En
France, le contraste avec cette derniere etit été moins grand si,
dans ce pays, la Réforme avait trouvé un Luther pour la pré-
cher et un souverain dispos¢ & lul préter son concours. Les
éléments d’opposition au pouvoir civil que renfermait le mou-
vement rénovateur se propagerent donc plus lentement sur le
sol francais; ils y pousserent, en revanche, des racines plus
profondes, et Calvin lui-méme en subit I'influence.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 271

La constitution des églises de France favorisa ces éléments
dans une certaine mesure. Contraint par la persécution a4 ne
chercher qu’en lui-méme les moyens de subsister, le calvinisme
dut, en composant I’église de I'ensemble des fidéeles, lui assurer
une base large et solide, que toutes les violences de ses enne-
mis fussent impuissantes & renverser ; il donna ainsi naissance
a un organisme ecclésiastique plein de vitalité et réellement dé-
mocratique. Ne pouvant, toutefois, se borner a la défensive, le
calvinisme devint en méme temps agressif, et, dans ses rap-
ports avec I’état, dangereux pour celui-ci et révolutionnaire.

Il importe, il est vrai, de remarquer que le christianisme
lui-méme et le luthéranisme agirent sur les organismes politi-
ques, le premier comme dissolvant et le second comme principe
transformateur. Aussi, écartant de notre sujet I'étude de ce
double chef d’accusation également éievé contre le calvinisme,
examinerons-nous seulement la position hostile de ce dernier
vis-a-vis des formes de gouvernement et son influence générale
sur elles. Ces faits tiennent-ils & I'essence méme du calvinisme,
ou est-ce involontairement qu’il a pris cette position et exerce
cette influence? Telle est la question que nous devons élucider.

Le calvinisme.

1. Calvin.

Le dernier chapitre de U'Institution chrétienne, intitulé: Du
gouvernement ciwil, renferme lexposé des vues politiques de
Calvin. « Le royaume spirituel de Christ, dit le réformateur, et
I'ordonnance civile sont choses fort distantes I'une de autre.»
Cependant entre ces deux domaines il ne doit pas y avoir oppo-
sition; car le royaume spirituel commence déja sur la terre.
L’Ecriture nous montre dans les souverains les protecteurs des
fideles; elle enseigne que le ministere des rois a été établi de
Dieu. Les vues théocratiques de Calvin faisaient disparaitre & ses
yeux les différences entre les diverses formes de gouvernement.
Tout en signalant les avantages d’une constitution aristocrati-
que modérée, il montre combien sont coupables ceux qui, par
la volonté de Dieu, obéissent & des princes, s’ils cherchent &

c. R. 1870. 18



992 G. DE POLENZ.

secouer leur autorité. Chacun doit étre soumis aux supérieurs
qui exercent le pouvoir dans le lieu ou il vit. L’autorité civile
est non-seulement une charge, mais une dignité, faisant de ceux
qui en sont revétus des représentants de Dieu; comme tels il
faut les honorer. Lors méme ¢u’elle tombe entre des mains in-
dignes, nous ne devons point mépriser ceux qui la possédent,
ni leur refuser obéissance.

A ces vues de Calvin se rattache, en effet, tout naturellement
le devoir de 'obéissance passive de la part des sujets, sous la
seule réserve du principe théocratique. La parole de Dieu nous
enjoint d’obéir aux mauvais princes aussi bien gu'aux bons;
d’apres ses enseignements, ¢’esl du Seigneur que Nabuchodo-
nosor, par exemple, avail recu la puissance, et il faut rendre
aux plus cruels tyrans eux-meémes ’honneur dont Dieu a jugé
bon qu’ils fussent entourés.

D’autre part, par suite de ses idées théocratiques au sujet
de I’état et de sa dignit¢, Calvin se faisait des conditions que
doivent remplir les gouvernements un idéal qu’aucun de ceux-
ci ne pouvait réaliser. D’apres sa théorie de I'état chrétien, il ne
suffisait pas que la lot de Dieu fat acceptée par le pouvoir civil
d’une maniere générale et extérieure; elle devait, suivant le
principe apostolique: Il faut obéir a Diew plutot gw’ aux hommes,
le pénétrer tout entier. Dans P'application, ce principe avait une
portée d’autant plus inquiétante (que Calvin interprétait la loi
divine d’apres ses propres connaissances. Les études de juris-
prudence (qu’avait faites le réformateur et ses rapports avec plu-
sieurs savants distingués lui fournirent pourtant 'occasion d’é-
tendre ses vues, tout en leur donnant plus de profondeur. La
répulsion des souverains et du clergé contre toute réforme qui
et aspiré a réaliser son systéme rapprocha Calvin du peuple
et donna & ses idées une teinte démocraticque. Mais auparavant
déja, apres avoir vu en France les églises réformées naitre au
milieu des échafauds et des hiichers, il avait été témoin & Geneve
de I’épanouissement simultané de la liberté politique et de la
liberté religieuse. Lorsque Farel le retint dans cette ville, il vit
dans 'adoption de la théocratie 'ancre de salut de la petite
républicque ; toute son intelligence et son énergie furent mises



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 273

en ceuvre pour 'y faire triompher. A Strasbourg, des idées
analogues fermentaient au sein de la communauté francaise a
laquelle il se joignit durant son exil, et, d’accord avec Calvin,
ses membres fondérent une église sur la base théocratique. Cette
circonstance ne pouvait que fortifier davantage encore le réfor-
mateur dans ses principes, et, aprés son retoar 4 Genéve, il
y reprit et v acheva son ceuvre interrompue; mais immenses
étaient les obstacles contre lesquels il dut lutter, et ce furent
eux apparemment qui le firent incliner vers la forme républi-
caine.

Cette préférence n’avait rien que de naturel de la part d’un
homme établi dans un état républicain, et qui d’ailleurs comp-
tait parmi les souverains de son temps les ennemis les plus
acharnés de sa doctrine. Conclure de 1a qque ses principes étaient
antimonarchiques et subversifs serait prouver .;u’on le connait
fort mal. Bien autrement dangereuse était la maxime : Obéir a
Diew plutot quwaux hommes, dans Vextension que lui donnait
Calvin, d’autant plus que, d’aprés ses idées théocratiques, il
soumettait non en droit, mais en fait, 'état & I'église. Mais cette
maxime, qui devait en réalité Uapplicquer? en d’autres termes,
qui était 'église? Les fonctionnaires ecclésiastiques sortis du
sein de la démocratie par le moyen des colloques et des syno-
des. Aussi vit-on les calvinistes, tout en donnant a la constitu-
tion de leur église une empreinte aristocratique et fédérative,
lui conserver, d’autre part, une teinte démocratique. De ces
deux principes, le plus menacgant pour 1'état était sans contre-
dit le premier, et la Réforme, embrassée surtout par les nobles,
pouvait réveiller chez eux les souvenirs de leur antique indé-
pendance féodale. Tant que les calvinistes, au temps du colloque
de Poissy, nourrirent quelque espoir de voir la France embras-
ser leur foi, I'influence de ce dangereux levain ne se fit pas
sentir; mais il en fut autrement lorsque, apres la paix d’Am-
boise, les perfides cruautés exercées contre les protestants
provoquerent une réaction de la part de ces derniers.

Les catholiques ne pouvaient accepter les arréts d’une église
qui, apres avoir paru faire table rase, remplacait ’ancienne au-
torité.de Rome par celle de ses docteurs, de ses pasteurs et de



274 G. DE POLENZ.

ses anciens. Ils découvrirent bientdt un danger pour 'état dans
la restriction que renfermait la confession de foi calviniste re-
lativement & l'obéissance due au pouvoir civil : « moyennant
(que 'empire souverain de Dieu demeure en son entier. » (Art.
40.) Calvin, il est vral, n’a jamais tiré de lordre apostolique
la conséquence dque, si des princes attaquent la religion, on
peut secouer leur autorité. Il s’opposa a l'entreprise de La
Renaudie ; il blamait 'emploi de la force, désapprouvait méme
gue I'on recourtt a la ruse pour délivrer des fideles captifs, et
les lettres écrites par lui, en temps de perséculion, aux chreé-
tiens d’Angers et & ceux d’Alx, leur déconseillaient toute résis-
tance. Cependant, par son systéme théocratique, le réformateur
a exercé une influence indirecte sur le calvinisme politique.
Les appels a la piété individuelle que renfermaient ses écrits
devaient encore le mettre en contradiction avec le pouvoir ci-
vil. Il faisait, par exemple, aux croyants, un devoir d’émigrer,
meéme contre la défense de leur souverain, pour aller chercher
au dehors l'aliment spirituel, s’ils ne pouvaient le trouver dans
leur patrie.

De plus, ne pouvant appliquer hors de Genéve son systéme
théocratique, Calvin se trouvait placé par la dans des rapports
un peu difficiles avec tous les autres états, nolamment avec les
monarchies. Envisagées & part, quelques malheureuses exagé-
rations auxquelles il se laissa entrainer ont pu faire passer le
calvinisme pour trés-dangereux; c’est ainsi qu'un historien
moderne, Leo, a vu dans I'Institution la source du torrent révo-
lutionnaire qui, plus tard, a submergé I’Europe. Dans son Gom-
mentaire sur Daniel, Calvin remarcue que, plus les monarchies
s’agrandissent, plus Panarchie se répand dans le monde; puis,
dans plusieurs passages 1solés, il se livre, contre les monarques
eux-memes, a des attaques directes. Leur orgueil, leur tyrannie,
leur cruauté, leur conduite perfide sont violemment censurés
par lui, et il releve avec une mordante ironie le contraste qui
existe entre leurs meeurs et leurs actes et le titre dont ils s’af-
fublent de rois par la grdce de Dieu. Rien de plus mensonger
que cette formule ; que des serviteurs de Dieu osent leur dé-
noncer leurs péchés, et les souverains croiront la majesté di-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 275

vine lésée en leurs personnes. Entre Darius, roi paier, ami et
protecteur de Daniel, et les rois du XVIe siecle, qui s’intitulent
catholiques, trés-chrétiens ou défenseurs de la foi, il existe une
différence toute & l'avantage du premier. « Les princes de la
terre, dit encore le réformateur, se dépouillent eux-mémes de
leur pouvoir lorsqu’ils s’élevent contre Dieu; ils ne sont pas
méme dignes d’étre comptés au nombre des hommes. Il con-
vient plutot de leur cracher sur la téte que de leur obéir s’ils
sont assez impudents pour dépouiller Dieu de ses droits. »

En résumé, sil’on apprécie sans esprit de parti ces exagéra-
tions de Calvin, — tout homme de génie que domine une grande
1dée dépasse parfols la juste mesure, — on reconnaitra que son
systeme théocratique préte seul le flanc aux objections. Encore
faut-il, pour soulever celles-ci avec succes, se borner & vouloir
que 'église exerce sur I'état une bienfaisante influence, sans
prétendre identifier les exigences de ces deux domaines.

2. Béze.

Déja plus mélé que son maitre aux luttes politiques, Théo-
dore de Beze, oppos¢ au début a la conjuration d’Amboise, s’en
fit 'avocat lorsqu’elle eat éclaté, et, apres la mort du duc de
Guise, de regrettables paroles furent prononcées par lui au su-
jet de cet assassinat. A ce moment, il faut le dire, la tyrannie
des princes lorrains et les horreurs de la persécution avaient
poussé a bout les hommes les plus distingués du parti calvi-
niste, qui, cédant & leur indignation, flétrirent, dans de violents
pamphlets, ce régime oppresseur. Dans cette polémique, la
royauté ne put rester épargnée, et les cruautés de la cour,
comme les hautes prétentions de la théocratie de Calvin, rame-
nant vers les 4ges de 'ancienne alliance 'attention des disciples
de ce dernier, leur rappelérent ces redoutables jugements que,
sous ’économie juive, le Seigneur accomplissait, au moyen du
bras de ’'homme, contre les souverains impies.

En principe déja, Béze dépasse légérement la limite posée
par Calvin. Dans la partie de sa confession de foi relative & I'o-
béissance au pouvoir civil, il distingue deux catégories de re-



276 G. DE POLENZ.
proches que ce dernier peut encourir: 1°¢ L’autorité peut,
comme telle, se trouver condamnée de Dieu, en tant que con-
traire aux lois et a la constitution. Si, toutefois, on modifie léga-
lement cette derniere, 'autorité usurpatrice deviendra par la
legitime; tel fut le cas pour CGésar. 2° Le dépositaire de 'auto-
rité peut étre personnellement coupable. Ici, deux cas sont
possibles: Si quelgqu’un s’empare du pouvoir au mépris des lois
ou opprime un souverain étranger, autorité légitime, ou, a
son deéfaut, tout particulier doit profiter des moyens ue Dieu
Ini fournit pour affranchir sa patrie ; néanmoins, quand, dés
I'abord, on s’est soumis au tyran, on n’a gu'une chose & faire:
implorer du Seigneur le secours et la délivrance. Si des souve-
rns légitimes sont impies, cruels et immoraux, les corps repré-
sentatifs et les hauts dignitaires de I’élat trahiraient la patrie
en ne leur faisant pas opposition ; mais les autorités subordon-
nées et les simples particuliers doivent se borner a la priere et
aux larmes. Quon ne voie point 14 un désaccord avec le pré-
cepte : « Obéissez & Dieu plutdt qu’aux homines ; » autre chose
est de ne pas obéir 4 'autorité, autre chose de lui résister.
Béze distingua toutefois bien mieux que les calvinistes pos-
térieurs I'essence de la constitution du peuple d’Isracl de ses
formes. Consulté, en 1566, par la classe de Neuchatel pour sa-
voir si les pasteurs doivent censurer I'autorité lorsqu’elle « con-
damne un homme que Dieu déclare absous, » ou qu’elle absout,
au contraire, un coupable: condamner ou absoudre, tel fut le
sens de sa réponse, est du ressort de 'autorité civile ou poli-
tique, et il faut soigneusement distinguer entre les lois tempo-
raires des Israélites et les lois immuables de la justice. Pour-
tant, un magistrat qui absout des impies, des meurtriers ou des
adulteres, manque évidemment & son devoir; il est de 'office
des pasteurs de le lui rappeler en secret, et, s’il le faut, en pu-
blic, mais a4 condition qu’ils agissent sans passion el ne se per-
mettent jamais d’accuser sans connaitre suffisamment les faits.
Dans une autre circonstance, Beéze énonca l'avis que si la
cruauté ou lignorance de lautorité¢ empéche les progres du
regne de Christ, la priére, les larmes et la pénitence doivent
étre les armes de 1'église, et que les autorités inférieures ont



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 2717

alors pour tiche de protéger la vraie religion avec modération,
mais avec fermeté.

Les faits entrainérent le réformateur bien au deld de ces
principes. Quand le meurtre de Francois de Guise eut débar-
rasse les réformés de cet implacable ennemi, Beéze, sous la pre-
miere impression de joie que lui causait cette délivrance, qua-
lifia de « martyr » Passassin du duc, Poltrot, qui avait été
ecartelé. It, chose plus frappante encore, longtemps apres
I’événement, il écrivit ces paroles: « Si, dans le feu de cette
juste guerre, j'eusse pu moi-meéme, par ruse ou par force, me
débarrasser de Guise, la chose aurait été légitime et je ne m’en
serais pas excusé. » Le sentiment de Béze devint bientot celui
de tous les calvinistes; aussi un historien catholique, Le La-
boureur, a-t-il accuseé ces derniers, et surtout leurs ministres,
d’avoir, par leurs écrits et leurs discours, préparé 'assassinat
du duec. Selon lui, ils glorifierent ce crime de la maniére la plus
indigne, en sorte quau milieu de tant d’esprits qu’ils s’appli-
quaient & exciter, il est vraiment remarquable qu’il ne se soit
teouvé qu’'un Poltrot. Le Laboureur n’accuse ni Coligny, ni les
autres chefs protestants d’avoir eu part au meurtre ; mais il
pense que Beéze et quelques-uns de ses collegues le conseille-
rent et chercherent ensuite & en faire partager la responsabilité
a tout leur parti.

Une lettre soi-disant écrite de Rome & la reine-meére au sujet
de cet événement, et attribuée a1’ex-évéque de Nevers, Spifame,
montre & quel point le calvinisme reproduisait alors le type de
I’Ancien Testament. Poltrot fut, selon I'auteur de cette piéece,
un instrument choisi par le Seigneur pour abattre la tyrannie du
duc. Sa conduite rappelle celle de Moise, qui, poussé par I'E-
ternel & délivrer son peuple, tua I’'Egyptien. Sa dissimulation
(Passassin s’était fait passer pour 'un des serviteurs de sa vic-
time) est justifiée par de nombreux exemples de I'histoire sainte
et de I’histoire profane. « Pour nous, conclut I’auteur, poussés
par 'Esprit de Dieu et reconnaissants de ses bienfaits, ainsi
qu’lsraél assiégé dans Béthulie, nous célébrerons tous d’une
méme voix les louanges du Seigneur. »

Tels étaient, dans la premiére période du calvinisme politique,



278 G. DE POLENZ.

le langage et les écrits de plusieurs de ses pasteurs, et bien
des gentilshommes et des magistrats municipaux, moins imbus
qu'eux des doclrines théocratiques, s’y associaient également.
L’attitude du calvinisme en face de la monarchie devint ainsi
de plus en plus menacante. Nous ne voyons point, toutefois,
dans cette situation un fait 1solé, particulier a la France et au
calvinisme ; au contraire, nous y reconnaissons l'influence plus
générale d’'un milieu, d’'une atmosphere historique qui ett sh-
rement agi sur toute autre religion et sur toute autre église. Le
grand mouvement religieux du XVI¢ siecle dirigea avant tout
cette atmospheére sur la France; mais son action se combina
avec celle de plusieurs autres courants, les uns hostiles a la
Réforme, les autres fort différents d’elle. Pour arriver & une
appréciation exacte du calvinisme politique, 1l est done juste
de tenir compte de l'influence exercée sur lui par le fanatisme
et la démagogie, par les magistrats et les savants catholiques,
et par d’autres éléments encore.

Influences qui ont agi sur le calvinisme politique frangais.

INFLUENCES PROTESTANTES.
1. Luther et Mélanchton.

Si 'on étudie Luther dans ses rapports avec les souverains,
on le trouvera tel que son caractére essentiellement allemand
et son respect pour la tradition et pour les institutions établies
pouvait le faire supposer. Fort difféerent de Calvin, il est supé-
rieur a celui-ci ; mais Uhistoire montre que cette différence
entre les deux réformateurs ctait imévitable.

Calvin n’a point prononcé de paroles semblables & celles que,
en 1522, Luther, quittant la Warthourg contre 'avis de I'élec-
teur de Saxe, écrivit & ce prince : « Je me rends & Wittemberg
sous une protection plus puissante que celle d’un électeur....
Bien loin de désirer que Votre Altesse me protége, je voudrais
plutot la protéger moi-méme.... Celul qui a le plus de foi est
celui qui protége le plus, etc. » Mais cette naive épitre d’un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 279

digne et loval Allemand s’adressait & un autre Allemand égale-
ment digne et loyal. Si Calvin avait écrit une letire pareille,
qui, parmi les hommes haut placés de son pavs, et pu com-
prendre son langage ? L’ensemble de ses ouvrages, notamment
sa celebre dédicace & Francois Iev, atteste, du reste, 'accord
des deux réformateurs sur ce point.

Cet accord est a peu pres le méme aussi (uant & la sévérité des
jugements portés sur les rois par 'un et par Pautre. Bien des
paroles de Luther, les suivantes, par exemple, ne le cedent guéres
en rudesse a celles de Calvin dont il a été question plus haut:
« Dieu a rendu nos princes fous, en sorte qu’ils pensent pou-
voir ne faire et n’ordonner a leurs sujets que ce quileur plait...
Je demande & tous les chrétiens de prier Dieu pour ces misé-
rables souverains aveuglés.... Le Turc est dix fois plus prudent
et plus pieux que ne le sont nos princes. »

Sous le rapport du droit de résistance a 'autorité, Luther et
Calvin different davantage. Cependant, lors de la conclusion
de la ligue de Smalkalde, le premier qui, jusqu’alors, s’¢tait
prononcé contre ce droit, fut décidé par les juristes & changer
d’avis, et un écrit sorti de sa plume conseilla de refuser au
gouvernement 'appui que celui-c1 demandait pour la guerre.
D’apres son ancienne maniere de voir, qu’il a exprimée dans
son écrit de 1523 sur le Pouvoir ciril, un prince ne doit point
employer la force contre autorité souveraine, et, en temps de
persécution, il ne doit résister que par la confession de la vé-
rilé. Ce ne fut pas sans répugnance que Luther modifia ses vues
a cet égard; en 1539, il disait qu’au fond ce n’est pas contre
Pempereur que doit étre dirigée la résistance, mais contre le
pape et les évé ues, qui se servent de lul comme d'un moyen
de tyrannie pour faire opposition a 'Evangile.

Les vues de Mélanchlon se rapprochent beaucoup de celles
de Beze, et on peut remarquer, de plus, entre ces deux hom-
mes le rapport que 'un et autre furent beaucoup plus mélés
a la politique que ne lavaient été leurs maitres. Selon Mé-
lanchton, il esl permis de tuer un tyran: 1° Si celui-ci est un
simple particulier qui s’efforce de renverser les autorités 1égi-
times ; 20 §il est en charge et commet contre ses subordonnés



280 G. DE PULENZ,

des actes d’une injustice et d’une cruauté notoires. Hors ces
deux cas, conformément & I'avis des jurisconsultes et aux pres-
criptions de la divine parole, il faut demeurer dans la soumis-
sion aux autorités. L’équité, qui nous fera supporter les fautes
auxquelles les expose la faiblesse humaine, ne doit point ce-
pendant nous entrainer a une condescendance contraire aux
ordres de Dieu. Il importe d’ailleurs de distinguer entre les
choses et les personnes. St. Paul aimait les lois de Uempire
romain sans aimer pour cela Caligula et Néron, qu’il abhorrait
plutot comme des instruments du diable. N’excusons pas les
vices sous pretexte de respecter les institutions établies de Dieu,
et n’argumentons pas de la haute positicn des tvrans pour tolé-
rer leurs atrocités.

En ce qui concerne le droit de résistance, Uovdre élable de
Dien dont parle St. Paul (Rom. XIII, 2) n’existe que dans le cas
o l'autorité est légitime. D’'une maniére générale, le droit na-
turel, cui est en méme temps un droit divin, autorise chacun
a résister a la violence et lui en fait parfois un devoir.

2. Magdebourg et U"Ecrit de Magdeboury.

La résistance que rencontra en Allemagne, & Magdebourg
surtout, U'interim imposé par Charles-Quint, ne resta pas sans
influence sar le calvinisme politique en France, et, & ce titre,
elle a droit & notre examen. L’empereur, qui avait sans peine
gagne les princes a ses vues, brisa 'opposition des villes im-
périales en placant & leur téte des autorités oligarchicues; mais
rien ne pul vaincre l'aversion des pasteurs contre les usages
catholiques maintenus par linterim, et, si leur opposition efit
trouvé un point d’appui suffisant, elle aurait rendu a la cause
protestante les services les plus signalés. Ce point d’appui,
Magdebourg sembla un moment le leur offrir. Mise au ban de
Iempire en 1547, cette ville combattait a la fois pour sa liberté
civile menacée et pour la liberté religieuse ; Amsdorff et Fla-
cius lllyricus s’y trouvaient, et le compromis impérial pouvait
compter les pasteurs magdebourgeois parmi ses plus violents
adversaires. Ces hommes, les vrais luthériens de I'époque,



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 281

avaient une maniére de voir fort rapprochée de celle des cal-
vinistes francais. Du précepte : Obéir a Dieu plutdl gu’ aux hom-
mes, ils déduisaient, leurs publications lattestent, des consé-
quences presgue identiques a celles qu’en tiraient ces derniers,
et la chose est d’autant plus frappante (ue les philippistes ou
amis de Mélanchton se trouvaient dogmatiquement bien moins
éloignés du calvinisme que ne 'étaient les inthériens purs.

Presque tous les écrits publiés & Magdebourg renferment la
distinction déjh signalée par nous chez Beze entre 'autorité
supérieure et les autorités subordonnées, et enseignent que si
la premiére est tvrannigue, les secondes peuvent et doivent
prendre contre elle la défense des sujeis. L’autorité supérieure
déposant, parce qu’il se refuse & mal agir, un magistrat qui lui
est subordonné, n’est pas, disent-ils, instituée de Dieu, maisdu
diable. Les théologiens magdebourgeois s’adressérent aux mi-
litaires pour les engager & ne pas prendre les armes contre
eux, mais & imiter les chrétiens des armées romaines, qui re-
fusaient de marcher contre leurs freres en la foi. Leurs écrits
n’épargnent pas plus lautorité de 'empereur que les pam-
phlets calvinistes ne ménagent celle des puissants et des prin-
ces. lls vont jusqu’a appliquer & ce souverain le reproche d’Elie
aAchab : « Tues’homme qui trouble Israél » (1 Rois X VII{, 18),
et & le menacer du jugement de Dieu el des peines temporelles
et éternelles quimploreront contre lui ceux dontil se fait 'op-
presseur.

L’héroisme religieux des Magdebourgeois excita en Allema-
gne le plus vif enthousiasme, et lorsque, en 1551, ils se rendi-
rent & I'électeur Maurice, ils conservérent, avec leurs privi-
leges, le sentiment que leurs efforts ne resteraient pas inutiles
a la sainte cause pour laquelle ils avaient lutté. En France et
hors de France, malgré la controverse de la céne, qui séparait
déja les deux confessions, les sympathies en leur faveur furent
nombreuses aussi chez les calvinistes, et elles grandirent en-
core dans la suite lorsque les publications magdebourgeoises
fournirent aux réformés francais des arguments & appui de
leurs théories politiques.

L’important ouvrage communément désigné en France sous



289 G. DE POLENZ.

le nom d’Ecrit de Magdebourg, et dont le vrai titre était : Des
droits des souverains sur les sujels et des devoirs des sujels envers
les souverains, parut, & ce quon preésume, en 1550. Treés ana-
logue, quant au fond, au Junius Brutus, de Languet, qui le sur-
passe toutefois en hardiesse, il serait, si sa date est exacte,
antérieur a ce dernier ouvrage, ce qui démontrerait que les
1dées dont il s'agit avaient également pris naissance en Allema-
gne. Bien qu'on ne puisse conclure de la que ce livre ait, & lui
seul, exercé sur le calvinisme une influence décisive, il est &
croire que les réformés de France, Languet, en particulier,
s'empresserent d’adopter, tout en les accentuant davantage,
les théories de 'écrit de Magdebourg. Cet ouvrage est-il réelle-
ment antérieur au Junius Brutus ? Nous le croyons, bien que
diverses circonstances extérieures ne laissent pas cette priorité
a I'abri de toute discussion ; mais, lors méme qu’on n’admet-
trait pas notre maniére de voir, il resterait toujours certain que
Languet a retrouvé dans I'écrit de Magdebourg les idées déve-
loppées par lui dans son Junius Brulus, et cela nous autorise-
rait encore a admettre qu’un rapport intérieur existait alors
entre les idées politiques des calvinistes francais et celles des
luthériens allemands.

L’ Ecrit de Magdebourg pose dix questions, que nous repro-
duisons, en indiquant brievement les réponses qu’il fait & cha-
cune d’elles :

10 Est-il permis d’obéir & toutes les autorités sans exception,
comme 2 Dieu? — Oui, pourvu qu’elles n’ordonnent rien d’im-
pie ni d’injuste. Les ordres impies feraient transgresser les
commandements de la premiére table de la loi, et les injustes
se trouveraient en désaccord avec la conduite que la charité
prescrit envers le prochain.

20 Les autorités sont-elles tenues de rendre compte & leurs
sujets de toutes leurs lois ou prescriptions? Non, sans doute.

3 Jusqu'on s’é¢tend le devoir de ne point obéir aux ordres
impies et injustes des autorités? — La réponse a la premiere
question indique déja cette limite. Ainsi, tousles hommes pieux
doivent refuser d’assister & la messe, quand le magistrat veut
les y contraindre ; ils doivent, au contraire, suivant 'exemple



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 283

de la véritable église, aller entendre la parole de Dieu dans les
saintes assemblées.

4o Que doit, en bonne conscience, faire un homme pieux
quand, sans lui enjoindre des choses mauvaises, 'autorité tient
envers lul une conduite injuste? — S'agit-il d’'une autorité in-
férieure? qu’il en appelle a 'autorité supréme. Sagit-il d’un
magistrat inférieur qui, contre la volonté de I'autorité supréme,
fasse violence & un autre magistrat subordonné comme lui?
que ce dernier s’arme des lois pour lui résister. S’agit-il enfin
de Pautorité supérieure ? qu’a V'exemple de Jésus et des mar-
tyrs, 1l endure tout de la part de cette derniere.

9° Des sujets peuvent-ils, sans offenser Dieu, opposer une
juste résistance a la tyrannie de 'autorité supérieure, et méme,
s’il le faut, la repousser par les armes? — Les peuples étant
évidemment plus anciens que les princes, ce sont ces derniers
qui ont été créés pour ceux qu’ils gouvernent et non l'in-
verse; 'autorilé doit donc étrerappelée & son devoir et censurée
si elle s’en écarte. En ce qui concerne la résistance aux tyrans,
bien des gens recommandent la patience et les priéres au point
de «condamner comme de faux chrétiens ceux qui ne tendent
pas le cou pour se faire égorger.» Sans doute la patience chré-
tienne, la priere et la repentance sont les vrales armes & em-
ployer; les peuples opprimeés sont, néanmoins, en droit de recou-
rir & d’autres moyens encore. Les tyrans ne doivent point étre
regardés comme une autorité légitime, cquoique Dieu permette
souvent leur lriomphe comme chitiment pour les pécheurs ou
comme épreuve pour lesfidéles. Aussi 'auteur ne condamne-t-il
point sans réserve « ces meurtriers des tyrans, qui, souvent,
chez les Grecs, recevaient des récompenses distinguées. » Les
délivrances racontées dans le livre des Juges ne doivent point
non plus, selon lui, étre tenues pour si extraordinaires qu’elles
ne puissent jamais servir de modéles. Si 'autorité légitime qui
devrait chasser un usurpateur est de connivence avec lui ou
reste dans I'inaction, tout particulier a le droit d’agir pour dé-
fendre la constitution de son pays. Librement sanctionnée par
qui de droit, 'usurpation primitive peut toutefois devenir legi-
time.



284 G. DE POLENZ,
6° Quelest le devoir des sujets envers leur souverain légitime
quand sa conduite est tyrannique ? — La Bible et I'exemple
des premiers chrétiens enjoignent aux simples particuliers
obéissance passive ; mais les autorités subalternes et les ma-
gistrats placés au-dessus d’elles ont le devoir de controler 'au-
torité supréme. Pouvant étre punis et destitués par le roi s’ils
remplissent mal leurs fonctions, ils sont tenus, & leur tour, de
lui résister ou méwme de ie déposer, si excés de sa tyrannie
Iexige. « Prends cette épée, disait Trajan au commandant de
sa carde, et tire-la pour moi, sije gouverne bien, mais contre
moi, si je gouverne mal.» A Pappul de ses vues, auteur invo-
que 'histoire des Grecs, des Romains et des Israélites; il estime
la constitution de ces derniers, qui avaient Dieu seul pour mo-
narque, la plus parfaite qui ait jamais existé. Les meilleurs
souverains ont abusé de leur puissance, et si on ne parvient,
en bridant la rovauté, & empécher quelques-uns des maux
qu’elle entraine, elle est beaucoup plus nuisible qu’avantageuse
au peuple. (Cest trés & tort que quelques personnes déduisent
du discours dans lequel Samuel énumere aux Israélites les pri-
viléges que s’arrogera sur eux leur roiun prétendu droit royal;
quoique désignés par Dieu, David et Salomon durent encore
étre élus par le peuple, et ce dernier pouvait punir le monar-
que infidéle & son devoir. L’histoire moderne montre de méme
que dans plusieurs pays on s’est attaché a limiter le pouvoir
royal. Le magistrat qui, personnifiant 'autorité souveraine,
recevait le serment du roi d’Aragon, lui adressait ces paroles :
«Nous, qui valons autant que vous, et qui pouvons plus que vous,
nous vous élisons roi.» En France, jusqu'au temps de Hugues
Capet, les états possédaient le droit de déposer leur souverain,
lorsqu’ils avaient contre lui quelque sujet de plainte, et bien
que depuis longtemps, il n’ait pas été fait usage de cette préro-
gative, 1l en est toujours resté des traces. Les états peuvent
légitimement résister & un tyran et le punir; le droit naturel et
I’analogie le démontrent. Toute convention peut, en effet, en
vertu du droit naturel, étre rompue avec l'assentiment des in-
téressés si les circonstances I’exigent, et la violation publique
du contrat est pour cela une circonstance suffisante. D’autre



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 285

part, i1 y a analogie entre les droits du peuple et ceux des par-
ticuliers, et la protection que les lois civiles accordent & ceux-
ci ne peut étre refusée & celui-la.

7° Que faire si, grace a la connivence, a la crainte ou a la
mauvaise volonté de la majorité des états, un tyran réussit a les
empécher de se réunir? — La question est difficile et ici se
place pour les sujets le devoir de la repentance, de la patience
et de la priere. Les particuliers peuvent néanmoins recourir aux
autorités intermédiaires (ui ont le droit de convoquer les états.
Le recours aux alliés et aux amis du royaume leur est aussi
permis.

8% Comment se comporter envers un prince cui surcharge
ses sujets d’impots lourds et injustes? — Un prince avare ou
prodigue ne doit pas pour cela étre immédiatement regardé
comme un tyran.

9o Les sujets doivent-ils conclure des pactes avec leurs prin-
ces?— Oui, méme dans une bonne monarchie, la simple volonté
du prince ne saurait suftire aux sujets.

10° Peut-on enfin, sous les restrictions et réserves qui preé-
cédent, opposer la force 4 la tyrannie qui opprime la vraie reli-
gion et résister aux persécutions? — La religion, aftaire de cons-
cience, ne doit point, dira-t-on, se défendre par les armes, et
IEcriture sainte distingue avec soin les royaumes de ce monde
et le royaume spirituel de Christ. Cependant Popposition entre
eux est-elle si grande que les moyens de défense autorisés pour
les choses temporelles ne puissent étre employés en matiéere
de religion ? L’auteur ne le pense pas, et 'Ancien Testament
lui fournit tout un arsenal de raisons & I'appui de sa thése; il
est moins heureux pour le Nouveau, ou il ne trouve ¢u'un
seul passage qui lui soit favorable (1 Tim. II, 2), et passant &
I'histoire ecclésiastique, il 8’y embrouille tout a fait. Il conclut
en décernant le titre de martyrs non-seulement aux hommes
(ui ont combattu par la patience la tyrannie des adversaires
de la vérité, mais encore & ceux (ui, s’appuyant sur les lois ou
les faisant respecter, « ont consacré leur bras & Dieu pour dé-
tendre la vraie religion.»



286 G. DE POLENZ.

3. Jean Poynet.

A la suite des influences {uthériennes qui ont agi sur le calvi-
nisme francais, nous devons encore en signaler une, venant
aussi du dehors, mais qui, quoique protestante, ne peul préci-
sément passer pour réformée.

Jean Poynet, évéque de Rochester, puis de Winchester,
homme savant et pieux, fut contraint, au temps de Marie la
Sanglante, de se réfugier & Strasbourg, ol il mourut en 1556.
Sous P'influence de la persécution, ce prélat, au fond plus
luthérien que calviniste, composa, sur le sujet qui nous occupe,
un ouvrage d’une grande hardiesse. Intitulé: Court (raité sur
la puissance politique el sur la vraie obéissunce que les sujels
dotwvent aux rois el aux autres autorités civiles, le livre de Poynet
traite en premier lieu de l'origine, du but, de I'usage et des
obligations de la puissance temporelle. (est de Dieu que pro-
céde le pouvoir de faire et d’exécuter les lois; les instruments
nécessaires dans ce but sont eux-mémes nommeés dieux par
IEcriture sainte, ce qui prouve a la fois leur haute position et
leur responsabilité. Si celui qui fait tort & un seul individu est
digne de chiatiment, combien ne devra-t-on pas punir celui qui
fait tort & tout un royaume? (est pour les sujets un devoir
de ne point rester soumis & une autorité injuste et impie, et
Poynet censure avec force ceux de ses compalriotes qui, ef-
frayés par les violences de la reine Marie, étaient retournés a la
messe. Les souverains et les autres chefs politiques n’ont point
sur leurs sujets une autorité illimitée; ils sont soumis aux lois
de Dieu et & celles du pays. Mais jusqu’a quel point leurs sujets
sont-ils tenus de leur obéir? Dieu seul a droit & une obéissance
sans bornes; quant aux rois et aux princes, simples membres
de I'état, s’ils ne s’inquietent pas du bien de tout le corps, ils
peuvent étre retranchés et remplacés par d’autres. Ici ze place
naturellement la discussion du célébre droit royal, que 'on
fonde tres & tort, selon l'auteur, sur le passage 1 Samuel VIII,
11-18: Voici comment vous traitera le rov qui régnera sur vous :
it prendra vos fils, ete.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 237

Il est permis de déposer un mauvais souverain et méme de
tuer un tyran. L’histoire des rois de I'Ancien Testament et
I'histoire moderne abondent en exemples de ce genre; agir
ainsi est donc faire une.chose juste et d’accord avec les juge-
ments de Dieu. La loi naturelle et le droit des paiens condui-
sent au méme résullat. Christ ayant ordonné que tout arbre
qui ne porte pas de bons fraits soit coupé et jeté au feu, veut,
a plus forte raison, qu’on retranche P'arbre qui en porte de
mauvais. Néanmoins la parole de Dieu ne démontre pas qu’un
simple particulier puisse ex¢cuter un acte de ce genre. Si les
chrétiens n’ont pas une législation spéciale pour punir les ty-
rans, c¢’est que, trompé par les serments et les promesses de
ces derniers, le peuple leur a laissé prendre une puissance
excessive. Cependant des lois de ce genre ne sont pas néces-
saires; les prescriptions relatives aux crimes des particuliers
sont applicables & ceux des souverains, et Dieu lui-méme a
donné P'exemple de la punition des rois pervers. Si les défen-
seurs naturels du peuple, les nobles en particulier, ne peuvent
ni ne veulent agir contre ses oppresseurs, il faut recourir aux
ministres de la parole de Dieu, quiont le droit d’excommunier
les souverains aussi bien que le peuple. Enfin, au défaut des
divers moyens qu’il vient d’énvmérer, Poynet, chez lequel la
conscience chrétienne reprend le dessus, rappelle que la re-
pentance et la priére sont, pour renverser les tyrans, la res-
source supréme des chrétiens.

II. INFLUENCES CATHOLIQUES.
1. Fanalisme.

Bornons-nous & rappeler quelques traits de la réaction qui,
provoquée par le fanatisme catholique, devait fatalement abou-
tir & la Saint-Barthélemy.

Avant la conjuration d’Amboise, Simon Vigor, curé de Saint-
Paul & Paris, préchait qu’il fallait massacrer tous les hugue-
nots. Auparavant déja, en 1554, Le Picart, doyen de Saint-Ger-
main-’Auxerrois, conseillait, du haut de la chaire, & Henri II,
de paraitre incliner vers le luthéranisme pour avoir loccasion

C. R. 1870, 19



288 G. DE POLENZ.

de rassembler les adhérents de cette secte et de les exterminer.
Le jésuite Auger et 'aumonier de Charles IX, Sorbin de Sainte-
Foy, tinrent une conduite analogue. Apres la célebre entrevue
de la reine meére et du duc d’Albe, 4 Bayonne (1565), puis apres
Passemblée des notables & Moulins (1566), le bruit qu’un plan
avait été formé pour faire périr les chefs protestants parvint
jusqu’aux oreilles de ces derniers, quis’en plaignirent. De nom-
breuses violences exercées contre les réformés le confirmerent
bientot et coinciderent avec la retraite du chancelier Lhospital,
chef du parti modéré,

L’idée que la Saint-Barthélemy n’a pas été préméditée de lon-
gue main est actuellement soutenue : néanmoins les germes de
ce forfait existaient dans cette déplorable époque comme sont
répandus dans l'air ceux d'une maladie pestilentielle. Ils se
trouvaient dans la réaction catholique provoquée par la Ré-
torme et dans le fanatisme populaire excité parv les prétres.
Des 1563, les Guises avaient projeté de massacrer a Paris tous
les suspects; grice au systeme de bascule adopté par la reine-
meére, ce plan échoua, sans peut-étre que les calvinistes en
eussent eu connaissance. Au reste, les rancunes et les rivalités
de famille inspiraient, autant que le fanatisme, la conduite des
Guises. lls formeérent, en 1565, contre les Montmorency et les
Chétillon, une ligue qui demeura sans résultat, va 'opposition
de la cour ; mais, tout en conseillant au roi de la dissoudre,
Montluc engagea ce prince 4 en former une autre dont il se
ferait lui-méme le chef. Enfin, apres la paix de Saint-Germain,
un projet de ce genre fut de nouveau agité du haut des chaires,
dans le peuple et & la cour. Charles [X certifia au cardinal légat
Alessandrino, neveu de Pie V, qu’il ne voulait conclure le ma-
riage de sa sceur Marguerite avec le roi de Navarre (ue pour
« tirer vengeance des ennemis de Dieu et chatier les rebelles. »
Le 24 février 1572, le roi et sa mére écrivirent au pape dansle
meéme sens, et, 8’il faut en croire le cardinal d’Ossat, qui raconte
ce fait dans sa correspondance, Alessandrino, & la nouvelle du
massacre de la Saint-Barthélemy, s’écria: « Dieu soit loué! le

rot de France a tenu parole. »
Si done le crime du 24 aout 1572 n’a pas été le résultat d’un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 289

plan prémédité de longue main, il y avait de bonnes raisons
pour croire que ce crime aurait lieu. C’est ce que les calvinistes
durent d’autant plus naturellement admettre qu’une foule de
catholiques étaient du méme avis, et il y a dans cette circons-
tance sinon une justification, du moins une excuse pour les
dispositions hostiles des réformés & I’égard du pouvoir.

2. Démocratie.

Non-seulement la démocratie catholique dépassa de beau-
coup en audace la démocratie calviniste; mais, durant le moyen
age, elle fraya, en quelque sorte, la voie & cette derniere. Ci-
tons quelques faits & 'appui de cette assertion.

Dans ses luttes avec les souverains et les hauts dignitaires
ecclésiastiques, c’est chez le peuple que Grégoire VII chercha
son point d’appui ; ses successeurs restérent fidéles a cette tra-
dition, et, durant tout le moyen age, se perpétua l'alliance entre
les représentants de la théocratie et 1’élément démocratique.
Thomas d’Aquin, dans son livre De regimine principum, con-
seille d’apporter a I’élection d’un roi une prudence qui empéche
la monarchie de dégénérer en tyrannie. Si cette derniere existe,
il taut la supporter, pour peu qu’elle soit tolérable, de crainte
de plus grands maux ; il est cependant permis, dans certaines
circonstances, de s’élever publiquement contre un tyran. Quand
un peuple a le droit d’élire son roi, il peut aussi déposer ce
dernier, s'il abuse de sa puissance. En agissant ainsi, le peuple
n’est pas infidele & son souverain ; ¢’est, au contraire, celui-ci
qui, par sa conduite, a mérité la rupture du pacte conclu entre
lui et la nation. Si les moyens humains ne suffisent pas pour
procurer la délivrance, le peuple doit se repentir de ses pécheés
et implorer le secours de Dieu, qui peut changer le coeur des
tyrans ou les faire disparaitre. Enfin, tout en donmnant la pré-
férence a la forme monarchique, vu la corruption de la nature
humaine, Thomas reléve les avantages de la constitution répu-
blicaine. St. Bonaventure, de son coté, déplore de voir placer
a la téte des peuples des hommes incapables de les gouverner.



290 G. DE POLENZ.

« Malheur aux royaumes, s’écrie-t-il, quand le droit hérédi-
taire place des enfants sur le trone! »

Au XVe siécle, Jacob Legrand censura en chaire I'immoralité
de la cour avec une violence excessive. Apres 'assassinat du duc
d’Orléans, un franciscain, Jean Petit, entreprit, en présence du
rol, la justification du meurtrier, et soutint que tuer un tyran est
une chose permise et méme méritoire. Malgré la condamnation
de cette doctrine par 'évéque, la faculté de théologie et le par-
lement de Paris, le franciscain, que favorisaient le duc de Bour-
gogne et le peuple, obtint gain de cause, & tel point que arrét
du parlement fut cassé et que Uévéque dut se rétracter. Sous
Louis XI, les discours insolents du franciscain Fradin et d’Oli-
vier Maillard, qui se sentaient appuyés par le peuple, restérent
également impunis, et, sous Louis XII, Maillard renouvela contre
la royauté de violentes altaques. Enfin, peu avant la Réforme,
Guillaume Pepin, moine d’Kvreux, s’exprimait ainsi dans ses
prédications: « Lues rois sont dissipateurs et cruels; ils atten-
tent a la liberté de leurs sujets et juslifient ainsi les révoltes ;
car les sujets ont pour eux le droit divin qu’a créé la liberté. »
Pepin appelait méme de ses veeux le temps ou 1l n’y aurait plus
ni rois ni princes.

3. Magistrals et savants.

Plusieurs années avant la Saint-Barthélemy, un magistrat ca-
tholique, Etienne de La Boétie, conseiller au parlement de Bor-
deaux, homme & la fois dislingué par ses talents et par son ca-
ractere, écrivit un livre dépassant en hardiesse tout ce que, en
France du moins, a jamais affirmé le calvinisme. Dans cet ou-
vrage, intitulé: De la servitude volontaire, ou le Contr’un, La
Boétie se demandait si la monarchie mérite réellement de figu-
rer au nombre des formes de gouvernement. Comment peut-il
se faire que le nom d’un seul homme, souvent le plus lache et
le plus efféminé de la nation, exerce assez de prestige pour
que des millions de ses semblables, « enchantez et charmez, »
se placant sous son joug, subissent ses extorsions et ses cruau-
tés ? Cet « hommeau, » dit 'auteur, n’a que deux yeux, deux



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 201

mains et un corps, rien que n’ait le moindre d’entre vous, sinon
Pavantage que vous lui accordez de vous anéantir. Vous étes
vous-meémes les complices du brigand qui vous pille, de I'as-
sassin qui vous égorge, et pour vous affranchir, il vous suffirait
de le vouloir. Les animaux eux-mémes semblent nous crier :
« Vive la liberté! » Comment donc ’homme, né pour étre libre,
a-t-il perdu tout souvenir de son état primitif et tout désir de
le reconquérir? « Je pense, pour ma part, conclut La Boétie,
gu’a Dieu tout libéral et débonnaire, rien n’est si contraire que
la tyrannie, et qu’ici-bas déja il a réservé quelques punilions
spéciales aux tyrans et a leurs complices. »

Le Contr’un attaquait, au fond, bien moins ’abus du principe
monarchique que ce principe lui-méme. Tel était alors, surtout
dans les rangs de la magistrature, le sentiment de beaucoup
d’hommes distingués, chez lesquels on n’etit pu voir ni des
amis du calvinisme, ni des fauteurs d’anarchie. Un pareil fait
a sans doute pour cause cet élément révolutionnaire qui, nous
Pavons vu, existait déja avant la Réformation, et dont le mou-
vement classique de la Renaissance favorisa les progrés. Mon-
taigne en fut, au XVIe siecle, le principal représentant. En
outre, le parlement étant le gardien naturel des droits du peu-
ple contre la couronne, comme de ceux de la couronne contre
la hiérarchie, cette position méme lentrainait & se rattacher
aux vieux souvenirs et a poursuivre un idéal trop absolu. La
liberté, de plus en plus comprimée dans le présent depuis
Louis X1, se frayait une issue dans le domaine du passé. Peut-
étre aussi, dans cette tendance, y eut-il une protestation contre
Parme dangereuse que le célebre livre du Prince, de Machiavel,
avait mise entre les mains des souverains. L’esprit d’opposition
de la magistrature se développa, du reste, davantage encore
au siécle suivant et dépassa toute mesure durant la minorité
de Louis XIV.

[II. INFLUENCES DIVERSES.

Réunissons sous ce chef quelques autres influences encore,
qu'un coup d’ceil historique rétrospectif nous appelle a relever



292 G. DE POLENZ.
comme pouvant avoir agi sur le calvinisme politique francais.

[l est fort douteux que Tertullien ait, comme on P’a prétendu,
admis la légitimite du drout de résistance, contrairement & Augus-
fin et & la plupart des Péres de 'église. Ghez Augustin, en re-
vanche, on trouve des déclarations presque semblables aux
assertions (ui ont le plus choqué chez Calvin, en particulier le
passage bien connu: « Supprimez la justice, et que seront les
empires, sinon de grandes bandes de voleurs? que seront ces
derni¢res, sinon de petits empires? » 11 est certain, en tout cas,
gue de bonne heure déja, le droit de résistance a été affirmé
soit en théorie, soit en pratique. l.es monarchies absolues n’ap-
parurent que peu de temps avant la Réforme ; au moyen ige
régnait I'idée libérale de la représentation du peuple.

Jean de Salisbury, disciple et ami de Thomas Becket, estimait
(qu'un peuple durement traité par son souverain ne doit pas
pour cela cesser de le respecter. Mal agir contre les princes
est, dit-1l, le crime le plus rapproché du sacrilége, et il faut
obéir aux rois d’'un caractere difficile comme & ceux qui sont
bons. Quoique favorable & la monarchie élective, il ne se pro-
nonce pas contre la succession héréditaire, & moins que, par
leur obstination & suilvre une mauvaise voie, les princes eux
mémes ne préparent leur chute. A coté de ces assertions s’en
trouvent toutefois d’autres d’une beaucoup plus grande portée.
Il est non-seulement permis, mais juste de tuer les tyrans.
L’usurpateur qui se place au-dessus des lois commet un crime
de lese-majesté et les défenseurs du droit doivent s’armer contre
lui. Le tyran est Uoppresseur du peuple; tandis que le prince
reproduit 'image de la divinité, il offre, lui, celle de la méchan-
ceté du diable. Notre théologien s’efforce de prouver que I'E-
criture autorise et méme approuve le meurtre des tyrans, lors
méme que pour l'exécuter on recourt & la ruse; il cite & ce
propos les exemples de Jahel et de Judith. Toutefois, nul ne
doit préparer la chute du souverain auquel il a prété serment.
D’ailleurs les tyrans, instruments dont Dieu se sert pour exé-
cuter ses justes décrets, seront un jour détruits par le Seigneur
lui-méme s’ils perséverent dans leur méchanceté.

La Grande Charte anglaise, octroyée par Henri Ier, contenait



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCGE. 293
une disposition remarquable. Un certain nombre de barons élus
par leurs pairs devaient, quand le roi ou ses fonctionnaires
commeltaient quelques abus, en réclamer le redressement, et,
s’il n’élait pas tenu compte de cette demande, la nation entiere
pouvait contraindre le monarque & lui rendre justice. Dans le
royaume d’Aragon, un magistrat, portant le nom de justicia,
représentait d’une maniére permanente la nation et le droit
quavait celle-ci de défendre ses priviléges si le souverain osait
les violer; il assistait & Uélection du roi el recevait son sermeunt.

Commines remarque, dans ses Mémoires, combien sont dange-
reuses et redoutables la sottise et 'ignorance des princes. Quel
recours auront des sujets, si Dieu ne leur vient en aide, contre
un souverain assez puissant pour tout soumettre a sa volonte ?
Un roi a-t-1l le droit d’gtabliv des impots sans le consentement
de ceux qui doivent les payer, et, lorsqu’il veut faire la guerre,
ne sera-t-il pas bien plus fort s’il Uentreprend avec l'assenti-
ment de ses sujets? Qui remplira V'office de juge pour punir
les actes coupables des princes et des hauts dignilaires? 11 est
donc indispensable, pour les maintenir dans la crainte et I’hu-
milité, que chaque souverain ait « son contraire, » c’est-a-dire
un autre prince ou un peuple dont 1l redoute I'opposition.

Thomas Morus, dans sa célebre Ulopie, énonce des idées
toutes républicaines, et méme fort rapprochées du socialisme
et du communisme. A la conduite des princes qui, loujours
fort préoccupés d’arrondir leurs états, le sont beaucoup moins
de les bien administrer, 'auteur oppose le tableau du paysidéal
quilréve. Un prince y est élu a vie au scrutin secret (suffragiis
occultis) sur une liste de quatre candidats nommés par le peu-
ple. Un sénat, composé de notables de la nation, délibere avec
lui sur les affaires publiques. Les précautions nécessaires sont
prises pour empécher que la constitution ne soit changée et le
peuple opprimé. Les autorités ne sont ni orgueilleuses, ni re-
doutées. La liberté religieuse, la liberté des cultes, celle du
prosélytisme, etc., fleurissent dans ce pays et tout y appartient
a tous.

Les états, corps représentatifs de la nation, peuvent-ils ré-
sister & la puissance arbitraire de leurs souverains? Cette ques-



204 G. PE POLENZ.

tion a été résolue en sens divers, et voici, & ce sujet, Iavis de
quelques auteurs. Selon Covarruvias, évéque de Toléde, un
prince, méme absolu, ne peut porter atteinte aux lois immua-
bles du droit naturel, et, en vertu de celui c¢i, 'autorité supréme
doit éire élue ou confirmée par le peuple. Regardant, d’ailleurs,
la monarchie comme la meilleure forme de gouvernement,
Govarruvias pense qu’on ne doit déposer un rol que si sa ly-
rannie est excessive. Machiavel, dans ses Discours sur Tile-Live,
montre, au contraire, une prédilection marquée pour la cons-
titution démocratique. (Cest, & son avis, du conflit entre les
tendances opposées du peuple et des grands que naissent, dans
chaque état, les lois favorables a la liberté. Si le peuple ze
trompe, dans les assemblées de la nation se trouve le cor-
rectif de ses erreurs; il peut, en effet, quoique ignorant, com-
prendre la vérite, et 'écoute quand des hommes dignes de
foi la lul exposent. A Rome, I'établissement de 'hérédité coin-
cida avec la décadence de I'empire. Les peuples en possession
du pouvoir ne sont ni plus changeants ni plus ingrats que les
princes ; régis par une bonne constitution, ils seront meme
plus prudents et plus sensés qu’eux. Des hommes marquants
aussi ont soutenu la thése opposée de 'obéissance absolue des
sujets ; mais ils 'ont fait timidement et avec une sorte de du-
plicité. Juste Lipse dit qu’il faut « supprimer la tyrannie ou la
supporter. » Citons encore Grotius, bien qu’il appartienne & une
époque postérieure. Pour lui, la guerre des sujets contre leurs
princes n’est autorisée ni par le droit naturel, ni par les lois
juives, encore moins par celles de 'Evangile; celle de 'autorité
inférieure contre lautorité supréme est également défendue. Il
doit toutefois admettre des exceptions pour certains cas spé-
claux, qui permettent de pousser la résistance jusqu’a la mort
du tyran.

Les nombreuses influences que nous venons de passer en
revue doivent faire juger avec plus d’indulgence le développe-
ment des idées révolutionnaires que renfermail le principe
théocratique du calvinisme. D’ailleurs, il est juste de le rappe-
ler, si les réformés s’armerent pour défendre leur liberté de
conscience, bon nombre d’entre eux déploraient celte nécessité



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 295

fatale et s’empresserent de saisir toutes les occasions de rap-
prochement que feignaient de leur offrir leurs adversaires.
Ainsi firent le prince de Condé, La Noue, les Chatillon, et 'on
sait avec quel noble enthousiasme, a la veille méme de la Saint-
Barthélemy, lamiral adopta I'idée de V'expédition de Ilandre,
qui, en portant a Uextérieur les armes de la IFrance, eat delivré
sa patrie du fléau de la guerre civile.

i
APRES LA SAINT-BARTHELEMY.

Bien loin de mettre un terme aux dissensions politiques et re-
ligieuses du royaume, affreux forfaii de la Saint-Barthélemy ne
servit qu’'a empirer le mal et & surexciter au plus haut point
les calvinistes. Les dures vérités qu’apres lalliance de ces der-
niers avec le tiers parti catholique, leurs députes firent enten-
dre au gouvernement en fournissent la preuve. L’oubli du
pass¢, lamnistie, ne pouvaient plus, disaient-ils, suffire aux
réformés; ceux-ci réclamaient le chitiment des assassins, la
ré¢habilitation des victimes, la restitution de ce qu’on leur avait
pillé. C’était avec préméditation, au milieu d’une féte, o la fa-
veur de la paix publique que 'on avait massacré leurs freres,
et ils ne pouvaient tolérer de voir des hommes encore couverts
de leur sang comblés de faveurs et en possession de hautes
charges. Ils protesterent encore contre I'indigne esprit de parti
(qui animait les tribunaux, et contre le refus que I'on faisait
d’autoriser dans les cimetiéres communs lUinhumation de
leurs coreligionnaires. « Il serait difficile, dit un député, de
nous unir viwants avec les catholiques, s’ils ne veulent pas
méme nous tolérer morts. » Ils repoussérent enfin avec force
les accusations que le conseil royal élevait, de son coté, contre
les calvinistes, et rappelerent que leur organisation synodale,
qui, au dire de leurs adversaires, constituzit un ¢tat dans
I'état, formait une condition indispensable de leur discipline.

En résumé, malgré les entrainements de la politique, plus



	Avant la Saint-Barthélemy

