
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


496 BULLETIN.

A. D. Loman. Notes pour servir à la critique des évangiles synoptiques.
L. W. E. Rauwenhoff. Critique nouvelle du Nathan de Lessing.
J. P. N. Land. Tendance nouvelle dans l'étude de la grammaire

hébraïque.
S. Hoekstra. Religion et étude de la nature.
C. P. Tiele. Essai de science comparée de la religion.
Bulletin. — Varia.

PHILOSOPHIE

C. Rosenkranz. — Hegel philosophe national
DE L'ALLEMAGNE '.

Ce volume est une manière de fanfare, un précurseur du premier
jubilé séculaire de Hegel, né à Stuttgardt le 12 août 1770. C'est aussi

une réfutation complémentaire de la critique sévère publiée par
Haym, il y a déjà treize ans, sous ce titre: Hegel et son temps.

M. Rosenkranz est assez connu comme un vétéran de l'école
hégélienne, fidèle à la gloire de son maître et pourtant esprit émancipé. Il
a déjà publié une biographie de Hegel, et dans sa longue carrière,
il a tant écrit sur ce philosophe, que pour éviter des répétitions
désagréables, « il s'est vu forcé, dit-il, d'abréger certaines parties beaucoup

plus que le lecteur n'aurait dû s'y attendre. » Son ouvrage n'est
donc pas une biographie; il ne doit pas être non plus une exposition
systématique de la doctrine. L'intention en était essentiellement de

faire ressortir les mérites de Hegel comme écrivain. « Les préventions
contre le style de cet illustre penseur sont si générales et si peu
justifiées par un examen détaillé, qu'elles autorisent à rechercher s'il
ne doit pas être considéré comme un classique de l'Allemagne, et si,

par la forme de ses écrits, il ne mérite pas une place à côté de Kant,
de Fichte, de Schelling et de Herbart. »

C'est particulièrement ce point que M. Rosenkranz a eu vue lorsqu'il

parle de son maître comme d'un philosophe national ; cependant,

il n'a pas réussi à le faire dominer dans l'ensemble de son travail; la

matière ne s'y prêtait pas; il a fallu entrer dans le fond des choses et

1 Hegel, ali, deutscher Xalioiiiil-i'liilosoph, von C. Rosenkranz. Leipzig 1870.

I »1. in-8 île 400 pages.



PHILOSOPHIE. 497

ajouter aux innombrables expositions du hegelianisme une exposition
de plus. Celle-ci prend et discute chaque ouvrage l'un après l'autre,
commençant par des travaux de jeunesse encore inédits. Elle s'efforce
d'être populaire, et, jusqu'à un certain point elle y parvient dans les

chapitres qui ne sont pas trop comprimés par le souci des répétitions
à éviter.

Après la question du mérite littéraire, un des objets principaux
est d'établir le libéralisme de Hegel en politique, de le laver surtout
du reproche de complaisance envers le pouvoir.

Ici M. Rosenkranz insiste sur ce que l'idéal constitutionnel exposé

par Hegel diffère beaucoup des institutions qui étaient en vigueur dans

la Prusse à l'époque de son enseignement.
La pensée théologique du philosophe est aussi discutée. Suivant

l'interprétation de M. Rosenkranz et de ses amis (la droite hégélienne
ou les vieux hégéliens, comme on les nommait aussi du vivant des

jeunes), le système de Hegel est un véritable théisme ; l'idée est un

esprit éternel, la subjectivité de la substance absolue se réalise dans

un sujet suprême, éternel, qui est Dieu. Cette interprétation se fonde

assurément sur des textes plausibles; mais M. Rosenkranz reconnaît

lui-même que tous les textes ne s'y plient pas également bien ;

il regrette que son auteur ait laissé subsister de l'équivoque sur le

point central de sa pensée ; mais il ne rend pas compte des raisons

qui ont rendu le sens de l'hégélianisme si problématique; aussi n'ose-

rions-nous pas dire que son argumentation nous ait paru convaincante.

Les lignes suivantes nous semblent caractériser suffisamment la

pensée du professeur de Königsberg, et trahir aussi, surtout dans les

mots que nous soulignons, la difficulté qu'il éprouve à l'identifier
avec celle de son maître de Berlin.

" Hegel ne prétend pas, comme on le lui reproche, que Dieu se réalise

immédiatement lui-même dans ia nature et dans l'homme, ce qui
serait vraiment un grossier panthéisme; mais il pense que ce qui constitue

l'essence de Dieu apparaît et se manifeste dans la raison, dans
la nature et dans l'histoire. Sans nature, sans humanité vivant en lui,
Dieu pris en lui-même ne serait sans doute pas un autre Dieu, car il
ini faut accepter son individualité divine, aussi bien que nous devons

souffrir la nôtre. Mais par son rapport libre avec l'humanité libre de

non côté vis-à-vis de lui, il cesse d'être seul avec lui-même, car la nature,
toute grande et magnifique qu'elle soit, ne saurait rien de lui. Pire
Mite Dieu «e suffit à lui-même en raison de sa Trinité, qu'il se fait com-



498 BULLETIN.

pagnic par la pluralité des personnes en lui, c'est une représentation
profonde, c'est la plus sublime des mythologies ; mais la croyance de

l'cglise présente la seconde personne de la Trinité comme divine et

humaine, et, par conséquent, elle-même comprend l'humanité dans la

divinité. L'homme n'est pas le produit accidentel d'un divin arbitraire,
mais bien plutôt le produit nécessaire de l'absolue liberté de Dieu.
Pas plus que la nécessité de la raison, pas plus que l'existence
extérieure (JEusserlichkeit) de la nature ne sont une contrainte pour
Dieu, pas davantage l'engendrement du Fils, la création du Fils hors
de lui, la manifestation de son amour. Ainsi, lorsque Hegel dit que
Dieu ne devient esprit réel (wirklicher Geist) que dans la communauté,
c'est-à-dire dans le sentiment, dans la foi et dans la volonté des fidèles,

il n'a pas voulu dire que Dieu n'arrive à la conscience que dans

l'homme, représentation parfaitement absurde, mais il a voulu dire
qu'un Dieu qui vivrait sans être connu serait un Dieu solitaire et, dans ce

sens, un Dieu privé d'esprit (ein einsamer, insofern geistloser.)
Représentons-nous un Dieu qui n'aurait vis-à-vis de lui qu'une nature, si

parfaite qu'on l'imagine, sur tous ces astres il n'existerait aucun être
qui le désirât, qui eût soif de le connaître, qui, s'unissant à lui, fît de

la liberté divine sa propre liberté. » (Pag. 336.)

Indépendamment du but particulier de cet écrit, il serait impossible
de comprendre Hegel en le détachant du milieu dans lequel il s'est

formé et de celui sur lequel son action s'est exercée. M. Rosenkranz,
s'appuyant sur des documents inédits, essaie d'établir que son

développement philosophique est indépendant de celui de Schelling et se

rattache immédiatement, à Kant, dont il serait ainsi le continuateur et

réformateur véritable.

Il plaide aussi la supériorité de son héros, comparé à toutes les

philosophies contemporaines dont la décomposition de l'école hégélienne
a permis l'essor: celle de Schelling transformée, celles de Baader, de

Krause, de Herbart et de Schopenhauer; mais ces profils sont trop
légèrement crayonnés pour nous arrêter. Nous préférons laisser
l'indication des matières incomplète et traduire une page tout à fait
élémentaire, qui nous semble propre à faire assez bien comprendre

l'idée-mère du système hégélien, l'enchaînement naturel, nécessaire

des catégories métaphysiques :

« L'ordre des catégories n'a rien d'arbitraire. On s'en convaincra

par un exemple. Qu'on essaie de dire ce que c'est qu'un effet, il faudra

nécessairement parler de la cause. Mais est-il possible de s'arréter-
là? Non, la cause est une substance dont l'activité produit la modi-



PHILOSOPHIE. 499

fication nommée effet. Et qu'est-ce que la substance'? Une réalité
existant par elle-même, par opposition à une existence accidentelle,
qui n'existe que dans autre chose et par autre chose. C'est ainsi que
l'analyse remonte constamment an plus simple, jusqu'à ce qu'elle
arrive à la notion de l'être en général, de l'être pur, sans attributs, au-
dessus duquel il est impossible de penser quoi que ce soit. Nous

pouvons aussi suivre la marche opposée. Demandons ce qui suit l'effet"?

Evidemment un autre effet; c'est-à-dire que le premier effet devient
une cause. Quand un officier commande : Feu! ce mot est un effet de sa

voix et de sa pensée. Mais cet effet est une cause : cause de la
décharge. La décharge est une cause de blessure et de mort dans les

rangs ennemis; d'où résulte à son tour qu'ils attaquent ou qu'ils se

défendent, et ainsi à l'infini. Mais le rapport de cause à effet s'est
transformé dans le rapport d'action réciproque. L'action entraîne
une réaction inévitable, etc. Ainsi la pensée progresse par voie de

synthèse, jusqu'à ce qu'elle atteigne le terme supérieur, savoir l'Idée,
qui forme le principe d'activité des substances et la cause de leur
causalité.

« Dans l'exemple cité, on s'élèvera des soldats aux armées, des

armées aux peuples, des peuples à leurs guerres, des guerres à l'histoire,
de l'histoire à la liberté, laquelle est l'idée de l'esprit. C'est là le
terme, parce que plus haut il n'y a plus rien. Entre la notion de l'être
sans attribut et l'Idée, qui est ensemble le concept et la réalité, se

trouve la place de toutes les autres catégories. Pour la logique elle-
même, les déterminations d'être, de substance, de concept, avec toutes
leurs distinctions, forment le contenu, à l'universalité duquel la nature
et l'histoire servent d'exemples. » (Pag. 124.)

0. S.

M. CARRIERE. — NOUVEAUX FAITS SUR LA VIE ET

LA DOCTRINE DE GIORDANO BRUNO1.

Dans le cours de ses études sur les notes diplomatiques de
l'ambassade vénitienne, M. Leopold Ranke était tombé sur une négociation

de la république de Venise avec le'saint-siége au sujet de l'extradition

de Giordano Bruno. Cette découverte nous avait engagé à

' Mene Thatsachen zu Giordano Bruno's Lehen und Lehre, von M. Carriere.
— Ce morceau est extrait de la Zeitschrift für Philosophie und philosophische
Kritik. LIV" B. 1 H.



500 BULLETIN.

affirmer, dans notre histoire du philosophe, qu'il avait été arrêté dè^

l'année 1592. Bartholmess en P'rance et moi en Allemagne, nous nous
étions appliques, avec un intérêt particulier,'à l'étude de ce penseur.
Ce que l'écrivain français avait écrit dans son ouvrage considérable.
Jordano Bruno, et ce que j'avais dit moi-même sous une forme plus
concise, en 1847, clans une exposition de la philosophie contemporaine,

s'accordaient sur les points essentiels. Malheureusement, aucun
de nous ne songea, au moment de la révolution qui éclata quelque

temps après à Rome, à faire étudier les archives de l'inquisition.
Les Italiens portaient encore à cette époque peu d'intérêt à leur
philosophie, et lorsque, quelques années plus tard, je parlai de ce

sujet avec M. Ernest Platner, chaud admirateur de Bruno et en

même temps chargé d'affaires de Saxe, le moment favorable était
passé. Venise aussi était devenue pour quelque temps république ;

un savant qui faisait des recherches sur les documents de la révolution

religieuse du XVIe siècle en Italie, trouva, dans les archives dei

Frari. les procès-verbaux de l'interrogatoire que fit subir à Bruno

l'inquisition vénitienne, ainsi que le texte des accusations de son
dénonciateur et plusieurs dépositions de témoins. Il copia tout cela,

sans toutefois le publier. Aujourd'hui, les études philosophiques en

Italie ont repris de la vie. Berti, qui a entrepris un travail sur Bruno
et qui, sous la domination autrichienne, avait sollicité vainement l'accès

des archives vénitiennes, entendit parler des copies que je viens

de mentionner. Elles lui furent communiquées, et, après les avoir
soigneusement comparées aux originaux qui ne sont plus désormais

tenus secrets, il vient de les publier dans sa Vita ai Giordano Bruno
da Nola. On y voit Bruno, dans deux interrogatoires, raconter sa vie
et exposer avec une grande franchise les traits principaux de sa

doctrine. Dans d'autres interrogatoires il répond à des questions
particulières, qui toutefois paraissent avoir été provoquées non par ses

livres, mais par l'accusation. Bruno est représenté comme un homme
de taille moyenne, aux cheveux châtains, et dont l'extérieur annonce
environ quarante ans. Il fixe à l'année 1548 sa naissance, dont la
date avait été jusqu'alors inconnue, quoique conjecturée avec assez

d'exactitude. Son père était soldat. Dès l'âge de dix ans, il se voue, à

Naples, à l'étude des humanités, de la logique et de la dialectique. Déjà
vers sa quatorzième ou quinzième année, il entre dans le cloître des

dominicains. Là, encore novice, il est appelé à se justifier d'avoir mis

de côté les images des saints pour ne garder qu'un crucifix et d'avoir
dit à un de ses compagnons qui lisait un écrit sur les Joies de Marie,



PHILOSOPHIE. SUI

qu'il ferait mieux de s'occuper d'autre chose. Il reçut cependant les

ordres, dit sa première messe dans la ville de Campagna et vécut

jusqu'eu 1575 dans plusieurs couvents. Mais, à cette époque, on le

traduisit à Naples, devant la justice ecclésiastique, sous l'accusation
d'opinions hérétiques relativement à l'incarnation du verbe. Il se

réfugia à Rome. Puis ayant été là aussi soumis à un interrogatoire, il
déposa le froc et s'enfuit à Noli, dans l'état de Gênes. Il y enseigna ia

giammaire à de jeunes garçons et donna, en présence de quelqtte.-

grands personnages, des cours d'astronomie, sans doute d'après
Copernic, dont il s'est montré clans ses écrits l'admirateur enthousiaste
Au bout de quatre mois, il se rendit par Savone et Turin à Venise :

là, il fit imprimer, pour se procurer quelque argent, un petit livre sur
les signes du temps. Puis, sous un habit de moine, il alla de Padoue
à Genève, où il se mit à porter le chapeau et l'épée de savant laïque,
et vécut comme correcteur d'imprimerie. Il écouta des prédications
calvinistes ; mais sa résolution de ne pas abjurer ne lui permit pas Ue

trouver aucun appui dans la ville réformée. Il continua donc sa

route par Lyon jusqu'à Toulouse, où son séjour fut de deux ans, de

1577 à 1579. Il y donna des leçons de philosophie et d'astronomie,

prit le grade de docteur et obtint, à la suite d'un concours, la chaire
de philosophie. Mais les troubles de la guerre civile le poussèrent
vers Paris. Il y professa pendant cinq ans et attira l'attention du roi
Henri III. Avec des lettres de ce prince, il se rendit en Angleterre, où

l'on sait qu'il demeura pendant deux ans et demi, de 1783 à 1785.

dans la maison de l'ambassadeur français, et où il composa ses écrits
philosophiques italiens.

Après avoir accompagné l'ambassadeur en France, les troubles de

cette époque l'engagèrent à aller en Allemagne. (1586.) Voici ce qu'on
lit à ce moment dans le procès-verbal :

« E feci prima recapito a Mez, alias Magonza che è una città arcie-
piscopale e del primo elettor del'Imperio, dove stetti fino 12 giorni,
e non trovando ne qui ne in Vispure luoco poco lontano de de li
trattenimento a mio modo, andai a Vittiniberg in Sassonia. »

Berti ne sait que faire de ce passage. Mais la désignation de la

ville de Mez comme ville archiépiscopale et dépendante du premier
prince-électeur de l'empire, montre évidemment qu'il s'agit, non de

Metz, mais de Mayence (Mainz), d'autant plus que pour qui connaît
la prononciation de la contrée rhénane, il est clair que Bruno entendait

nommer la ville Meenz avec un n peu accentué. Vispure pourrait

être la ville voisine de Wiesbaden ; cependant j'incline à croire



502 BULLETIN.

qu'il y a ici une faute d'écriture ou de mémoire et qu'il faut lire
Marbourg ; nous savons en effet que Bruno voulait enseigner dans

cette ville, mais qu'en sa qualité de docteur en théologie romaine, il
ne fut pas admis à le faire.

Quant à son séjour à Wittemberg, Bruno nous apprend qu'il y
enseigna la philosophie et l'astronomie. Il y avait deux partis à l'université:

les luthériens et les calvinistes. Notre philosophe était en faveur

auprès des premiers. Mais, après la mort du prince-électeur luthérien,
Auguste, le pouvoir fut entre les mains d'un calviniste, Christian Ier,

qui, semble-t-il, subissait l'influence d'un de ses parents, Casimir.
Cette circonstance engagea Bruno à quitter l'université au bout de

deux ans. On a conservé son discours d'adieu, dans lequel il célèbre

avec reconnaissance l'Allemagne, la liberté scientifique, Luther et les

professeurs de Wittemberg. Il arriva en 1588 à Prague, où il présenta
à l'empereur un travail sur les mathématiques et reçut en récompense

300 thalers. Avec cet argent il alla à Brunswick et enseigna

pendant un an dans l'académie du duc Julius. A la mort de ce

dernier, il reçut de son successeur quatre-vingts scudi pour une oraison
funèbre. Il se rendit à Francfort pour faire imprimer plusieurs

ouvrages, ses poésies latines avec des explications en prose. Dans la
dédicace d'un de ses livres, l'imprimeur Wechel dit que Bruno, par
suite de circonstances subites, était parti avant d'avoir achevé la
correction. Lui-même raconte que l'imprimeur lui avait procuré un logis
dans le couvent des carmélites, et que, se rendant à l'invitation d'un
Vénitien distingué, Mocenigo, il était parti pour aller chez ce
dernier.

Les dépositions de deux imprimeurs vénitiens, ainsi que les
dénonciations de Mocenigo, donnent des indications plus complètes. Les

dits imprimeurs avaient échangé à la foire de Francfort les
nouveautés de la presse allemande et de la presse italienne. Ils avaient

appris à connaître Bruno dont ils avaient déjà entendu parler comme
d'un homme de génie et de science, ne se rattachant à aucune confession

chrétienne. Us avaient rapporté chez eux ses écrits sur l'art de

la mémorisation et celui de l'invention. Mocenigo les lut, et après
cela voulut être instruit dans ce double art par Bruno lui-même.
Celui-ci, qui à cette époque se trouvait à Zurich, traversa peut-être
la Suisse pour aller à Venise. L'erreur scientifique consistant à

croire qu'il est possible d'enseigner et d'apprendre au moyen de

l'art perfectionné de Lulli la combinaison des idées, lui fut fatale.
Mocenigo, quoiqu'il eût reçu le philosophe sous son toit, n'était ni



PHILOSOPHIE. 503

un esprit inventif, ni un caractère discret; il crut que Bruno lui
cachait son véritable art et sa sagesse ; et lorsque ce dernier voulut
retourner en Allemagne, il s'empara de lui pendant la nuit, le fit
lier et le menaça de le désigner à l'inquisition s'il ne lui disait pas
tout. Bruno lui ayant déclaré qu'il lui avait loyalement fait part de

tout ce qu'il savait, Mocenigo écrivit à l'inquisition. Le philosophe
fut arrêté le 23 mai 1592. « Poussé par sa conscience et sur l'ordre
de son confesseur, » le dénonciateur déclare que Bruno tourne en

ridicule le changement du pain dans la messe; qu'il ne professe
aucune religion et enseigne qu'il n'y a qu'un Dieu sans distinction de trois
personnes; que, suivant lui, le monde est éternel et qu'il y a d'innombrables

mondes habités, Dieu en créant sans cesse de nouveaux; que
l'âme passe d'un corps dans un autre; que Christ a été un imposteur
(un tristo) et ses miracles une pure illusion ; que beaucoup de dogmes

ne sont ni plus ni moins que clos injures faites à la gloire de Dieu, que
ceux qui les confessent sont des ânes et qu'il faut proclamer une
philosophie nouvelle ; que l'église n'est plus maintenant ce qu'elle fut au

temps des apôtres, puisque ceux-ci avaient converti le monde non

par la violence et la persécution mais par la prédication et le bon

exemple, tandis que maintenant on employait la contrainte au

lieu de l'amour ; qu'une grande réforme allait avoir lieu dans le

monde, et que quant à lui il voulait se hâter de faire imprimer quelques

nouveaux écrits, pour que lorsque son moment serait venu, il
pût se faire capitaine.

Comment Bruno repoussa tout ce qu'il y avait dans ces déclarations

d'intentionnellement faux et d'involontairement erroné, et
comment il leur opposa la confession de sa doctrine, c'est ce que j'ai
exposé ailleurs, dans un récit des interrogatoires de l'infortuné
penseur. (Allgemeine Zeitung 1860. N° 292-294.) Le fait nouveau qu'il
importe ici d'établir c'est que Bruno n'était pas devenu protestant,
comme je l'avais conclu de la circonstance que le super-intendant de

Helmstâdt avait prononcé contre lui du haut de la chaire l'excommunication.

Bruno répète expressément qu'il a souvent cherché, à Paris
et à Venise, à se réconcilier avec l'église et qu'il n'a jamais passé
à une autre confession. Il veut faire imprimer un livre sur les sept
arts libéraux et se présenter avec cet ouvrage au prieur, qui sait
apprécier les vrais savants; il espère qu'on lui permettra de vivre poulies

sciences à Rome en dehors du cloître.
Bruno déclare que, comme philosophe, il enseigne conformément

aux lumières naturelles de la raison, et que par conséquent il pro-



5Ü4 BULLETIN.

clame des thèses bien différentes des dogmes de l'église, mais qu'il se

garde de faire de la polémique directe; qu'il souffre quand il annonce

quelque chose qui n'est pas d'accord avec le christianisme. Il est vrai

que philosophiquement il ne peut distinguer dans la divinité trois

personnes; il n'y voit que trois attributs, la puissance, la sagesse et

l'amour. Il admet au sommet de sa doctrine un univers infini, comme
le seul verbe digne d'une puissance et d'une bonté infinie ; la terre
n'est qu'une étoile parmi les étoiles qui ont toutes des habitants :

après la mort chaque âme entre dans un nouveau corps suivant
la valeur de sa vie précédente. < J'admets dans l'univers une providence

générale par le pouvoir de laquelle chaque être vit, croît et

atteint sa perfection ; elle est présente dans l'univers comme l'âme

dans le corps et clans tous ses membres, et elle règne sur tout
comme puissance et essence de Dieu. » Par ces mots, notre philosophe

confirme lui-même la vérité de ce que j'avais dit: qu'il n'était

pas panthéiste dans le sens ordinaire de ce mot, mais qu'à côté rie

l'infinité de Dieu se révélant en tout et immanent, clans l'univers, il
affirmait aussi sa personnalité consciente et que son dessein était de

concilier l'immanence et la transcendance. En outre, comme je l'avais

déjà fait moi-même, Bruno attache une grande importance à ses poésies

latines, publiées à Francfort: c'est sa production la plus mûrie,
et il s'y montre le précurseur de Leibniz, de même que dans ses

dialogues italiens il a été celui de Spinoza.
Les interrogatoires se succédèrent rapidement: puis il y eut un

long temps d'arrêt: le 30 juillet. Bruno fut cité de nouveau. Il
persista dans ses déclarations et répéta ce qu'il avait dit : « Qu'il regrettait

le mai qu'il avait fait les erreurs qu'il avait pu pensei et

enseigner : qu'il voulait faire ce qui serait utile au salut de son âme ;

que, s'il avait donné lieu à quelque scandale, il emploierait désormais

sa vie à le réparer. » Ces mots ne sont pas une rétractation de la

vérité qu'il avait professée. Ce sont des paroles que tout esprit
sérieux et consciencieux peut répéter après lui sans rien abandonner

de ses propres convictions. Venise fit un rapport à Rome. L'extradition

fut demandée par le gouvernement pontifical. La république
commença par la refuser ; niais plus tard, comme Bruno n'était pas

un de ses citoyens et que son procès avait été instruit plusieurs années

auparavant à Rome, elle céda. Bruno fut amené à Rome au mois de

janvier 1593. U y fut brûlé sept ans plus tard.



PHILOSOPHIE. 505

J. F'RAUENSTAEDT. — OBSERVATIONS SUR LE MONDE

INTELLECTUEL, PHYSIQUE ET MORAL'.

M. J. Frauenstiidt est le disciple le plus connu du philosophe
Schopenhauer. 11 a écrit un nombre assez considérable d'ouvrages
philosophiques, dont les plus considérables et les plus nouveaux
sont :

Lettres sur la philosophie de Schopenhauer. (Briefe über die Scho-

penhauersche Philosophie. 1854.)
Le matérialisme, sa vérité et son erreur, réponse au livre de Louis

Büchner : La force et la matière. (Der Materialismus. Seine Wahrheit
und seine Irrthum. 1856.)

La science de la nature, étudiée dans son influence sur la poésie,
la religion, la morale et la philosophie. (Die Naturwissenschaft in ihrem
Einfluss auf Poesie, Religion, Moral und Philosophie. 1858.)

Lettres sur la religion naturelle. (Briefe über natürliche Religion.
1858.)

Arthur Schopenhauer. (A. Schopenhauer. Vou ihm. Ueber ihn. — Ein
Wort der Vertheidigung von E.-O. Lindner. 1863.) — Cet ouvrage
renferme un recueil curieux de lettres, de fragments et de conversations

de Schopenhauer.
La vie morale, (Das sittliche Leben. Ethische Studien. 1866.)

Nous espérons être un jour en mesure de présenter aux lecteurs
du Compte-Rendu une analyse de l'ouvrage inscrit en tête de cet
article et dont l'intérêt particulier nous paraît consister surtout en ce

qu'il expose les idées du disciple de Schopenhauer sur les sujets les

plus divers. En, attendant nous croyons devoir indiquer les points qui

y sont passés en revue par l'auteur.
L'ouvrage se compose de deux parties.
La première étudie successivement le monde intellectuel, le monde

physique et le monde moral.
I. Le monde intellectuel.

1° Connaissance et science.
2° Foi et théologie.
3° Art et poésie.

II. Le monde physique.
1° Considérations cosmologiques.

' Blicke in die intellectuelle, physische und moralische Welt, nebst Imträgen
»Wr Lebensphilosophie, von J. Frauenstädt. 1869. 1 vol. in-8° de 470 pag.



506 BULLETIN.

2° La nature et l'homme.
3° L'âme et le corps. Facultés et états de l'âme.

III. Le monde moral.
1° Le domaine de la morale et ses lois.
2° L'histoire.

La seconde partie renferme des matériaux pour la philosophie de

la vie. (Beiträge zur Lebensphilosophie.)
1° La sagesse de. la vie.
2° La connaissance des hommes.

REVUES.

Philosophische Monatshefte.

Tome IV. — Cinquième livraison.

K.-G. Bavrhoffer. De l'état actuel de la philosophie (tin).
Bulletin.— Matériaux pour la science des caractères, par J. Bahnsen

(1867). — Du rapport de la volonté et du motif, par J. Bahnsen

(1870).— Anti-Tredelenburg, une duplique, par Kuno Fischer
(1870). — De l'objectivité de la perception visuelle, dissertation

critique, par 0. Liebmann (1869). — Les doctrines de i'espace, du

temps et des mathématiques dans la philosophie moderne, par
J. J. Baumann (1870). — La philosophie de Leibniz, exposée du

point de vue des idées fondamentales de la force et de la matière,

par O. Caspari (1870).

Sixième livraison.

A. L. Kvm. Les Etudes logiques de Tredelenburg et leurs adversaires.

Bibliographie, par Acherson.
Chronique.— De la méthode éducative de Fr. Fröbel, sa raison

scientifique et son développement. — Correspondance.

Tome V. — Première livraison.

O. Liebmann. Une application moderne des mathématiques à la
psychologie.

E. de Hartmann. Le monisme pessimiste aboutit-il à un absolu

désespoir.

A. Brennecke. Exposition abrégée et appréciation des preuve^ de

l'existence de Dieu, proposées par Leibniz.


	Philosophie

