
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE.

KR. DELITZSCH. — L'APOLOGÉTIQUE SYSTÉMATIQUE

OU CHRISTIANISME '.

Le schisme qui se produit dans le domaine religieux et dont la

gravité et la profondeur s'accusent tous les jours avec une énergie
nouvelle, provoque chez les croyants le besoin de la défense de leur
loi. L'opposition au christianisme se manifeste dans la littérature
sans ménagement ni dissimulation ; elle se révèle dans nos temples

par un nombre de bancs vides toujours plus considérable. C'est de ce

point do vue et comme témoignage de l'état actuel des esprits que
l'auteur du livre que nous annonçons passe en revue les ouvrages de

MM. Colenso, Renan, Strauss, Schenkel, A. Schweitzer, en même

temps que les conférences de M. Luthard.
¦n C'est avant tout, dit M. Delitzsch, le caractère le plus général

du christianisme qu'il importe, de défendre contre ses adversaires.
11 existe une foi commune que partagent tous les vrais chrétiens, et
dans laquelle ils s'unissent jusqu'au dernier souffle de leur vie. — Les

opposants contre lesquels est dirigée notre apologétique ne sont pas
des hérétiques, que leurs opinions particulières sur tel ou tel dogme
n'empochent pas de rester en communion avec l'église ; ce sont des

hommes qui rejettent, en même temps que les faits du salut, les bases

sur lesquelles ces faits reposent.»
A quelles conditions l'apologie du christianisme peut-elle constituer

une science, la science apologétique?
L'apologie est plus ancienne que l'apologétique. Si le moyen âge

eut déjà ses apologètes, Raymond Martin et Thomas d'Aquin, ils
ont été bien plus nombreux dans l'époque moderne, à dater de Vives,
Philippe Mornay, Hugo Grotius. Aujourd'hui il s'agit de construire

' System der christlichen Apologetik, von Franz Delitzsch. 1869. 1 vol in-8 de

o40 pag.



482 BULLETIN.

une science organique de la défense du christianisme. Le premier,
Schleiermacher a établi que l'apologétique doit, former une parti?
intégrante de la théologie. Malheureusement les éléments formels di-

sa théologie ne sont pas fondés dans la substance même du christianisme,

et son apologétique n'est que le développement d'un certain
nombre de principes théologiques. Aussi, C. 11. Sack ' a-t-il senti
le besoin de compléter la pensée de son maître en se proposanl
pour but, eu premier lieu, d'établir l'accordile l'idée chrétienne avec
la nature religieuse de l'homme, et en second lieu, de montrer dans
le christianisme la réalisation des idées religieuses communes à

l'humanité entière. L'apologétique forme, d'après lui, la transition de la

théologie à la philosophie, et. pour cette raison, elle doit être assignée
à la théologie pratique.

Le but d'une apologétique scientifique, telle que la conçoit M.
Delitzsch, consisterait à établir les rapports de l'homme avec Dieu en
Jésus-Christ par l'intermédiaire de l'église, en même temps qu'à
répandre le christianisme parmi ceux qui n'ont pas encore appris à le

connaître. L'apologétique serait une science, sœur de celle de la
mission et de la polémique. Ce n'est qu'à la condition de réduire les

objets à l'essence du christianisme que l'apologie deviendra
l'apologétique, c'est-à-dire la démonstration du christianisme en fui-même,
et cela an moyen du triple testimonium animœ, fidei historicœ, spiritus
sancti.

Il s'agit donc avant, tout. — et c'est en effet l'objet de la première
partie de l'apologétique de notre auteur. — d'examiner comment
l'idée chrétienne, en tant qu'elle correspond à la conscience

religieuse et morale de l'homme, peut se justitier contre le panthéisme

ou tout autre point de vue analogue. Il importe pour cela de distinguer

le concept, qui est une forme de la connaissance par laquelle les

diverses parties sont ramenées à une unité intellectuelle, de l'idée,
unité réelle découverte par l'esprit au fond des faits particuliers qui
en sont les manifestations successives. Or, il n'y a de connaissance

solide et féconde que celle dont les concepts auront été formés sur ia

base de l'idée. Le concept du christianisme devra donc être le

résultat d'une étude qui en aura pénétré l'essence. Cette essence est la,

communion produite par Christ entre l'homme et Dieu. Telle est la

réponse vraie au besoin religieux de l'humanité ; voilà ce qui fait du

christianisme non une religion entre plusieurs autres, mais la religion,
ia seule digne de ce nom.

• Christliche Apologetik, von K. H. Sack. — 'i, Ausg. 1841.



THEOLOGIE. 483

1. Ainsi déterminée, l'essence du christianisme implique d'abord
le caractère personnel du rapport de Dieu avec l'homme.

ï. La personnalité de Dieu est une base nécessaire du christianisme,
un être impersonnel étant incapable d'amour. L'amour ne peut être
attribué qu'à un être libre, ayant conscience de soi, se distinguant de

l'objet de son amour et qui, tout en se donnant, n'en reste pas moins
lui-même. D'un autre côté, le christianisme éclaire, fortifie et

développe la conscience de la personnalité chez l'homme. A ceux qu'elle
n'aurait pas commencé par convaincre de la personnalité de l'homme
et du caractère personnel des rapports entre Dieu et l'humanité,
l'apologétique n'a rien à dire. De ce point de vue le panthéisme n'est

plus qu'un théomonisme et le matérialisme un cosmomonisme, aussi

opposés l'un que l'autre à toute religion.
2. Le caractère de la personnalité dans les rapports de l'homme et

de Dieu se démontrent en outre par les religions despeuples. En effet,

comme le dit Cicéron (De natura deorum 1, 17-44), ce qui est vrai
pour tous a plus le droit de prétendre à être la vérité que ce que
quelques-uns opposent à la croyance universelle. Dans la religion, sinon
dans ia philosophie des Chinois, perce la foi en une personnalité de

Dieu. Ainsi encore dans la religion naturaliste des Védas les

hymnes adressés aux dieux supposent que ceux-ci sont des

personnes. Un être impersonnel serait au-dessous de l'homme. Le
bouddhisme lui-même n'a pas pu détruire entièrement le besoin de
l'adoration d'un être personnel. Partout les idées auxquelles aboutit la
spéculation tendent à revêtir la forme de la personnalité aussitôt
qu'elle les envisagent au point de vue pratique et religieux.

3. L'idée de la personnalité se fonde enfin sur la conscience

humaine individuelle. A ce sujet, notre auteur passe en revue les
définitions de la raison de Kant, Jacobi, Herbart. Contre ce dernier, il
soutient les facultés de l'âme. «La raison, comme principe libre, peut
s'élever à la fois au-dessus du monde extérieur et au-dessus de son

propre monde intérieur. Mais elle est incapable de comprendre le
christianisme sans le concours de la volonté et du coeur. L'adhésion
au christianisme n'est pas l'œuvre d'une conviction purement
naturelle niais celle d'une foi produite par Dieu. Cependant aucune
conviction rationnelle du christianisme ne serait possible s'il ne
s'établissait devant la ruison par lui-même. » (Rom. I, 19 et 20 ; 1 Cor.
I, 21 ; Ps. VIII, 4 ; comp. Aristote, De mundo VI, et Cicéron, Tuscul.
L 29.) L'homme a conscience de lui-même comme d'un être personnel,
personnel et tini, et par là même il reconnaît la personnalité absolue
de Dieu. D'après Lichtenberg, la foi en Dieu est un instinct.



Mil BULLETIN.

II. La seconde vérité fondamentale à établir contre la double

erreur d'une matière incréée et d'une création éternelle est celle de

la création dans le temps, la création contingente de l'homme d'abord,

puis celle du monde qui l'entoure. « La réconciliation suppose une

séparation antérieure; or cette séparation doit avoir eu un commencement,

et cela au début de l'histoire de l'humanité; car autrement
il y aurait eu des hommes qui n'auraient pas éprouvé le besoin delà

réconciliation. La terre, assignée pour demeure à l'homme, est le

centre du monde, non mathématiquement, mais qualitativement, au

point de vue de la dignité. La thèse philosophique qui fait du monde

une manifestation nécessaire de Dieu est contredite à la fois par une
notion vraie de Dieu et par une notion vraie du monde. En effet,
en ayant conscience de sa propre relativité, l'homme affirme aussi

cette relativité de toute existence qui n'est pas Dieu. L'ensemble
même, la totalité des êtres finis ne peut pas constituer quelque chose

d'infini Dieu est un être absolu par lui-même et non-seulement vis-à-
vis du monde. Il n'est donc pas nécessaire qu'il ait créé le monde de

toute éternité. Si l'homme se sent heureux en Dieu, après avoir
quitté le monde, comment la béatitude de Dieu aurait-elle l'existence
du monde pour condition? Dieu, l'amour éternel a en lui-même l'objet

de son amour : car il est la plénitude infinie de la vie, à la fois
individualisée et essentiellement concentrée en lui. Ce n'est que par
un effet de son libre amour qu'il a réalisé la pensée d'un monde fini.
Le décret de cette réalisation est éternel ; son exécution a eu lieu
dans le temps ; accorder à une existence une origine éternelle c'est

nier qu'elle ait commencé dans le temps.
III. Le troisième objet, de la première partie de l'apologétique est la

démonstration de la coulpe du péché et de son châtiaient par la mort,
double l'ait sur lequel le christianisme se fonde pour annoncer une

nouvelle économie de la communion de l'homme avec Dieu. La mort
du Sauveur sur la croix montre que le péché de l'homme a dû être

un mal infini, comme de son côté la résurrection de Jésus est pour
nous la garantie que la peine du péché sera ôtée. Voilà ce que
l'apologétique a à établir contre le rationalisme déiste aussi bien que
contre le panthéisme spéculatif. « Avec la conscience de mon
existence, j'ai la conscience de ma liberté, même à l'égard de Dieu. D'un

autre côté, quoi que ce soit que je fasse, je me place dans un certain

rapport vis-à-vis de Dieu, parce que mon action, quelle qu'elle soit,
à un caractère moral; tout ce qui est contraire au devoir de l'obéissance

et de l'amour est un péché, une coulpe objective, en d'autres



THEOLOGIE. 485

termes un crime envers Dieu, et comme tel, tombe sous le coup
d'une juste condamnation. Car plus la grâce abonde, plus aussi abonde

la culpabilité. » Ici notre auteur s'attache à démontrer :

1° L'universalité du péché contre ceux qui en contestent la
malédiction et la puissance. Les arguments sont tirés, soit de la condition
de l'humanité, soit des traditions des différents peuples dont elles

expriment la conscience morale.
2° L'hérédité du péché, car si l'on admettait que des générations

futures pussent se passer du christianisme, on se trouverait forcé de

refuser à cette religion le caractère de l'universalité et de la perfection.

L'hérédité du péché se prouve par l'Ecriture en même temps

que par l'expérience de l'homme. Quoiqu'il compare le péché à une
sorte de cordon ombilical qui relie les unes aux. autres toutes les

générations humaines, et que par conséquent il en fasse un désordre

naturel plutôt qu'une faute commise avec liberté. M. Delitzsch repousse

expressément le traducianisme et se prononce en faveur du créatia-
nisme. Essentiellement différent de l'ordre de la nature, l'esprit de

l'homme ne se propage pas comme un être naturel. En définitive
c'est à « un mystère connu de Dieu seul » que l'auteur en appelle pour
faire reconnaître à la naissance le pouvoir de déterminerun caractère

spirituel et moral. Les païens sans doute admettaient chez l'homme
une propension innée au mal. aussi bien que Kant. Schelling, Julius
Muller. Mais ces derniers, au lieu d'en chercher l'origine dans un acte
du premier homme, ont prétendu le trouver dans une existence
antérieure. Le verdict de culpabilité que la conscience fait entendre a

l'homme ne s'adresse pas seulement au péché actuellement commis

par lui, mais encore à celui qu'il trouve existant en lui.
L'auteur passe de là à la démonstration de la mort comme salaire

du péché. La mort est une conséquence du péché originel, puisqu'elle
n'épargne pas des enfants nouvellement nés ou qui ne sont même pas
arrivés à la naissance. L'action de la mort sur l'homme formé d'un

esprit et d'un corps a pour résultats suprêmes la dissolution de

son organisme et la décomposition de sa partie physique. Et cependant
l'impression directe que produit le spectacle de la mort est que cette
manière pour l'homme de finir n'est pas l'institution primitive de

Dieu. Christ eut horreur de la mort parce qu'il y découvrait dans
leurs dernières profondeurs le jugement de Dieu, le désordre, la
corruption et la misère dont le péché a été la cause. Jusque dans la
nature qui nous entoure, la mort apparaît comme une suite du péché
de l'homme (Rom. VIII, 22.). Seul le point de vue chrétien qui nous



486 BULLETIN.

montre dans la mort le salaire du péché explique les manifestations
infinies du mal que nous présente le monde en même temps que la
forme douloureuse et repoussante que revêt la décomposition
inhérente à la vie naturelle. Peut-être la même puissance du mal qui a

perdu l'homme et entraîné dans la misère le reste du monde animal,
avait-elle déjà exercé son influence sur la création qui a précédé
l'homme et avait en lui son but. « Lorsque l'homme se fut perverti, »

dit un adage chinois, « tous les animaux devinrent ses ennemis et le
ciel fut changé. » Une croyance profondément gravée dans la
conscience des peuples, c'est que par suite du péché de l'homme le monde
de la nature est devenu une arène des puissances démoniaques.

IV. Après cela, notre auteur s'applique à démontrer, en opposition
au point de vue du déisme, que le christianisme est seul en état de répondis

aux aspirations de l'humanité. Son argumentation invoque tour à

tour :

1" Le témoignage de la conscience. Cette preuve est principalement
exploitée contre ceux qui, comme M. Pécaut, rejettent l'idée d'un

médiateur.
2° Le culte des divers peuples on plutôt l'universalité des sacrifices

qui en fait partie.
3° La connaissance naturelle que l'homme a de Dieu.
V. Ici se place la doclrine sur l'église envisagée comme le commencement

d'une humanité nouvelle. Ce chapitre est dirigé contre l'ancien
et le moderne rationalisme, entre autres contre celui de M. A. Schweizer.

L'auteur concède à ce dernier que dans toutes les sphères de

son action, Dieu se conforme à des lois fixes. « Mais une de ces sphères
est celle des opérations de sa grâce ; le caractère essentiel de ce

domaine est le surnaturel; àtei point que les limites sont celles

mêmes du surnaturel.» La signification do l'église est établie :

1« Par l'insuffisance de l'état. Celui-ci, d'après sa propre idée, est une

société particulariste, une institution {extérieure et par conséquent

non spirituelle (ungeistliche), n'exprimant que la forme du bonheur
d'un peuple.

2" Par l'aspiration à une association plus intime.
3° Par la nature de l'église qui répondu cette aspiration.
VI. La régénération du Cosmos est démontrée contre le rationalisme

de nos jours :

1° Par le miracle.
2" Par les opinions antérieures au christianisme, concernant

l'avenir de l'homme physique et spirituel.



THÉOLOGIE. 487

3° Par les traditions des différents peuples relatives à l'origine et à

la fin du monde. « L'accord entre ce qui est ancien et ce qui est
nouveau n'apparaît dans toutes les autres religions que comme quelque
chose d'accidentel et de partiel; au contraire, le christianisme peut
invoquer en sa faveur tout ce que les religions païennes ont
d'essentiel et de commun. »

VIL Enfin notre apologète cherche à établir la supériorité de la
Trinité clé de voûte de l'idée chrélienne, sur les conceptions d'un
théisme erroné. Ce théisme ne croit pas à un Dieu vivant en soi;
c'est celui que renferment le judaisme de la synagogue, l'islamisme et

l'unitarisme chrétien. Les preuves de la conception trinitaire du

christianisme sont:
1° Son accord avec le fond de fa conscience humaine et ses aspirations.

2° L'intelligibilité relative du mystère révélé.

3° lie rapport que présentent avec les trois personnes divines les

facteurs dont se compose la nature de l'homme, la pensée, la volonté
et le sentiment ; les analogies que présentent avec la doctrine
chrétienne les religions des divers peuples, celles des brahmanes, des

Chinois, des Chaldéens, des Egyptiens, des Samothraces,des Orphiques,
des Germains.

La seconde partie renferme l'apologie de la réalité historique du
christianisme. Il s'agit ici d'établir premièrement que l'avènement du christianisme

n'est que la réalisation de son idée, et, en second lieu, que l'Ecriture

Sainte renferme bien la formule vraie de cel avènement.

I. L'avènement du christianisme est une réalisation de l'idée qu'il
renferme.

1° Parce qu'il réalise l'idée de la Trinité chrétienne par l'histoire
du Nouveau Testament, par le témoignage de Jésus-Christ sur lui-
même, par l'histoire de l'Ancien Testament.

2° Parce qu'il est d'accord avec les trois idées constitutives qui
préparent l'avènement de Christ et de l'église.

IL C'est vis-à-vis de ce développement qu'il faut établir la vérité
de l'Ecriture Sainte.

La troisième partie étudie les résultats du développement historique
du christianisme et cherche à en démontrer l'harmonie avec son avènement,

ou ce que nous savons désormais revenir au même, avec la
realisation de l'idée chrétienne.

Ces résultats établissent :



488 BULLETIN.

1° Parla confession du Fils de Dieu, que le christianisme a sa base

dans la sainte Trinité.
2° Par le sentiment inspiré à l'homme de sa responsabilité vis-à-vis

de Dieu, la vertu morale du christianisme.
3° Par l'établissement d'une société fondée sur le sentiment d'une

rédemption commune, que le christianisme a la puissance de sauver.
En résumé, trois idées fondamentales : personnalité de Dieu et de

l'homme, création du monde dans le temps et coulpe du péché ; —
trois idées centrales: réconciliation, église, palingénésie ; — enfin,

une idée capitale, couronnement de l'édifice: Trinité; — toutes
établies au moyen de la philosophie ou de la théosophie, de l'histoire, et

de l'expérience religieuse intérieure.

K. FR. NfESGEN. — CHRIST, E1LS DKL HOMME ET E1LS DE DIEU '.

« Le profit le plus précieux que j'apprends à retirer de l'étude des

principes théologiques de la nouvelle école, c'est la certitude absolue de

posséder clans toute l'Ecriture, dans l'Ancien et le Nouveau Testament,
la parole de Dieu, et par conséquent le trésor pur et unique de la

vérité ancienne et nouvelle. »

L'auteur du volume- que nous annonçons commence par remarquer
que M. Beyschlag ne s'est occupé que du Fils de l'homme et a négligé
l'étude du Fils de Dieu, et qu'en agissant ainsi il ira fait que suivre
la tendance générale de notre époque. Aujourd'hui, en effet, par un
excès contraire à celui de l'ancienne théologie, on oublie volontiers la

seconde de ces désignations de Christ en faveur de la première. Partant
de ce fait, M. Nôsgen s'attache à rétabir dans leurs droits respectifs
l'une et l'autre des dénominations appliquées par la parole évangélique

à la personne du Sauveur.

L'expression de Fils de l'homme se rencontre cinquante-cinq fois
dans l'Ecriture. MM. Ilolzhausen. Weissäckeret Langen y voienttion
une désignation populaire, mais le nom essentiellement apocalyptique
du Messie. Ils appuient leur assertion sur le fait que, vers la fin de la
vie de Jésus, le peuple demande encore ce que c'est que le Fils de

1 Christus, der Menschen und Gottessohn; eine Erörterung der Selbstbezeichnun-

gen Jesu-Cliristi in ihrer grundleglichen Bedeutung für die Christologie, vn
K. Fr Nösgen, 1869. — 1 vol. in-8 de 336 pag.



THEOLOGIE. 489

l'homme. (Jean XII, 34.) Il n'y a pas jusqu'aux disciples pour qui ce

terme n'ait quelque chose d'obscur et d'énigmatique. On est bien obligé
d'admettre qu'il était destiné à exprimer le caractère propre du roi
promis à Israël et qu'il était en effet un de ses noms spécifiques. Mais
comme tel il ne pouvait être compris que de ceux qui étaieni
tout à fait au courant de la littérature apocalyptique « Il n'est, pas

naturel d'entendre par &-DBpr»noç le premier homme créé1 et, partant de

là, de traduire le Fils de l'homme par celui qui appartient à la race
humaine. L'article indique qu'il n'y a pas plusieurs fils de l'homme, dans

le sens spécial de ce mot; c'est-à-dire que le privilège de ne porter
en soi que ce qui est commun à la race humaine, sans le mélange
d'un caractère individuel hérité de tel ou tel père, n'appartient qu'à
un seul être. L'individualité de cet être unique consiste à représenter,
à un degré tout particulier, le type commun à tous. D'un autre côté, il
est impossible que Jésus s'applique le titre de Fils de l'homme dans un
autre sens que celui où il est aussi applicable à d'autres,» c'est-à-dire
dans le sens qui rappelle la fragilité naturelle en opposition avec la

puissance surnaturelle dont parle Ezéchiel. « Le fait de l'anamartasie
qui distingue le Fils de l'homme des autres hommes est affirmé par
l'application que Jésus se fait à lui-même de cette dénomination avec
allusion évidente au passage Dan.VII, 13, clans lequel l'Ancien des jour-.
Dieu le Père accorde au Fils le règne clernelen récompense de sa soir
mission volontaire à un abaissement si différent dece qui caractérise
les royaumes de ce monde. Mais ce qui est certain, c'est que. comme
ledit Schulz, la nature du Fils de l'homme n'est pas renfermée dans les

limites de celle d'un simple homme, ou, ainsi que le remarque
Hengstenberg, que le pouvoir qui lui est attribué de paraître sur les nuages
nous oblige à voir en lui le maître de l'univers. Son analogie avec
l'homme n'est donc affirmée que sous le rapport physique et nullement

sons le rapport éthique. » D'où il résulte que le problème revient
bien moins à définir le sens de l'expression de Fils de l'homme qu'à
déterminer la nature ot le caractère de celui qui se l'est appliquée.

L'analyse que notre auteur fait des textes n'est pas toujours très
claire. Ainsi, à propos de Marc II, 10 M. Nôsgen admet que Jésus

dans ce passage s'est appelé Fils de Dieu, comme s'il y avait w;l|o»o-iav

éx,ù t<£ ùwû too ivBpùKo-j. En outre, il est permis de douter que les

Pharisiens l'aient reconnu comme Fils de l'homme dans le sens indiqué,

puisqu'ils n'admettaient pas sa mission. Dans tous les autres pas-

' Hofmann, Schriftbeweis, II, 81.



490 BULLETIN.

sages, notre auteur n'interprète la dénomination qui nous occupe que

comme l'indication d'une ressemblance extérieure de Jésus avec

l'homme ou de son abaissement. « Il ne fallait rien moins qu'un
enseignement de tous les instants pour faire admettre que Jésus, quoique
P'ils de l'homme, était le Messie. Déjà, dans Jean 1,52, Jésus se

présente à la fois comme homme et comme Messie. Celui qui occupait le

rang le plus élevé en est descendu comme Fils de l'homme. Tel est
aussi le caractère qu'il s'assigne dans les synoptiques, en présence du

souverain sacrificateur. Mais le quatrième évangile nous montre, avec

plus de force encore que les synoptiques, l'opposition de ces deux

expressions, le Fils de l'homme et le Fils de Dieu. Dès lors, après
que le Seigneur eut été glorifié, son nom de Fils de l'homme perdait
son application. Et en effet on ne le trouve plus employé que dans

Act. VII, 55-56 où Etienne déclare qu'il voit le Fils de l'homme sous

la même forme que celle qu'il avait pendant son existence terrestre.
Dans Apoc. I, 13. et XIV, 14, cette dénomination ne sert qu'à indiquer
la ressemblance avec l'homme. Enfin, dans Hébr. II, 6-9, elle est

employée avec le même sens que dans Ps. VIII, pour affirmer la
riche humanité de Jésus. »

M. Nôsgen combat énergiquement l'interprétation qui fait exprimer
au nom de Fils de l'homme l'idée de l'homme primitif et typique ; il voit
dans ce titre un attribut exclusivement sotériologique et nullement
cosmique. L'épithète de second Adam ne s'applique à Jésus que
depuis sa résurrection, en tant qu'il est l'Esprit qui donne la vie.

« L'opposition de Jésus à Adam, relativement à ce que la chute a fait,
d'après l'Ecriture, de la nature humaine, démontre de la manière la plus
évidente la différence au point de vue physique entre l'un et l'autre.
Ni les mots, ni les contextes ne nous forcent à entendre par ce dernier
Adam autre chose que le Christ ressuscité. Il ne s'agit, selon

Hofmann, que de l'opposition physique entre le premier etle second Adam.

Christ n'est devenu pour l'apôtre ó èno-jpâvioç cniOpomoç que depuis son

aMiension. >-

Avant de passer du nom de Fils de l'homme à celui de P'ils de Dieu,
l'auteur s'arrête un instant à l'épithète de Christ ou Messie.

« L'onction était quelque chose de commun aux rois, aux prophètes
et aux prêtres ; et c'est la possession complète de cette onction qui
faisait du Sauveur promis l'accomplisement des types représentés par
les dignités de l'ancienne Alliance. Ainsi l'entendent Jean-Baptiste
(Jean 1, 33), le Sauveur lui-même (Luc IV, 18; Math. XXII, 42) et
la première église chrétienne. (Act. IV, 26-27 ; X, 38; 2 Cor. I, 21.)



THEOLOGIE. 491

« Quant au nom de Fils de Dieu, il est attribué au Messie en vertu
d'abord du fait que chacune des classes auxquelles se trouve appliquée
la désignation de fils de Dieu, les anges, les rois, les juges, les membres

du peuple d'Israël, possède en lui sa personnification suprême. »

L'idée de la filiation divine, commune à toutes ces catégories d'individus,

ne doit être cherchée ni dans une identité de nature., ni dans

la génération, mais uniquement dans une ressemblance avec Dieu.
« Déjà l'Ancien Testament exprime la pensée que la qualité de Fils
de Dieu consiste essentiellement dans la possession et la direction du

Saint-Esprit. » M. Nôsgen cherche ici à établir que le nom de Christ
n'est pas identique à celui de Fils de Dieu ; et il en donne pour
preuve que les Juifs et Caïphe lui-même admettaient la première de

ces dénominations tandis qu'ils repoussaient la seconde comme
blasphématoire.

Pierre déclare que Jésus est Fils de Dieu, d'après Ps. II, dans le sens
le plus eminent. Dans les synoptiques Jésus indique par cette expression

une condition toute différente de celle des autres hommes, une
condition élevée au-dessus de celle de l'humanité en général et même

de la condition des autres ordres d'esprits. (Marc XIII, 32.) De la

qualité de Seigneur il tire la conséquence qu'il est au-dessus du roi
David, et qu'il possède une gloire supérieure et divine. Le passage d e

Math. XI, 27, plaide en faveur d'une union avec le Père de beaucoup
plus élevée qu'une simple communion morale, d'une union qui implique
une nature à tous égards adéquate à celle de Dieu. De même dans

Math. XXVIII, 19, par l'application qu'il se fait à lui-même du titre
de Fils de Dieu, Jésus s'attribue bien une nature égale à celle de son
Père. D'après Jean III, 16, le nom désigne précisément ce qu'il faut

que nous reconnaissions en Christ pour qu'il soit notre Sauveur, et

pour que nous puissions au moyen de cette foi entrer dans les vrais

rapports avec Dieu au lieu de rester éloignés de lui. Luc I, 35 décrit,

la nature divine du Fils de Dieu devenu homme en Christ par son

essence.

Enfin M. Nôsgen étudie, quant à la signification dogmatique, les titres
que Jésus s'attribue lui-même.

1" Le témoignage que Jésus donne sur sa personne est fondé sur
l'unité de sa conscience de lui-même. « Reconnaître en Jésus la nature
divine et la nature humaine, c'est poser les deux bornes extrêmes et

immuables entre lesquelles doit se renfermer la diversité des théolo-

goumcnes christologiques. »

2° Christ se désigne lui-même comme Fils de l'homme; il se repré-



492 BULLETIN.

omte par là comme le tils et l'héritier de la race humaine, telle qu'elle
est tombée en Adam. et. devant, comme tel, manifester dans sa

personne, de la manière la plus complète, les signe.- de cette chute.

Quant à la doctrine qui déclare que le n-jeüp.v. absolu est devenu en

Christ le ffvsûfia particulier d'un homme (Gess). on peut hésitera
l'admettre, sans pourtant la repousser comme impossible. D'après ce

point de vue, l'homme aurait le principe de sa vie dans la ^w/jh et non

dans le rrvsüua, qui represente toujours le principe divin et qui aurait
été dans l'origine sans mesure. Ou sera mieux dispose à approuver
l'auteur quand il dit: « Aussitôt que l'on rapporte à l'humanité de

Christ ce qui appartient à l'homme-Dieu, on fait du Sauveur un

personnage qui ne peut être regardé en aucune façon comme un frère
des autres enfants d'Adam, on transforme son humanité réelle en

quelque chose de surhumain. »

3° »La doctrine chrétienne doit reconnaître en Christ la plénitude
de la divinité qu'il s'est attribuée lui-même. Réduire cette nature
divine à un simple caractère divin est l'erreur capitule de la christologie
de Schleiermacher qui domine encore de nos jours. Nous estimons
devoir repousser tout système qui tendrait à attribuer au Logos la
faculté de devenir quelque chose d'autre que ce qu'il est en soi, à

changer, à se développer. »

4° L'auteur représente le principe spirituel de la nature divine de

Christ comme un moyen de comprendre entièrement l'unto natura
rum. Le mode de cette union est le point sur lequel la théologie
moderne diffère le plus de l'ancienne théologie protestante. L'auteur
discute les théories de MM. Dorner, Beyschlag, Nitzsch, Liebner. Gess,

Thomasius, Rothe et autres. Nous ne pouvons donner que la conclusion
de ce débat. « La conception que nous avons de l'essence de Dieu ef

d'après laquelle nous disons qu'il est esprit est le fondement sur
lequel on s'appuie pour concevoir la naiure et l'action du Logos
d'une manière analogue à l'action du Saint-Esprit telle que nous la
' onnaissons par notre expérience. Et en faveur de cette déduction
plaide l'unité d'essence qui doit en tout cas être admise. L'immatérialité

de Dieu n'exprime que le momentuégatif de cette détermination. »

D'après cela, c'est l'Esprit de Dieu qui ferait de la personne de Jésus
: homme-Dieu.


	Théologie

