Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 1 [suite]
Autor: Pichler, A. / Dufour, J.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ

PAR

A. PICHLER".

SECOND ARTICLE.

II. Le monde.

§ 1. Origine du monde ; nature des élres creées.

La doctrine leibnizienne sur lorigine du monde est a égale
distance des écueils du matérialisme et de ceux du panthéisme.
Le monde reflete Vimnage de Dieu sans participer de son essence
et de ses attributs. La possibilité de la création est une consé-
(quence de la toute puissance et de la bonté divines.

Dieu est libre, mais déterminé dans ses actions par ses per-
fections, et notamment par sa sagesse. Les rapports du monde
et de Dieu sont plus étroits dans le leibnizianisme que dans le
théisme vulgaire et les théologies supranaturalistes courantes.

Dieu étant déterminé par sa sagesse et sa bonté a faitle meil-
leur des mondes possibles. Il I’a fait de rien. La volonté de Dieu
et le néant se retrouvent a 'origine de la création, comme 'unité
etle zéro a l'origine des nombres.

Les spéculations sur I'inaction d’un Dieu éternel avant la

' Die Theologie des Leibnis aus simmtlichen gedrucktea und vielen noch un-
gedruckten Quellen mit besonderer Riicksicht auf die kirchlichen Zustinde der
Gegenwart zum ersten Male vollstindiz dargestellt von Dr A. Pichler. Erster
Theil, Miinchen 1869. 1 vol in-3 de xvi et 474 pages.

Voyez, pour le premier article, la livraison de juin, page 239.

GC. R. 1870. 23



352 A. PICULER.

création sont puériles et oiseuses. IL’hypothese de 'éternité du
monde offre des difficultés bien autres. Le temps et 'espace
n'ont de réalité que par leur coexistence avec des choses créées.
L’objection n’est done, au fond, qu’une pétition de principe.

Dieu est présent partout. Seulil est incorporel. Leibniz rejette
la doctrine des esprits purs, tout en attribuant aux corps de
certaines créatures supcérieures un maximum de subtilité.

Il y a deux sortes de matiere : la matiere brute, dont le fonds
a eté crée mmmuable; la matiere organisée, dont la structure
est muable. L’entéléchie, ou la créature au plus haut degré de
perfection, ne peut se passer de corps. Les dmes qui attendent
la résurrection conservent de mystérieux liens avec la matiere.

Leibniz rejette atomisme.

La nature ne peut étre connue a fond. Celui qui en connaitrait
parfaiternent une partie connaitrait le tout.

Le but de Leibniz, dans sa doctrine sur le monde, est d'y
montrer la trace de Dieu et de combattre le matérialisme.

L’on n’a pas assez appliqué & 'étude de la nature le principe
de la raison suffisante. Autrement, on ett fait justice d’un prin-
cipe assez arbitrairement posé, celuide la ressemblance parfaite
entre les parties analogues, dans ’harmonie de I'univers. Si
I'on remarquait que cette similitude parfaite n’a pas de raison
d’étre, on ne lui octroyerail pas une existence que le Créateur
ne lul a point donneée. Il n’y a pas deux étres absolument sem-
blables.

Chaque créature doit étre, comme la nature, 'ouvrage le plus
parfait en vue de son but.

Entre les ceuvres de 'homme et celles de Dieu, la ditférence
est plus que graduelle, elle est essentielle. I’homme ne peut
donner ases ceuvres la forme derniere, 'ame, ce quirépond au
mol et en fait un microcosme.

La nature est bonne ; ses plus petits ¢chantillons attestent la
richesse de ses trésors.

Tous les corps obéissent & un grand mouvement d’avsorption
et de séparation.

Il n’y ajamais ni génération absolument récente, nimort par-
faite. Les organismes naissent de germes dans lesquels il y a



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 399
préformation incontestable. Les dmes et les corps, avant de
s'unir, étaient destinés a se rencontrer. L'ordre donnée ala terre
de produire et aux étres organiques de se propager est l'expres-
sion d’une loi.

L.a nature ne ftait pas de sauts.

Le mouvement n’a paspour origine premiere une joi mathé-
matique, mais la volonté de Dieu.

Leibniz se rattache i la cosmogonie mosaicque, mais sans lit-
téralisme servile. La terre, selon iui, avait été couverte par les
eaux avant la creation de 'homme; mais, plus anciennement,
elle avait été consumee.

Primitivement elle avait recu du Créateur une forme rveé-
guliere.

Il est difficile de déterminer si Leibniz croit que le monde,
dans toutes ses parties, marche continuellement vers la perfec-
tion, ous’il admet qu’il subit des phases de recul. Cette derniére
supposition n’est pas en contradiction avec le systeme de 'opu-
misme, tel qu’il 'a défendu.

[ admettait une échelle des étres; mais il ne plagait pas
homme sur 'un des degrés les plus élevés, pensant qu’il est
plus prés dunéant que de Dieu. Ses idées sur ce sujet sont dé-
veloppées dans une lettre écrite en 1707, et dont M. Pichler sou-
tient Pauthenticité, contestée en 1753 par académie de Berlin.

§ 2. Conservation el gowvernement du monde.

La conservation du monde est une création continuée. Cela
ne veut pas dire que Dieu tire continnellement le monde du
neant. Les créatures ont regu une vie propre, mais cette vie
doit étre conservée. La conservation se rapporte aux substances
elles-mémes.

Leibniz repousse I'idée d’une force inhérente en vertu de la-
quelle la nature se développerait sans le secours de Dieu. Tout
développement est sans doute I'effet d’une loi, « chaque créa-
ture est grosse de son état futur et suit naturellement un certain
train, sirien ne 'en empéche; » mais, pour que 'obstacle ne se pro-
duize pas ou n’agisse pas, il faut Paction conservatrice de Dieu.



391 A. PICHLER.

Newton s’est trompé en assimilant la conservation du monde
a celle d’'une machine qui, a cause de son imperfection, a besoin
d’étre remontée. Dieu estassez puissant et intelligent pour faire
un mouvement perpétuel et un ouvrage durable. Ce principe,
dont Leibniz faisait usage & 'occasion des miracles, retrouveici
son application. La conservation continuée du monde, comme
les miracles, a sa raison, non dans 'imperfection de la création
matérielle, mais dans la nécessité de maintenir 'harmonie
préétablie, et dans le besoin que les créatures ont du secours
de Dieu, en vertu de leur destination premiere.

L’activité conservatrice de Dieu se manifeste dans I’ensemble
de I'univers et dans ses détails. Elle intervient perpétuellement.
pour le maintien de 'union entre 'dme et le corps. L’anthropo-
morphisme « Dieu se reposa» ne se rapporte qu’a ’achévement
de la création proprement dite.

Rien n’arrive au hasard. Dieu est toujours prés de son ceuvre.
Tout arrive par l'effet d’'une prédétermination certaine. Les
causes et les effets forment une chaine qui part du ciel et abou-
tit & la terre, comme celle d’Homére. Nous verrons plus tard
que la liberté humaine n’en reste pas moins intacte.

Il n’y arien de petit. Les causes les plus insignifiantes peu-
vent produire des effets gigantesques. Une piqire d’insecte
chasse une idée qui allait se présenter a la pensée d’un roidans
un moment décisif, el une combinaison de toute importance
est manquée.

La loi de continuité dans le développement historique de
I’hurmanité ne saurait étre méconnue impunément. Que les
gouvernants la comprennent, et ils cesseront du méme coup
d’aspirer a une stabilité illusoire et de réver des innovations
brutales. L’avenir de I’église dépend du degré d’intelligence
avec lequel elle adhérera & ce principe. Leibniz sentait que le
XVIIe siécle n’était pas destiné & le comprendre. Le XVIII® siecle,
dans ses écarts opposés, n’a pas été plus intelligent. Le notre
semble miir pour cet ordre de vérités.

L’optimisme de Leibniz est célebre, mais il a été rarement
compris. En posant ce principe, Leibniz ne croyait nullement
que le bien parfait se fiit jamais réalisé dans la vie humaine. Il



LA THEOLUGIE DE LEIBNIZ. 355
n’affirmait pas un fait historique, mais une idée métaphysique
et surtout religieuse. De I'idée d’un Créateur parfait résultait
pour lul celle de I'excellence du choix arrété entre toutes les
créations et tous les enchainements de destinées possibles. La
série qui s’est produite était prévue. Elle a donc été acceptée
par le Créateur cornme la meilleure de toutes. Que penser de la
sagesse et de la bonté suprémes si, quelque chose de meilleur
¢tant possible, la permission d’exister n’a pas été donnee a ce
monde éventuel et & cet enchainement désirable? La pensée
religieuse est acculée dans des retranchements ou elle est forcée
de se rendre a 'évidence d’une théorie qui lui semblait d’abord
paradoxale. Cette concession lui cotitera peu d’ailleurs, si elle se
rappelle, qu'au point de vue de Leibniz, ce qui va pour le mieux
ce n’est pas le train de ce bas monde, maisle couvernement de
Dieu avec tous ses actes, en y comprenant en premiere ligne la
rédemption et les réparations éternelles dues & 'envoi de Jésus-
Christ. Si le Créateur eat pu faire quelque chose de meilleur,
il se serait renié lui-méme en ne se mettant pas a 'ceuvre.

Quelques réserves que 'on puisse faire sur certains détails de
ce systeme de l'optimisme et sur la maniere dont Leibniz 'a
présenté quelquefois, I'idée-mére dont il est I’épanouissement
est foncierement religieuse et icréprochablement chrétienne.
Aussi 'opposition la plus violente dount il ait été Iobjet est-elle
venue non des croyants, mais de Voltaire. Si cette explication
de lordre universel n’est pas le dernier mot de la théologie,
elle subsistera du moins, dans Phistoire de Pesprit humain,
comme I'un des meilleurs essais tentés pour la solution d’un
immense probléme.

§ 3. Le mal physique et le mal moral.

Cette question est une de celles qui ont le plus préoccupé
Leibuiz. En la discutant, il s’est occupé presque exclusivement
de la face par laquelle il I'avait abordée. Plaider la cause de
Diey, le disculper de toute complicité dans le fait du mal, voila

son but spécial et loccasion des lacunes qui ont pu lui étre
reprochées.



396 A. PICHLER.

Bayle lui demandait un jour si Dieu n’aurait point pu faire
son meilleur monde possible meilleur encore, en supprimant
la possibilité du mal. Il n’hésita pas a répondre que cela etit été
aussi impossible & Dieu que de créer un second Dieu. La possi-
bilité du mal, selon les principes de Leibniz, est une des condi-
tions du meilleur monde possible. Il la faut pour que la perfec-
tion de Dieu ressorte par contraste aux yeux des créatures, et
pour que la carriere du perfectionnement leur soit ouverte.

Sans doute, un monde inaccessible au mal est imaginable et
qéme possible; mais la création d’un tel monde suppose un
autre plan que celui qui a été choisi. Le plan exclu ne saurait
étre supposé meilleur que celui auquel la sagesse divine s’est
arrétée. Un monde inaccessible au mal n’est donc pas le meil-
leur possible. Il est aisé de s’en convaincre par une contre-
preuve. La liberté elit été bannie d’un tel monde, car un bien
mevitable implique 'absence de liberté. Ajoutons a cela la né-
cessité de créer d’autres natures, d’opérer d’autres miracles,
et nous verrons toutesles difficultés d’'une hypotheése établissant
I'infériorité du plan réel de Dieu sur tel plan imaginaire.

La possibilité du mal tient & la nature méme des choses
finies. Toute pente de fleuve, fut-ce la plus réguliere, se trou-
vera trop faible si 'on fait flotter des navires trop fortement
chargés. Il est enfin des maux qui entrent dans lordre de la
nature pour faire ressortir les biens. L’ombre est un mal com-
paratif, et cependant les peintres lintroduisent dans leurs
arriere-tonds pour produire des effets de lumiere.

Pour le moment, nous ne -considérons le mal qu’a I’état de
possibilité, et en fait de maux, nous ne parlons que de ceux
gqui se rapportent & Pordre phvsique. Avant de parler directe-
ment du péché, faisons toutefois une observation qui ne sera
pas perdue dans la suite. Rappelons-nous que tout ce qui con-
tribue & un désordre moral, n’est pas, pour cela, imputable a
péché. La fidélité au devoir entraine quelquefois des contre-
coups imnioraux. [’innocence de celuiquia fait ce qui est di
subsiste quelle que soit la culpabilité de ceux qui ont pris occa-
sion de son attitude pour mal faire. Cet ordre de faits nous offre
des analogies pour montrer que Dieu reste saint et bon dans les



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ 3a7

actes de son gouvernement, quelle que soil ia conduite des
hommes, et quels que soient les maux de cette vie. La théodi-
cée doitimiter 'astronomie planétaire et rappurter ses perspec-
tives au centre de toutes choses. Quand elle jugera des ceuvres
de Dien d’apres les pensées de Dieu, elle verra qu’il ne s’est
jamais démenti.

Dieu n’est pas auteur du mal. Cela est vrai pour le monde
physique. Tout y rappelle ses perfections et I'excellence de son
ceuvre créatrice. Les plantes et les animaux sont des témoigna-
ges de sa paternelle sagesse. Il est vrai quun débris de sque-
lette ou un détritus végétal est repoussant, mais le naturaliste,
qui connait le tout dont il fait partie, y discerne des rapports
harmoniques. Ayons toujours la vue de ensemble, et 'harmonie
nous apparaitra juscque dans des maux apparents.

Le mal, comme le bien, peut éire métaphysique, physique ou
moral. Le mal métaphysique consiste dans 'imperfection inhé-
rente aux substances créées. Cette imperfection est un bien re-
latif. Il n’est pas corivenable que la perfection existe 3 coté de
Dieu. D’autre part, une mesure relative de malaise est nécessaire
& homine pour qu’il sentele prix du bien absolu qui est en Dieu
seul, et pour qu’il soit conduit & chercher les joies supérieures.

Le mal physique consiste dans la douleur proprement dite.
Il est une conséquence du mal moral, dont nous allons parler.
L’origine n’en remonte pas immédiatement & Dieu. Que s’il at-
teint des innocents, 'harmonie n’est pas brisée pour cela. Elle
se trouve glorieusement rétablie par le fait des avantages mo-
raux de la souffrance et des compensations éternelles.

Quant au mal proprement dit ou péché, la question est plus
difficile. Ce qui est certain cependant, c¢’est que Dieu n’en est
pas lauteur. Leibniz proclame cette thése dans le sens dela
tradition chrétienne. Mais il va plus loin. Il reconnait au mal
moral une certaine nécessité et un avantage relatif. Si Dieu
et prévenu, il etit brisé la série qui devait amener la rédemp-
tion. En supprimant l'occasion d’un désordre spécial, il et
empéché le plus grand bien de se produire. Il etit ressemblé & un
geénéral qui, tandis qu’il perd son temps & empécher une dis-
pute de caserne, manque I'occasion d’un triomphe.



358 A. PICHLER.

M. Pichler résume ici dans quatre théses la théorie de
Leibniz.

« Dieu a toujoursen vue le bien. »

« Le bien que Dieu a en vue est le plus grand de tous les
biens possibles. »

« Pour arriver 4 cette fin, Dieu emploie les choses intrinse-
quement indifférentes et le mal physique. »

« Dieu n’est point ’auteur dumal: il se borne a le permettre. »

Il faut distinguer ici deux choses dans la volonté divine : 1° la
volonté antécédente qui a le bien général pour but; 20 la volonté
conséquente, ou la détermination de Dieu 4 l'occasion des vo-
lontés de ses créatures. Cette volonté conséquente ne coincide
point avec la ligne qu’ett suivie la volonté antécédente sile mal
ne se fiut pas produit. Cependant elle est en harmonie morale
avec celle-ci. Elle résulte, comme elle, de 'amour du Créateur
pour le bien supréme.

Défenseur consciencieux du gouvernement divin et des en-
seignements de la Bible, Leibniz a abordé une question qu’il
fait rentrer comme cas spécial dans le grand probléme du mal.
Nous voulons parler des ordres divins qui se trouvent en oppo-
sition apparente avec les grandes lois de la morale humaine,
tels que linjonction qui appelait les Hébreux a soustraire la
vaisselle des Egyptiens. Acceptant le récit de I’Exode, Leibniz
justifie ordre donné, sans recourir pour cela a la considération
de derniére instance qui représente la souveraineté divine
comme au-dessus de toute morale. Cette idée est en opposition
directe avec l'esprit de son systéme, et avec plusieurs de ses
affirmations. Il fait remarquer seulement que certaines infrac-
tions de détail peuvent étre commandées, dans des moments de
perturbation, par des intéréts moraux de premier ordre se rap-
portant & un bien supérieur. Il invoque I'analogie de la médecine
qui ne se laisse pas conduire par les lois de la décence quand il
s’agit de sauver une vie. Ces dérogations exceptionnelles et
temporaires ne compromettent pas la permanence ultérieure
des lois suspendues.

[1 n’y a pas de principe positif du mal ; mais le caractére pu-
rement privatif que Leibniz lui attribue ne 'empéche pas d’étre



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 359

odieux et terrible. Un refroidissement produit dans une arme
a feu occasionne une explosion tout aussi dangereuse que si
elle avait une cause positive. Il en est de méme pour les désor-
dres moraux.

La théorie de Leibniz sur la nécessité relative du mal est en
corrélation avec sa théorie du mouvement, et en particulier
avec ses idées sur les contraires dvnamiques. La nature pro-
cede par antagonismes de forces. Plus on I’étudie, plus on voit
Iordre derriere ces désordres apparents. Les sciences ont mon-
tré que les planetes ont un cours régulier. Elles sont sur la
voie de découvertes analogues relativement aux comeétes. Il en
sera de méme pour la théologie, quand clle étudiera mieux
les perturbations du monde invisible.

Inutile de rappeler que Leibniz n’oublie pas de mentionner
Part supréme par lequel la Providence sait tirer le bien du mal,
et qu’il n’a pas négligé les arguments fournis par 'observation
de la nature et I’étude religieuse de P'histoire.

Descendant de ces hauteurs et devenant de plus en plus réa-
liste, Leibniz jette un regard sur les maux de la vie humaine,
et les juge a son point de vue. (est sur ce terrain que la criti-
que de détail est facile, et qu’on peutlui demander il a toujours
raison contre le jugement mélancolique et célebre de Pline,
auquel il est loin de se ranger. M. Pichler se borne a citer
quelques observations plus intéressantes que profondes, et a
rappeler que le derniermot de 'optimisme n’est pas 1, qu’il se
résume dans un appel aux espérances de I'éternité. Il conclut
en faisant valoir la supériorité intrinseque de cette philosophie
religieuse, dont la sérénité contraste avec les cotés sombres re-
prochés souvent au catholicisme du moyen age et au calvi-
nisme rigoureux.

III. L’homme.

S 1. Sa nature, les lois de son développement d’aprés le plan
de Dieu.

Nous considérons ici '’homme dans ses rapports avec Dieu.
- ?y ’ : .. <.
Sl 1’y a rien de religieux dans sa nature et sa destinée, le



360 A. PICHLER.
christianisme est une fantasmagorie qui doit disparaitre devant
le déisme ou le maiérialisme.

L’anthropologie de Leibniz s’écarte des orthodoxies officiel-
les, mais elle prend ses données premieres dans la révélation
biblique. Il admet I'excellence primitive de 'homme ; mais il
repousse comme une erreur Uidée arbitraire ue 'on s’est faite
de sa souveraineté sur la nature, et il ne croit pas que tout
existe exclusivement pour lui. Un homme est plus qu’un lion,
mais rien ne prouve que la conservation d’'un homme soit plus
importante que celle de toute larace léonine. Subordonner tout
systématiquement & 'humanité seule, c¢’est s’exposer a trouver
un jour que Dieun n’a pas été fidele & ses plans. Nulle substance
n’est méprisable, et nulle substance ne doit recevoir des hon-
neurs injurieux pour les autres.

Dieu gouverne les substances matérielles en mécanicien su-
préme. Il gouverne les hommes en monarque et en pere. 11y
a des lois spéciales pour le monde moral, et parmi ces lois, celle
de rétribution. Indépendantes du mécanisuie de la nature, elles
s’y rattachent par 'harmonie préétablie.

Le but supréme de Dieu ce n’est pas le bien de I'individu, mais
le bien général. Sans doute Paccord des félicités individuelles et
du bien général est dans sa volonté antécédente ; mais sa volonte
conséquente exige parfois que Pavantage de Uindividu soit sa-
crifié au bien général. 1l etit mieux valu, pour tel individu, que la
raison nenous et pas ¢té donnée : il n’etit pas abusé de ce don
précieux. Mais Dieune s’est pas laissé arréter par cette considé-
ration, car le bien général exigeait que la raison fat donnée a
'homme. Il etit mieux valu, pour tel individu, que Dieu prévint
la chute d’Adam, en renoncant & faire le monde. Dieu ne l'a
pas fait parce que le bien général exigeait la creation.

Cette perspective sur les horizons divins ne ravale pas
’lhomme ; elle n’est contraire qu'a Porgueil, et elle offre des
sujets de consolation.

Dieu a donné a ses créatures le degré de perfection compa-
tible avec leur condition inférieure: L’homme n’a pas le pou-
voir créateur, mais il est appelé a concourir a Pceuvre de son
établissement sur la terre. L’espace et le temps limitent ses



LA THEOLOGIE DE LEI®NIZ. 361
perfections relatives, mais sont loin de s’opposer i leur déve-
loppement. Toutes les créatures participent en méme temps
de la nature divine et du néant. C’est dans cette coincidence
que consiste leur condition de créatures. Le néant entre pour
sa part dans I'état des élus et des anges. Ne U'oublions pas si
nous voulons éviler le panthéisme.

Il doit v avoir dans les régions supérieures du monde visible
des étres supéricurs a '’homme, mais semblables & lui.

Leibniz admet, d’apres la Bible, 'unité de la race humaine
et la filiation commune remontant & Adam. Le premier homme
a été créé en vue de la place qu’il devail occuper dans 'his-
toire de sa race, et en prevision de toutes les conséquences du
role qu’il jouerait.

Les germes ies corps organisés ont une prédisposition la-
tente & éclore. Un phénomene parallele se passe pour les dmes
sous Uinfluence d’une-action divine spéciale. La théorie de Leib-
niz sur ce mystérieux sujet tient le milieu entre la doctrine
de la préexistence des ames et le créatianisme, et peut étre
considérée comme un traducianisme mitigé. .

Dans toute cette théorie, Leibniz est resté fidele & son prin-
cipe sur la continuité, ainsi qu’a celui de l'unité de 'ame. Ddéja
dans sa these pour le doctorat, il s'était élevé contre toute dis-
tinction dualiste entre Pame sensitive el 'ame raisonnable.
Nous n'avons qu’une ame, dit-il ; mais cette dme est virtuelle-
ment sensitive et végetative.

La raison seule constitue la différence entre 'homme et les
animaux. Elle peut étre obscurcie, jamais anéantie.

L’ame humaine tient le milien entre la nature divine et la
maticre. Elle est destinée & connaitre Dieu, mais nos idées ne
peuvent étre jamais pures de toute lmagination corporelle.

Le corps est en harmonie avec la destination de 'ame.

L’homme ne peut arriver 4 se connaitre parfaitement. [l ne
le pourrait qua condition de connaitre également Dieu. Il con-
nait le monde extérieur par les sens, mais il a conscience de sa
nature supérieure par une voie indépendante du témoignage
des sens © Nihil est in intellectw quod non fuerit in sensu nisi
intellectus ipse.



362 A. PICHLER.

L’idée de Dieu n’est pas un résultat de la réflexion volontaire;
elle 'impose 4 Pame. Elle ne vient pas non plus de la révéla-
tion. L’acceptation de celle-ci serait impossible s1 nous n’avions
préalablement l'idée de Dieu. L’enseignement divin est un exci-
tant qui met en jeu nos moyens internes de connaissance. Dieu
nous appelle a le glorifier, mais, pour cela, il faut que nous le
connaissions.

L’idée de I'immortalité est naturelle. Croire (ue 'homme ne
peut la trouver par lui-meme est une erreur qul a le témoi-
moignage biblique contre elle. Les sociniens la partagent avec
des théologiens qui sont a lantipode de leur systeme, et des
antitrinitaires ont représenté le don de l'immortalité comme
une grace, intervalle entre la mort et la résurrection comme
un anéantissement. Leibniz ne souscrit point & ces inconse-
quences de théologiens passant d’un extréme a Pautre. 1l re-
garde 'immortalité comme la suite naturelle de 'immatérialité.
(Yest Panéantissement qul serait a ses veux un miracle.

La mort n’est pas une destruction, mais une phase dans le
développement de I'homime. Il ne cesse pas de vivre, mais il
subit une diminution de vie par un phénomene inverse de celui
de la génération, qui ne crée pas mais fait éclore. Nec aliud
esse mortem quam involutionem diminutivam quemadmodum ge-
nerationem esse erolulionem augmentalivam.

L'immortalité est un effet de la loi de continuité. Les impres-
sions ne s’effacent pas, méme celles dont 'ame n’a pas eu une
conscience nette. Elles lnidonnent ce cachet d’individualité sans
lequel on ne concevrait pas identité de Phomme actuel et de
I’homme futur.

Les ames ne s’absorbent pas en Dieu. Le panthéisme était
antipathique & Leibniz. Il le repoussait comme contraire a sa
psyvchologie individualiste et & ses vues religieuses sur la res-
ponsabilité humaine. Ce n’est pas seulement comme étre phy-
sique, c¢’est comme étre moral que 'homme est immortel.
(Considérations sur la docirine d’'un esprit universel, 1702.)

Il repoussait de méme la théorie des cartésiens sur oubli
de 'existence preésente dans Pexistence future. Son ardeur dans
cette polémique a conduit a quelgues exagérations. Au fond il ne



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 363

faisait que défendre un principe de la plus grande importance,
la corrélation morale entre la vie de I'homme ici-bas et sa des-
tinée éternelle.

Il s’est exprimé énergiquement sur la nécessité pratique du
dogme de 'immortalité ; il pensait que sans cette croyance, la
vertu n’aurait pas de raison suffisante sur la terre. Ce n’était
pas qu’il ignorat les objections idéalistes qu’on pouvait lui faire;
mais il estimait que la morale désintéressée est trop forte pour
la nature humaine, qu’elle donne facilement lieu & 'orgueil, et
qu’ici, comme ailleurs, 'orgueil marche au-devant de I’écrase-
ment.

La considération de la rétribution individuelle au deld de la
tombe, et celle du bien général lui semblaient se contrepeser
alternativement et heureusement.

En faisant de 'immortalité un dogme de la religion naturelle,
Leibniz s’expliquait le silence de Moise sur une vérité sous-
entendue dont la trace se retrouve dans les intuitions populai-
res des Hébreux. Le sentiment de I'immortalité n’est point
étranger aux hommes de I’Ancien Testament. Quant & la révé-
lation de ses grands mystéres, elle ne devait appartenir qu’a
Jésus-Christ. Moise n’avait & parler ni de ce que I'on savait
déja, ni de ce que 'on ne pouvait savoir encore. A ce propos
M. Pichler s’étonne de ce que Leibniz ait eu le sort de Moise,
et qu'un éminent critique, C. Bartholmess, ait pu supposer 'im-
mortalité oubli¢e en quelque maniére dans ce grand systéme
de Toptimisme, dont elle était le fondement.

Nous ne terminerons pas ce paragraphe sans inscrire le nom
de Leibniz au nombre des philanthropes qui ont vu, dans I'im-
mortalité, le sceau de la dignité humaine, et dans la proclama-

tion conséquente de ce dogme le coup de mort donné & l'es-
clavage.

§2. La liberté.

Il n’est aucun point sur lequel Leibniz ait été I'objet de plus
vives attaques. Des hommes qui croyaient beaucoup moins que

lui & la liberté 'ont accusé de la nier. Il nest pas de reproche
plus injuste.



264 A. PICHLER.

Beaucoup d’esprits ne consideérent ia liberté que par son coté
négatif. Ils la voient dansl’absence des circonstances qui la gé-
neraient selon eux, et non dans ce qu'elle est intrinséquement.
D’antres la considérent par son caractére positif, le caractere
pleinement personnel des résolutions et des actions. Il importe
de rappeler cette distinction, sans laquelle on arriverait & des
résultats contradictoires au sujet d'un méme philosophe, sur
cette question : Croyait-il & la liberté ?

Leibniz a toujours considérée la liberté par son coté positif,
soit qu’il s’agit de la liberté d’un étre quelconque & un point
de vue abstrait et transcendantal, de la liberté de Dieu par
exemple, soit qu’il s’agit du probleme plus spécial de la
liberté humaine. Il en est résulté pour sa doctrine un cachet
relatif de simplicité, de vie, de justesse, d’utilité, qul manque
aux vieilles formules scolastiques. Sa philosophie a été une
protestation sage contre tout futalisme en tnéorie, contre tout
despotisme en pratique. Mieux comprise et popularisée, elle eat
servl de préservatif contre bien des réactions.

La liberté n’est pas lanarchie, 'absence de régulateur ou
d’impulsion motrice. Le plus grand degré de liberi¢ possible
exige sans doute que la décision de l'agent libre soit entiere-
ment personnelle. Mais la liberté absolue ou’autonomie n’existe
et ne peut exister qu'en Dieu. La meéme, elle n'est pas ar-
bitraire: Dieu agit conformément & des lois.

Il y a des lois dans le monde moral, comme il y en a dans le
monde physique. Les lois morales 'emportent sur les lois physi-
ques, en ce qu’'elles sont incréées. L’homme en est averti par des
instinets puissants, mais non pas irrésistibles. Toutes les reli-
gions et toutesles philosophies ont rendu témoignage a ce dou-
ble fait.

Une impeccabilité sans liberté serait un privilége médiocre.

L’usage de la liberté est déterminé par les mobiles auxquels
I'homme céde. Leibniz se range ici aux idées thomistes, sans
croire abandonner pour cela ses principes aftirmatifs sur I'exis-
tence de la liberté. Les ceuvres de Dieu, 'étre libre par excel-
lence, n’en sont pas moins déterminées. La bonté, la justice et
la miséricorde, qui reglent 'ceuvre de ses mains, ne détruisent



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 265

point sa souveraineté. Pour descendre dans un domaine in-
férieur, qui oserait dire qu’un Gaton, déterminé au bien par
ses promesses rigides, ait été¢ moins libre qu'un homme vui-
gaire, indécis ou capricieux?

La liberté ne consiste pas, comme on le croit d’ordinaire,
dans la possibilité, objective ou subjective, d’'un choix entre
deux partis contraires. La volonté, siége de la liberté, est tou-
jours simple. Le cceur fait pencher la balance. Le vers célebre
d’Ovide: video meliora proboque, deteriora sequor, cité souvent
comme argument en faveur de la liberté, n’en rappelle nulle-
ment la vraie nature. Au contraire, il témoigne de esclavage
de la volonté sous le joug des passions. La vraie liberté sup-
pose un accord parfait entre 'entendement et la volonté. Aussi
n’existe-t-elle pleinement qu’en Dieu.

L’instinct moral n’est pas un obstacle qui géne la liberté. S'il
en étart ainsi, il faudr. it en dire autant de la raison, qui empéche
Phomme de se conduire arbitrairement.

L’entendement détermine la volonté, mais il ne nécessite pas
les actions. La liberté et la nécessité s’excluent. Quelque évi-
dente que soit la puissance d’un motif, homine reste toujours
libre, métaphysiquement parlant.

L’homme suit son penchant. Leibniz n’a point méconnu ce
principe sur lequel repose ce qu’il y a de foncierement vrai
dans les idées d’Augustin, de Luther, de Calvin, de Jansénius.
Il faut cependant constater une variation dans ses idées. Re-
pondant & Arnauld, il représentait '’homme comme dirigé par la
considération (éclairée ounon) du plus grand bien par rapport a
lui. Plus tard, dans sa Théodicée, cette idée stoicienne fit place &
des vues plus essentiellement chrétiennes. I’ homme lui semblait
victime d’une incrédulité occulte a I'égard du souverain bien. Il
a besoin de se recueillir pour que cette idée se présente a son
ame. Dans ses Nouveaux Essais, il est plus explicite encore : « Si
la géométrie s’opposait & nos passions et 2 nos intéréts autant que
la morale, nous ne la contesterions pas moins, malgreé toutes
les démonstrations d’Euclide et d’Archimeéde, gquon traiterait
de réveries et quon croirait pleines de paralogismes. »

Leibniz nie 1a liberté d’indifférence. Toute détermination est



366 A. PICHLER.

le résultat d'un motif qui a prévalu, mais dont 'homme n’a pas
toujours conscience d’'une maniere bien nette.

L’esclavage du péché, quelque grand qu’il soit, n’est jamais
absolu. Il v a toujours possibilité de réaction pour ’entende-
ment contre le penchant, méme dans I’état de chute.

En rappelant ces grandes lignes de la théorie de Leibniz
sur la liberté, et ses protestations contre toute accusation de
fatalisme, on peut s’étonner que cette accusation ait persisté.
D’éminents philosophes l'ont répétée i la suite de théologiens
partiaux. Schelling, tout en reconnaissant que le déterminisme
de Leibniz est mitigé, trouve que la distinction entre des mo-
biles qui inclinent la volonté et des nécessités qui la fixent est
insuffisante au fond: i1l pense que la philosophie idéaliste a
seule placé la question sur son terrain véritable. Mais la doc-
trine de I'harmonie préétablie n’est-elle pas de l'idéalisme,
quand on la compare avec le délerminisme de Hobbes et de
Spinosa, avec les idées de Locke, avec 'occasionalisme des
cartésiens ? M. Pichler répond affirmativement en citant ce pas-
sage de la Théodicée sur les hommes qui se rendent compte de
leurs actions : « Il leur parait d’abord que tout ce que nous
faisons n’est gquimpulsion d’autrui, vient du dehors par les
sens, et se trouve dans le vide de notre esprit, tanquam in
tabuld rasd. Mais une meéditation plus profonde nous apprend
que tout (méme les perceptions et les passions) nous vient
de notre propre fonds avec une pleine spontanéité. »

Voici encore quelques paroles caractéristiques résumant le
sujet: « Il est manifeste que par 'harmonie préétablie, Dieu a tout
arrangé de maniere que les corps obéissent aux esprits. Ce qui
est providence pour 'esprit est destin pour le corps. » Si cetle
théorie met a 'arriére-fond de toutes choses la volonté souve-
raine de Dieu, Leibniz a soin de rappeler que «la prescience et
la providence de Dieu laissent la liberté & nos actions, puisque
Dieu les a prévues, dans ses idées, telles qu’elles sont, c¢’est-a-
dire libres. »

[l n’érigeait point sa théorie en dogme. ("était un essai d’ex-
plication auquel il avait travaillé toute sa vie, pour montrer que
les grandes idées du christianisme sur le corps et l'esprit, la



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ, BT

nature et la grice, n’étaient point en contradiction avec les
données fondamentales et la métaphysique de son temps. On
peut critiquer cette théorie; on ne peut méconnaitre qu’elle
repose sur des prémisses données par la conscience, ce qul
n’est point le cas du panthéisme. La tendance du systéeme de
I'harmonie préétablie est en effet pieuse, chrétienne et pra-
tique.

§ 3. Le péché, ses causes el ses conséquences.

Les idées de Leibniz sur le péché ont un sceau particulier
d’indépendance. Nulle part il ne s’écarte plus hardiment de
I'orthodoxie protestante et de la scolastique latine. Il se rattache
cependant avec respect au récit de la Genése et a la théologie
paulinienne. Cet amoindrissement de la doctrine recue tient au
deésir de justifier la providence divine et de débarrasser le ter-
rain biblique d’encombrements inutiles & ses yeux.

Le péché d’Adam était-il aussi susceptible d’étre évité qu’on
Pa prétendu, dans le pieux désir d’en montrer fortement I’hor-
reur, la culpabilité, les conséquences perturbatrices ? A-t-il, en
particulier, rompu l’enchainement préordonné des choses?
Leibniz ne le pense pas. Il lui semble que les théologiens
orthodoxes ont prononcé des affirmations contraires & la notion
de Pindividu, au principe de continuité, & une juste notion de
Dieu et des substances, & immutabilité des plans providen-
tiels.

Le péché originel, que Leibniz ne conteste nullement, re-
monte & des causes fournies par la nature humaine, telle que
la création Pavait produite. Il est en corrélation avec une chute
antérieure dans le monde des esprits supérieurs. Ces deux
points, reconnus par toutes les orthodoxies, montrent analogi-
quement cque le moment de la transgression ne doit pas étre
considéré aussi isolément qu’on le fait quelquefois pour v mon-
trer une subversion totale de ’économie universelle.

Le péché d’Adam a été libre. Par la toute idée de nécessité
absolue est écartée. Mais, « Adam s’est déterminé i pécher
ensuite de certaines inclinations prévalantes. » Cette détermina-

C. R. 1870, 2%



368 A. PICHLER.

tion ne détruit point la contingence et la liberté; elle ne dé-
truit pas surtout la culpabilité. A ces divers égards le péché
d’Adam se rapproche de nos péchés. Ne sommes-nous pas en
effet entrainés au mal, capables de résistance et responsa-
bles de nos fautes, tout a la fois?

De la résultent deux conséquences :

10 La coulpe et la peine d’Adam n’ont pas été aussi mons-
trueuses que les voit une rigoureuse orthodoxie. La sainteté
de I'état primitif n’était pas d’une perfection absolue. La ré-
sistance ala volonté divine ne pouvait avoir le degré de malice
quelle aurait eu dans la supposition d’une illumination plus
complete.

20 L’harmonie entre le décret de création et le décret de ré-
demption s’explique mieux si 'on n’outrepasse pas les données
de la nature et dela Bible. L’homme n’estni aussi saint, ni aussi
perverti que 'ancienne dogmatique le représente tour a tour. Sa
condition morale est en rapport avec I'état de 'univers dont il
fait partie et qui n’est pas, aprés tout, aussi mauvais qu’il de-
vrait etre devenu pour se mettre d’accord avec certaines théo-
ries dogmaticues.

Sile péché d’Adam a été libre, n’oublions pas que nous pai'-
lons de liberté relative. Vu l'imperfection des lumiéres primi-
tives, on peut regarder la premiere faute commise comme
moins terrible que telle autre, qu’une rechute, par exemple, le
milieu étant d’ailleurs le méme. La limitation des facultés d’A-
dam a contribué a son péché, et peut étre regardée ainsi comme
I'une des causes immédiates qui ont produit. Il était peccable
enfin, puisqu’il a péché. Tel qu’il était dans les prévisions de
Dieu, il a été néanmoins appelé a Dexistence. 1l devait donec,
lui et sa race, servir aux plans de Dieu dans la création. Leib-
niz s’arréte a4 cette explication optimiste de la conservation
d’une humanité pécheresse et la préfere al'idée calviniste d’un
Dieu qui sacrifie la majorité des habitants de la terre au plaisir
de manifester ultérieurement sa grice en faveur de quelques
prédestinés.

La premiére cause du péché se trouve donc dans la limitation
des facultés de Phomme. La seconde est dans la liberté. Leibniz



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 369
regarde comme inadmissible que Dieu ait provoqué intention-
nellement le péché en placant sa créature dans des conditions
qui devaient le rendre inévitable. Il n’y avait pas de raison
suffisante pour cela ; donc celan’apas été. D’ailleurs, si ’homme
n’était pas libre, Dieu serait 'auteur du péché. Or, il ne lest
pas. Donc il n’a créé que des dispositions naturelles, dans les-
quelles se trouve cependant la possibilité du péché.

Mais comment Dieu a-t-il permis le péché ? Cette permission
ne renverse-t-elle pas toute présupposition optimiste? Non,
car ce que Dieu a voulu créer ce n’est pas un monde parfait,
mais le meillenr des mondes possibles. Si sa volonté antécé-
dente se propose le bien en général, sa volonté conséquente
ne se propose quun bien rvelatif. La connaissance des perfec-
tions de Dieunous conduit & juger d’apres 'événement et & dire:
« Puisque Dieu a permis le péché, il n’était pas possible de
mieux faire. Dieu elt pu faire autrement, mais ce qu’il ett fait
n'eat pas valu ce qu’il a fait. Le monde étant donné tel quel,
1l est certain qu’il doit servir aux fins de Dieu. »

Le péché, tout odieux qu’il est, a ététoléré par la sagesse su-
preme. 1l est 'occasion de la repentance que les cieux placent au-
dessus de l'innocence. 1l adonné lieu & Pincarnation. Qui sait si
ce chef-d’ceuvre de la charité divine et été possible autrement ?

Plus métaphysicien que moraliste, Leibniz ne nous donne
(que peu de lumieres sur la question de la nature du péché.
Tout au moins M. Pichler est-il sobre de citations sur cet ar-
ticle. Il nous rappelle toutefois que Leibniz repoussait I'idée
de Flacius, qui voyait dans le péché la substance méme de
’homme déchu, et non pas un accident, comme le reconnaissent
la plupart des théologiens évangéliques.

Quant aux suites du péché, elles n’effraient pas 'optimisme
de Leibniz. La théorie du bien général lui vient en aide pour
Justifier le ciel de tout reproche de cruelle tolérance. L'intér:t
particulier doit étre sacrifié a lintérét général. S’il est une
chose d’intérét général, n'est-ce pas la rédemption? Mais elle
n'aurait pas eulieu sans les maux produits par le péché. Donc,
1l était naturel que Dieu leur permit de se produire.

Leibniz ne se dissimule point ces maux: il ne repousse



370 A. PICHLER.

point la docirine ovthodoxe et biblique de la perdition ; mais
il en donne une explication mitigée.

Gomme 1l nadmet pas la sainteté et la félicité parfaites de
Iétat primitif, le malheur du monde puni se trouve atténué.
Moins on possede, moins 'on a & perdre. D’autre part, on peut
perdre beaucoup et conserver quelque chose. Conséquence :
les paiens ne sont pas aussi misérables qu’ils le seraient si la
ruine était totale. L’expérience le prouve: il est en Inde des
peuples qui, par leur horreur religieuse pour la guerre, se mon-
trent plus chrétiens que nous. Les chrétiens ont été souvent
punis de Uorguell gqu’ils tirent de leurs lumiéres surnaturelles.
Dieu leur montre que des peuples n’ayaut que la lumiére natu-
relle peuvent s’élever au-dessus de notre niveau moral.

Leibniz repousse la doctrine augustinienne des splendida
peccala sans nier cependant la nécessité de la régénération. 1l
admet dans 'homme irrégénére la possibilité d’une réaction
morale contre son état, réaction qui, sans étre Vaffranchissement
glorieux par I'Esprit, n’est pas pour cela une ceuvre du péché.

Le péché attire sur ’homme la condamnation, mais les puni-
tions sont personnelles. Leibniz repousse la doctrine de I'im-
putation du premier péché a la race humaine toul entliére; il v
voit une confusion entre le gouvernement providentiel qui per-
met des solidarités, et 'économie juridique quli repose sur le
principe de la rétribution individuelle. Quant a la transmission
héréditaire du péché, il la reconnait pleinement, se rangeant
4 la distinction scolastique de péché virtuel et de péché actuel
pour séparer ce qui vient de la chute et ce qui est le fait de
Iindividu. Il estime toutefois que le catholicisme a abusé de
cette distinction pour autoriser des doctrines relachées.

En opposition & 'ancienne doctrine des jésuites sur le peché
philosophicue, Leibniz soutient que le péché existe la méme
ou 'on n'a pas conscience de son caractére coupable.

Il rejette la doctrine du concile de Trente sur la convoitise,
et trouve que, par peur du protestantisme, le catholicisme est
allé trop loin en ne la considérant pas comme criminelle, sous
prétexte qu'elle n’est paslibre. il vegarde cette assertion comme
contraire aux enseignements les plus catégoriques de Saint-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. |

Paul. La convoitise renferme une intention virtuelle de pécheé.
Par la elle est condamnable devant Dieu.

Le péché d’Adam n’est pas la cause effective et immédiate de
la condamnation universelle, maisil a produit ce qui Pattire. Les
penchants égoistes et charnels ont pris le dessus sur la cons-
cience; ils ont engendré la transgression, (ul se répete par-
tout, en sorte que nous sommes enfants de colere. Malgré cela,
nous sommes l'objet de 'amour sauveur. L’amour que le Pére
nous ‘porte n’est pas leffet de 'envoi de Jésus; il en a été la
cause, selon cette déclaration divine: Diew a tant aimé le monde
quwil a donné son Fils aw monde, afin que quiconque croit en luine
perisse point mais qu’il ait la vie élernelle.

L’homme se plait dans le péché. (Cest dans ce sens que
’Ecriture le regarde comme assujetti & Satan. Leibniz admet la
doctrine d’un tentateur personnel ; mais il ne veut pas que la spé-
culation se complaise & représenter d’'une maniere objective sa
domination sur le monde. Cela pourrait conduire & oublier I'ac-
tion supréme et vigilante du Dieu tout-puissant qui tient cons-
tamment dans ses mains les rénes du gouvernement universel.

Leibniz examine tres spécialement la question de la mort
physique. (Cestici (ue sa théorie se trouve dansla plus grande
opposition avec l'ancienne orthodoxie, et dans le plus grand
accord avec les tendances générales de la science moderne. 1l
Wadmet pas que la mort matérielle soit la conséquence du
péché. Son argumentation repose sur ce que la mort n’est pas
a ses yeux un mal physique ou moral, mais un mal métaphysi-
(ue seulement, c’est-a-dire une imperfection inhérente a la
nature des choses. La vraie punition du péché consiste, selon
lui, dans une augmentation de la souffrance humaine, augmen-
tation sur laquelle nous n’avons pas de données a indiquer,
Iélasticité du terme laissant le champ libre aux conjectures,
et les citations de M. Pichler étant ici trés laconiques.

Quant & la propagation du péché, la dogmatique de Leibniz
suit encore sur ce point la voie éclectique, dont nous avons
parlé plus haut, entre trois théories céleébres : la préexistence
des ames, qui a eu des partisans dans lancienne église ; le
Créatianisme (création respective des ames), qui a prévalu au



372 A, PICHLER.

temps de la scolastique; le traducianisme (génération des ames)
qui, aprés avoir été abandonné en occident, avait été remis en
vigueur par le luthéranisme. Au licu d’admettre que Dieu place
dans un milieu 1mpur une ame faite exprés pour y étre mise,
Leibniz croit que Dieu donne la raison & une ame née dans le
péché, et fait de ce don un acheminement & d’autres bienfaits,
harmonisant ainsi les ceuvres de la nature et celles de la gréce.

On ne peut méconnaitre dans la doctrine que nous venons
d’esquisser le désir de trouver une syntheése entre les enseigne-
ments du catholicisme romain et ceux du protestantisme. Se
présentant & nous quelquefois comme rigoureusement luthé-
rienne, quelquefois comme romaniste, souvent aussi comme
plus hardie que tous les symboles officiels, cette théologie vi-
sait manifestement a la conciliation. Leibniz ne désespérait pas
de ce résultat, soit & cause de la modération dont le concile de
Trente avait fait preuve sur ces sujets, soit parce que 'cecumé-
nicité de ce concile pouvait étre contestée, au point de vue de
I’ancien catholicisme.

Il reconnaissait 'autorité du récit de la chute et ne Uexpli-
quait point mythiquement. Cependant il ne ladmettait pas sous
sa forme rigoureusement littérale. « Nous ne connaissons assez,
disait-il, ni la nature du fruit défendu, ni celle de I'action, ni
ses effets, pour juger du détail de cette affaire : cependant il
faut rendre cette justice & Dieu, de croire qu’elle renferinait
autre chose que ce que les peintres nous représentent. » Il est
permis de penser que les peintres ne lui faisaient pas oublier
les théologiens.

IV. Justification et sanctification.

Elargissant le cercle des sujets renfermés d’ordinaive sous ce
double chef, M. Pichler v comprend tout ce qui rentre dans la
christologie, la sotériologie et la morale. Cette classification,
qu’on serait aulorise a critiquer 1l s’agissait d'un traité de dog-
matique, a ici des avantages pratiques qui permettent de Uac-
cepter telle quelle. Il était naturel de grouper aussi sirnplement



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 373
que possible ce qui se rapporte a des doctrines que Leibniz avait
moins spécialement approfondies que les précédentes, et de
prendre un titre rappelant le but irénique de ses spéculations
religieuses.

La nécessité de la justification résulte du péché. Quoique
doués de linstinct moral, tous les hommes commettent des
péchés mortels. Ils ont besoin d’étre sauvés. Le dessein de salut
était opportun; il a son origine dans ’économie providentielle.

Ce dessein s’est accompli par l'incarnation du Fils de Dieu.
Sans ce mystere de salut, le monde ne serait pas le meilleur
possible. « Le fondement du salut est Jésus-Christ, Dieu-
homme (®@:bpwros,) qui, en tant que créature parvenue au plus
haut degré de perfection, devait étre compris dans les étres,
comme partie de 'univers et comme chef de la création. »

§ 1. Personne et euvre du Christ.

Le Christ de Leibniz est le Christ historique, personnel, sur-
naturel, annoncé par les prophetes, attesté par les apolres et
les évangélistes. Pas trace de doute sur ce point. En 1669,
Leibniz avait combattu de la maniére la plus décidée le socinien
Wisovatius. Rejeter la Trinité, c’était, & ses yeux anéantir le
christianisme. Il reconnaissait, il est vrai, que pour maintenir
le symbole dit d’Athanase, il fallait donner deux sens au nom
de Dieu, que les orthodoxes avaient eu tort de multiplier les
définitions au lieu de s’en tenir aux termes scripturaires; mais
il en rejetait la faute sur des nécessités de controverse dont
leurs adversaires étaient responsables, et se prononcait pour
cette formule: « Le Pére, principe supréme ; le Fils, engendré ;
le Saint-Esprit, procédant. »

Il ne voulait pas que 'on niat la personnalité du Fils et de
Esprit, et repoussait énergiquement le sabellianisme.

Il n’admettait nullement que le dogme de la Trinité et une
origine paienne ou philonienne. Il voyait les germes de ce dogme
dans Ancien Testament. Les images bibliques de Parole de I'E-
ternel et de souffle de sa bouche étaient, selon lui, des allusions
au role du Fils et du Saint-Esprit dans Pceuvre de la creéation.



374 A. PICHLER.

Il mamtenait ce qui avait été dit par plusieurs théologiens
protestants ou catholiques, particulierement par Huet, sur les
prophéties messianiques, et trouvait que les interprétations
sociniennes de Jean I, 1-14 étaient visiblement forcées. Il s’ex-
primait sévérement sur les sociniens en général, qui, en main-
tenant simultanément adoration de Jésus-Christ et leur sys-
ttme sur sa personne, n’échappaient a l'inconséquence de
leur position qu’en tombant dans une espece d’idolatrie. « De
quel front osent-ils accuser les catholiques d’idoldtrie, eux qui
adorent celul qu’ils croientn’étre qu’un homme? » Il regardait
les mahomeétans comme plus conséquents, et se montrait moins
défavorable & 'arianisme, tout en regardant sa chute comme
une bénédiction providentielle.

Il pensait, du reste, que 'on avail entassé beaucoup de sub-
tilités dans les controverses sur la communication des idiomies,
l'ubiquité, la procession du Saint-Esprit, et qu’il fallait s’en
tenir a la doctrine dite de Nicée, mais antérieure, selon lui, au
concile de Nicee.

La question du nestorianisme n’était, a ses veux, qu’une que-
relle de mots, dans laquelle Péglise s’était montrée injuste et
rigoureuse. Il en disait autant de la controverse de 'adoplia-
nisme. L’esquisse qu’il a donnée de cet épisode montre avec
quelle sagacité il étudiait 'histoire des dogmes. Il approuvait
I'insertion du Filiogue et voulait qu’elle fit maintenue, mais il
reprochait aux latins d’avoir fait tant de bruit pour une inno-
vation qu’ils avaient si longtemps différée.

Le Christ n’est pas uniquement un guide spirituel comme
les prophetes. C’est un véritable Sauveur. Il donne de nou-
velles forces & la nature humaine. Il a révélé les mysteres du
rovaume des cieux. Il est la force et la sagesse de Dieu. Nous
obtenons la victoire éternelle par ses souffrances.

Leibniz a exprimé ses idées et ses pleux sentiments au sujet
de la rédemption dans un cantique sur le vendredi saint. A en
juger d’apres les indications données, et sans faire M. Pichler
responsable de nos impressions, nous croyons pouvoir résumer
ce paragraphe, moins scientifique et moins précis que d’autres,
en disant que, sur la question de ’expiation, Leibniz s’est rat-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 3715

taché, dans un senslarge, & la grande tradition orthodoxe, sans
se préoccuper de discussions de détail qui n’entraient pas dans
son programme de transaction, les idées d’Anselme régnant
alors dans les deux églises.

§ 2. Participation aux bienfaits de Christ. Election.
Prédestination.

Par son déterminisime, par sa tendance a considérer les ceu-
vres de Dieu dans leur ensemble et dans leurs rapports harmo-
niques avec un plan éternel, Leibniz était conduit & ne pas
ccarter les idées mystérieuses d’élection et de prédestination,
et, d’autre part, son irénisme et son optimisme lui faisaient don-
ner a ces formules une acception plus large (ue dans certaines
théologies.

La question de I’élection est un mystere de la cité de Dieu :
nous ne la comprendrons que dans la lumiere de la gloire.
Entre le royaume physique de la nature, et le royaume moral
dela grice, il y a une harmonie cachée, mais réelle. Le monde
présent ne fera place & un autre qu'aprées une phase de chéti-
ments. Dieu est 'architecte du monde physique, le souverain
du monde moral. La nature conduit & la grice, et la grice con-
somme divinement 'ceuvre de la nature, dont elle s’est servie
pour ses desseins. —— L’harmonie préétablie suppose 'élection.

Dieu veut le salut de tous, pour autant qu’il n’existe pas de
motifs qui 'empéchent. Sa volonté antécédente est miséricor-
dieuse envers le monde entier, mais il ne sauve que ceux qui
ont la foi. Ceux-1a seuls sont élus.

Dieu choisit-il ses élus en prévision de leur foi ? Oui, si 'on
veut dire que Dieu ne peut mancquer de tenir compte de cette
prévision, et que la foi est absolument nécessaire. Non, si l'on
veut donner au salut un autre fondement que Jésus. (Vest en
lui seul que les élus sont élus.

Les hommes n’ont aucun sujet de mépriser tels ou tels de
leurs semblables, comme non-élus, Christ étant mort pour tous,
et la perdition n’avant pour cause que la résistance & la grace
salutaire (ui est en Christ.



376 A. PICHLER.

Dieu peut triompher de cette résistance, si grande soit-elle,
et il le fait quelquefois pour nous montrer que le désespoir
n’est jamais légitime. Par contre, il abandonne & la perdition
des hommes qui n’avaient pas pousse si loin la résistance. De
la résulte que le dernier mot sur 'élection ne doit pas étre
cherché dans la nature humaine, mais dans les volontés mys-
terieuses de Dieu.

La liberté consiste dans 'absence de contrainte extérieure,
mais une contrainte purement intérieure ne lancantirait pas.
(Pest dans ce sens que Leibniz a cru pouvoir se rattacher un
moment a la doctrine d’un décret absolu, sans renoncer pour
cela & affirmer le libre arbitre. Plus tard (1700), il trouva qu’il
s’était trop avancé et reconnut plus de spontanéité dans la
participation de 'homme au don de la grice. I’idée d’une « di-
gnite morale prévue » lui sembla fournir le trait d’union syn-
theétique entre les doctrines opposées sur la foi et les ceuvres,
Iélection et la rémunération.

Le choix que Dieu fait d’'une ame n’est pas arbitraire. La
considération de l'obcissance prévue entre dans les circons-
tances qui y president, mais elle ne le détermine pas, et le né-
cessite encore moins. La grice de Dieu reste libre. La grace
nécessaire pour le salut n’est pas refusée a celui qui fait ce qui
dépend de lui. Leibniz proclame hautement ce principe. Il en
tire comme conséquence la possibilité du salut pour des paiens,
sans mettre ce salut sur le compte de leurs mérites. (Vest trop
large, dira-t-on. Soit; mais Justin, Clément d’Alexandrie et
Chrysostome ont ¢été plus larges encore. Ils croyaient aussi a la
possibilité du salut des paiens, en se l'expliquant par la conside-
ration de leurs vertusnaturelles, tandis que Leibniz se I'explique
sur le terrain des doctrines de ’élection et de la grace, et en
recourant a I'idée catholique de I'illumination avant la mort. Ce
point de détail a son importance en face du jugement porté par
H. Ritter sur le latitudinarisme de Leibniz.

A I’égard de la prédestination, Leibniz avait remarque, en
1671, que de grandes confusions scientifiques avaient compliqué
la difficulté du probléme. En 1697, dans une letire a l'abbeé
Nicaise, il regardait ce probleme comme susceptible d'une so-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 377
lution claire, pourvu que l'on partit de définitions précises et
que l'on n’oubliit pas la distinction de contingence et de né-
cessité. Le dilemme banal sur inutilité d’'une vie sainte dans
les deux alternatives d’élection et de réprobation lui parait in-
signifiant et absurde, va 'enchainement reconnu par tous les
prédestinatiens entre la sanctification et la félicité. Il se débar-
rasse également de complications qui ont embrouillé la matiere
dans le sens d’un calvinisme rigide. Il repousse le double de-
cret comme contraire & cette « compassion de Dieu » ui est
« sur toutes ses ceuvres. » Il n’admet pas, comme Arnauld,
quil v ait une différence essentielle entre la justice telle qu’elle
est en Dieu, et la justice telle que la loi divine la prescrit a
’homme, ce qui serait aussi absurde que de dire que Parith-
métique est fausse dans le ciel. La prédestination ne concerne
que le salut; la réprobation, acte juridique, ne peut vrésulter
d’'un décret et doit étre précédce d'un jugement,

Il n’y a pas prédestination au malheur, mais seulement des-
tination, et cela en prévision de I'impénitence des coupables.
Quant & la question du supralapsarisme et de 'infralapsarisme,
elle est vite tronchée, tous les décrets de Dieu étant simultanés.
Plus encore : il n’y a qu’un décret, celui de création, dans le-
(uel sont compris tous les autres.

En rapprochant ces idées de celles qui concernent générale-
ment I’élection, Leibniz arrive & une synthése (ue nous n’a-
vons pas & reprendre dans ses traits particuliers, et qui tient
compte de toutes les vérités respectivement sauvegardées dans
les diverses églises au sujet de la prédestination.

[l ne sarréte pas & Vobjection dont les théologiens rigides
peuvent trouver la base dans ce passage célebre. « Il y a beau-
coup d’appelés, mais peu d’élus. » Cette expression n’est pas
une formule doctrinale, mais 'énoncé d’un fait signalé par le
Sauveur dans un but parénétique. D’apres la doctrine évangeé-
lique, telle que Saint-Paul Pexpose plus didactiquement aux
Ephésiens, tous les hommes sont élus. Le monde est élu. Si le
salut de tous les individus ne s’accornplit pas historiquement,
cela dépend des circonstances dans lesquelles la griace est
annonceée et recue. L’ancienne humanité était élue. Le fait



378 A. PICHLER.

d’avoir vécu avant Christ n’exclut pas la participation virtuelle
au bienfait de I'élection. L’humanité antérieure au christia-
nisme a été, comme les paiens d’aujourd’hui, comprise dans le
plan du salut, malgré les barriéres quil'ont empéchée d’en bé-
néficier définitivement. Quant i ces circonstances permises par
la Providence et semblant annuler le profit de la rédemption
pour bien des ames, Leibniz s’abstient d’en scruter le mystere.
Il repousse toutefois comme anti-biblique 'explication que le
molinisme en a cherchée dans la science moyenne de Dieu.
Cette explication est réfutée par le jugement de Jésus-Christ
sur Tyvr et Sidon. En outre, il reconnait que les circonstances
providentielles ont souvent une influence décisive sur les déter-
uinations des dmes pour leur salut, témoin le Tolle et lege
d’Augustin, [l s'arréte devant impénétrable mystére d’'une
volonté qui dispense inégalement de tels moments aux créatu-
res humaines.

En face de ces profondeurs, Leibniz ne rétracte pas son prin-
cipe: « Dieu ne fait pas dépendre notre salut de conditions
maccessibles. » Ne reste-il point d’antinomie dans ce systeme
laborieusement ¢lucid¢ ? M. Pichler se pose cette question. Ce
n’est pas & nous d’y répondre.

Quel est le role de 'homme dans une économie de salut re-
posanl sur la grace de Dieu? On connait aridité de cette ques-
tion quand elle est posée spéculativement. Au XVI1Iie siecle on
pouvait la regarder comme particulicrement ovageuse. Les
jésuites avaient établi entre Pweuvre de 'homme et le salut
linal un rapport de congruence qui ressuscitait la vieille doc-
trine des mérites. Les dominicains et les jansénistes se pronon-
calent contre eux. Le pape avait enjoint le silence. Leibniz
remarcguait que les deux grands partis catholiques ne se com-
prenaient pas bien. Ici, comme dansg d’autres (uestions, il sul-
vail la route moyenne. Il admettait que devant un salut par
grace, les homimes ne comptent (ue comme pécheurs égaux
par leur misere ; mais, en les regardant comme « également »
mauvals, il ne les regardail pas comme « semblablement »
mauvais, les uns donnant plus de prise a la grace que les au-
tres. Il se rangeait aux idées d’Augustin, Thomas d’Aquin, Lu-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 379

ther, vovant, avec eux, en Dieu seul le fondement des choses
et le principe du bien; mais il ne donnait pas tort & ceux qui
parlaient de bonnes dispositions nécessaires, de foi prévue,
d’obéissance. Il engageait les premiers & reconnaitre que la
grice de Dicu est sans arbitraire, les seconds & proclamer plus
energiquement que tout don parfait vient d’en haut, et & con-
venir enfin quun homme plus mauvais qu'un autre peut lui
étre préféré comme instrument et témoin de la grace, de méme
quun caillou peut étre choisi plutot qu’un jovau suivant le hut
de 'ouvrier qui 'emploie.

On retrouve dans sa théologie l'idée familiere aujourdhui
d’une réceptivité nécessaire pour que la grice agisse, et dans
laquelle la liberté recouvre ses droits, Partant de ce principe,
1l ne goutait pas les spéculations des théologiens du XVIIe siecle
sur la grice irvésistible, tout en acceptant les cotés salutaire-
ment humiliants et pratiques de cette grande idée.

Dieu, pensait-il, donne A& tous la grice suffisante, mais non
la grice victorieuse; autrement il n’y aurait pas de réprouves,
Mais pourquoi Dieu a-t-il donné Pexistence & des étres dont
Uimpénitence était prévue? Pourquoi, inversément, a-t-il
donné & d’autres etres quelque chose de plus cque la grice ri-
goureusement suffisante ? Nous I'ignorons, mais ce qui est cer-
tain, c’est que ce double fait ne renverse pas les axiomes de
loptimisme. Dieu n’est pas lauteur de la damnation, ce sont
les réprouvés qui se perdent eux-mémes. Et quant aux élus,
tenons pour certain que les voies de Dieu a leur égard ne sont
pas arbitraires.

N 3. Justification.

Sous ce chef, M. Pichler nous montre dans Leibniz la série
d'idées familiere aux écrivains évangéliques, et posée comme
exprimant P'ordre constant des opérations de la grace : réveil
de la conscience, sentiment du péché, angoisses spirituelles,
connaissance de la miséricorde de Dieu, acceptation de la sa-
tisfaction expiatoire de J.-(Ci., nouvelle naissance. Ces citations,
non moins édifiantes qu'instructives , perdraient a étre abreé-



320 A. PICHLER.

geées, et d’autre part nous regrettons les limites qui nous em-
péchent de les transcrire. Elles montrent une étroite parenté
entre le christianisme de Leibniz et celul des croyants qu’il
rapproche, et jettent un jour précieux sur la uestion de sa sin-
cerité religieuse.

La grice est offerte & ceux qui la repoussent. Bien que le
péché de 'homme augmente en raison de sa résistance a cette
grice, Dieu ne renonce pas a chercher le pécheur impénitent.
Il n’y a point d’injustice dans la dispensation d’une grace qui
sera l'occasion d’'un jugement plus terrible. Il y en aurait dans
le cas contraire. On verrait alors, en effet, un Dieu qui, pour
atténuer le sort d’'un coupable, cesserait de faire rayonner sa
lumiére et servirait les intéréts du péché, ce qui est morale-
ment inadmissible.

En résumeé, sile salut de ’homme est 'ceuvre de la grace,
il ne s’ensuit pas que la coopération de I'homme puisse étre
nieée. Elle est indispensable. Elle résulte de l'organisation mo-
rale de 'étre humain, qui n’est pas un bloc de pierre.

§ 4. Sanctification.

La théorie de Leibniz sur la sanctification est exposée dans
son Systema. Cette place lui donne une couleur catholicisante,
(que 'on a du reste fort exagérée.

Leibniz ne pense pas, comme Luther, que 'effet de la justifi-
cation se borne & couvrir le péché. Sous l'influence de la grace
de Christ, saisie par la foi, le péché est combattu par une vertu
divine habitant dans le coeur du fidele. La justification, comme
I'indique son étymologie, ne sert pas nniquement a absoudre,
elle rend juste.

Il est oiseux de se demander sielle consiste dans 'imputa-
tion des mérites de Christ ou dans la communication de grices
produisant un état intérieur de justice. Les deux choses étant
mséparables, pourquol des distinctions chimériques et des
querelles de mots?

Kcartons de méme des controverses inutiles sur la question
de savoir si Christ a accompli pour nous toute la loi. Objecti-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 381

vement et abstraitement, la thése affirmative est vraie. Sub-
jectivement et pratiquement, elle est fausse, car il ne nous est
pas permis de tirer les conséquences antinomiennes qui en dé-
coulent rigoureusement. D’ailleurs, l'obligation de Pamour
resle immuable, ce qui ne serait pas le cas si nous pouvions
nous dire dans toute la force du style juridique que nous ne
sommes plus sous la loi.

Les bonnes ceuvres sont nécessaires en tant que preuves de
la consécration de notre volonté au service de Dieu.

La foi et 'amour sont inséparables. La foi est la condition
de amour; 'amour, le complément de la foi. Formules étroi-
tes pour formules étroites, Leibniz, mis en demeure d’opter,
eut avoué, dit-il, sa préférence pour celles du catholicisme, la
nécessité de 'amour donnant lieu & de moins dangereuses mé-
prises que la suffisance de la foi.

Ce n’était pas cependant qu’il fat ingrat envers la mémoire
de Luther et infidele au principe de la justification par la foi
seule. Il regardait celui-ci comme la grande conquéte du XVIe
siecle. Les réformateurs avaient eu mille fois raison en protes-
tant contre les mérites des saints et le mérite des cenvres. La
foi qu’ils exaltaient était d’ailleurs une disposition sainte dans
laquelle la volonté joue un plus noble role que I'entendement,
et ol se trouve le germe de bhonnes ceuvres. Ils avaient préché
la sanctification en préchant cette foi. I’intellectualisme et
la paresse ne s'étalent abrités que plus tard sous leurs pieuses
formules.

Apres avoir vu Leibniz repousser si énergiquement en prin-
cipe 'idée de mérite, on s’étonnera peut-étre qu’il 'ait rame-
née par une autre porte, soit par esprit de ménagement pour
le catholicisme, soit pour restituer & la doctrine biblique des
rétributions une place qu’elle n’a pas toujours conservée dans
la théologie protestante. il I'a fait, il ne s’est pas dissimulé
qu’il avait une position difficile & garder prés d’un écueil re-
doutable. La théorie ingénieuse qu’il présente sur cette ques-
tion du mérite rappelle celle du concile de Trente, sans rompre
avec le principe des réformateurs. Comme ceux-ci 1l proclame
la souveraineté de Dieu, la liberté de ses dons, Palliance de



a82 A. PICHLER.

uriace. Mais dans cette alliance gratuitement octroyée, les ceu-
vres lul apparaissent comme revétues d’un mérite tour 4 tour
inaginaire et quasi-réel. Imaginaire, devant la justice éternelle
qui ne connait les hommes que comme pécheurs condamna-
bles; quasi réel, par le bénéfice d’une convention divine ren-
trant dans alliance de grace. Tel lecteur pourra trouver sin-
vulicrement profane une parabole nous montrant le Dieu des
cieux sous I'embléme d’un grand roi jouant avec ses esclaves
une partie intéressée dont il fait tous les frais. (Vest cependant
a cette comparaison (ue Leibniz a recours pour nous faire
comprendre son idée. L’esclave qui a bien joué ne peut oublier
que le bénefice qu’il réalise sera toujours un présent. Néan-
moins ce bénéfice est mérité. Kngagé par sa parole, le roi ne
pourrait le lui contester ou le donner & un esclave perdant,
sans commettre une injustice. Il en est ainsi des ceuvres du
fidele sous l'alliance de grice. Un verre d’eau donné & un chreé-
tien souffrant n’est pas un titre important devant la justice
éternelle. Cependant, sous une économie de grice, Dieu s’est
engagé & récompenser celui qui le donnerait au nom de Jésus-
Christ, el quand la rétribution s’effectuera, qui osera dire que la
récompense n’a pas été meritée ?

La question de la persévérance des saints et de leurs progres
inévitables dans la justice ne pouvait recevoir qu’une solution
affirmative dans la théologie d’un philosophe qui voyait partout
des applications de la loi de continuité.

L’ancienne orthodoxie développait le paralléle entre le premier
el le second Adam. Elle montrait dans I'un auteur d’une malé-
diction a laquelle la coulpe de ses descendants naturels était
¢trangere, dans Pautre Pauteur d’une justification & laquelle
la justice de ses descendants spirituels était étrangere aussi. Il
y avait une certaine logique dans cette symétrie. Leibniz, qui
n’admettait pas 'imputation du premier péché, procédait lo-
oiijuement aussi en mitigeant la doctrine luthérienne de la jus-
lice imputée, en niant Uinamissibilité de la grice, soutenue
par les calvinistes, el en accentuant la nécessité de la vigilance.

Le régéncré, selon Leibniz, conserve le principe du péché
mortel & cOté d’'un germe de justice déposé par la grice de



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 283
Christ ; mais le péché doit étre vaincu. Des péchés réellement
morlels sont incompatibles avec 1'état de justification. La doc-
trine orthodoxe protestante doit éire amendée sur ce point ou
tout an moins expligquée. D’autre part, le catholique doit re-
connaitre que Dieu peut étendre sa griace sur un homme en
état de péché mortel, sans que son action soit prévenue. Rien
n’autorise nilasécurité sans bornes, que favorisent des doctrines
extrémes, ni le désespoir, que des doctrines inverses peuvent
provoquer. La doctrine catholique d’une mesure de grice qui
s’épuiserait comme un crédit, ne peut étre érigée en principe
général d’apres les Ecritures. La doctrine protestante de 'ina-
missibilité de la grice est une innovation. Augustin lui-méme
ne la connaissait pas. Elle encourage l'orgueil , la fausse sécu-
rité, et par contre-coup elle désespére ceux qui, par humilité,
n’osent s’en appliquer le bénéfice. Il est heureux que les théo-
logiens mitigent en pratique, pour I'édification des dmes tra-
vaillées, ce qu’ils affirment si absolument en théorie.

Il n’y a point de signe infaillible d’¢lection ou de réprobation.
On ne distingue pas aisément la piété et la moralité courantes
d’une conversion venant apres une grande chute. Il faut re-
courir aux signes intérieurs; mais alors I'appréciation est sub-
jective et le juge reste partie. Malgré cela nous ne sommes pas
réduits & une incertitude désolante, si nous nous souvenons
qu'au spirituel comme, au temporel, & chaque jour suffit sa
peine. Nous pouvons savoir chaque jour si nous sommes dans
la foi. Quant & Pavenir, si nous appréhendons la chance d’une
chute mortelle, c'est Dieu qui nous ordonne d’avoir cette
chance devant les yveux. Il est vrai qu’il nous encourage d’au-
tre part par la pensée de sa bienveillance. Mais cette bienveil-
lance s’étend sur tous, et ce qui nous rassure pour nous doit
nous empécher de damner les autres. La résistance obstinée a
Pamour divin est la scule cause de la réprobation et nous ne
sommes en mesure de la discerner infailliblement au fond
d’aucune ame.

A considérer I’ensemble de ces doctrines, on ne peut con-
tester & la théologie de Leibniz un double caractére de bibli-
cité et d'indépendance. Il ne se rattache ni & Trente, ni & Dor-

G. R. 1870. 25



384 A. PICHLER.

drecht. Il a vu les bons et les mauvais cotés des divers sym-
boles, sans excepter ceux de I’Allemagne luthérienne. Peut-
¢tre trouvera-t-on (u’il penche du coté des formules catholi-
(ques pour ce ul tient aux dogmes qui viennent de nous occu-
per le plus directement. Il ne se dissimulait pas cependant la
tendance polémique qui rendait ces formules peu propres &
servir de base & un rapprochement. Il avait besoin de se dire
que les décisions de Trente n’étaient pas un fait accompli. Il
se rattachail & cetle pensée pour espérer une transaction. Les
anathémes, croyait-il, pouvaient étre interprétés assez large-
ment, pourva que 'on y mit de la bonne volonté. On pouvait
les regarder comme dirigés essentiellement contre des néga-
tions exirémes, en deca desquelles restait tout ce qui avait été
toléré dans 'ancienne église, dont la doctrine restait sauve-
gardée intégralement dans sa largeur comme dans sa sévérité.
Leibniz pensait de méme que les articles de Dordrecht pou-
vaient comporter des interprétations conciliantes, vu la haute
valeur philosophicque de la distinction que leurs auteurs avaient
entrevue entre la contrainte et la nécessité morale. Il ne dé-
sespérait pas non plus d’une entente avec les janscénistes, quoi-
que la rigidité de leurs affirmations etit compliqueé les difficul-
tés d’une transaction.

Quant au luthéranisme, il n'avait pas toujours ¢&té aussi
arvété, dans ses cotés exclusifs, que lardeur des luttes pour-
rait le faire croire. Cette ardeur meéme avait été la cause d’en-
trainernents sulvis de reculs, témoin Iépitre de Jacques, moins
respectée par le réformateur que par ses disciples. On était
revenu de cette témérité injustifiable (méme au point de vue
de la doctrine (e Luther avait voulu sauvegarder). Par contre,
I’on maintenait officiellement son explication des dix comman-
dements, ol la nécessité de ’obéissance ¢tait proclamée dans
des termes qu’il suffisait d’accentuer pour écarter bien des
malentendus. Telle était du moins Popinion de Leibniz.

En terminant cette section par une étude sur Uidée de lavertu
selon Leibniz , nous sommes appelé & considérer sur un tout
autre terrain que le précédent la théologie de ce philosophe.
Sa théologie, continuons-nous & dire cependant; car elle est



»

LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 385

en rapport étroit avec son éthicue; et, sans prononcer le mot,
M. Pichler nous montre en lui tout autre chose qu'un apotre
de la morale indépendante.

Il y a deux maniéres opposées de considérer la vertu. Le ma-
térialisme y voit le résultat d’une convention humaine motivée
par son opportunité ; I'idéalisme v voit I’effet d’'une idée univer-
selle et innée. Leibniz est idéaliste dans ce sens. Si les hom-
mes ne naissent pas vertueux, ils naissent avec un instinet qui
produit I'idée de la vertu, de 'honestum, mot expressif qui indi-
que le témoignage rendu par la conscience humaine aux prin-
cipes éternels de la morale.

La vertu consiste dans 'accord de la conduite avec les lois
fondamentales de la nature dans son domaine le plus élevé.
Les vertus sont préétablies. Les lois morales sont antérieures a
la création des étres moraux, comme celles de 'harmonie sont
antérieures a l'existence des musiciens.

Le droit naturel, terme par lequel Leibniz entend la morale
générale, comprend trois degrés : 1° ne faire de tort & per-
sonne; 20 faire aux autres ce que 'on réclame pour soi-méme ;
3¢ faire en faveur du prochain ou du bien général, le sacrifice
de ses intéréts personnels. Cest la seulement que commence
la vertu ou force morale poussant au bien. Virtus est vigor qui-
dam mentis quo ad ea gue bona esse credimus facienda ferimur.

La vertu a ses racines dans l'intelligence et dans la volonté.
L’idéal de la vertu suppose une connaissance parfaite de I'objet
vers lequel la volonté se porte. (Cest une erreur de croire
(qu’elle puisse se passer de lumiéres, surtout de la connaissance
de Dieu, réalité supréme du bien. Un athée peut étre vertueux
& quelques égards; il ne peut I’étre pleinement et & bon escient,
avoir le mal en horreur, et se sacrifier lui-méme au bien ab-
solu.

La connaissance de Dieu est la seule qul soit absolument in-
dispensable ; les autres doivent s’y rapporter. La connaissance
des choses de ce monde est & 'homme immortel ce cque la con-
naissance des ruecs d'une ville est pour le vovageur qui la tra-
verse.

Mais si la science humaine tire son importance de sa relation



386 A. PICHLER.

avec la connaissance de Dieu, sa nécessité pratique subsiste
toute entieére. Sans elle la piété dégénere en fanatisme, these
banale aujourd’hui, mais que Leibniz développait avec originalité
et actualité en I'illustrant par des anecdotes piquantes.

Partisan non suspect de la enlture intellectuclle, il savait ce-
pendant se prononcer contre un développement de la science
acquis aux dépens de celui de la volonté, etil affirmait la supé-
riorité de I'état sauvage sur une civilisation corrompue.

La vertu lui apparaissait comme essentiellement active et il
regardait le quiétisme comme la poursuite d’une chimeére. Le
repos de 'ame en Dieu, remardquait-il, ne peut s’acquérir qu’au
prix d’une lutte ; la vraie soumission est un effort. Les anciens
mystiques 'avaient reconnu; ceux du XVII® siécle paraissent
avoir fait, en théorie du moins, abstraction de cette loi sainte.

L’activité de la vertu doit étre extérieure tout aussi bien
qu'intérieure. Il n’y a pas de vraie vertu sans conscience pre-
cise d’'une vocation. La vocation correspond & la place que
nous occupons dans '’humanité comme membres d’un tout
organique. Le monachisme a méconnu ce principe. Il faut
Pavoir en vue, pour éviter les exagérations de l'ascétisme, et
considérer le bien général pour ne pas tomber dans I'égoisme
des épicuriens.

[’idée de la vertu suppose une notion juste du droit. Ici les
vues de Leibniz sont marqueées au coin de la sagesse. Il se tient
a éoale distance des théories absolutistes qui ne voient 'ori-
gine et la légitimité du droit que dans la supériorité du pou-
voir d’ol1 1a loi émane, et des théories opposées qui ne voient
le sceau du droit que dans Uexcellence interne de la loi. Il fait
intervenir dans ces sujets l'idée de la volonté divine. La sou-
mission a la loi humaine par respect pour cette volonté con-
tracte un caractére de liberté et de sainteté qui exclut le ser-
vilisme.

Le christianisme sanctifie les éléments naturels de la vie hu-
maine. Pénétré de cette pensée, Leibniz s’est gardé d’un faux
spivitualisme cui, faute de comprendre les choses de la terre,
tombe tour a tour dans le rigorisme et dans une largeur indif-
férente qui néglige de prendre les questions au sérieux. Son



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 387
point de vue sur les richesses se rattache & une idée sage et
severe corcernant 'emploi de notre courte vie. La fortune per-
met de grandes économies de temps ; c’est pour cela qu’elle doit
étre a la fois estimée et scrupuleusement employée. Quant aux
plaisirs, la question est différente. S’ils jouent leur role dans le
développement de Phomrne, ils risquent d’envahir la vie : il ne
faut pas s’y livrer, flt-ce sous prétexte d’étiquette.

(Pest peu de dire que les arts et les lettres ont leur raison
d’étre dans le développement moral de '’humanité: la poésie
est un auxiliaire de la religion. Elle I'a fait aimer par ses hym-
nes pieuses, et Moliére a servi sa cause indirectement, mais
puissamment. Défions-nous de la bigoterie : elle peut s’allier
a I'immoralité ; le pieux Spener ’a reconnu.

Aspirer & la perfection n’est pas une affaire de précepte,
mais de commandement, contrairement & certains enseigne-
ments du catholicisme. (Pest une erreur de croire qu’il y ait
des conditions sociales ou cette aspiration soit impossible.
L’argument des catholiques se rétorque. Si quelque état a des
piéges particuliers, comme le métier des armes par exemple,
Ieffort constant pour s’en garder entre dans la recherche de
la perfection, tout aussi bien que les visées plus hautes d’un
chrétien placé dans une situation moins exposée.

L’attachement & I'ordre universel est la condition de la vertu.
La philosophie paienne faisait consister cet attachement dans
un acqulescement pur et simple. La résignation paienne a fait
place a la foi, 'espérance et la charité. La haute signification
des trois vertus théologales consiste dans la supériorité des
principes au nom desquels elles rattachent la vie humaine &
Pordre supréme qui la régit.

L’amour consiste & vouloir le bien d’autrui. §il s’agit d’a-
mour pour Dieu, 'idée de bien se transforme en celle de gloire
de Dieu. La question de 'amour désintéressé est oiseuse. Nul
ne peut faire abstraction du désir du bonheur, ¢t Dieu ne peut
se présenter & notre pensée, abstraction faite de sa charité pour
ses créatures.

L’amour de soi est légitime. Dans un sens, il est le commen-
cement de la morale.



388 A. PICHLER.

Le sacrifice complet de 'individu aux intéréts de la commu-
nauté est contraire aux idées de Leibniz. Il avait eu occasion
de s’exprimer sur le principe du communisme, et il le repoussait
eénergiquement, tout en reconnaissant les points de contact
qu’il avait avec quelques-unes de ses vues solidaristes. Aussi
sa critique sappuvali-elle sur Uincompatibilite du commu-
nisme avec le droit historique et les faits providentiels, plutot
que sur un individualisme rigoureux.

Les écrits de Leibniz renferment de fortes pensées sur l'ex-
cellence des biens spirituels, le prix que 'on doit donner a la
santé de ’adme, le détachement de la vie, la satisfaction du de-
voir accompli, les vicioires glorieuses de l'esprit sur la chair,
Iégarement du monde, les illusions de 'opinion publique, la
vrale gloire, 'importance du salut, Pexamen et la connaissance
de soi-méme. Pour faire ressortir l'originalité et le sérieux
chrétien de ces pensées il faudrait reproduire les citations, avec
une certaine étendue, particuliérement celle que M. Pichler
emprunte a une lettre & Mme de Scudéry, sur la véritable dé-
votion.

Leibniz voyait dans 'amour des ennemis une loi naturelle
tirant sa force de son évidence et de sa nécessité internes, et
non pas seulement de la sanction que lui donne l'autorité de
Jésus-Christ. I n’en était pas moins partisan de la peine de
mort et de la guerre légitime, comme conséquences de ses
principes sur le bien généreil.

Nous avons parlé de deux appendices du premier volume, I'un
sur le monachisme et le célibat, Vautre sur les jésuiles. Pour étre
exact, nous aurions da dire que I'un des deux fait corps avec
I'ouvrage, et que nous ne l'en avons détaché en commencant
que pour simplifier le premier coup d’ceil du lecteur.

Monachisme et célibat.

Nous placons ici ce chapitre transitoire. Son caractere polé-
mique lui assignerait sans doute sa place dans le second



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 389
volume; mais la connexité des matieres en fait un supplément de
I'éthique religicuse de Leibniz. L’affirmation morale de 'indi-
vidu est 'un des traits de sa philosophie, comme elle est aussi
un des traits du génie allemand, et ’'une des présuppositions
fondamentales du christianisme. Par 1a Leibniz repoussait les
tendances du monachisme, héritage du vieux despotisme latin.
Il regardait comme l'une des gloires immortelles de Luther
d’avoir réagi contre des idées paiennes de fausse obéissance, in-
troduites dans le christianisme & 'époque d’Hildebrand. Pour
connaitre exactement sa pensée sur ce sujet, il faut consulter
ses travaux sur I'histoire du moyen age, et ne pas oublier qu’ils
sont postérieurs & son Systema.

On ne peut lui reprocher d’avoir parlé ici pro domo sua. Il est
vrai qu’il partageait avec Conring, Puffendorff, Thomasius et
d’autres hommes éminents le sort involontaire de compter des
pasteurs parmi ses ascendants, et que cette circonstance ne
lui permettait pas de regarder le mariage des ecclésiastiques
comme un crime. Mais il était lni-méme célibataire et s’expri-
mait sans prévention défavorable sur un état o1 il avait trouve
des avantages personnels. Il ne pensait pas, comme Calov,
que, pour se meénager la satisfaction de mourir en antipapiste,
1l valiit mieux convoler en sixiémes noces dans une vieillesse
avancée que de rester veuf.

Il reconnaissait que les bénédictins avaient rendu de grands
services aux lettres. Mais il ne se croyait pas obligé pour cela
de glorifier outre mesure le monachisme. Il reprochait & la
science des couvents de n’étre pas indépendante, d’étre souvent
condamnée a P'inutilité. Il demandait la suppression des ordres
mendiants, et une organisation plus pratique pour les ordres
maintenus.

Il regardait la discipline des cloitres comme contraire & 'ordre
social fondé sur la famille, et se demandait comment le mona-
chisme pouvait se concilier avec ces vertus domestiques des
anciens Germains, admirées par Tacite. Le clergé grec, malaré
son abaissement, lui paraissait sous bien des rapports au-dessus
du clergé romain.

I1 désirait que le mariage des ecclésiastiques ne rencontrat



390 A. PICHLER.

aucun obstacle civil, que I'idée d’'un mérite attaché au célibat
fut reléguée au nombre des préjugés, que l'on vit le danger
d’une milice spirituelle prenant son mot d’ordre au dela des
Alpes, (que lon reconniit la compétence souveraine de I'état
dans la :uestion du relévement des veeux.

Rome ayant dévié de ses principes & 'occasion des Maronites,
les gouvernements pouvaient sans scrupule se refuser a tenir
compte de sa doctrine sur le sacrement de l'ordre, et procéder
a des reformes qui étaient de leur ressort. Ils n’avaient pas non
plus & s’injuiéter des theses exorbitantes des théologiens ro-
mains sur le mariage.

Nous préterions & M. Pichler un anachronisme dont il est
innocent, si nous traduisions littéralement le passage ou
il représente Leibniz comme un partisan décidé du mariage
civil. Ce terme ui, dans la jurisprudence francaise contempo-
raine, éveille 'idée de deux célébrations dont 'une seule est
civilement obligatoire, nous transporterait dans un milien
d’idées plus ou moins séparatiste qui n’était ni celui de I'é-
pocque, ni celui de l'illustre philosophe. Mais il ressort des ci-
tations de l'auteur que le principe sur lequel repose le mariage
civil a été proclamé par Leibniz, qu’il regardait 'union con-
jugale comme un fait civil indépendant de la bénédiction ui la
consacre, (qu’il affirmait 'omnipotence de 'état et sa compe-
tence souveraine dans toutes les questions de législation matri-
moniale, et qu’il opposait une fin de non-recevoir & tout em-
ploi d’une théorie mystique, tendant & géner la conclusion d’un
contrat humain. Ses idées sur I’état chrétien peuvent expliquer
comment, malgré ces témérités exécrées a Rome, il se posait
toujours en théologien conciliant.

L’impartialité de Leibniz lui a valu des appréciations mal-
veillantes de la part d’ultra-protestants. On lui a reproché sa
modération a I’égard des moines et son propre célibat; on a
dit qu’il ne comprenait pas les joies de la famille. Repoussant
ce jugement sévere, M. Pichler reprend lhistoire célébre de
ses prétentions momentanées & la main d’une personne dis-
tinguée, et il atiribue le désistement du philosophe plutot a
sa susceptibilité qu’a une aversion systématicqque pour le mariage.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 391

Il nous le montre aimant les enfants et appréciant & un point
de vue élevé le bonheur domestigue.

Leibniz et les jésuites.

L’opinion de Leibniz sur cet ordre fameux mérite une atten-
tion particuliére & cause de 'exactitude de ses renseignements,
de l'impartialité de ses observations et de la destination des
écrits ui les renferment. C’était souvent a des jésuites en re-
lations agréables avec lui qu’il s’adressait directement uand il
avait & dire quelque chose sur leur société.

[1 regardait les jésuites comme des ennemis de létat. Ce
jugement sévere était impartial cependant. Nul ne s'indignait
plus que lui devant les accusations banales, les récriminations
déclamatoires, les soupcons arbitraires dont ils étaient 'objet.
Il ne voulait pas qu’on les regardit comme les seuls auteurs de
la persécution des protestants en Autriche et en France. 1l re-
levait leurs services, quelquefois en dépit d’eux-mémes. L'un
d’eux, le P. Spee, avait travaillé & préparer 'abolition des proces
de sorcellerie. La modestie, la fausse honte peut-étre, lui avait
fait garder 'anonyme. Leibniz voulut que l'on stt quil avait
bien mérité du genre humain.

Il prit leur défense contre les dominicains et le pape lui-
méme dans laffaire des missions en Chine, estimant qu’ils
n’étaient pas enirés réellement en connivence avec l'idolatrie.
La reconnaissance de 'un d’eux, le P. d’Avrigny, fut si grande
(qu’elle se traduisit en paroles aimables & l'adresse du protes-
tantisme lui-méme: « M. Leibniz était protestant, et par consé-
quent chrétien, au lieu que Bayle a tout fait pour persuader
qu’il n’était ni 'un ni autre. »

Il fut objet de grands éloges dans les Mémoires de Trévouc.
Le désir d’avoir des abonnés protestants n’était peut-étre pas
étranger aux motifs des rédacteurs. Ils insérérent une lettre que
Leibniz leur avait écrite sans 'avoir rédigée peut-étre en vue
de la publicité qui 'attendait. L’enthousiasme et les espérances
de Pordre furent & leur comble quand il publia ses Seriptores
Brunsvicenses. C’était la premiere fois qu’un écrivain protestant



392 A. PICHLER.

faisait la part si belle au catholicisme dans Uhistoire. On vit en
lul un futur prosélvte.

La Théodicée fut une occasion de désillusionnement et de
refroidissement. Les jésuites reprochérent & lauteur d’avoir
penché pour Luther contre Erasme dans la question de la
grace. Ils reconnurent cependant qu’il maintenait le libre ar-
bitre. Quant & 'optimisme, ils ne le gohitérent point, pensant
que Dieu, n’étant lié par rien, n’avait eu aucun motif de faire
de la création un chef-d’ceuvre. Leibniz, (ui attribuait & leur in-
fluence la mise & I'index de son fragment sur Alexandre VI, ne
fut pas étonné de leur jugement. Il les avait ménagés, mais non
flattés. Cependant 1l avait espéré que la maniere dont il avait
appliqué a certains dogmes catholiques sa théorie sur les
vérités incertaines mais possibles, ferait plus d’impression
sur eux (u’elle n’en fit en réalite.

Ses relations avec les jésuites Orban et Tournemine lui valu-
rent d’utiles recommandations dans ses vovages. Cependant il
ne leur dissimula point son ferme attachement & sa confession.
Il ne leur cacha point non plus son antipathie pour I'esprit de
leur société, et son mépris pour quelques-uns de leurs con-
fréeres, Maimbourg en particulier. Il s’étonnait (que Bacon se fat
laissé prendre & la renommeée de science qui entourait 'ordre,
et riait du lyrisme avec lequel certains de ses membres v
vovaient des fleuves de lumiere et de vérité divinement promis.
Il était surtout frappé de cette haine pour I'histoire qui les met-
tait si fort au-dessous des bénédictins. Il ne se taisait pas non
plus sur leur pharisaisme.

En 1690, il eut les yeux ouverts plus que jamais sur leur
mangue de patriotisme. L’empereur et I'électeur de Baviére
3’étaient mis du coté du roi d’Angleterre, Guillaume III, contre
Louis XIV. Tandis que cette alliance était fétée & Munich et &
Mayence, les jésuites de ces villes poussaient un cride douleur.
Un Stuart leur tenait plus & ceeur que I’Allemagne.

Leur obscurantisme était si fort, qu’a Vienne on ne trouvait
dans les bibliotheéques qui lear étaient confiées, ni le Journal
des savanis, ni leur propre journal, les Mémoires de Trévoux.
Ils w’encourageaient ni ’étude du frangais, ni celle de la langue



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ 393
maternelle. L’historiozraphe de leur ordre, Papebrok, avait
beaucoup de peine a retrouver dans leurs archives des docu-
ments en bon ordre. Aussi Leibniz s’alarmait-il lorsqu’on les
chargeait de la direction de quelque bibliothéque ou qu’on leur
confiait des pieces importantes.

Il méprisait la déloyvauté de leur role dans les débats soulevés
par la question du péché philosophique. Apres avoir tout fait pour
que la doctrine incriminée ne fiit pas condamnée & Rome, ils
avaient fait semblant de se réjouir de la sentence du pape, et
mis sur le compte d’Arnauld les embarvras qui avaient différée.
Nous avons dit ce que Leibniz pensait de cette doctrine im-
morale. I ne s’exprimait pas avec moins de sévérité sur le
probabilisme, théorie anti-chrétienne et répudiée & 'avance par
la philosophie grecque.

Il regardait la polémique des jésuites comme superficielle,
légere, égoiste, de mauvais aloi, et signalait leurs procédés
inquisitoriaux. (1694.)

Il ne les croyait pas aussi forts et aussi unis qu’en le supposait,
surtout en Allemagne, et trouvait leur hostilité & toute réforme
tellement inintelligente qu’elle finissait par devenir impolitique.
Il ne pensait pas qu’ils eussent & se féliciter, méme & leur point
de vue, de leurs victoires sur le jansénisme et des malheurs
de ce parti: « Vous dites un treés bon mot, » écrivait-il & Pabbe
Nicaise, « surla mort de M. Arnauld. Personne n’v perdra plus
que ceux (ui croient v gagner. »

La maniere de voir de Leibniz était partagée par des diplo-
mates et des princes catholiques, particulicrement par I’électeur
de Hesse-Rheinfels.

Lorsque les jésuites comprirent qu’il y avait antipathie
entre le génie de leur ordre et son caractére, ils avouérent
que sa « modération » et sa «douceur» n’étaient pas leur fait ;
s trouverent qu’elles lavaient rendu « mauvais théologien. »
ils ne virent en lui qu'un « rigide observateur du droit naturel, »
selon 'expression consacrée par Fontenelle, et par laquelle
tls avaient voulu dive que ses vertus n’étaient pas sanctifiées
par la religion.

Malgré tout cela, c’est un jésuite qui a dit quel est le poids



394 A. PICHLER.

des jugements de Leibniz: «Si le nom de quelque auteur
exemptait ses opinions de Pexamen, ce serait le sien.» Nous
nabuserons pas de cette citation, et nous nous garderons en-
core plus de supprimer les paroles qui la complétent: «mais
Il Wapprouverait pas qu'on Uexceptit de la lol commune.»
( Tournemine.)

J. J. Durour, past.




	La théologie de Leibniz. Partie 1 [suite]
	Le monde
	L'homme
	Justification et sanctification


